

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



RIPLIOTECA S

C 3 COMPLUTENSE. 6

E. 8 C. 7 N. 8.

11/25-14

Google

6 - 10724

# ALEXANDRI DE ALES

DOCTORIS IRREFRAGABILIS,

ORDINIS MINORVM,

In Duodecim Aristotelis Metaphysica Libros Dilucidissima Expositio.

Post plures Lustros, quibus non absq; maxima tanti viri iniuria in tenebris iacuit; nunc tandem summa ope; opera ue R.P. Magistri Propertij Resta à Talleacotio, Franciscani Conuentualis; & optata luce, & debito candore donata est. Ita vt ingenuum Peripateticum, insignem q;, Auerroistam nuper se nactos crediderint boni philosophantes. Facile q; deprehenderint, quid in exponendis eisdem Aristotelis Metaphysicis ex propria officina addiderit D.

Thomas Aquinas. Tum demum vnde Ioan. Duns Scotus vel Logica, vel Philosophia subtiliores conceptus deprompserit.

Cum duplici Indice, Quastionum vno, rerum memorabilium altero.

CVM PRIVILEGIO.



De la Compe de jui de Alenta.

Ens-ludsuitarries

frio 175-

V E N E T I I S, Apud Simonem Galignanum de Karera, M. D. LXXII.

FCC 10.724

# ILLVSTRISSIMO DOMINO, AC REVERENDISSIMO DOMINO, D. MARCO ANTONIO COLVMNAE

FRATER PROPERTIVS RESTA DE TALLEACOTIO, FRANCISCANVS Conuentualis, Theologorum minimus, & in Almo Gymnasio Diui Antonij de Padua Regens & moderator, perpetuam exoptat sælicitatem.

S.R.E. CARDINALI AMPLISSIMO,

Eternam animi immortalitatem Card. Amplissime ad placidas Cleantis aures, nouo exitii genere expetendam; clura Illustrium uirorum piacula iamdiù prosligarunt, & ad hac usque temporum interstitia longè procul execrantur. Non enim probè factum sorè diiudicatur, in ardentissimum slam marum specum insilire, seù ab aeriis murorum minis se se pracipitanter deiicere. Nam etsi nouercante aliquando sor-

tuna, diuersi diuerso necis impulsu, suis quidem inuentis, ut immortalem cum Diis nanciscerentur uitam, sibi mortem inflixerint: non ex hoc æterna duxisse sæcula di cuntur; nec exinde mutato, prosperitatis fauonio, inter claras reponuntur sedes. Quid enim Empedocli aternitatis attulit, ultrò Trinacria interiisse flamma? Non hoc laude, sed ingenii exhaustu dignum fuisse dixerim. Voluit et ipse illis annuere, qui animas putantes (& optime quidem) aternas esse: tanquam in cœlum post illas. migraturi, sibi interitum inferentes, delirabant: ut ad Deos abiisse crederetur. Sed beu dolor, dum laudis immortalitatisque paranda studio mortes indidissent, suarum laudum coronam obnubilabant: aternamque sibi memoriam lucrari exoptantes & ipsi, & corum momoria unico intuitu peribant, morte immortalitatem refer. re credentes. Quid hoc rifu dignius? Quid despectius? Quid tandem miserius, quam uelle aternam morti statuam érigere? Infelices? Omnes tamen eundem torse runt funem; & incudem omnes eandem tutunderunt. Aliter quippe sempiterna nominis efficitur memoria, alio fama quarenda est aternitas. Immortalem profectò sibi uitam morte paranit Horatius, sed pro sua urbis libertate tuenda. Immarcessibili insignitus decore, Mutius ille fuit, quem Sceuolam appellant, dum coram Porsenna Ethruscorum Rege Romam obsidente, dextram flammis admouerat; Vrbemque obsidione liberam reddiderat, adbuc perenni uiget saculo. Illustres etiam sibi pararunt faces Carolus, ab animi magnitudine, rerumque gravitate Magnus, & uere Romanus Scipio .Ille studiosorum candore deuin 🕳 Stus, floridum Parisiense Gymnasium, niros undecunque peritia onustos aduocans, Frexit Iste ne post tot insignes uictorias, prosperis successibus, animum sibi insolescere permitteret, nec in mediis cruentissimi belli apparatibus studia pratermisit, legesq; & mores observabat intactos. Hic bonos hac aterna babetur fama, qua illesa Maie-

Maiestatis sama, statusque comprobatur. Huiusmodi uiris sacile administrande Resp. committuntur, qui & perhenni coronantur lauro, & suarum laudum Homerum merentur babere præconem. Maximum enim bonum uirtus est, cui premium perpetuus est honos. Nulla etenim Illustrissime Prases, subire pericula formidarunt, qui gloria exultationem expetere minimè erubuerunt.Ex aduerso tamen impii lau dis appetitu propensius exequuntur, qui sama honestari quarentes, adeò in sceleribus mentes defatigant, ut scelesti uirtutum torpore delitescant. O turpis hominum larua, que personatam reddere uirtutem exquirunt, priscorum oblita coronis. Et quis tam agresti fuisset animo, qui bæc aufugienda non consuleret? Hunc falsum adipisci concupiuit honorem Antiochus, quum à semetipso inter Deos referri, Iouisque maximi nomine statuas sibi erigi imperauit: & nomen, quod priùs fortasse merebatur excelsum inani falsa laudis appetitu contexit. At ueh miserum: quot quot enim in hanc deuenere infaniam, eos Parasytum, & scurram potius agere, quàm inter laudandos conscribi faterer. Verùm uera gloria, eternique nominis pramia iis ingenue tribuuntur, qui illustri prosapia sulgent, qui sulgenti nominis decore nitent, qui ingenti fama prapollent, qui pollenti candore emicant, qui que emicanti rutilant ingenio. Quid etenim non decoris adepti fuere Romani, qui non genio, sed ingenio indulgebant; non Haras, sed Aras excolebant: non ara, sed uera sequebantur: non aquos sed aquum alebant: non opes, sed inopes fouebant: non monetis, sed monitis parebant: non libras, sed libros observabant: non precium, sed preces parabant. Hinc patria, hinc conscripti dicebantur Patres; Hoc Illustre Quanta Illustrissime & Amplissime Prases florenti fit homini uita genus. illius atatis tempore uera, non uana laudis apparatu sacunde sloruerunt ingenia: quot illustres hominum inspiciebantur mores, qui ritus, qua tunc bella inexhausta canebantur: Qua literatorum copia, quot Mœcenates, quibus tam praclara dicabantur uclumina, inscribebantur carmina: ita ut quisque literatorum prasidium in pectoris scrimnio reserabat, essque suffultis brachiis à circunlatrantibus intrepide eripiebant. O tempora uere florentia, O uere aurea atas, qua tot uirorum emicabant laudes, tot noua laudantium euigilabant misteria, tot laudatorum surgebant patrocinia, ut illis deuincti perpetuò forent, & indies luculentiora tradebant dedicata uolumina pro suo quisque Marte: quibus tam maximas exornabant familias, ut & toto perpetuarentur orbe, & ignotis notissimi fierent. Verum quid mihi in hoc agendum Cardinalis Amplissime, qui inextricabili seruitutis nodo, tua semper Amplitudini deuinctus extiti, ut nihil supra? Illa nunc uirentia uidentur rediisse sacula, quibus cumulatim ad Mæcenatem confluebant uiri. Tibi itaque cui iamdiù sese dicarunt Musa,quem semper Apollo souits cui semper Minerua fauit, hoc Alexandri ab Ales uolumen, qua soles, hilaritate amplexandum committo. Non qui Illustriori tuam ipsius Amplitudinem nomi ne decorassem. (Tot. n. Illustrissimis ignens tua columna fama honestatur titulis, ut ne minima quidem laudis addi scintillula possit, firmissimo etenim firmata basi candidiori perdiù candore nitet .) Sed quoniam nullus est, qui huiusmodi Columna inniti 🕻

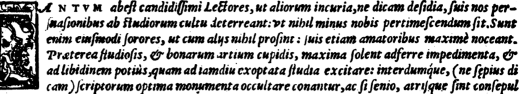
inniti animo non properet inconcusso: semper nanque floruit, semper extollitur, semper exultat. Quot profectò Illustrissima Columnensium Proles armorum stre nuitate, deuictos pepulit hostes? Quot inclitas debellauit coronas? Quas aduer san tium non superauit uires? Et adhoc usq; tempus, quis est, qui sua non indigeat ope? cui bellorum, o pacis quasi certissimi sunt sines, et ridenti uexillo facilem sibi sem per uictoriam parauit, semperá; forti pectore, or armis extitit Non hac Quiritis in certa, quibus afsiduè, euaginato aftitit ense : sanctamý, sanctissimam est uenerata sedem:Romano Senatui paratam protulit dextram : Et demum nulla est orbis oraș quam non fausto sint auxiliata triumpho . Quid itaq; gloriosius? Quid supra uires laudatius? Nil ergo mirum, si ego cum sub Columnensi dominio sim progenitus, cui er maiores mei fidissime adheserunt, ardenti pectore hanc Columnensium Colum nam amplector: si cunctas animi uires incorruptissime dedo. Nunc uerò ad manus, nescio quo fatorum numine, deuenere Alexandri ab Ales irrefragabilis, laudatissi mig; uiri Metaphysiccs Commentaria; senio quidem confecta, in lucem hactenus non prodita manu, non prelo notata; situ, uetustate, mendisá; quam plurimis scaturien tia: In quibus expurgandis non leues uigilias, non mediocres addidi labores, ut niti dasut illustria, lectuq; digniora redderentur. Ad hoc tandem deuenimus, ut his sic emaculatis, detersis, o ad sui integritatem per me redactis, in lucem, studiosorum uniuer sitati prodere fideliter statui. Non.n.tot semisepulta temporum iniuriis latuis se fas erat huius uiri fulgida uirtus, qua nullis non prodesse potest; quum omnium commentaria, quot quot post ipsum hunc extrusere laborem, excerpta; et, si licet, sint fubrepta.Cum itaq; tam inclitum buius Alexandri prædicetur opus,ueluti ipsa ope ris energya docet; cui nam nisi inclyto, atq; nulli,nisi tua firmissima Columna gre mio dedicandum fuit? Non enim desunt, qui dentium liuore aliena uolumina non confingant, obtundant, mordeant; ferinam potius uenustatem oslendentes, qui tot Yani, tot Zoyli, tot Nerones apud probatos habentur uiros. Tua igitur dextera, qua talium morsus,prasentissimo tua uirtutis collyrio sanas,hos Alexandri,meosá; com mitto labores. Tui etenim nominis olfacta magnitudine, tamquam elingues oblatrantes diffugient: tua ueritatis catholica acerrima defensione arcebuntur procul. Sauiant igitur dentibus, & rostro: te tamen ulciscentem ista uolumina habebunt. Qui eò probitatis candore uirtutibus, uirtute que praditis prastò ades; ut merito **sub** tui præsidii axilla deuotiùs consugiant. Non enim non conscius ipse sum,quanti semper hanc nostram feceris Religionem, tua tantum benignitate impulsus: Nec me fugit, nullum esse, qui de te non se benemeritum senserit. Quid causa esse potuit, quin meas non leues uigilias, non molles labores, non mea frequentissima studia, qua in his commentaries corrigendis transegi, non dicarim? Suscipe tandem, & exo ptatissimum Alexandri uolumen ; & meos, quantuli sint, labores:ut & ego cum his omnibus inter tua Amplitudinis ulnas excipi, defendig, ualeam: iisq, sic tui uultus serenitate susceptis, ad maiora meo met Marte, sub tui nominis deuotione depro menda me prouehas, prouoces que . Vale & ad optata sacula uiue . Ex Almo Pataui Cal. Martiis. L XXII. no Gymnasio M  $\boldsymbol{D}$ 

a iii FRA-

#### FRATER PROPERTIVS RESTA DE TALLEACOTIO

FRANCISCANVS CONVENT. DOCTOR THEOLOGVS,

& in Almo Patauino Gymnasio Regens studiosis Lectoribus Salutem.



ta pagellis. Cum igitur his nihil sit turpius, ineptius ve, quas vnusquisque uir optimus semper odisse debuit: eas a nobis vna cum fuls munufculis reyciendas effe penitus duximus: ne quid posteris,quantum in nobis eft: deinceps abesse queant. At si mibil honestius, nibilque magis proprium humanitatis esse creditur: quam alus proficere: cur in cruendo aliquid, quo mortales iuuare possimus, non elaboramus? Dy certe hac in re fum vi, dixit Plinius, fic Deus est mortalis iunare mortalem, & hec ad aternam gloriam via. Q uid? non ne & Redemptor noster ore Pauli boc nos docuit? his verbis, alter alterius onera portate, & sic adimplebivis legem: Q uare bene factum esse nobis arbitramur, qui cum iam pridem Alexandri ab Ales Comentaria quadam in Ariftotelis Metaphysicen non dum aliorum incuria, seu desidia in lucem adita: que res non minimum detrimenti Philosophia, Theologiaque Studentibus attulit: in manus nostras, nescio quo fato deuenerint: ea, non vt ip sus laudibus aliquid apponerem : quod esset aut actum agere, aut laterem lauare : sed ne tantum authorem vel ipsius præstantissimis muneribus, laboribusque decantatissimis defraudaremus: vel ne communi omnium villitati etiam in posterum obessemus : in lucem emitterere decreuimus:tanti enim pen denda huius funt uiri volumina, vt omnes quot quot ex Latinis fcriptoribus, poft ipfum, in huiufce Aristote lis Methaphysics enodatione laborarunt, sanctus pracipue Doctor ex Alexandri sonte exhauserunt, vt ex complurium comentaries elici foret. Alexandri mehercule Ala nihil celerius, nil vibrantius, nil denique fe licius, esse videtur studiosis. His etenim longe prastantiori Minerua tendimus ad ethera pennis, hac vnica si tantum conting mur ala, nil viterius expetendum est. Hic si quidem Alexander, si qui fuerant in sacris Theologorum placitis aduersantium tribulos lucidissimo depulit ore:ita vt non amplius per dinina eorum dog mata serpere oporteat: vt antea veluti per incertam lunam sub luce maligna iter in syluis sieret. At iam din saucia Metaphysicorum lilia ita obtenebrata iacuerunt : vt ex Auerno superas enasisse ad auras leuins fuisset: quam Stagyrite sensata munuscula intelligi possent. Sed à Deus, ecce Deus, qui tandem buius viri intelleHum altius euexit : vt merito tertium pac eque candidum Minoritarum familiæiubar appellari facile queat. Cur igitur ornatissimi lectores mortalium pectora tanti virtus viri non cogit? Cur cius dem opuscula, mmo volumina non enefligio panduntur? res non amplius atra caligino mersas inquirimus : non obnubilata conspicimus: non >tique in Theologicis, non in Metaphysicis trepidandum est. Intrepidum enim atque con flantem in tam vasti, tamque tumentis pelagi fluctibus nauitam habemus : quo duce fecuri , & ab omni perturbatione semoti portum subire poterimus. Vobis itaque , quibus maxima laudum inest iura: qua prius se misepulta ferè latuerunt: ea qua potui vitæ integritate restitueta protuli. Suscipite quæso, non enm legentes inficias ibit is, opinor. Cuneta me profectò affiduis, grauibusque lucubrationibus perluftrasse, emendatiora, locupletioraque reddidisse:clariora demum suis distinctionibus costituisse prædicabitis. Tanti denique viri dog mata non flocci quidem pendenda vobis: vobis inquam, quorum longe, lateque de Minerue riuulis labella tetigere: incorruptissima, atque integerrima prodeunt. De quorum floricomo, semperque ridenti pratulo fra grantia decerpite lilia. Nec agresti feratis animo, si eodem uerborum situ, quo ab ipsius Alexandri ingenio compilata fuere, sique non altiori translata stilo volumina tradidi. N on enim illius (vt aiunt) cineres, de fraudare sum passus: sua sic in alys extat phrasis, sic & ista panduntur. Nec vos deterreat, quum non uerborum |oni, sed sententiarum placita studiosorum ingenia excitare soleant. Et si quis adunco ringeret naso, hos à Virtuosorum scriminio euestigio propelluntur. Quoniam tanta in his dyasintactica uti minime curandum. In reliquis uerò tum uestrum uobis iudicium relinquo, tum quicquid nobis attulerim, boni consulere, salicem, propitium que servatorem nehementer nobis exopto. Valete.

## QVAESTIONVM, DVBITATIONVM'VE, QVAE IN VNIVERSO HOC OPERE

discutiuntur, locupletissimus Elenchus.

#### QVAESTIONES PRIMI LIBRI.



N omnes homines naturà scire desiderent? pagella.2. A An homo appetat scire appetitu naturali ? ibi. H

An intellectus aliquo modo appe tat fcire appetitu cognofciti-

uo?ibid.G

An omnes homines appetant scire.3. A

An intellectus appetat scire omnia, ne dum scili
cet naturalia, sed & supernaturalia. ibid. C

An appetitus ille, quo quis appetit scire; sit ex parte intellectus; uel ex parte uoluntatis.ib.B An sensus uisus plures rerum differentias nobis

ostendat cæteris sensibus . ibid. F

An sit bona probatio, quam facit Arist.per signu ad ostendendum, commes appetant scire. ib.

An animalia bruta habeant prudentiam.4.B An experientia generetur ex multis memoriis; uel ex una. 4. E

An ars generetur ex pluribus experimetis.ibi.H An actiones inferiorum artificum assimilentur actionibus inanimatorum. 6. A

'An artifices fint magis scientes, quàm experti ibidem D

An ad Metaphylicam pertineat confiderare omnia. 7. E

An Metaphylica sit circa maxime universalia. ibidem H

An universalia fint maxime difficilia.ibid.F

An scientiz, quæ sunt primoru; sint certiores. 8.B An Geometria respectu Arithmeticæ sit ex additione. ibid. A

An Metaphysica possit dici sapientia.ibid.H

An Metaphylica sit suimet gratia. 9. E

An Metaphylica fit de Deo. 10. C
An Diameter, & Costa sint commensurabilia ad
inuicem. 11. D

An semper inuentio scientialis terminetur ad có trarium illius, à quo incipit.ibid. D

An res ipla fecerit sibi uiam ad querendum caufam efficientem. 14.C

An folus intellectus (iuxta politionem Anaxago ræ)ponendus lit caula respectu totius universita op li cæteræ caulæ admittendæ sunt, non respectu totius universi, sed respectu partium universi tantúm admittendæ sint.ibid.B

An ad mentem Pythagoræ substineri possit, quunum compositum sit ex finito, & infinito; & per consequens ex pari & impari. 18.G

An prisci naturales potuerint asserere, omnia esse unum, & cum hoc admittere generationem ipsam. 19.G

An motiuum, quo Plato motus est ad statuendas

quiditates,& species separatas; suerit bonum.
21. B

Admissis, & non concessis ideis, an sensibilia sint participatione illarum. ibid. E

An ritè ductus sit Plato ad arbitrandum, op multa de numero uniuocorú participant Idea.ibi.H

An, & quomodo stet Platonis sententia, quòd magnum, & paruum,& species sint tria principia rerum. 22. C

An,& quomodo nonnulli ex prifcis Philosophis tetigerint causam finalem per accidens,& nó per se.24.B

An ratio, quam facit Arist. Tex. com. 53. contra Platonem circa negotium Idearú, cogat. 29. D An Idea utiles sint ad rationem essendi. ibid. G.

#### QVAESTIONES SECVNDI LIBRI.

AN Metaphysicæ facultatis sit, inquirere de natura ueritatis in se. 33.E

An ueritatis inquisitio sit impossibilis.ibidem.H An ueritas sit facilis, uel difficilis cognitu. 34. B An ueritas persectè possit comprehendi à nobis. ibidem.

An unumquemque contingat aliquid dicere de natura ueritatis.ibid.D

An principia sint ueluti ianua in scientiis. ibid. F An cognitio principiorum sit sacilis. 35. A

An difficultas intelligendi sit uel ex parte intellectus, uel ex parte rei. ibid.C

An ita se habeat intelligibilitas ad immaterialita tem, sicut uisibilitas ad lucem. ibid. E

An substantiæ separatæ sint manisestissima in na tura ueritatis.ibid.F

An sicut se habent intellectus speculatiuus & intellectus practicus: ita se habeant habitus spe culatiuus & habitus practicus. 36. A

An omnis habitus practicus sit propter perfectio nem rei operatæ, ibid. C

An Metaphysica sit Philosophia ueritatis.ibid. A An facultas practica faciat scire.ibid. H

An in Tex.4. cum Philosophus dicat, & Metaphysica uersatur circa prima principia; intelli gendum sit de principiis essendi; uel de prin cipiis inferendi, uel de utrisque simul. 37-A

An in primo principio separato saluetur ratio ue ritatis respectu aliorum.ibid. D

An in principiis saluctur maior ratio ueritatis, quam in conclusionibus. G

An uerum uniuocè dicatur de principiis,& effectibus. ibidem H

An detur ueritas simpliciter. 38.C

An ueritas simpliciter una tantum sit.ibi.C

An om-

an omnia dici possint uera ueritate prima ibi. H An esse uerum, ideo est uerum, quia assequitur primam ueritatem. 3 9. C

an in causis sit abire in infinitum in indirectum, infinitum, uel secundum speciem. ibid.

an in infinito omnes cause sint mediæ,40.B an, si esset dare infinitum in essectibus, omnia me dia essent aqualiter media.ibid.D

an in mouentibus & efficientibus sit abire in infinitum, ibid. G

an generatio sit medit inter esse, no esse.41.G an ex addiscente siat sciens.ibid.F

an prius, de quo loquitur Arist. Tex. 7. sit idé cu illo, de quo supra locutus suerat. 42. D

an sequatur: est determinatum medium; ergo & finis, & principium. 42.E

an in primo modo fiendi hoc ex hoc, sit determi natum medium, arguens determinatum prin cipium, & determinatum finem. ibi,H

an fequaturiest ibi reslexio, ergo non est ibi infinitum.ibid. G

an in causis materialib. sit abire in infinitu. 43.D an de ratione finis sit, esse ultimum. ibid.

an finis & bonum sint idem.ibid. E

an in causis finalibus sit abire in infinitum.ibi.H an in omni eo,quod mouetur; sit materia. 45.C an motus ad locum arguat materiam, ibid.D

an forma materialis sit finita, uel infinita. ibid. B an forma immaterialis possit dici infinita. ibi. C an forma debeat iudicari finita, quia est ab alio;

uel quia est recepta in alio.ibid. D an in causis formalibus sit abire in infinitu.ibi.G an inter puram formam, & ipsum nihil possint capi infinitæ sormæ specificæ.ibidem

an in eadem forma possint esse infiniti coceptus formales secundum sub, & supra. 46.B

an formæ possint multiplicari in infinitum mate rialiter,& non formaliter.ibid.C

#### QVAESTIONES TERTII LIBRI.

N omnis addiscens aliquid, illud presciat.
48.F
an ratio Aristotelis, qua in Tex. tertio pro
bat, quòd ad unam scientiam non pertinest
considerare omnia genera causarum; ualeat.

an fequatur: si omnis scientia consideraret omnia genera causarum; ergo omne ens, quod cadit sub scientia, includeret omnia genera causa-

an eodem modo, & eadem ratione aliquid & sit bonum, & sit finis. 53. B

an omnis finis acquisitus sit per actum, & sit terminus actus.ibid.D

an in rebus immobilibus sit actus, & motus.ib.B an in Mathematicis sit sinis.ibid.F

an Metaphyfica confideret omnia genera caufarum. ibid. H

an Metaphy. specialiter consideret causam sina-

i. lem ibidem

an Metaphy. consideret causam agentem. 54.A an Metaphy. consideret causam formalem.ibi.B an Metaphy.cosideret causam materialem.ib.D an ualeat, scientia Metaphy. non considerat prima principia, ergo necilla, quæ considerat sub stantia. 55.E

an cóilderatio omnium substantiarum pertineat ad unam scientiam: & præcipuè ad Metaphysi cam. 57. A

an sequatur: si una scientia esset respectu substan tiæ,& accidentium,quòd substantia, & ipsum quodquid est,demonstratur.ibid. B

an ostensio respectu quodquid est, sit demonstra tiua.ibid. C

an ostensio respectu substantiz sit demonstratiua, ibidem. D

an eadem scientia consideret substantiam,& accidentia

an ponentes formas separatas, essicacibus ratio nibus ducti sint. 58.D

an Astrologia, Musica, Arithmetica, Geometria, & Perspectiva sint scietie Mathematica. 59. H an sit dare aliqua Mathematicalia separata. 60. G

an sequatur: ita est in intermediis, ergo & in speciebus.61.D

an secundum species res dicantur entia. 62.H

an ens habeat differentias.63. B an ens sit genus.ibid.C

an genus prædicetur de differentiis mediantibus speciebus. 64.B

an sit ratio aliqua mouens ad dicédum, quod ubi est prius, & posterius, ibi non est unum separatum: & ubi non est aliquid prius & posterius, ibi est dare unum separatum. 65. C

an in species, semper sit prius, & posterius.ib. E an species nobilior sit, quam genus.ibid. G an universalia sint separata. 66. C

an ratio Arist.qua in Tex.12. probat, quod uniuersalia sunt separata ualeat.ibib.D

an intellectus possit considerare universale, ut universale, cum tamen in re non sit tale, sed singulare, ibid.F.

an sequatur, materia est ingenita, ergo & forma.
67. B

an continuitas formalis per continuam successio nem arguat perpetuitatem in una forma num mero separata.ibid.B

an existentium sub una specie sit una sorma nux mero. 68.B

an stare possit, quòd gustu mannæ causetur corruptio, & incorruptio.68. H

an odium possit dici causa corruptionis. 69. H an amor sit causa generationis. ibidem

an omnia fint corruptibilia, præter elementa; ut arbitratus est Empedocles.70.C

an sequatur, si corruptibilium, & incorruptibilia sunt diuersa principia, aut omnia sunt corruptibilia, aut incorruptibilia, 70. G

arr corruptibilium, & incorruptibilium sint ea-

dem principia, uel diversa. 70.H an sit dare unum, & ens separatum.72.F

#### QVAESTIONES QVARTI LIBRI.

N fint,& quæ fint caufæ,que afpiciunt ens in A quantum ens.75.H

an sequatur: Metaphysica considerat primas causas, & ultimas, ergo considerat totum ens. ibid.F

an omnia entia prima attributionem, & analogiam habeant ad fubstantiam.76.H

an Metaphy.cum hoc, quòd est omniú entium, specialiter sit primi entis. ibid.

an ens dicat aliquid additum esse, & substantiz rei.78.C

an Metaphylica, & Dialectica uersentur circa idem.80.H

an Dialectica sit tentatiua de his, de quibus est: & philosophia prima sit sciens. 81.B.

an Dialectica sit scientia.ibid. C

an Metaphysicus consideret prima principia.

an notitia principiorum innata sit homini.ibi. H an De quolibet est uerum affirmare, uel negare; sit radix omnium principiorum, & omnium propofitionum.84. C

an accidens possit esse subiectú accidétis. 87.H an sequatur; est dare magis & minus ucrum, ergo est dare uerum simpliciter.90.F

an principium illud, contradictio no uerificatur de codem; sit uerissimű, & certissimum.ibi. H anin: lyllogismis dialecticis sint principia pro-

pria & communia.91.D

an uirtus communium principiorum se extendat ad probandum formam, uel materiam syllogilmi.ibid.B

an de rebus fembilibus (esto quòd fint in motu) possit esse scientia.95.D

#### QVAESTIONES QVINTI LIBRI.

N multæ causæ possimt concurrere ad cundem effectum per se. 105.A

an omnes quatuor causa per le concurrat ad om mem effectum. ibid.C

an per les de per accidens sint ex parte effectus.

an,& quomodo prima & simplex demonstratio sit ex tribus terminie: secunda & composita ex quatuor. 108.D

an elementum per se, & primò dicatur de materia prima. 109.D

an materia sit inordinata in sua existetia. 110.E an materia sit îmobilis de se à sua potestate.ib.F

an,& quomodo sequatur: si forma; quæ est finis generationis; dicitur natura: ergo omnis sub-stantia dicitur natura. 111. D

an natura propriùs dicatur de forma, quàm de materia; uel de motu. ibid.

an primum necesse esse necessariò sit simplex.

an quod est simplex,& necessarium, possit se habere aliter & aliter, uel pluribus modis.ibi. B an in sempiternis sit necessitas.ibid.D

an,& quomodo sequatur: siue nihil differat, Coriscum musicu accidere iusto Corisco. 114.D.

an genus assimiletur materiz. 115.H

an isosceles, & isopleurus sint una figura.ibid.

an idem fint, & quid fint separari in loco, in tempore; & in ratione. 116.E

an uerum sit, quòd unitas non concernit positionem; punctus uerò sic. 117. H

an ab codem accipiantur modi unius, scilicet unum numero, unum specie, unum genere,& unum proportione. 118.F

an diuisio entis in ens secundum se, & in ens secundum accidens, sit eadem cum illa, qua diui ditur in substantiam, & accidens. 119.B

an ista, homo conualescit, resoluatur in istam, ho mo est conualescens. 120.A

an esse significet idem unicuique modo prædicadi. ibid.B

an quastio, qua uenit de ente, ut est commune ad decem prædicamenta; reducatur ad pro-. blema generis. 121.F

an ens in potentia sit ens. 122. D

an substantia eodem modo dicatur de forma, & de composito.ibid.H

an Arist.cum posuerit quatuor modos substantie, in ultima parte debuisset meminisse de tertio & quarto modo. 123.D

an ifta, homo est musicus; & musicus est homo, fit codem modo per accidens.ibid. H

an sit bona prædicatio, idéptitas est quædam uni tas. 124. E

an identitas sit plurium in esse, uel plurium in in tellectu.ibid.G

an unum & idem re possit habere plures definitiones.125.D

an contraria illa sint, quæ maximè distant in code genere.126.H

an contraria illa sint, quæ maximè distant infra unam potentiam.ibid.

an indiuiduum addat fupra speciem aliquam for mam.127.H

an duo accidentia eiusdem speciei possint esse in codem subicato. 128.C

an universalia sint priora secundùm intellectum.

an potentia actiua sit in altero ab illo, ad quod elt.130.D

an omnis modus potentiæ dicatur in habitudine ad primum modum.132.G

an definitio quantitatis, quam assignat Philosophus Tex. 18. sit propria quantitatis definitio.

an,& quomodo quantitas est multitudo numera bilis.ibid.G

an unitas, quæ diuisa facit numerum; sit unitas

quantitatis solum; uel etiam unitas continui. ibidem.H

An multitudo, magnitudo, longitudo, latitudo, & profunditas fecundum fe dicta, fint passiones quantitatis; & ex hoc possint dici quantitates per fe. 134.F

an præfata relatiue dicta etiam ad se inuicem, sint passiones quanti.ibid. E

an locus numerari debuit à Philosopho inter spe cies quantitatis. 135. D

an tempus sit quantitas per accidens, uel quantitas per se ibid. G

an id, quod existit in numero præter quantitatem, sit qualitas eius. 136. G

an, & que sit illa qualitas, quæ existit in numero preter quantitatem. 137. A

an qualitas, quæ est præter quantitatem: possit di ci qualitas accidentalis. ibid.D

an substantia senarii sit semel sex.ibid.B

an naturalis potentia, uel impotentia enumerari debuit à Philosopho inter species qualitatis. ibidem. E

an bonum & malum dicant qualitatem in haben tibus electionem. 138.B

an relatio per tres modos uarietur.ibid.C

an primus modus relationis differat à tertio.

an diuisio relationis per similia, & dissimilia pos sit reduci ad diuisionem, quam dat Philosophus.ibid.C

an divisio illa relationis per suppositionem, & su perpositionem, contineatur sub ea, quam assi gnat Philosophus.ibid.F

an diuisio relationum per communes, & non cómunes, contineatur sub eadem diuisione Philosophi.ibid.

an divisio relativorum per disparata & opposita sit eadem cum ista, quæ hic traditur. 140. A

an diuisio relatiuorum per secundum rem, & per secundum rationem coincidat cum ista.ibid. E

an diuisio relationis, per secundum esse, & secun dum dici coincidat cu ista Philosophi. 141. C

an modus relatiuorum, qui dicitur modo numeri, uel modo unius ; sit species subalterna , uel species specialissima. 142.H

an omnes relationes, quæ funt modo unius, fint fub una specie subalterna ibid. E

an idé, fimile, & æquale fint tres species sub uno genere subalterno. 143. D

an relationes, qua funt modo unius ex una parte:

& relationes, que funt modo numeri ex alia,
cadant infra unam speciem subalternam.ib.C
an idem sundetur supra substantiam, ibid.E

an æqualitas semper fundetur super quantitatem

an similitudo semper fundetur super qualitatem ibidem. G

an relationes modo unius possint fundari super aliis prædicamentis à substantia, quantitate, & qualitate, 144. B an modus relatiuorum, qui est spotentiæ activæ & passiuæ, differat à modo unius.ibid.G

an si intellectus referretur ad intelligentem, & sensus ad sentiente: esset ide bis dicere. 147.B an scientia aliquo modo referatur ad scientem. ibidem.H

an relatio modo mensuræ sit in primo mó? ibi.Gan primus modus relatiuorum per accideus dissertat a secundo. 146.B

an stet, quòd medicina sit species scientia: & co scientia sit relativa secudum se: medicina verò non ibid. E

an,& quomodo medicina dicitur ad scientem,& scientia ad scibile. ibid. H

an ficut est de medicina respectu scientiæ; ita sit in scientiis speculatiuis. 147. D

an relatio addat aliquam rem, uel intentionem fupra fuum fundamentum.ibid. B

an perfectiones omniu creaturarum sint in Deo, & in primo principio. 150. A

an tertius modus termini differat à secudo. 15 1.c an finis terminans intentionem, & operationem agentis, sit semper idem terminus ibid. D

an essentia rei sit terminus cognitionis, ibid. B an, & quomodo secundum quod, sit sorma, & sub stantia rei. ibid. H

an ista, Callias est animal, secundum candem rationem sit ipsius secundum quod, & ipsius secundum se. 152.D

an ista, Callias est animal, sit secundum se.ibid. B an ista, superficies est colorata, sit per se, & imme diata. 153. A

an immediatum, de quo loquitur Commentator. com. 23. sit idem quod primò, ibid. B

an aliqua propositio sit per se, & primò, & imme diata in genere subiecti, ita quòd habeat omnes istas tres conditiones simul, ibid. D

an primo sit idem, quod secundum quod ipsum; ibid.F

an uerum sit illud Auer. dictum, quòd uiuere inest

an ista: anima uiuit; uel homo uiuit, sit in secudo, uel in primo modo dicendi per se ibid. F

an habitus habeatur. 154.H

an passio, quæ est in primo modo, & passio, quæ est in secundo modo, differant.ibid.

an illud, quo priuatur aliquid, sit aptum natum ha beri ab aliquo. 156.A

an privationis primus modus dicatur magis pro prie, quam secundus ibid. C

an haberi & habere in loco, faciat unum prædicā mentum, uel duo, 157.C

an ex hoc quòd cótentum habetur à continente, possint aliquo modo consurgere duo prædica menta, ibid. E

an ex hoc quòd tempus habet temporalia: & téporalia habentur à tempore; possint ex hoc ha bere, & ex hoc haberi consurgere duo prædicamenta. ibid. G

an quattus modus habere differat a primo ibi.H an species debeat & possit dici pars qualitatiua. 159.D

an angulus sit pars trianguli. 160.C

an quartus modus partis differat à tertio. ibid. F an genus sit totum, & sit pars speciei. ibid. H an totu uniuersale, & totum integrale differant.

161.G

an totum univerfale respectu uniuscuiusque partis saluetur in qualibet parte suarum partium. ibidem.F

an illa dicantur diuersa genere logico, quorum unum non resoluitagiad aliud; nec ambo in tertium. 164.H

an falsitas secundo modo sit in rebus. 165.C an qualibet definitio sit uera in se,& falsa per ac cidens. 166.B

#### QVAESTIONES SEXTI LIBRI.

A N sequatur, scientia particularis non conside rat de ente inquantùm ens, ergo non con siderat de quod quid est. 168. H

an sequatur, scientiz particulares nihil dicunt de quod quid est essentiz, ergo in eis quod quid est non demonstratur.ibid.

an eiusdem rationis sit, si est, & quod quid est ma nifestum facere. 169.B

an substantie sit demonstratio.ibid.D

an quod quid est, & essentia possint demonstra-

an esse existentiz possit demonstrari de re, cuius

an Metaphy.sit de separatis secundum re. 171.G an si non esset alia substantia à substantia physica, scientia physica esset uniuersalis, & prima. 172.F

an Metaphysica sit scientia uniuersalis. 173.D an ens per aecidens sit ens solo nomine. 174.H an sequatur, ens per accidens non generatur, ergo non est ens. 175.C

an ens in pluribus sit causa entis in paucioribus

per accidens.176.G

an de ente per accidens sit scientia. 177. B an omnis effectus contingens possit reduci ad causas celestes, ueluti ad causam per se. 178. F

an omnia possint reduci in satum, sicut in causam per se. 179.C

an omnia possint reduci in providentiam divina, sicut in causam per se.ibid.F

an uerum sit in intellectu, uel in re. 180.E

an in essentia sit aliqua ueritas ex aspectu ad intellectum nostrum. 181.B

an ueritas & falsitas fiant per simplicem intelligé tiam.ibid. G

#### QVAESTIONES SEPTIMI LIBRI.

AN accidentia habeant de se entitatem aliquam. 184.A

an accidés in abstracto significatum, sit ens. ibi. F an inhærentia sit de essentia accidentis. 185. C an substantia sit prior tempore accidente. ibid. G an substantia sit prior accidente notitia. 186. B

an divisio substantiz in materiam, sormam, & co positum, sit divisio zquivoca, uel univoca, uel analoga. 188.B

an diuisio substantiz in materiam, formam, compositum, possit esse diuisio generis in speciesibidem. E

an materia sit substantia.ibid.G

an entitas materiz sit entitas przdicamentalis. ibidem.E

an forma sit magis substantia, quàm compositum.ibid.G

an sequatur, si esse prædicamentale prædicatur materia, ergo est aliquod prædicamentum. 180.F

an prinationes accidant materiz; nec sint de es-

lentia illius. 190. C

an esse substantie primò dicatur de materia; secundariò auté alia esse prædicamentalia.ibi.A an albo homini possit imponi unu nomen. 192.F an aliquid esse, « quid esse sint idem. 193.D

an solis substantiis insit ipsum quid ibid.F

an ens per accidens possit diffiniri. 194. B an quale magis uideatur habere quid, quàm reli qua prædicamenta accidentium. 195. A

an accidentia fint entia simpliciter.ibid. an Calliz albo accidat esse hominem. 197. B

an fequatur; fi nasus simus est idem, quod nasus concauus; ergo simum est idem, quod conca uum.ibid.E

an idem sit concauitas & simitas. 198.A an idem sit nasus simus, & nasus cauus.ibid. C an cum dico, nasus simus; idem dicatur bis, & siat nugatio.ibid. E

an accidentia habeant quodquid est. 199. C an sequatur, si idem est esse quidditatiuum homi nis albi,& homo albus; ergo idem est esse qui ditatiuum hominis, & hominis albi.200. C

an quid est, accidentale aliquo modo sit idem ali cui per modum quid.201.D

an illa, quorum ratio est eadem, possint esse diuersa. 203. B

an idem sit quod quid est, cum eo, cuius est; sillud, cuius est, sit individuum.ibid. G

an quod quid est sit idem cum eo, cuius est; si illud cuius est, sit species. 204. A

an quidditas lit idem, quod ipla species: supposito quòd quod quid est sit idem cum ea specie, cuius est.ibid. C

an in prædicatis per accidens quidditas idem sit cum eo, cuius est. 205. D

an quidditatis sit quidditas.ibid.B

an materia sit illud, per quod id quod sit, possit esse & non esse. 206. G

an fieri obiectiuum, siue creatio requirat distinctionem secundum rem, uel secundum rationem inter essentiam, & esse. 207. D

an ca-

| an eadem animalia possint sieri cuin semine, & si                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ne femine.2081A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an species, sue idea requirantur propter genera-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tionem.212. H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| an idea requirantur propter scientiam 213.E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| in & quare aliqua forma, quæ potest fieri à casu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| possit fieri ab arte; aliqua uerò non mis ab ar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| -ite.2pf.C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| an naturalia fiant à totaliter uniuoco.ibid. F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| an in artificialibus, fiue genitum fit ex parte; fi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ue ex parte habente partem : fiat ex sibissimi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an in iis, que fiunt per artem & per naturam, pars                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| - rei fiendæ fivin itbiecto-216.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| an cum iis, qua funt per accidens: non oporteat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an ettin is, que init per accident non oporteus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an sperma possit assimilari arti. 217. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| an diffinitio habeat partes. 218. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| an in disfinitione speciei materia sit pars defini-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| tiua.219.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| an materiale illud, quod accipitur in definitione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| speciei naturalis, sit de essentia simul sumpti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 219.F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| An incisiones circuli propinquiùs se habeant ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| speciem circuli, quam ipsum æs? 220.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| an hic circulus, & circulus impliciter dicantur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| i æquiuocè. ibid.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| an oes partes formales fint priores toto? 221.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an materia sit de essentia, siue de quidditate rei?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 222.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| an fingulare possit definiri. ibid.H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| an simile sit de forma naturali, & de forma Ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| thematica; quòd concipi possint, uel non pos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| fine file a material date R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fint sine materia 225. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ari materia intelligibilis sit de essentia formarum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid. C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum ? ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas. 126, F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 126, F  200, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  2nus uerò non ? 228.G.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 226,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1nus uerò non? 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 226,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non ? 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni ? 230.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 226,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non ? 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni ? 230.D  an genus,& differentia dicant totum, quod dicit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 126, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge i nus uerò non ? 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni ? 230.D  an genus, & disferentia dicant totum, quod dicit species ? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 126, F  228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni ? 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species ? ibid. an universale sit substantia. 231.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non à 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni à 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species à ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia. 231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit sub- stantia. 232.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia. 231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale nó                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 226,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus,& differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale nó esse substantiam Tex.47.ualeat, ibid.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 126,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus,& differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47.ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan-                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 126,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus,& differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia.232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan- tia erit in substantia.233.C                                                                                                                                                                                                                                                  |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas,& cu ius est quidditas, 226,F  ian,& quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus,& differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia.232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat, ibid.G  an fequatur, si uniuersale substantia est, substan- ita erit in substantia.233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una                                                                                                                                                                                                  |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum à ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non à 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni à 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species à ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit substantia.232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale nó esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substantia erit in substantia.233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus.                                                                                                                                                     |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia. 231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit substantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale nó esse substantiam Tex. 47. ualeat, ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substantia erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B                                                                                                                                           |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, nó sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale nó esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an fequatur, si uniuersale substantia est, substan- ita erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B  an unitas generis sit unitas numeralis. ibid.H                                                                                         |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan- via erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B  an unitas generis sit unitas numeralis. ibid.H  an idex possint uocari uniuersalia separata.                                           |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan- via erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B  an unitas generis sit unitas numeralis. ibid.H  an idex possint uocari uniuersalia separata. 235.B                                     |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1. Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1. nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan- via erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una  idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B  an unitas generis sit unitas numeralis. ibid.H  an idex possint uocari uniuersalia separata. 235.B  -an forma sit elementum. 241. G |
| an materia intelligibilis sit de essentia formarum  1 Mathematicarum è ibid.C.  an in separatis à materia idem sit quidditas, & cu ius est quidditas, 226, F  ian, & quomodo genus ut materia sit aliud; ut ge  1 nus uerò non è 228.G.  an magis commune detur intelligi à minus com muni è 230.D  an genus, & differentia dicant totum, quod dicit species è ibid.  an uniuersale sit substantia.231.G  an quia uniuersale dicitur de subiecto, no sit sub- stantia. 232.A  an ratio, qua Philosophus probat, uniuersale no esse substantiam Tex.47. ualeat. ibid.G  an sequatur, si uniuersale substantia est, substan- via erit in substantia. 233.C  an pro impossibili debeat haberi, quòd sit una idea generis, correspodens multis speciebus. 234.B  an unitas generis sit unitas numeralis. ibid.H  an idex possint uocari uniuersalia separata. 235.B                                     |

#### OVAESTIONĖS OCTAVI LIBRY, 🖰 🤫

A N materia dicat aliquam entitatem, aliam à forma & à privatione. 245. G an quidquid materia habet in potentia ad formã; habeat in potentia ad ubi. 246. H

an materia generabilis sit materia alterabilis

247.B

an materia, quæ est subiecta generationi, sit subiecta augmento, ibid. D an Arist. iure quæsierit, utrum nomen significet

compositum & formam. 149. D
an nomen speciei significet formam tantùm, uel

compositum. ibid. G an quidditas & forma idem sint. 25 o. B

an principia definitionis sciantur per definitionem. 251. A

an constet, quod substantie sint numeri. ibid. F an numerus sormæ semper sit numerus realis. ibidem.G

an numerus formæ diffinibilis sit numerus unitatum.ibid. H

an infra numerum reperiatur magis, & minus.

an forma accidentalis suscipiat magis, & minus.ibid.G.

an sipposito, quòd forma accidentalis suscipiat magis & minus; suscipiat illa secundum quòd est in materia.253.B

an forma substantialis suscipiat magis & minus.
ibid. D

an, & quoniodo ex inquisitione, quare uinum no est materia aceti: notificetur quo materia se habeat ad contraria. 256. A

an, quando ex aceto fit uinum, uel ex mortuo ui uum; opus fit, ut fiat regressus usque ad materiam primam.ibid.D

an in cœlo sit materia.ibid.B

an sequatur, homo est animal, & bipes: ergo est duo. 257. F

an ideo ex materia & forma fit unum, quia materia est in potetia, forma uerò in actu. 25 8.D an motor sit, qui trahit potentiam ad actum. ib. B an substituz separatze statim sint illud, quod sunt. ibidem. G

an sicut se habent genus & diffentia in conceptibus, ita se habeant materia & forma in essecti bus. 259.D

an substantiæ separatæhabeant causam mouentem.ibi.D

#### · QVAESTIONES NONI LIBRI.

A N eadem sit diuisio, qua ens diuiditur in decem prædicamenta; & qua diuiditur in actum & potentiam. 260.C

an diuisio entis in decem prædicamenta, aliquo modo diuidere possit diuisionem, qua ens diuiditur per potentiam, & actum. ibid. B

an potentia & actus fint in plus, quam potentia,

qua

quæ respicit motum solum. ibid. D

an omnis potentia rationis sit idem, quod ipsa ratio.262.C

an potentia rationalis prior sit, quam potentia na turalis.ibid.B

an, & quomodo potentiæ rationales se habeant ad multa.ibid.H

an potentia, & actus sint idem. 264. B

an potentia sit simul, uel prior actu.ibid.C

an possibili posito in esse, nullum sequatur impossibile. ibid. A

an si antecedens est possibile; etiam consequens sit possibile.265. D

an in conclutione aliquando sit possibile pro possibile: ita quòd aliter sit in præmissa, & aliter in conclusione.ibid. F

an aliquæ potentiæ generentur ex actibus. ib.G an facilitas potentiæ præcedat actum, uel econtra.ibid. H

an in definitione possibilis ponenda sit particula illa, respectu cuius est possibile. 266. C an, & quomodo diuersimodè sumatur propor-

tio potentiæ ad actum.267.A

dise.

an uacuum habeat actum permixtum potentia.
ibid. F

an uniuersale prædicetur denominatiue. 268. F an natura sit potentia. 269. C

an natura sit potentia actiua, uel passida. ibid.D an utrăque potentiă, actiuă scilicet & passiuă pre cedat ab actus. 270.A

an omne moueri præcedat formam, uel aliquid de forma, ad quam est motus. ibid.D.

an addiscens possit agere actum scientiz.ibid.E an speculatio sit actio manens in agente.271.G an intellectio sit forma intellectus secundum quagens, uel secundum quòd patiens. ibid.E

an omnis potentia sit ad contradicteria. 272. D an sempiterna sint in potentia ad qualitate. ib. F an sequatur, sempiterna sunt prima, ergo non

funt in potentia.ibid.G
an sequatur, non sunt in potentia, ergo circa ea
non potest esse deceptio.275.G

an sequatur, ens est simplex, ergo non generatur nec corrumpitur, nec est in potentia. ibid. E

#### QVAESTIONES DECIMI LIBRI

An continuum sit unum.276.F

an unitas, que potest esse numerus, solùm reperiatur in continuo.ibid.H

an aliquod unum, quod non sit continuum, nec receptum in continuo, possit causare numerum. 277.C

an ratio, & notitia substantiæ magis una sit, quàm accidentis; ita quòd talis unitas primò insit substantiæ. 277. G

an esse mensuram primò conueniat uni, quod est principium numeri, secudum quòd nume rus. 278. F

an ex mensura, quæ est in genere quantitatis, pos

sit transferri ratio mensura ad alia genera. 280. B

an mensura possit plurificari.281. C

an mensura semper unigenea sit mensurato.ib.F an intellectus noster mensuret res,uel mensuretur, à rebus, 282. D

an illud unum, quod ponitur mensura omnium entium, possit stari unum separatum uniuersa le, sicut dicebat Plato. 283. D

an idem unu sit, quod est mensura unius entis. L substantia, & totius entis? 284. G

an ratio mensuræ propriè coueniat Deo. 285. A an Deus, secundum quòd est mensura; aspiciat res secundum esse essentiæ, uel secundum esse existentiæ, ibid. E

an unum, & multa opponi possint contradictoriè.286.A

an unum, & multa opponantur relatiuè.ibid.B an unum, quod est principium numeri; habeat ra tionem mensuræ; unum uerò, quod est de tran secondentibus minimè.ibid.H

an ratio unius, uel ratio multitudinis confiflat in priuatione. 287. D

an dici possit, quòd aliqua sint dissimilia propter magis & minus. 288. C

an contrarietas sit maxima, uel perfecta distantia. 290.D

an unum contrarictur duobus.ibid.G an unum,& multa lint contraria.292.F

an cótraria reducátur ad unum,& multa.293.C

an aquale opponatur magno, & paruo. 294. H an oppositio, quæ est inter aquale, & magnum & paruum; possit reduci ad opposition é unius, & multi. 295. A

an eodem modo respectus æqualitatis,& respectus magni & parui fundetur super magnitudinem.ibid.C

an sequatur, quia unusquisque numerus dicitur multiplex per respectum ad unum: ergo numerus aspicit unum, sicut mésura aspicit men suratum. 296.C.

an multitudo transcedens possit dici numerus.

an sequatur, quia altera pars contradictionis dici tur de omni, quòd inter contradictoria no est medium. 299. C

an sit, & quæ sit causa masculinitatis, & samininitatis. 302. E

an fequatur: corruptibile & incorruptibile diffe runt fecundum potentiam, & prinationem po tentiæ, ergo differunt fecudum genus. 303. A

#### QVAESTIONES VNDECIMI LIBRI.

A<sup>N</sup> fola Mathematica abstrahat à materia.

an sequatur; si ponitur infinitum separatum, ergo in eo non differt infinitum, & esse infiniti, & quidditas eius, 321. G

an sequatur:si infinitum est subicctum de subic-

cto dicto in infinitum;ergo non differt infinitum, & esse infiniti. 322. A

An dabilis sit mutatio ex non subjectio in non su biectum: itaquòd quatuor sint species mutationis. 325. B

An in substantia sit contrarietas, & per consequens motus. 326.B

An in quantitate sit contrarietas, pariter & motus.ibid.D

An in vbi sit contrarietas.ibid.G

An semper quando aliquid fit de non relato relatum, fiat sine mutatione sui. 3 27. B

An sequatur, si generationis est generatio, ergo est abire in infinitum in generationibus, 328.D

#### QVAESTIONES DVODECIMI LIBRI.

N privatio sit principium substantie mu tabilis.332.G

An semper genitum assimiletur generan ti.333.C

An forma sit quidam habitus.ibid.G

An ex dicto Philosophi de sormis artificialibus possit apparere salsitas opinionis Platonis etiam in sormis naturalibus. 3 3 4. D

An,& quare Philosophus quærens, utrum elemé ta omnium prædicamentorum sint eadé; specialem métionem secit de Relatione. 3 3 5 . D

An alia sit materia, siue potentia, quæ est ad substantiam, & quæ est ad accidens. 3 3 6.E

An forma & privatio eadem sint in substantia & accidente.ibid.G.

An Philosophus in numerando causas, iure non meminit finis. 337.A

An unum sit primum principium respectu omnium.ibid.E An primum mouens possit mouere ad omnem formam, ad quam mouet secundum mouens, siue secundum agens.ibid.F

An & quomodo substantia animatæ sint prima > principia.ibid.G

An sequatur: substantia immobilis non est, ergo nullum ens est. 339.B

An ratio Philosophi, qua probat, quòd tempus nec fiat, nec corrumpatur; ualeat.ibi. E

An secunda illa ratio, qua Philosophus probat, quòd substantia sempiterna semper mouet, ualeat. 340.B.

An sequatur, si potentia præcessit actum, ergo uniuersaliter nullum entium aliquando sucrit. 341.B

An opinio dicentium, quòd omnia sunt ex pura priuatione, siue ex non ente; sit possibilis. 342. A

An, & quomodo substantia prima moueat sicut amatum, & desideratum.ibid.G.

An, & quomodo appetibile moueat nó motum, ibid. H

An in Deo sit inteiligere.345.D

An in Deo sit uita.ibid.C

An substătia prima sempiterna habeat potentia infinitam. 346.D

An sequatur, si principia prima disserunt numero, ergo habent materiam. 349.F

An ob id, quia substantia separata est quidditas, & actus; ideo materiam non habeat. ibid. H

An Deus unum tantùm, uel uniuersa intelligat. 350. F

An sequatur; si substantia prima non est suum intelligere, ergo laboriosa est continuatio sui intelligere. 351. D

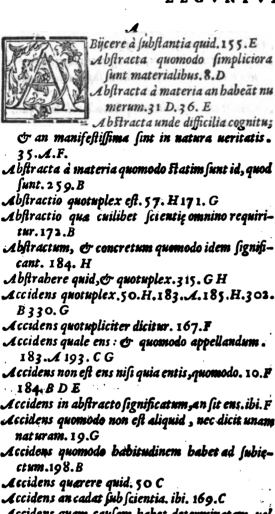
An intellectus diuinus intelligat composita. 352. D.

INDICIS QVAESTIONVM FINIS.

#### NOTABILIORVMQVE RERVM, MEMORABILIVM,

QVAE SPARSIM IN TOTO OPERE LEGVNTVR; ELENCHVS.

ter.87.E



Abstractio qua cuilibet scientie omnino requiri-Abstractum, & concretum quemodo idem signisi-Accidens quotuplex.50.H.183.A.185.H.302. Accidens quale ens: & quomodo appellandum. Accidens non est ens nist quia entis, quomodo. 10.F Accidens in abstracto significatum an sit ens. ibi. F Accidens quomodo non est aliquid, nec dicit unam Accidens quomodo babitudinem babes ad subie-Accidens quam causam habet, determinatam, nel indeterminatam siue contingentem. 167. F. Accidens an possit esse subiectum acceidétis. 87.H Accidens cadere medium inter subjectum & acci dens dupliciter. ibidem. Accidens an unum & idem est cum subiceto. 113, G 201. A 287. E Accidens an possit esse maxime unum. 116.B Accidens in quo distat à substantia. 322. B Accidens quomodo habetur. 154. H Accidens an possit definiri. 195.B. 196.B.197. A 198.D199.CG.218.A Accidens of in aliquo subjecto oportet esse. 192.E Accidens, an repugnat, abelle, siue separari a subfantia.186.D Accidens quod ens est. 76.F Accidentale, quid.121. E Accidentale omne super essentiali fundatur.178.E Accidentale quid, que & quot respicit. 201. E Accidentalitas quid, & quo potest seiri. 177.C Accidentalitatis intentio à quo est.ibid. C Accidentalis variatio quomodo nuncupada. 19.H Accidenti, & substantia nibil est uniuocum, sed analogum.50.C

Accidentia per se, & accidentia per accidens quomodo differunt.122.G Accidentia duo eiusdem species au possint esse in eodem subiecto. 128.B Accidentia formaliter differentia que ibid. C Accidentia absoluta quomodo possunt dici esse . Accidentia à quomodo determinantur, & quomodo denominantur.184.D. Accidentia an declarent esse quidditatiuum rei. Accidentia an babeant simpliciter quid ; et an sint entia simpliciter & totaliter. 195. A D Accidentia propria, & communia quomodo differunt,& quomodo definiuntur. 196. D Accidentia copulata que, & cur sic dicta. ibid. Accidentis ratione quid infectatur. 28.H. 198.D Accidentis problema quomodo fit. 121.D Accidentis, & substancia esse quod; & quomodo di ferrast formalitates corum.3 36.G Accidentis formalitas ansit idem cum suo subiettoi226. F Accidentis implicatio quomodo impedit propsitio nem, ut non sit per se. 152. C Accidentis entitas quomodo differt ab entitate sub Stanty. 184.H Accidentis ad subiectum inherentia an sit de elus essentia.185.C Accidentis prima intellectualitas quid. 198. G Accidentis & quid eft, an sit idem alicui per modum quid.201.D Accidentium predicamenta significationem suam super ano predicamento tantum sundant. 120. E Accidentium principia que. 3 3 7.H Accidentium causa que 190. B Accidentium predicamenta quid sunt. 195.G Accidentium modiquot.197.C Accidentium que habent materiam, & que non. 254. H & inde. Accidentium ideas an posuerit Plato. 28.G H Accidere aliquid alicui, dupliciter. 124. B Atetum quomodo fit ex uino.42. B.255. BG Aceto ad uinum quare non datur regressus.ibid.G Attio & factio an differant. 36 D. 170. G Actio, & passio in quo sunt: & quam denominatio nem faciunt.157. H Actio quotuplex.208 C D.271 E FG.340. D Actio quo est mediu inter agens' & patiés.15 4. F Actio immanens quotupliciter potest significari. 271.H Actio omnis ut tollatur impossibile est.43.E Actiones quorum Junt. 212 C D.338. F Actiones

Accidentia quotupliciter aspiciuntur, 55. B

Accidentia duo respicere unum subiectum, duplici

| Actiones artificum inauimatorum quales. 5. G. 6. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Actioni diuinę nihil supponitur. 342.C<br>Actioni, & passioni an sit motus. 327.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| Actionis, passionis, & motus eadem est realitas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| 155.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | A      |
| Actionis nomine in quibus utimur. 208. C:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| Actina scietta quomodo differt à speculatina. 6.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| Actina, & factina scientie que. 170. GF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | A      |
| Actina potentia quotuplex.270. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| Activa, & passiva potentia quotupliciter; an univ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |
| & idem: & an reducantur ad rationem unino-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Л      |
| cam.261. B267. A 269. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | A      |
| Actus, & potentia o dividant naturamentis, du-<br>pliciter. 260.C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| Actus quotuplex, quid, & quare nec ipse nec poten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 02     |
| tia definiri potest: & quomodo sese babet cum po                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Л      |
| tentia. 266.G & inde. 271.B F 188.H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Л      |
| Actus an magis babeat rationem principy, quam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| potentia.51.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | A      |
| Actus, et potétia an semper dicant duas res. 79.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| Actus & potétia circuunt of a pradicameta. La. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | A      |
| Aetus, & potentia an idem, & an sint simul. 264.  B C 276.G 337.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A<br>A |
| Actus, & potentia quotupliciter respiciunt entia;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| an sint prima principia omnium: & ad quid re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Л      |
| ducuntur.3 3 8. A & inde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Л      |
| Actus ad potentiam qualis ordo: & uter eorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | A      |
| prior. 74. E 265. H & inde. 269. E & inde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| 272.G273.D 339.C 340.F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | A      |
| Actus est propter potétiam; an econuerso. 270.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1      |
| Actus quo melior, & nobilior potentia. 273. CD                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | A      |
| Actus an dependeat a materia, nel potétia, 190. E<br>Actus intellectus quotuplex. 251. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 4    |
| Actus, et motus an insint rebus immobilibus. 53.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| Actus purus non est potentia. 272.F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | A      |
| Actus actiuorum siunt in patiente bend disposito.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| . ב פכול וותו און די די די בול ברי המוונת אות לו 18.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15     |
| Actus est, qui distinguit, & separat. 233. E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | A      |
| Actus cur priùs dicitur de operationibus quam de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | A      |
| Accidentium prodicamenta fignifica. 24.25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | A      |
| Actus rectus, & actus reflexus quales 35 I.F.<br>Actus compositiuus, & actus divisiuus in nobis un                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | é.     |
| de.35z. B 4.00 pp films in noois ka,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | A      |
| Actus ad essentiam proportio. 151.B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | A      |
| Actus duo sunt, qui faciunt numerum. 199.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | A      |
| Actuum in hominibus triplex gradus.4. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | A      |
| Ad aliquid an uisit motus.326.F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3/1    |
| Ad aliquid omnia effe, impossibile est. 98. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | A      |
| Adaquatio quotuplex. 181.D . hupila a rabiasa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | A      |
| Addiscens, non sciens, et sciens quo differunt. 41.E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -6     |
| Addiscens quis unde dicatur, 48.F 49.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | A      |
| Addiscens an habeat scientiam, quam addiscit:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | A      |
| Addiscere scientiam quid. 10.E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | A.     |
| Admiratio unde prouent. 9.D F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | A      |
| Ad nasci, uel connasci, & nasci quomodo differunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | A      |
| ATTEO H Brook guardiness programme of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | A      |
| Aequale quid. 294. A H 295. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | À      |
| Aequale ad quid reducitur. 79. H 14 110000 0113 A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | · .    |
| Aequale, idem, & simile, cuius sunt modi & in qua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | A      |
| the same of the sa |        |

equale & inequale cuius sunt proprietas.143.P equale an opponatur magno & paruo. 293. B & deinceps. equale, magnum, & paruum an opponantur sicut unum & multa.z95.A equalitas quid.78. A.295.A equalitatis respectus, & respectus mazni & par ui an eodem modo fundentur super magnitudine absolute dictam. ibid. C equalitas,& similitudo quomodo relatiua sunt . 146.H equitas quid.z49. A equiparantia,& non equiparantia penes quid su mitur.139.G equiuoca pura quam rationem habent.z9. A quiuoca,uniuoca, 🗗 analog a quomodo differunt. 76.H.79.H equiuoca an cadant sub una scientia.ibid.F Lequiuoca an habeant ordiné attributionis.195.G equinocatio an stet cum analogia.173. B equiuocum,& ens quomodo differunt.62.G equinocum, & uninocum agens quomodo differunt.104.B seternis quomodo non differt esse d posse.z56.D (eternitas de se est ante, & post tempus. 3 3 9.E eternitatis ad tempus : necesse esse ad possibile, qualis nexus.ibid. ffirmatiua cognitio potior, nobilior,& firmior ne gatina.54.EF88.H ffirmationss, & negationis verificationes aliques 88.F & inde. ffirmationi,& negationi, an insit medium. 99.6 100.B ffirmationis, et representationis discrimen. 275 C gens quotuplex.40 G. 104 CE F. 150 B. 184. C. 185 E. 262 F gens necessario arguit finem. 14. E gens & finis coincidunt. 54. A had an enabias A. gens univocum, & agens equivocum quomodo dif ferunt. 104.B gens, potentia, & terminus potentia debent proportionari. 268.B gens unde assimilat sibi passum. 262.F gens quomodo respicit fieri. 240. B gens quid intendit. 176. Ed obbino per selection. Igens quomodo frustra agit. 184. A Igens quare dicatur natura. 207.H gens si diuersum suerit, an semper sequatur rem dinersam ese.208.F gés causa quomodo separatur a suo effectu .58.B gens naturale generat sibi simile, 21 . B gentia naturalia non habent rationem sua actio mis.5.G gentia inferiora quomodo agunt., 9.G genti per intellectum que concurrunt. 15.D genti consubstantiale quid. 240. B gentis rationi quis magis appropinquat intelle-Etus, an amor ibid. gentis defectus,& perfectio unde. 105.C Azentis

specie relationis sunt. 143. D 288.B

Agentis intentio super quod primò cadit.ibid. Agentis, & rationis agendi que connexio. 184 B. Agentis intentio quotuplex.212 D. Agentis aspectus & intentio super passum super quid fundatur.z16 G. Agentibus à proposito eadem est causa per se, & fortuita. 1,7 C. Agentium inferiorum actiones propter quid sunt. 342 E. Agentium quis magis agit in effectum, primum agens, an Jecundum. 6 B Agentium ordo penes quid accipitur, or qualis eft. Agere, & pati an insit motas. 327 D Agere, pari dupliciter. 131 G Albedo est nobilissimus colorum. 280 C. Album,& non nigrum quomodo differunt. 99 H Album, & albedo quomodo differunt. 230 F. Album fit ex non albo, quomodo.331 D Album esse, uel fieri dupliciter. 154 E Alcmeon quid sentift de principifs rerum. 19 C. Aliquid fieri ex aliquo tripliciter. 40 B. Aliquid, & ens connertuntur. 168 H Aliquid esse, & quid esse, an idem. 193 D Altera parte longius unde consurgit. 19 A. Alteratio quotuplex.z4 7 C. Alteratio quid, & ubi reperitur, & qui eius finis. 2 D.1 6 A.325 E.F Miteratio quomodo differt d generatione; & quomodo ordinatur altera ad altera, 13 A. 15 5 E. Z47 B. Alteratio ad quid nia est. 155 H.F. Amor quid. 15 D Amor & odium quomodo se babent respectu uniuersi,& respectu partium uninersi.ibidem F Amor an sit causa corruptionis, sieut arbitratus est Empedocles.60 H An est, & quid est, an sint idem. 64 C. 238 H. Z39 F. An est aliquid stripliciter.121 F. Analognm, uninocum & equinocum quomo do diffe rant. 6 H. 19 H Analogum prius distinguendum, & postea desinien dum.ibidem Analogi ratio que. 188 D Analogia quotuplex. & an flet cum equinocatione. 76 H. 173 A.B.184 G.284 G. Analogia unum dupliciter.113 A Analogie unitas quali. 281 H Analogia unitas inter Denm et creaturas quomo-Anaxagore, & Empedoclis discrimen circa principia rersam naturalium. 1 ; E.25 A.F. 35 3 G. Angulus quomodo est purs trianguli. 160 C Anıma qualis pars est hominis. ZZ I G Anima pars, an totum eft. 1 5 B.225 H Anima an maneat corrupto corpore.334 C Anima ninit, que propositio.15 3 F Anime secundum Platonem quando produtte. 341 1.

Animam esse 'ignorantem quid. 271 D. Animal non est animal absque sensu tactus.zzi B. Animalidem numero in pluribus speciebus an ese posit., 34 A.& inde Animal in homine non est nisi homo: & animalitatem in esse bomini una realitas est.z :6 H Animalia quotuplicia & que requirunt ad sui generationem.zo8 B Anmalia eadem an fieri possint cum semine, & sine semine, ibidem Animalium partes an sint separate, 2 37 H Animantium triplex gradus : & que eorum prudentia, quave imprudentia. 4 B. & inde Aute, & post in quibus reperiuntur.12 : F Antecedente existente possibili, an consequens etia possibile crit. 265 D. Antisthenici negarunt dari definitiones. 251 B. Antifthenis lapins. 16 G. Antiquis gratia agenda pro adinuenta neritate. Antiquorum sententia de substantia. 186 G. 💇 inde. Apparens omne an uerum sit. 96 D.97 F Appetitus quid, quomodo supponit cognitionem; & ansit ad omnia. 2 B. & inde Appetitus quotuplex. 1 12 D. 343 B Appetitus sciendi ex parte cuius potentia est. 3 D Appetitus determinat intellectum. 15 E Appetitus cognoscitinus circa quid fertur.43 F Appetitus ad quod est. 67 C Appetitus intellectualis, & intellectus quemode differunt.26. D Appetitus,& fuga quam existimationem sequuntur.90 C. Appetitus naturalis non est otiosus.95 H Appetibile quotuplex. 343 C Appetibile quomodo mouet non motum. 342 H Appetibile, & intelligibile in quibus idem, & in quibus non.343 B Apprehensibilia ab intellectu multiplicia. 115 E. Apsitudo ad rem est aliquid rei. 21, F. 270 F. Aquam cur Thales posuit esse principium omnium rerum.13 A. Aqua est principium omnium metallorum. 11 I C. Architector quis dicatur. 5 G Archyts Tarentini definitiones optims.249 A. Aristippi Sophista iudicium de rebus Mathe . 53 E. Aruthmetica de quo est 1 G.z97 H.347 H Ars unde generatur, or quomodo differt ab experimento.4 H.5 D.C.z6z C Ars quale principium est. 103 A Ars quomodo agit.zi7 C. 3 3 4 H Ars quomodo differt à natura. 333 A Ars in subjectum quotupliciter agit. 215 H. Ars, & uirtutes, que sunt in seminibus, quid babent simile. 3 3 4 G. Ars divina quomodo assimilatur principali arti. 225 A Arte facta, & à natura facta quomodo schabent. 208 E. Artes

Artes quotuplices sunt, & quomodo subordinantur ad inuicem, 5 H Artes machanice considerant bonum, & finé.5 ? E Artifices quomodo magis sciunt, quam experti. 5 H.6 D. Artifices quo procedunt in suis artificijs.209 B Artifices inferiores quibus assimilantur.ibid.6 B. Artificiales forme quotuplex effe habet, & quales funt. 334 B Artificiali effectui que concurrunt. 15 E Artificialia an sint substantie, & quomodo habent ese.241G.333 E. Artificialia quomodo fiunt. 209 D Artificialia quomodo fiunt ex sibi similibus. 2 15 H Artificiali generationi quot concurrunt. 209 E Artificialis generatio in quo differt à naturali. Artificialis rei forma unde deriuatur. 209 A. Artificialium quotuplex actio.ibid.D Artificialium factioni que concurrunt. 217 D. Artificiatorum diuersitas in specie unde. 254 E Artificum inanimatorum actiones quales. 5 G.6 B Artis opus naturę opus supponit. 246 A. Artis, & nature collatio. 3 3 4 G. Artis instrumentum quod. 3 35 A. Asinus quare non potest addiscere citharizare. 270 G. Aspicere aliquid per naturam sui dupliciter. 153 E Assentire, & von assentire an habeant medium; & quem actum incellectus respiciunt. 100 H 🧢 🔩 Astrologia qualis sciencia est, & de quo. 1 G. 26 F. 58 G.H.347 H Astrologi, à Pythagora reprensi.60 F. Attributa in Deo quomodo posuit Auer. 345 F. Attributionem habere ad unum tripliciter. 76 B. . Augmentum quotupliciter fit 110 D Augmentum an uariet substantiam rei. 313 H. Authoritatibus semper inniti, quale signum. 47 C. Boni, & mali causam quomodo posuit Plato. Bonitas, perfectio, & finis rei idem. 43 F Bonitas est forma boni. 51 H. Bonitas, effentia, unitas, & ueritas rei quomodo dif ferunt.181 B Bonit as Ar malitia moralis, sue bonum & malum babent medium. 292 C Bonum quotuplex. 8 F. 53 A. 75 F. 106 B. 352 C. Bonum, & malum quid, & in quibus sunt. 138 B. 180 A. Bonum, & malum metaphorice quomodo. 149 A. Bonum & malum an babeant medium. 1 7 A. Bonum & malum quorum sunt principia.103 B. Bonum quotuplicit er potest tangi. 2 4 B Bomens of finis an iden. 43 F. 149 F. 52 H.53 B. Bomum partis est propter bonum totius; & bonum totius est propter bonum Ducis. 44 A

Bonum partis, & bonum totius ad quid, uel quo ordinantur. 75 F Bonum, & uerum an idem. 147 F Bonum, & optimum uniuersi an sit infra, uel extra ordinem uniuersi. 35 z. B Bonum uniuersi unde oritur. ibid. F Bruta an babeant prudentiam. 4 B.

Alippi positio de numero motuum corporum calestium, 348 E. & inde. Callias est animal, an sit propositio secundum quod, & secundian se.152 A Callie albo quomodo accidit esse hominem. 197 DB Calor, & frigus quomodo ad unum & multa reducuntur. 81 E. Calor corporum inferiorum quomodo assimiletur ca lori corporum superiorum. 333 C. Calor causatus à motu quatrupliciter, 2 16 G Calor an sit forma substantialis ignis. 249 C Calor existens in seminibus qualis. 334 H. Casualia quomodo,& in quibus siunt.209 E. Cusus & generatio quomodo differunt.178 H Casus, & forma quid. 3 33 B. Casu genita, & ex putredine genita quomodo diffe runt.ibidem Causa quotuplex.5 C.11 H.40 G.104 B. 106 E. et inde.107 A.C.259 A.336 H.337 C.318 D Cansa quid.102 E Causa quotupliciter dicitur. 103 D.106 F. Causa prima quie. 11 G.53 A. Causa prima an possit ad omnem formam, ad quam povest secunda. 337 F Causa particularis an possit babere actualitatem : supra totum universum. 15 A. Causa an possit esse subjectum in Metaphysics. ે**53'H**. એ હુંએ કે કે જાણ દેશાં, Causa posita, an semper ponatur effectus. 177 F. Causa per accidens ad quam causam per se reducitur.178 G. Causa, principium, & elementum quomodo defferunt.336 E Causa essentialiter ordinata quomodo.43 D Cause an infinite esse possint secundum speciem. 46 E. Causa dinersa dinersas principalitates habent in di uersis scientus. 55 D Cause totius entis, sine causa aspicientes eus inquan sum ens, que. 75 E Cause prime & ultime que ibid. F Cause plures un concurrant ad einsdem effection. 104 H.105 A.C. Causa, & principia entium quomodo cadem, nel diuersa.334 G Cause necessaria, & causa ut in pluribus, quemodo differunt. 317 E Causalitatis ratio in qua causa maxime saluatur. Causarum qua principalissima. 8 E. 341.G.

Causa-

Causarum per se, & per accidens ordo qualis. 40 G. Causarum necessitas nel pluralitas unde. <1 B Causarum genera omnia speculari, ad unam, an ad plures scientias spectet. 5 z B. Causarum genera omnia an omnib.entibus infint. ibidem G. Causarum que maxime facit scire. 5 4 H. Causarum modi infra modos principi includuntur. 103 B. Causarum proprietates, 104 H. .Causarum species & modi multipliciter, & multiplices.105 C.107 C Celestis uirtutis appetitus qui. 217 E. Celestium corporum materia que. 25 4 G. Celi motus qualis, & ad quem reducitur. 341 E. Celi partes que dici possunt. 244 E. Celi principia quomodo principia omnium. 337 H. Celum quomodo monetur.95 C Celum quare est incorruptibile. 13 1 G. Celum, & elementum quomodo differunt. 164 B Celum an habeat materiam. 256 B Celum esse corpus simplex, quomodo intelligitur. ibidem G. Celum, & hoc celum dicere, different. 257 C. Celum quomodo agit in hac inferiora. 272 G. Celum a quo mouetur, & an sit animatum. 337 H. Celum an mutationem patiatur. 313 D Cerebrum in animali quem locum obtinet. 102 F Certitudo quotuplex. 8 B Cibus cur sumendus, & qui eo utuntur, 69 C.D. Circa idem uersatur Logicus, Sophista, & Metaphy Circularis motus an sit infinitus. 67 D. Circularis motus secundum fidem qualis. 340 A. Circuli incisiones an propinquius se babeant ad speciem circuli, quàm es 220 A. Circuli quotuplices; & an dicantur equinoce ibid. F.G. 22 7 D. Circulus an priùs sit, quam suc partes.ibid. B. Circulus ansit pura forma. 225 F. Cognitio quotuplex.129 A. Cognitio unde ortum habet. 69 E. 273 F Cognitio sensitiva ordinatur ad intellectivam. 3 H. Cognitio rei perfecta quomodo, & quando habetur. 35 A. 44 H. Cognisio affirmativa potior est negativa. 54 E.F. Cognitio in quo consistit, in actu, an in potentia. Cognitio nostra super quid citius fertur; & quomomodo in formarum notitiam deuenit. 264 E. Cognitionem rei quomodo adipiscitur intellectus. 273 H. O. . 119 9 WP 475 613 Cognitionis terminus qui, 151 B. Cognoscendi, & essendi principia eadem.ibid. A Cognoscibilia duplicia. 186 E. Colobon quid, & que eius coditiones. 163 B et inde.

Colorum qui nobilissimus. 280 C.

Color est uisibilis, que propositio. 35 E.

Commensurabilia qua. 142 C. Commune quomodo efficitur proprium. 236 F. Commune magis an detur intelligi à minus commu ni. 230 D. Comunia qua,& de cuius consideratione sunt. 90 C Communia principia duplicia. 9 1 B. Communiu principiorum uis an se extendat ad probandam formam, uel materiam syllogismi.ibid. Componentia duplicia 107 G. Composita ex materia & forma an sint quidditas. Compositi,& materiæ eadem est unitas. 258 B. Compositi definitio includit materiam, & formam. Compositio multiplex. 17 E. 18 D. 113 D. 118 F. Compositio,species,& totum quo differunt . 105 G. Compositio & resolutio quomodo differunt. 25 4 B. Compositio ex genere & differentia qualis. 109 B. Copositio ex participate & participato que. 349 H Compositio quomodo deseruit definitioni.zz9 E. Compositio in Deo an detur. 345 H. Compositionum que prima. 79 A. Compositum quid, & quomodo est substatia. 245 B. Compositum omne in simplex resoluitur. 35 C. Compositum quomodo dicitur habés naturã. 1 1 1 A Compositum quomodo cognoscitur.117 G Compositum ex materia & forma quo diniditur'. 133 D.& quomodo differt à forma per se subsistente. 258 G. Compositum, & forma an aspiciant idem esse. 153 H.249 H. Composit um ex subiecto & accidente non est unius generis. 194 B. Compositu est propriè terminus generationis. 211 E Compositum est, quod in quoq; prædicamento gene ratur. 2 17 G. 255 B. 334 H. Compositum in que resoluitur, zzo F. .Copositum omne ex contrarys corruptibile est. 354 B. Concauum, & simum quomodo differunt. 171 A. 198 B. Conceptus multiplices, et quomodo deperdi possins. 129 F.208 F.263 E. Conceptus omnes ad quem conceptum resoluuntur. 9 G.44 D. Conceptus compositus in simplicem conceptum refoluitur.35 C. Conceptus formales an abeant in infinitum. 44 A & deinceps. Conceptus compositus que,& quot requirit. 11 A. Conceptus generis, & conceptus differentie, wel spe ciei quomodo differunt.ibidem Conceptus practicus in mente quot conditiones exquirit. 208 G. Conceptus unde dicitur uerus, uel falsus, 312 D. Conclusio quomodo cognoscitur. 117 G. Conclusionum ueritas, & nocessitas unde. 37 G. Coclusionum & principiorum certitudo an eadem, ## que nobilior.9 5 G.96 C. Concor-

Concordia, & discordia quomodo ad unum, & multa reducuntur.81 E Concretum, & abstratum quomodo idem signisicant. 184 H. Connasci, & nasci in quo distant. 109 H. Consequens dupliciter. 26; G. Confequentia quid. 105 E. Confequentur quid, & quomodo se habet ad conti nuum & contractum 329.H.330 A. Considerandi modus vnde sumitur. 17 I C. Consilium, & consiliari cuius proprie est. 4 C. Consuetudo quomodo impedit scientiam. 46 E. Contactus, & connascentia quid. 110 C. Contenti haberi à continente dupliciter 157 E. Contingentes effectus an omnes possint reduci in caulas celestes, tanquam in causas per se.178 F. Contingentia in rebus unde; & an stet cum prascientia dei. 177 E. 179 H. Continua dupliciter. 114 F... Continua, & contigua que ibid H. Continuatio per aliud dupliciter.ibid.G. Continuum cuius naturam habet, & quomodo eam negauit Democritus.258 E.233 H. Continuitas quid.11 C. Continuitas formalis successiva an arguat perpetui tatem in vna forma numero, separata.67 D. Continuorum quod magis vnum, artificiale, an nàturale. 115 C. Continuum quid, & quotuplex. 17 A. 276 F. 286 C.295 F.329 G. Continuum in quo est. 36 E. Continuum quomodo vnum, et quomodo plura. 276 G. 343 D. Continuum, & unum quomodo idem sunt. 286 C. Continua quomodo est divisibile in infinita. 60 H. Continuum quam diutsionem dicit. 276 H. Continuum & diuisum eandem realitatem important.ibid.F. Continuum dinersis motibus monert an implicet. 114 G. Contradictio nera que, & que eius conditiones. 84 B.& inde. Contradictio est prima oppositio. 291 D. Contradictoria oppositio qua et ubi. 286 A.288 C. Contradifforia eidem inesse nequeunt . 84 A.85 D. & inde per longum processum-3 13 C.et inde. Contradictoria an habeant medium. 99 D. & inde. Contradictorie opposita, & privative opposita quo-, modo differunt. 291 F. 298 H. Contraria que, & quotuplicia. 26 D. & inde.127 A.299 B. 03 H.292 E.293 C.353 D. Contraria an ad eandem scientiam spectent. 52 B. 290 G. H. Contraria prima ad quid reducuntur. 354 B. Contraria omnia quomodo se habent ut habitus & prinatio: & quomode habrant medium.291 D. 309 A.B. Contraria an uerificentur de codem. 99 A. 314 B. er inda Contraria non uerificari de codem, an principium

certissimum & verissimum sit. 90 E. Contraria duo an possint esse in codem subietto Contraria genere, an specie different . 289 G. H. 301 F.H. Contraria simplicia sunt, media uero composita. Contraria secundum locum que. 329 D. Contrarie opposita que. 126 D. Contrarie opposita an habeant medium. 299 A. Cotrarie opposita sola sunt eius dem generis. 300 F. Contrariet as quid. 79 F.z63 B.z89 G.H.& inde. 299 C. ₹00 G. Contrarietas quotuplex. 702 B.326 F. Contrarietas de cuius considerationem est. 29 H. Contrarietas que distantia est. 325 F. Contrarietas cuius est species. 79 F. Contrarietas ubi, ibi continuitas. 326 A. Co trarictas proprie à quo fit. 126 H. Contrarietas quomodo multitudo queda est. 309 B. Contrarietas, & contradictio quo differunt. 291 C. Contrarietas quomodo semper formam concernit. 353 C. Contrarietas ubi 289 G.H. & inde. Contrarietatem reduci ad unum dupliciter. 78 B. Contrarietates omnes ad primas differentias reducuntur.309 A. Contrarietatis radix que. 285 H.291 A.H. Contrarietatis ratio an aque in omnibus saluatur. 2 91 D. Contrarietatum que notior. 3 29 E. Contrarys an omnia fiant. 35 3 D. Contrariorum speculatio ad quem spectat.81 D. Contrariorum causa quandoque una & eadem. 105 F. Contrariorum nullum est de essétia materiæ. 3 21 G. Contrarium fit ex contrario, quomodo . 92 C. 158 H.353 A. Contrarium unum est prinatio alterius, quomodo 314 B. Conveniens sit à convenienti, 3 3 7 A. Conuenire aliquid alicui, dupliciter. 122 D. Cor secundum nonnullos principium est animalis. Corpora duo quare non possunt esse in codem loco. Corpora superiora an coponatur ex contrarijs.§1 E. Corpora celestia an habeant materiam. 254 G. Corpora celestia semper, & sine fatigatione agune in hec inferiora. 272 G. Corporalia omnia substantie sunt. 186 G. Corporum simplicium, & mixtorum principia an eadem. 3:6 B. Corporum ultima resolutio in que est. 108 C. Corpus dupliciter. 292 H. Corpus mobile dupliciter. IF. Corpus iuxta Platonicorum placita ex quibus componitur.3 1 F. Corpus naturale, & corpus, mathematicum au iàem. 61 E. Corpus

Corpus an sit substantia 7 2 A. Corpus quomodo perfectum est. 148 H. Corpus genus, & corpus pars quo differut. 159.H Corpus, & corporis partes organa sunt aig. 221 H. Corpus aliquod infinitum an detur. 322 H. et inde. Corpus infinitu nec sursum, nec deorsum het. 223 F Corpus quintum ab elementis an detur. ibid. B Corpus quod in loco est. ibid. Corrumpi, & fieri que requirunt. 1 31 G H. Corruptibilia duplicia 272. A B. Corruptibilia, & in corruptibilia quomodo diffe**runt. 20?.B** Corruptibilibus, & sempiternis an sit aliquid uni-MOCUM. 29. B Corruptibilium, & incorruptibilium an eadem sint principia. 5 1. E 68. H 70. H 307. D & inde. Corruptibilium quomodo est scientia.60.E. 214.C Corruptibilium & generabilium que materiam babent.255.B Corruptio quotuplex.7 Q.D Corruptio ad quid est. 155. E Corruptio cuius proprie est. 220. F Corruptio, & generatio quomodo differunt.178.C Corruptio, & generatio ex quo sunt. 257.B Corruptio & generatio quorum funt 235. F Corruptio, et generatio an sint motus. 325. Det idé Corruptio, & creatio quomodo se habent. 246. A C. Corruptio compositi ad positionem contratiorum euenit.178.D Corruptionis, & icorruptionis caç que. 69 E. 217.B Corruptionis, & generationis an semper sit causa per (c.178.B Corruptionis & generationis perpetuitas, & diucr sitas unde.341.E Costa, & diameter quare non sunt commensurabiles ad invicem. 11.B. Creans, & generans aquinoce agentia sunt. 208.F Creata rei esse quale.78 F. Creatio, generatio, & corruptio quomodo sese habent.207. E 2 46.C Creatio an requirat distinctionem realem inter es-Sentiam & esse. 207. D Creationem an totigerit Aristoteles. 334. E Creator quomodo refertur ad creatorum. 340.D' Creature cuilibet annexa est prinatio.clvi.D Creatura quomodo babent esse per participationem.119.B DAns formam, dat confequentia formã. 337: F Dari intelligi ab aliquo,dupliciter.230.D Deceptio quid, circa que, & quem actum consequitur.275.A & inde. Defectus unde eneniunt.255,B Definibilia proprie que. 223. A Z3Z. D Z18. A Definiendi modus modum essendi sequitur 199. F

Definire rem quid. 199. H

Definitio an detur 251, B.

Definire ut recte sciat quis, quo opus babes 236.B

Definiri que nequeut, quo manifestari possut.193 H

Definiri proprie mel improprie quid.199. F

ex quot nominibus constituitur; ad quid, & super quas res cadit. 86. B 163. H 190. H 219. C 249. DZ26. D Definitio quotuplex. 125 D. 248 C. 244. B Definitio cuius propriè est. 28 D. 109 B. 118 D. 193 GH.199 G. 222 G E. & inde. 223 H. Definitio in quo primo, & in quo secundo est. 196 C. Definitio analogice dicitur. 199 H. Definitio uera,& perfecta quę.192 B. Definitio falsa que. 166 B E. Desinitio. Tratio importata per nomé, idé. 100 H Definitio cur una ratio dicitur.227 H. & an unum est.252 C.E.257 D Definitina ratio substantie una est. 62 G. Definitio ex quo genere; & ex qua differentia con stituitur. 228 D. B. Definitio an habeat partes. 218 C. Definitio quot partes propriè requirit.zz8D. Definitio, & definitum an ide, fine an eandem realitatem dicunt.44 H.62 F. 170 D. Definitio ex additione an diceda sit definitio. 196 G. Definitio est actus anima. 232 C. Definitio quod esse concernit. 166 F. Definitio, or propo quomodo amba dicunt effe.ib.D Definitio omnes an sit uera in se, & falsa per accidens.ibid.B Definitio, & demonstratio quomodo differunt . 57 D. & quorum sunt. 235 H. Definitio, differentia, et genus quomodo eandem for malitatem dicunt.191 H. Definitio,scientia,& nomen eiusdem sunt. 249 D. Definitio quomodo simplex actus dicitur. 218 D. Definitione de definito q dicit, an métiatur. 166. H Definitionem quomodo nenatur intellectus. 218 C. Definitiones plures an possint esse unius. 166 C. Definitionis actus quis, 194 D. Definitionis ad definitum habitudo. 197 H. Definitionis, & definiti unit as unde. 229 E. & inde. Definitionis pars que dicitur. 219 C. Definitionis ultima pars quo idé, quod prima, 229 C Definitionis principia an definiantur. 251 A. Definitionis nulla pars est substantia. 232 H. .. Definitionis partes quemodo faciunt unu. 227 C. Definitum, & differentiam ultimam dicere, idem; sed non ide est dicere definitum, & genus. 198 D Definitiuus actus cur est simplicium intelligentia. z18 D. Definiunt reste & complete qui.z48 E.F. Dei ad creaturas quomodo é unitas analogia. 119 C. Delectatio quid, in quibus circa que, & Jecundum quam partem. 344 D. & inde. Delectatio in quo actu consistit. og. C Delectatio Dei & natura qualis. 345. B Democriti positio de principys, substantia, & differentia rerum. 247 D. Democritus neganit continui naturam, 233 H. Demonstrare quotuplex. 8 5 B. Demostratio quotuplex. 28 B. 84 H. 108 D. 3 14 H

Demonstratio ex quibus est. 28 B.

Definitio auid. Cauid in ea primum locum obtinet

Demon-

lis & appetibilis. 3 43 A.E.

Demonstratio cuius proprie est. 47 A.235 H. Demonstratio an omnium sit. 84 H.98 C. Demonstratio potissima que. 53 F. 169 F Demostratio no descédit de genere in genus. 243 D Demonstratio, & definitio in quo differunt. 57 D. Demonstratione que principia ingrediuntur. 169 F Demonstrationi que concurrunt. 56 D. 305 D. Demonstrationis principium quod. 55 D Demonstrationis medium quod. 169 H.Z4Z E. Demonstrationis natura que. 98 C. Demonstrationum diversitas unde. 47 A. Demonstratina scientia circa substantias, an circa accidentia est. 305 D. Demonstratiue procedere quid. 84 G. Demonstratiuus syllogismus quomodo differt d syllo gijmo dialectico.z4z G. Denarius numerus qualis secundum Pythag. 18 C. Denominatio quotuplex. 38 H. Denominatio a quo sumenda. 47 F. Denominatio finalis à quo fine sumenda est. 36 6. Denominationes non abeunt in infinitum. 268 D Denominativa prædicatio quid.ibid.G Denominativa, & univoca quid; & quomodo diffe runt utrorumque pradicationes. 2 30 F G H. Deo an conveniat ratio mensura. 235 A. Deo an accidat mutatio. 340 B. Deo an cadat prinatio. 156 D. Deo an insit summa delectatio. 344 C. Deo an insit uita. 345 C. & inde. Deo an aliqua cadat compositio.ibid.H De quolibet est uerum affirmare, nel negare, cuius ambitus principium est.49 E.assirmatiuum prin cipium, an negatiuum. 91 C.z43 G. H. Determinatio in genere, an in specie est. 162 B. Determinatum medium ubi, ibi determinatus finis. Deum esse quo,& quando demonstramus.170 F. Deus nulli innidet. 10 D. Deus an sit subjectum in Metaphy. 10 C. Deus infinitis modis est imitabilis, & unde. 46 B. Deus propriè unum, & ens est. 68 F. Deus, natura, o intellettus eadem urrtus. 93 G Deus qua perfectione perfectus dicitur. 149 H Deus quo agit; & quo res attain eo sunt.150 C. Deus quomodo est unus. 285 A. Deus, & creatura quale esse habent.ibid. B. 226 F. Deus quomodo est juum esse. 284 G. Deus omnium finis est.ibid. Deus cuius totius naturam habet.ibid.E Deus ansit in genere. 284 G. 335 E. Deus simplicissimus est 285 C. Deus sub quaratione rerum mensura est.ibid.F Deus secundum quòd mensura sub quo esse aspicit res.ibid.E Deus an necessariò produxerit mundum ab aterno. Dous unde ex nibilo omnia creare potuit. 3 42 C. Deus quomodo mouet ut amatum, & desideratum; siue ut finis.ibid.G Deus quomodo habet rationem summe intelligibi-

Deus quomodò est immobilis, & necesse esse ibidem Deus an intelligat se; & universa alia d se.345 D. B. 350 G. 351 C. Deus an sit sua intellectio. 350 C. Deus an si non esset suum intelligere, continuatio eius intelligere laboriosa esset.3 5 I D. Deus propter quid nobilissimus, quia intelligit, an quia intelligitur ibid. G Deus an sit infinitus in uirtute. 346 D Dialectica ad quid inuenta, circa quid uer satur : & in quo distat d Metaph. & I A Dialectica quotupliciter: & an sit scientia. 81 D Dialectica, Sophistica, & Physica quomodo dicuntur scientia communes. 309 E Dialectici syllogismi an habeant principia propria, & communia.91 D Dialectici, & demonstratiui syllogismis quomodo differunt .z4z G.80 H. Diameter quomodo est incommensurabilis costa. 11 D.1 z D. Diapason quidditas, uel ro in quo cossistit. 103 E H Dicere quem actum importat. 8F Dici de omni, & dici de nullo quid. 91 C.D Dici de omni quotuplex.152 H Dici simpliciter, complete, & coposité quid. 196 G Differens, & diuersum an idem.125 C. 289 A. Differentia quid, & cuius est species. 79 F. Differentia quotuplex. 349 F. Differentia ultima cur ab Aristot. dicitur indiuiduum.44 F. Differentia an participet genus. 63 A. 206 C Differentia cui inest, eidem inest & genus. 108 H Differentia definitio & genus an dicant eandem rem, & formalitatem. 115 F.191 H. 192 C. 201 C.228 D. & inde Differentia quomodo est pars qualitativa. 159 H Differétia quomodo est de intellectu speciei. 198 D Differentia, & principiu differentie non ide. 204 E -Differentia, ut recte dividatur per differentias, quid obseruandum.zz9 🔏 Disferentia ultima quomodo inuenitur.ibid. B Differentia quomodo se habet ad genus. 259 D Differentia, & genus an dicant totum id, quod dicit species. 230 D Differentia, & diversitas in quo distant. 288 G Differentia nulla est de essentia generis. 301 C Differentia,& genus priorasunt specie. 236 F.G. Differentia, & genus quomodo constituunt ununs per fe. 227 H Differentia specie que. 300 H Differentie, speciei, or generis conceptus in quo dif ferunt. 51 A Differentie ad genus babitudo qualis. 63 B Differentie an magis principia, & elementa quam genera.64 E. 108 F Differentia inter se gradus habent.65 H Differenting generis multitudo que 160 F Differentie dua dividentes idem genus, quomodo di

stant ab innicem. 288 F Differentie quomodo convendant in genere. 289.F Differentia contrarie priores funt & speciebus con trarifs, & magis contrarif. 299 C Differentie medie an dentur.ibid.E Differentia plures quomodo facium unum. 227 F Differentie materiales, & differentie formales quo modo differunt.300 A Differre per totum sui, & differre per aliquid sui quomodo. 288 F Difficultas, et facilitas cognoscendi res unde. 33 G H.34 B.35 D.47 H. Difformitas ubi,ibi multitudo.295 B Difformitas in rebus unde. 307 G. 341 E. F Dignitas prima, & precipua que, & quomodo est simpliciter uera.37 C.39 B. Dignitates an demonstrentur. 56 D Dignitates & subiectum an una scientia considera re habeat.82 D Dignitates an ingrediantur demonstratione. 243 E Dimensio duplex. 73 F.z56 F Diminutum quid, & que eius conditiones . 163 B. & inde. Diæsis quid.cxvy.E Disciplina, & doffrina quomodo fiunt. exci.C Disparatio quid. & que dicantur disparate opposita. 125 H. & inde. 140 A.B Dispositio quid, quotuplex, quomodo pradicatur; & in quo differt ab babitu. 154 A.155 D. 179 E: Dissimile, dinersum, & inequale cuius sunt modi. Dissimilia propter magis & minus an aliqua dici possint.cclxxxviii.C Dissimilitudo quid, & cuius est species. 79 G Distantia quotuplex, & que earum sit maxima: CXXV B.C.CXXVI E. SCLXXXVIII H. CCXC A Distantia,& distans an idem.ccxciy C. Distantia, siue differentia duplicia. 299 C. Distinctio duplex.z46 B Dinersa que & quotuplicia.cxxvij D. clxiiij B. & inde.300 H.ccci D. Diuersa, & simul que. 329 C Diversa ad eandem scientiam spectare dupliciter. 52 D. Dinersitas quotuplex.302 A Dinersitas quid,& cuius est species. 79 F Diversitas unde.198 D. Diuersitas, & differetia quomodo discrepat. 288 E Dinersitas in specie contrarietas, & non econnerso. Dinersitas, & unitas quomodo aspiciút speciem, nel genus.ibid.G Dinersum quotuplex. 289 B Dinersum quotupliciter dicit. cxxv B. cclxxxviii C. & inde. Diuersum, & differens an idem.ibid. C. 289 A Diversum, & idem quomodo opponuntur.ibid. G Diversum, dissimile, et inaquale sunt modi multitu

dinis ibidem B.

Dinina scientia aliqua dupliciter dici potest.x B.

Dinina ars quo principali arti comparatur. 3 3 5 A Duvinę actioni nibil supponitur, 342 C Diuinus intellectus an intelligat composita. 352 D. Diuisi & continui eadem est realitas.cclxxvi F Diuisibile quotuplex.cxvii F Diuisibile, uel indiuisibile loco, tempore, & ratione quid.cxvi E Diuisibile,& indiuisibile quomodo differunt . II A. Dinisio ad idem, quo reiteratur.xxxi C. Dinisio quotuplex. lxv A. clix C. clx E. ccci A. cccxxxxix G. Diuisio omnis per qua est. cxxiiy A Diuisio cui primò conuenit.cccxxi C Divisio specifica penes quid attenditur. cxxxv G. Dinisio recta quomodo sacienda,& penes quid acci pienda.ccxxix A Dinisio quomodo definitioni deseruit, & eius instrumentum est.ibidem E Doctor quomodo se habet respectu discipuli discentes. 34 G Doctrina perfecta que.8 D Doctrine, & disciplina quomodo fiunt. 191 C Doctrina an sit doctrina. 329 A Domus in re quomodo fit à domo in mente. 208 G Domus materia ad que est in potentia.cccxx B Dualitatem quomodo posuit plato. xxiy A Dualitatem multitudinem esse dupliciter. 296 E.G Dubitas cui similis : quomodo differt d simpliciter ignorante.48 B.& inde. Dubitare magnopere confert ad scientie inventionem.ibidem Duo qua proprie dicuntur.257 G Duo sunt prima pauca. 296 F Duo in actu no possunt costituere per se unu. 257 H Duplum,& dimidium in qua specie relationis sunt. 141 F E Adem quotupliciter. 77 C E Eadem secundum accidens, uel per accidens quo tupliciter.123 D Eadem secundum se, nel per se quotuplicater. 124 C Fadem re, & diversa intentione quomodo. 14, F Eadem specie qua ccci C. Eadem secundum subiectum non opus est, ut sint ea dem secundum rationem. 319 F Effectus materialis qui.cv A Effectus per accidens cur sic dicitur. 216 H Effectus an semper sequatur ad positionem causa. 177 F. Effectus contingentes an omnes reducantur ad cau sas celestes, tanquam ad causas per se.178 F Efficiens agens, uel causa necessariò ponenla. 14 A & inde.5 1 A Efficiens vausa quid, & quotuplex.103 H. 104 A. Efficiens, & finis coincidunt. 104 H. 353 H Essiciens, & finis quo sunt sibi inuice cause. 105 A. Efficiens causa quomodo differt à formali. 185 E.

334 C.

Efficiens, & forma coincidunt. 337 D.

Efficientis principij triplex imaginatio. 5 1 C.

Electio

Electio quid . 157 C. Electio, o fuga sequentur existimationem. 89 G Elementa quot numero. 336 H Elementa an sint infinita. cccxxiy C Elementa quomo do sunt in mixto. 109 B. C Elementa ut elementa non faciunt rem. 241 E Elementa quomodo corruptibilia, & quomodo incor ruptibilia...73 C Elementa unde continue generantur, & corrumpuntur.ibidem Elementi proprietates & conditiones. 108 G Elementi ratio qua, & cui primò conuenit. 109 D Elemento ex uno an fieri possit aliquid. : 41 F Elemetorum mixtio secudu Antiquos qualis.110 G Elementum quid. 107 E. 109 B. 241 G. 278 E. Elementum quotupliciter dicitur.z4z B Elementum de quo proprie dicitur. 103 D. 107 G. 241 E. Elementum elemento quomodo prius, 24 H Elementum, & calum quomodo differunt. 164 B Elementum, & id, cuius est elementum in eodem ge nere sunt.335 E Elementum, causa, & principium quomodo differunt.336 E Elenchice demonstrare, & simpliciter demonstrare quomodo differunt.85 B Elenchus syllogismus quid.84 G.H Empedoclis politio, et lapsus circa principia rerum. 25 A.353 H Empedoclis, & Anaxag.discrimen circa principia rerum naturalium.13 E Ens quotuplex.xxxxv D.lxn C.lxn D.lxxvi B.et inde.lxxix B.lxxxi A. cxix B.cxxi B. & inde. cxxii C.D.clxxvi H. 182 A. ccxxxii B. cclx C. ccexyy C.ccexyiy D.E.F.ccexix D. ccexxxi E. Ens quotupliciter dividit: & qua est eius prima diuisio.1 B C.cxix C.& inde.cxxx C. clxxiy H.& inde. 272 H. 85 C.309 B.cccxxxviy B. Ens quotupliciter. 62 C.63 D.76 B. & inde. 81 A 122 C.D.182 B. 3 18.D.E.F Ens unde dicitur, uel derivatur. 78 D.H. 89 C. Ens per se quotuplex.119 A Ens imperfectum, & diminutum quotuplex. 3 16 G Ens per accidens, quotupliciter. 175 D. 177 C. Ens per accidens quado, & quot eius modi. 119 E F. 182 A. 192 H. 193 C. Ens per accidens an sit perpetuum, & an inducatur per generationem. 175 B Ens per accidens an sit ens solo nomine. 174 H. Ens per accidens an habeat quid . 193 H. 193 C. 194 B. & an habeat causas & principia. 317 F. Ins per accidens à quo ente cau atur. 176 G. Ens per accidens an sit aliquid.193 E. & an dicendum sit ens.3 17 D. Ens secundum accidens quid.175 F. Ens in actu quod.112 C. Ens in potentia an sit ens.ibid.D Ens quomodo imprimitur in anima. 5 6 B. 129 C. Ens an habeat differentias, & an sit genus. 63 B.C.

Ens commune decé pradicamétis dupliciter. 12 i G. Ens an prædicetur uniuoce de decem predicamentis.76 E.82 A.120 E.195 H. 208 F. Ens quomodo descendit in decem prædicamenta: & : statim est id, quod est. 25 8 H Ens quomodo circuit omnia prædicamenta. 194 G. Ens an eadem divisione, qua dividitur in decem pra dicamenta; dividatur in potentiam, & actum. Ens a predicamentis quotupliciter aspicitur. 3 30 D Lns ut ens an sit separatum secundum rem. 172 B. Ens ut ens de cuius consideratione est. 81 F. 168 F. Ens ut ens no concenit nec motum, nec materiam. Ens quem conceptum dicit. 120 E. Ens, & consequentia ens à quo habent considerari. Ens est radix omnium simplicium coceptuum. E4 H Ens dividi, dupliciter considerari potest.119 C Ens, quod predicatur de creaturis, quale.11 > C Ens quomodo se habet ad quidditatem. 168 H Ens,& esse quotupliciter.119 C.& inde. 122 A. Ens,& essentia,& esse quid.78 D. & inde. Ens, cuius est scientia; quale, & quod. 176 F Ens primum, & pricipuum quod. 182 F. & inde. & an sit in genere. 284 H.330 D Ens primum cadit infra naturam ueri. 3 4 B. Ens homo, & unus homo idem. 19 ; E. Ens divisum in ens in potentia, et in ens in actu, quo modo saluatur in ente in potentia.269 F Ens aliud ab ente possibili an detur.271 G Ens omne possibile compositum est. 205 A Ens materiale ens possibile est. 283 E. Ens omne à primo ente compositum est.2 ? o B Ens, & non ens quotupliciter dicuntur, & dividun tur.274 E.F Ens uerum, & non ens falsum quid, & ubi. 179 G Ens, & uerum quomodo conuertuntur. 181 C. Ens ut uerum quale ens est. 182 A Ens purum, sine simplex, quare non generatur, nee corrumpitur, nec est in potentia. 2, 5 F. Ens in pluribus, et ens in paucioribus quod. 175 H. & inde. Ens, & quod quid est quomodo se habent ad inuie?. 194 E. Ens in anima explodendum à consideratione Metaphy.31 A. Ens,& aquiuocum quomodo differunt.6? G. Ens, & corpus secundum Zenoné couertuntur. 72 B Ens & unum quotuplicater. 30 5 B Ens & unum quid denotat.68 A.F. 77 H.335 H. Ens,& unum an sint genera.63 D.284 F.306 H. Ens, & unum an sint substantia, uel principiarerum. 1C.238 D.& inde.307E.& inde. Ens, & unum separatum an dentur. 72 F. Ens, & unum eandem dicunt naturam. 77 D.E.G. 283 F.2 4 C.309 C. Ens

Èns & unum maxime funt universalia, & commu nia. 71.G Ens, & unum an sint elementa pradicamentorum. 335 G Ens, & unim an circuant omnia pradicamenta. Ens, & unum quomodo dicuntur ad substantiam, et accidens. 307 E. & inde Enti quomodo omnia attributionem babent. 308 E Entia quotuplicia, & quotupliciter 212 A.221 B. 33 Z C. 105 G Entia simul sumpta duplicia. 220.D Entia quotupliciter dicuntur differentia. 247 H Entia omnia quemodo attributionem habeant ad substantiam. 16 B.H Entia alia à substantia, & à prima substantia quomodo, & qualia entia dicuntur.182 G.330 F Entia omnia a deo sunt in predicamento. 3 35 E Entia omnia an cadere possint sub una & eadem. scientia.75 H Entiasensibilia, cum sint indeterminata; d quo de terminantur.94 D Entia per accidens an babeant speciem . 175 C Entia duo in actu an faciant per se unum. 233 D Entis duplex analogia. 10 E Entis ratio in quo maxime saluatur . 53 H. 55 F. 57B Entis ratio quo saluatur in ente causato. 77 A Entis, & unius paspones que: & de cuius consideratione sunt. 80 D. & inde . Entis diversitas scientiarum diversitatem causat. Etitis quastio, prout commune est ad decempradica menta, an reducatur ad problema generis.121 F Entis per accidens natura, & conditio. 175 F. 177 B Entis per accidens an sit scientia. 174 D.& inde. 176 E.177 B. 181 A.3 16 F Entis ad genus proportio.184 F Entitas in aliquo dupliciter. 122 A Entitas, & unitas duplex.71 B Entitas, & realitas idem.z45 E Entitas quousque se profundat.84 D Entitas omnis in qua entitate fundatur . 200 F Entitas, & quiditas convertuntur. 194 H Entitatis ratio in quo maxime saluatur. 37 D Entium dinersitas, & multiplicitas unde.71 A Entium que babent eausam determinatam,qua ue-. rò non. 176 C Entium principia quomodo eadem, quomodo uerò - dinerfa. 334 G Entium tres gradus. 342 D Extium qua pricipua, & maiora. 95 B Enunciare yerum quid. 181 H Enunciativa potentia quales.260 E Epiphanius, sine Epicharmus philosophus qui. 94 C Ese rei quot modis dicitur, & secundum quam dif ferentiam accipitur.z47 G Effe quotuplex.5 9 B.62 H.69 G.78 E.81 C:1

B.153 G. 181 C. 188 H Ese est actus entis & effectus forme. 4 F.25 z H. Ese ad duo comparari potest. 152 F Esse in potentia, & esse in actu quid. & cuius sunt passiones. 4 G.53 E.110 E.198.G.269 G Ese in potentia dupliciter. 188 G Esse in potentia aliquid, & ad aliquid, quando dicendum est. 267 E Esse per accidens reducitur ad esse per se: & esse ac cidens ad effe substantia. 87 D Esse ens per aliud, dupliciter.62 E Ese per pa ticipationem quomodo habent creature. 119 B Esse creaturarum quale totum dici potest . 150 D Esse dininum quale.ibid. C.119 C Esse diminutum quomodo aspicit deum.ibid. D Esse & essentia an differant. 118 F. & inde. Ese,& forma quomodo differunt. cccxxxiy.H Esse an significat eodem modo in quolibet modo pra dicandi. 120 D Esse, & ens quotupliciter. 119 C.& deinceps. Esse an sit de continentia predicameniorum, 299 D Esse existentie quomodo accidit predicamentis. 121 H Esse hoc ex hoc dupliciter.25 4 A Esse in, & esse ad, quomodo disferunt. 147 H Esse ex aliquo quotupliciter.158 D. & inde. Esse aliquod tertium dupliciter. 164 F Esse essentie, & esse existentie in quibus questioni bus sunt: quomodo reponuntur in genere: & quid aspiciunt.153 H Esse existentie an demonstratur de re, cuius est. 1.01 Esse cuiusque in unitate consistit. 287 A Ese in se, & essein alio quomodo dividunt omnem entis conceptum.125 G Esse quiditatium rei, & ipsares idem; & quare unum est, & quid illud indicat. 191 H. 192 Esse primi principij quale.207 D Esserei quod scientia exposcit. 236 D Esse, quod indemonstratione concluditur, quale. F∏endi, & cognoscendi principia eadem. 15 1 A Essendi ratio à quo principaliter est.250 F Essentiarei quotuplex.227 A Essentia divina unde infinitis modis est imitabilis. 46 B.& an sit sua intellectio, & summe intelligibilis.350C.H Essentia an demonstretur. 77 D, 170 A Essentia unde derinatur. 79 H Essentia est in potentia obiectina, ibid. Essentia, & esse quam compositionem dicunt. Essentia quomodo assequitur perfectam naturam entis.121 G Essentia an sit terminus cognitionis. 151 B Essentia & quiditas an idem. 160 E. 194 E. 222 D.259.1 Essentia.

Esfentia, bonitas, unitas, & ueritas rei quomodo s different, 181 B Essentia, & suppositum unam essentiam, & unam substantiam dicunt. 23 3 D Essentialia que dicuntur. 197 B Esentialis ordo a quo est. 110 F Essentialiter ordinata dupliciter ordinari possunt . 46 C Essentia esse de conceptu omnium predicamentorum est. 121 H Esentie ad actum que proportio. 151 B Est, nerbum quotupliciter. 119 C.O in propositioni bus quid significat. 121 D Euclides quamuiam doctrina in suis libris obser-Ex quotupliciter. 107 F.158 A. & inde. Ex quid notat. 12 E.2 10 C Ex cur magis dicimus de prinatione.ibid.F Ex aliquo esse quotupliciter.15 8 D. & inde. Ex hoc fit hoc; & hoc fit hoc, de quibus magis, dicimus.z10 D Ex quo aliquid fit, quomodo prædicatur. ibid. H Ex duobus entibus in actu non potest sieri per se unum.257 H.Z33 D Exemplar, imago, & species quomodo differunt. 30 D. 103 E Exemplar, à generatione suppositum, quod. 2 1 3 D Exemplari consubstantiale quid.237 C Exemplaria quomodo posuit Plato. 29 E. & inde. Exemplatum quomodo participat exemplar ibi-Exercitui duplex bonum inest. 352 E Existentie esse quomodo accedit predicamentis. 121 H Existere in alio dupliciter. 109 B Experientia unde causatur. 262 C Experimentum quid, & quomodo fit, & quomodo differt ab arte. 4 H.E.5 D.C Extrema non predicantur de medio. 299 C Extrema, & media quomodo se babent ad genus. Extremiratio repugnat infinito. 223 G

Factionis nomine in quibus proprie veimur.

Acilitas, & activa scientis que. 170 G. R

Acilitas, & disficultas cognoscendi rem, unde.

33 G.34 B.35 D

Factia ab arte, & facta à natura quomodo se habent. 108 E

Facti ratio in quo consistit. 211 C

Factibilia triplicia. 208 C

Factibilium per artem & per naturam an pars rei siende sit in subiecto 216 C

Factibilium à natura, & ab arte; sine à parte habente partem, que est prima causa. vind. E

Factio, & active quomodo disserunt. xxxvi. D. clxx. F

Factionis nomine in quibus proprié viimur. 208 B. C

Factive, & active scientie que. 170 G. R

Factorum quomodo quedam à partim univoco; que dam verò à totaliter uniuoco fiunt. 215 E. er inde . Fallaciarum qua efficacissima ad decipiendum. 217.C Falsa res que. 165 D Fulsa esse omnia, & uera esse omnia, an sit possibi le. 101 D.& inde. Falst, & ueri homines qui dicantur. 167 A Falsum, & uerum quid, quotuplex, & quotupliciter. 99 B. 101 F.G.165 B. inde per longum processum. Falsum, & uerum an sint transmutabilia adinuicem. 102 B Fatum an detur, & quid est.179 C Fatigatio in nobis ex labore, unde. 272 H Felicitas in anima est. 27 1 E Fieri quid.cccxxxy.G Fieri quotuplex. ccvi.E.ccvij.D Fieri ex aliquo quotupliciter .ciÿ. E.cccxxxi. F. clviy. A.G.ccx. A Fieri ex potentia materiç, ex contrario, & ex priuatione quomodo differunt. 43 C Fieri, & corrumpi que exiguntur.cxxxi.G. H Fieri ex parte quotupliciter.clvin. F Fieri omne supponit posse esse. ccvy. B Fieri ad quid terminatur. 104 B.216 E Fieri obsecti num an requirat distinctionem realem inter essentiam, & esse. ccvy. D Fieri ex hoc, ut aliquid dicatur, quid exigitur. celv. G Fieri per se que dicuntur. 216 G Figura de quarta specie qualitatis quid.cxxxv. E Finalis cause encomia.8 E. 12 C Finalis causa que. 104 H Finem non prosequi, & finem non appetere differunt.in.B Finiri apud intellectum, dupliciter.ccli.D Finis quid, & an de eins ratione sit esse ultimum. 43 D Finis ratio quę,& in quibus est.liÿ.B.D.cxxxviÿ. Finis quotuplex.43 H.151 B.254 H Finis quotupliciter. cccxliy.G.& inde. Finis prosecutionem que impediunt. iy. B Finis cognitio apud quem est. 6 C Finis ultimus quam rationem habet. 150 C Finis quomodo est forma. 158 D Finis, siue finalis causa quomodo opponitur agenti, uel efficienti. 12 G,55 A Finis, & agens coincidunt . liiy. A. ciiy. H. cecliy. H Finis, & bonum an idem. xliy. E. lij. H. liij. B. cxlviiy.F Finis rei , & perfectio rei idem.xliÿ.F Finis an sit terminus motus, & actus: & per actum acquisitus.liy. D Finis, & id cuius est sinis, differunt.ibib. G Finis generationis qui. 67 A Einis, & efficiens quomodo sunt sibi inuicem cauſæ.

in essendo. 240.B. Finitas à quo est. 44.H. Finitatis determinata extrema qua . 43 . A. Finitum, & infinitum ad unitatem, & multitudinem reducuntur.81. E. Fit proprie quid. 33 4.H. Fit omne, quod fit, uel à totaliter uninoco, uel à partim uniuoco. 215. E. Famina ad uirum, & uiri ad faminam non eft omnimoda uniuocatio. 217.C. Fæmmnum, & masculinum quomodo different. 201. G. Famininitatis, & masculinitatis causa. 302.F. Formamultiplex. 45. C. 46. C. D. 103.E. 189. A. 215.C.D. 224.E. 242.A. 250.B. 253. F. H. 256. A. 333.G. Forma quid, & quomodo est substantia. 145. A. Forma an generetur. 211. A. Forma quomodo est finis.118. D. Forma quomodo causa est materia, & ab ea differt. 105.D. 177. A. Forma, & materia in diversis tripliciter. 103. F. Forma quomodo eft, & cur dicitur natura. 1:0. H. 111. A. 207.H. Forma, & efficiens conincidunt: 337.D. Forma, & quiditas an idem. 123. A.D. 191. A. 250. C. Forma quam naturam habet. 19.G. 154. 6. Forma in re, & forma in conseptu quomodo. 2.F: Forma an magis substantia rei, quam in materia; 3 2. B. Forma an magis substantia, & prior substatia, quam materia, & compositum. 188.G.189.B. Forma specifica ex quibus componitur. 4.4: D. Forma qua, & quo finita est, materia uerò infinita. 45. A. & inde. Forma prima, & forma secunda quales. 46. C.D. Forma substantiales ingenita est. 67. B. Forma à singularibus separata an detur. sbid. G. & quomodo dici debeat 2 13. D. Forma una numero an possit esse omnium existentium sub una specie ibid. Forma ualens ad effe rei, non semper permiscetur illi rei. 29.G. Forma quomodo differe ab esse, & ab habitu, 333.H. Forma fecifica quomodo dividitur, 68. C. Forma quomodo est per accidens.146.H. Forma est ratio agendi supposito.270: A. Forma, & composition an aspiciant idem esse. 153. H. 249. H. Forma non denominat seipsam. 15 4. H. Forma quomodo causat, & pracedit accidentia. 190.C.D.

(A. 105. A

Finis quomodo est ub azento. ibid.C.

Finis nobilior est ijs, que sunt ad sinem. 342. E.
Finis quomodo respicit sieri, & quomodo est causa.

Forma nulla est de essentia materia. 301.C. Forma à materia, an materia à forma dependet. Forma, & materia, in quo conveniunt: 268.H. Forma rei artificialis unde derinatur. 209.A. Forma in quolibet generando requiritur. ibid. Forma partim, an tota fit. 214. G. 255. B. 332. E. F. 334. H. Forma, & passio sequens formam quomodo se hebent. 3 4 7.A. Forma an definsatur. 248. G. H. 15i.G. Forma an suscipiat magis, & minus. 252. F. & inde. Forma, & materia quare faciunt per se unum & quomodo se habent adinuicem. 142. C.258.D. Forma per se subsistens, & composium ex materia, & forma quomodo differunt.ibid.G. Forma an sit elementum, nel principium. 241. C. G. 33 2. F. Forma sensibilis quomodo est separabilis à materia. 245. B. Forma specifica omnis an possit causare numerum. & quomodo numeratur. 177. C. 198. C. Forma, motus, & mutatio quomodo different: 246. D. Forma & prinatio an eadem sint in substantia : & accidente. 336.G. Forma communicabilis indefinitione quomodo concer nit individua. 136. E. Forma qualibet in materia quamodo deducta est à forma, qua non est in materia. 235. A. Porma quotuplex esse haber.190.D.344.A. Forma qualibet pars, an totum est. 125. G.H. Forma sensibilis quomodo à Physico . & quomodo & Metaphy. consideratur. 226. B. C. Forma ratio & pro prietates. qua 188. G. 250. F. & inde. 334.D. Forma materiales derivantur à formis in materialibus.21. G. Forma qua numerari possimt. 45. G. Forma infinita inter primam formam, & purum nibil an cadant, ibid, Forma ziusdem an possint esse infinite conceptus sormales secundum sub & supra.46.C. Forme an possint multiplicari in infinitum materialiter, & non formaliter.ibid. Forma specifica, & forma differentes numero queus queque ordinem obtineant. ibid.D. Formæ duæ an possint esse in eodem. 61. D. Eorme sunt sicut numeri, quomodo. 127. F. 251. F. or inde. Forma materiales, & immateriales quomodo differunt.312.F. Forme corruptibilium an sini separata, 150 H. Forme substantialis duo gradus. 253 .F. Forma quando, & quomodo sunt contraris. 263. C. Formamixtionis unde dinersificantur. 332. D. Eorma artificiales & naturales quotuplex effe habent

Formales conceptus non abeunt in infinitum 44. A. Formalia principia quotuplicia.221.D: Formalis causa quid, & quomodo nuncupanda. 103. H. & quomodo differt. à causa efficiente 185.E. Formalis causa an separetur à suo effectu.58.B. Formalitas & quiditas quotuplex 103. E. 231. A. Formalitas rei vnitas eft. 158. D. Formalitas una non habet ante & prius.127.G. Formalitas, & quiditas an sit separata à re, cuius est formalitas, & quiditas 201.G. Formalitas sola est, que proprie diffinitur. 123.B. Formalitatem in se & in boc considerare different. 5 1. B. Formalitates, & quiditates quomodo posuit Plato. 201. F. Formaliter differre quotupliciter, & penes quid sumitur.290. B. 299. C. Formam numerari unde, & quotupliciter contingit.45. G. ... Formam abstrabi àmateria dupliciter. 171. H. Formam fieri quid, & à quibus 214. F.216. C. Formis duabus an insit mmerus 298. D. Formis & in matery's non est abire in infinitum. 274) P. W. . . . . . . Fortuna, & casus quid, quotuplices, & que cause. 318. B. & inde: 373. B. Fuga, & odiùm unde causantur . 9. F. Fuga, & appetitus, & electio quam existimationem: Sequentur. 90. C. Presidementum, & Subjectium in quo different.124.E. 138. E. Fundamentum & relatio quomodo different.135. G. JENERA an sint principia rerum. 61. 6. or inde. Genera an differentia magis elementa sunt 108. F. Generabile & ingenerabile quomodo differunt: Generabile omne admixtum est potentie. 341. A . . . Generabili quot requiruntur. 206. D. Generabilia duplicia. 106. D. B. 214. G. Generabilia & corrubtibilia que babent materiam. 255. B. . . Generans que dat genito, 27. C.43. H. will be Generans & creans agentia aquiuoce sunt 208. F. Generans, & genisum iniquo assimilantur & iniquo differunt. 212. A.B. 334. F. Generans generat sibi simile, quomodo ibidem . . ; Generata unde multiplicantur 3 32. D. Generari quid. 41. G. Generatio quid, & ad quid:155. E.33 1. F.35 4. G. Generatio est actus entis in potentia quomodo 256. H.

bent. 334. A.B.

Generatio, & corruptio unde. 13. A. 206. G. 247. A.257. B.354. G. Generatio quotuplex 208. B. Generatio cur data est rebus 212. B.213. C. Generatio quomodo differt ab alteratione, passione casu corruptione, & creatione 155. E. 331. F. 354.G.178.C.H.207.E. 246, C.247.A. Generatio quem motum arquit.213. A. Generatio quomodo arguit exemplar separatum ibidem. Generatio, & genitum proportionantur. 175. A. Generatio ad quid terminatur.178.H. Ceneratio quomodo fit ex non ente.332.D. Generatio quomodo fit, & quomodo assimilatur congregationi. 334. E Generatio naturalis que, & que el requirantur. 206.F. & inde. Generatio & corruptio quorum sunt 235.F. Generatio an mediet inter esse, & non esse. 41.6. G. 25.20 Generationi quot insunt.ibid.G. Generationis principium quid. 214. H. Cenerationis finis, & terminus qui.67.C. 211.E. Generationis non semper est causa per se, sed bene corruptionis.178. B. Generationis nomine in quibus utimur. 208.C. Generationis, & corruptionis perpetuitas, & uarie-1as, unde. 3 41. E. 354. D. Generatum per accidens reducitur ad generatum per se. 246.F. Generatur proprie quid. 212.C.217.G. Genere in omni est una prima contrarietas, ac me-Frum. 148.B. 279.C. Genere, & differentia quomodo fit per se unum. 237. H. Generis, differentia, & speciei conceptus quomodo differunt 31.1.64.1.121.D.F. 159.F.G. 127.H. 163.H.227.E. Generis ad differentiam qualis habitudo. 63. B. 160. F. Generis problema quomodo fit. 121.D. Generis ad speciem, & speciei ad individua qualis ha bitudo.127.H. Goveris natura qua unitate una est. 13 4. A. 234. H. 298. B. Generis & entis comparatio. 184.F. Generis diuersificatio qualis. 300. F. Generum diversorum diversa potentia. 332. B. Genita ex putresactione quomodo sunt in agente. 213. G. & cur dicuntur genita à casu. 217. E. 333. B. & quomodo differunt à genitis ex semine. ibidem. Genita à natura duplicia 214.H. Genitum an semper assimiletur generanti. 333, Genus quotuplex. 163.H.164.E.303.E. Genus an possit definire. 109. A. 118. D. 218. A. 223.A.300.C.

Genuc

Genus, differentia, species, definitio dicunt ide quid, siue formalitatem eandem. 15 F.191 H.192 E. 201 C.206 B.230 D.286 G.228 D. & inde. Genus an assimiletur materie. 115 G. H. 248 F. j 00 E.228 G. H Genus an predicetur de differentijs. 64 B. D. 230 H.z & g C. F. 297 C Genus, & species qua principia.65 B.306 D Genus qua dinissone diniditur.127 G Genus quomodo est forma.159 C.E Genus ansit totum & pars speciei. Genus an saluari possit in unica specie. 162 B Genus ut genus ignotum eft. 162 B. 301 B Genus, & generis principium non idem. 204 E Genus logicum, & genus physicum quid. 289 C Genus infra unum qua sunt simul existere non possunt. 300 E Genns, & species quomodo magis, & minus divisibiliasunt.306 F Genus, & differentia prior a sunt specie. 236 F. G Geometria que scientia, & circa quid versatur. 347 H Geometria in quo differt à Geodesia.60 H Geometria an sit ex additione respectu Arithmeti Geometra à Pythagora reprehensi.60 H Geometrica potentia qua. 260 E Gignens, & genitum an semper uniuocentur. 2 13 G. 217 B Gignere scipsum nil potest. 341 D Grane, & leue dupliciter.279 C Gravia quomodo, & d quo moventur. 269 B Granitas, & lenitas qualitates, an quantitates funt.134.E

#### H

TAbere modi quot,& qui.157 D. & inde. Habere, & haberi quomodo differunt. 154 H Habere, & baberi an conftituant diversa pradicamenta.157 C Habere pradicamentum quomodo differt à predica mento ubi.ibid.B Habere, & esse in, quomodo se babent. 158 B Haberi quotupliciter dicitur. 157 H Habitus quid, quotupliciter, & eiusmodi. 154 E. & inde.329 E Habitus multiplex.3 5 H. 36 C.261 H. 315 F Habitus dupliciter denominari possunt.3 6 A Habitus & obiectum proportionari debent. 7 E Habitus ad potentiam an sit proportio. 36 A Habitus practicus an omnis sit propter perfectionem rei operatę.ibid.C . Habitus an habeatur.154 H Habitus, & dispositio in quo differunt. 155 D Habitus, & privatio radix sunt omnis contrarietatis.291 A. H Habitus, & privationis an sit medium. 157 A Habitus quemodo est potentia.265 G Habitus quomodo dicit rem suam. 271 D

Habitus quomodo babet rationem intelligibilis. 343 A Habitus potentia rationalis, & potentia ipfa ratio nalis quomodo respiciunt eundem actum, & ba-Habitus dupliciter coordinantur. 343 A Harmonia quid.18 A. D Hefiodi positio de numero mocuum calestium. 348' A. & inde. Heraclyti positio de mutabilitate rerum.94. C Hippon indignus uocari philosophus. 13 D Hoc fieri ex hoc, quotupliciter contingit. 41 D. & inde. 42 H.G Hoc ex hoc non fit, in infinitum procedendo. 42 D. & inde. Hoc destructo, destruitur illud, ergo hoc est substan tia illıus,an ualeat . 122 G Hoc fit hoc, & ex hoc fit hoc; de quibus magis dicimus.210 D Hoc aliquid, quid significat.zz7 H Homerilapsus, 93 F Hominem esse rationalem: & rationale esse rationale; eadem rationalitas eft. 236 H Hominis quiditas quomodo est homo, or non homo. Homo, & non homo magis opponuntur, quam homo & album.86 C Homo est sanus, & bomo est in sanitate, an differant.120 G Homo conualescit, an resoluatur in istam, homo est conualescens.ibid.B Homo est musicus, & musicus est bomo, an sit eodem modo per accidens. 123 H Homo est risibilis, & omnis homo est risibilis, quomodo differunt.ibid.G Home est mulicus, & omnis bomo est mulicus, quemodo differunt. ibid. E Homo uiuit: Homo est, que propositiones sunt. 153 F.H Homo ens, & unus homo idem. 193 E Homo est animal & bipes, ergo est duo, quomodo sequitur. 257 F Homo est albus, que propositio. 302 C Homo per quid in specie est. 226 C

Habitus in quo differt d forma.333 H

I Dez Platonica quid, quomodo admittendz. &c. 21 A. G. 28 A. 29 B. C. G. 30 C. 50 D. 58 A.D.65 A.66 H.74 C. D. 211 G. 213 C. D. 214 A.224 G.Z34 A. & inde. z35 B. z 36 B.E. & inde.z37 C. z38 G. H. 308 D. 334 C. D. F. 340 B.346 H.354 E Idem mu ltipliciter.cclxxxvÿ. E Idem ad quid reducitur.79 H Idem, & diversum ad quem spectat considerare. Idem secundum se, & secundum accidens, siue per se & p accidens quotupliciter.cxxiy.D et inde. I dem

m an possit habere diners as definitiones. 125 D A m, simile, & aquale in qua spé relationis sunt. 143 D. & cuius sunt medi. 288 B. Idem an fundetur supra substantiam.ibid.F Idem, & diversum quomodo opponuntur.ibid.G Idem semper esse duplicater. 341 F Idemptitas quid. 78 A.79 F Idemptitas est quadam unitas, an bona predicatio. 124 D. Tinde. 287 H Idemptitas, & fundamentum idemptitatis, non idem.ibid. F Idemptitas an sit plurium in esse, & plurium in intellectu.ibid. G Idemptitas qua relatio.ibid. H Idolū rei ad intellectū quotupliciter se habet. 96 B Ignem principium qui potuerunt, melius sentire ui si unt.z5 A Ignorans simpliciter, et dubitas quomodo differunt. 48 F Ignorantia duplex. 11 E.48 H.275 C Ignorare aliquid, dupliciter. 276 A Imago quomodo differt ab exemplari . 30 D Imitatio & participatio idem. 21 B Immateriale est intelligibile, que propositio. 35 E Immateriale indiussibile est. 3 52 B Immateriale, & materiale an sint einsdem ratiomis. 239 A Immaterialia sunt principia materialium. 3 16 A Immateriales forma an infinita dici possit.45 C Immediatio quotuplex.242 G Immediatum quotuplex, an idem quod primo, & per se. 153 B.C.G. Immobile quotuplex.276 D.329 A Immobilibus an infint omnia genera causarum, actus, & motus. 52 H. 5; B Impar numerus quomodo est causa finitates.18 C Imperfectum arguit possibile, & perfectione.42 E Imperium, & imperator quid. 102 H Imposibile, & posibile quid, quotupliciter, cui contrariantur, & cui consequuntur. 13 z B. & inde.264 F.279 B Impotentia quid, & quotuplex. 132 A. & inde 261 E Inanimata, & uiuentia quomodo differunt. 109 H Inequalitas quid. 79 G. que eius species. 141 F. & inde. Inequale, diversum, & dissimile cuius sunt modi. 288B Inequale connenit magno, & parno. 293 E Increpatio tui debetur. 112 D Indemonstrabilis propositio quare dicitur. 153 A. Gut talis sit quid requiritur. 242 H Indifferens secundum speciem quando. 115 C Indifferens subsectum dupliciter.ibid. D In directum abire quid. 39 D Individua per quid sunt magis hoc. 160 H Individua cur verè substatia dicuntur.z 31 H.z3z B Individuantia principia accidunt essentia. 203 H Individui quare non est scientia. 2,49 D Individuis non inest ante, & prius. 127 G

Individuorum multiplicatio sub eadem specie unde & an possit esse inseparatis à materia. 118 F Individuorum habitudo ad speciem, et ad se invicem qualis.127 H Individuum quandoque ultimam differentiam figni ficat. 44 F Individuum an supra speciem quandoque addat formam. 127 H.219 F.222 E.302 D Individuum an sit idem cum suo quód quid est. 203 Indiuiduum an indiuidui matrum sit. 282 C Individuum an definiatur.22 ? A Indivija multipliciter. 278 B Indiuisum dupliciter. z85 F Indivisibile quotupliciter. 64 H. 109 C.279 G Indivisibile à quo fit.72 D Indivisibile, & divisibile quomodo differunt. 11 A Indivisibile secundum quantitatem omnino quod. Indivisio quid. 108 G.& quotuplex.115 C.E.276 H.z77 C Inferiora hec quomodo imitatur superiora. 27 3 A Inferiores artifices quomodo operatur. 5 G. et inde. Infinita pertransire non contingit. 86 E Infinita plura esse simul implicat. 322 F Infinitas duplex.45 B Infinitas in causis dupliciter. 39 C.43 A Infinitas repugnat medio. 40 D Infinitas formas cadere inter primam formam, & ipsum purum nibil, an sit possibile.45 G Infinito non inest primum. 40 A Infinito an omnes cause sint medie. ibid.B Infinito admisso in effectibus, an omnia media equa liter essent media.ibid. D Infinito ultimum repugnat. 43 D.323 G Infinito corpori non inest sursum, neque deor um. 323 F Infinitum quotupliciter, & quomodo differt à finjto. 320 H. & inde. Infinitum quid, & quomodo illud statuere Antiqui.zo H.22 H Infinitum quotuplex. 44 F.45 B. 150 D. 346 H Infinitum cuius passio est. 3 21 F Infinitum inquantum infinitum an cognoscibile sit. 44 H. F.85 G Infinitum in predicationibus dupliciter. 87 G Infinitum an habeat rationem totius.161 F Infinitum esse dupliciter. 321 D Infinitum in actu, siue separatum an detur. ibid. A. & inde, 322 C Infinitum an habeat diff**erentias politionü. 323 H** Infinitum in potentia quomodo in dinersis reperitur. 324 C In infinitum abire in causis, an sit possibile. 40 G. & deinceps per longum processum. Informabile quotuplex.164 D Informatio, & informatum quomodo comparantur adinuicem.58 B Ingenerabile, & incorruptibile corpus an babeat contrarium. 354 D Inha-

Inherentia an sit de essentia accidentis. 185 C ānberendi actus an leparari posit ab accidēte.ib.H In le, & sub reduplicatione considerare aliquid, du pliciter.161 H Instans quid, & cuius rationem obtinet. 150 G Instrumenti ratio in quo consistit; & quomodo co gnoscitur. 40 A. 41 A. 221. E. Instrumentum in efficientibus quomodo est mouens motum.40 G Intellectiva potentia dupliciter.83 F Intellection magis natura babere, dupliciter.129 H Intellectui quid primo occurrit. 129 C.35 I H Intellectu que fiunt, dupliciter fiunt. 208 D Intellectus quotuplex. 2 D. & inde. 35 H.48 G Intellectus quo appetitu appetit scire, & qua. 2 Intellectus intelligit sibi & uoluntati.3 E Intellectus, & sensus an idem.6 D.66 G.93 B.& inde.168 D Intellectus an recte positus sit ab Anaxag. principium universi.16 D.26 B Intellectus an aque omnia intelligit. 34 B. H Intellectus noster quomodo aspicit scibilia . 34 D. H.129 E.F Intellectus noster quomodo est sicut tabula rasa. Intellectus nostri obiectum quod.ibid. H. 129 H Intellectus agens quomodo se se habet circa actum 🥶 sciendi. 34 G Intellectus qua potentia : & in quo magis consistit in moueri, an in mouere. 25 C Intellectus practicus tollit rationem infiniti. 43 G Intellectus practicus, & speculatinus quid sequuntur GO C Intellectus d re, an res ab intellectu mensuretur. 47 D.56 D.209 A.282 D Intellectus uerus, & intellectus falsus qui. 30 D. 181 E Intellectus quomodo negotiatur circares. 66 F. 273 H Intellectus quomodo consequitur scientias. 19 1 D. Intellectus operatio quotuplex . 84 C. 181 G. 208 C.251 B Intellectus multiplex apprebensio.116 C Intellectus, Deus. Natura eadem uirtus. 93 G. Intellectus, & Natura propter quid agut. 138 C Intellectus an referatur ad intelligétem. 145 A.B Intellectus instituit, an instituitur à scientia. ibi.H Intellectus super que fertur, & in quibus quiescit. 151 B.D. 571 H Intellectus unde potest recipere duo contraria: & si mul inselligere duo. 180 B.C.D Intellectus, & noluntate in quo distat. 181 D Intellectus, & noluntas unde libera sunt. 345 P Intellectus primi continet, & est mensura omnium esenturum creatarum.180 E. F Intellectus, & appetitus intellectualis quomodo differunt.266 D

Intellectus actio, an passio est. 271 H Intellectus est actus uitalis. 344 C Intellectus quomodo seipsim intelligit, & quomodo actuatur.ibid.F Intellectus diuinus quomodo intelligit alia d se. 345 B. & an intelligat composita, 252 D Intellectio quomodo est forma intellectus, ut agens an ut patiens. 271 E Intelligendi, & significandi modus quid sequitur. Intelligentia quomodo est actus. 274 C Intelligentia prima uaria considerationes, & perfectiones.7 E.343 A.G deinceps. Intelligentię quomodo numerantur. 1 3 4 B. & quo+ modo ordinantur. 3 47 B. & deinceps. Intelligibile, & significabile quid dicitur. 85 F Intelligibile intellectus, an intellectus intelligibilis mc:Yura sit.282 C Intelligibile, & intellectus an idem sunt in Deo. 345 A Intelligibile divinum est firm intelligare 35 t G Intelligibile, & appetibile in quibus idem, & in quibus non. 343 B Intelligibilis materia que.222 H Intelligibilis materia an sit de essentia formarum mathematicarum, 225 C; Intelligibilitas qua palfio , 👉 an ita fe hal🌬 ad im materialitate, sicut uisibilitas ad luce. 35 B. E Intelligibilium duplex coordinatio. 343 A Intentio prima, & intentio secunda quomodo disfe runt.Z32 G Intermedia inter sensibilia, & separata an dentur. 5 y C Intermedium quid. 329 D Interrogationis natura que. 86 F Inventio cientia an terminetur ad contrarium illius, à quo incipit.1 1 D Inuestigatio posteriorum solutio est prius dubitato rum. 4 . C Inuidia in Deo nequaquam cadit. 10 D In unoquoque genere est una prima contrarietas: & unum, quod est metrum aliorum.279 C Isosceles, & isopleurus an sint duo trianguli, & una figura. 115 H Italici philosophi qui. 20 D Iudicia neque uera omnia, neque equalia, sed diuersa & inxqualia; & quare.96 H.F.97 A.G Iudicio cuius standum est. 312 H.313 A Iudicium uerum quod.92 H.& inde. Iuramentum per quid fiendum est. 1 3 D Instus, & iniustus qui. 309 C Legis diuine, 🛊 legis bumanæ discrimen. 46 F.G Linea duplex. 114 F Linea ex quibus componitur. 3 1 E.72 E.F Linea quomodo est infinita.44 G Linea superficies, corpus & c.an sint substantia.73 A.& an possint poni principia rerum.3 08 B Linea reflexa, & linea recta quot motus habere posfunt.115 B Linea

nes. 1 34 E. 25 3 C

Linearum que mugis una.ibid. Linearum qua prior, & perfectior. 117 D Litera omnis an pertineat ad definitionem syllaba, & ad eius species.219 F Localem motum que comitantur. 329 C Loci differentie an insunt infinito. 323 H Locorum dinersitas in naturalibus unde pronenit. 27 C Locus duplex. 329 C. 339 G Locus quid, & que eius species. 323 H. & an posfint esse infinitæ. 324 B Locus unus & idem est totius, & partis. 323 D Locus, & superficies eadem realitas sunt. 135 F Locus an sit quantitas. 135 D Locum prinari corpore dupliciter. 267 F. Logica quotuplex. 47 F.G.H Logica quotupliciter. 81 D Logica cur dicitur modus sciendi, quomodo primo addiscend est ex facultatibus omnibus, & an scientia dici queat.47 F. & inde. 81 D Logica ad quid inuenta, quid considerat, & quomode liffert à Metaphysice.ibid.A Logice duplex usus in scientys. 182 H Logica ignorantia causa multorum errorum. 82 G Logicus quomodo est circa omnia, & circa que proprie est. 50 E. F Logicus, Metaphy. & Sophista quomodo sunt de eif dem.ibid. 80 H. 168 F Logicus, & Metaphy quomodo ambo sunt circa totum ens. 309 H Longum, & breue quomodo dicuntur. 134 H Magis & minus quid, & ubi reperiuntur. 242 Magis, & minus inferunt, uel supponunt simpliciter 36 maxime. 90 D. 279 B.289 E. F Magis & minus in positivis & negativis aliter, & aliter. ibid. G Magis et minus reperiri in aliquo dupliciter.252 H Magis & minus super quo sundantur. 253 E Magis & minus, maius & minus cuius sunt proprietates. 25 ? C Magis & minus inequalitatem, non dissimilitudinem faciunt.288 C Magis & minus nerum quid . 90 F Magnitudo quid, & que eins species.134 D Magnitudo maximè una, & prima quę . 277 E Magnitudo unde fit.7z F Magnitudinis intellectus qui . z96 D Magnitudines quomodo n oficantur. 137 A Magnum & paruum quid: & quo Plato ea posuit principia rerum zz D Magnum & paruum, magnitudo & paruitas dupli citer. 294 E Magnum, & parnum multu & pancum cuius sunt passiones.134 E.z.) E Magnum & paruum, & equale an opponantur sicut unum & multa 9; A Magnum & multum differunt.ibid.F Mains & minus cuius junt proprietates & passio-

Mali, & boni causam quomodo posuit Plato.z? D Malum quid, & in quibus accidit.273 F. 353 D Malum purum an detur. 309 C Malum nullum diuturnum eft. 353 F Malum an appetibile sit. 106 D Malum, & bonum an habeant medium. 157 A Manna an causet incorruptionem, sicut uidentur asseruisse Poeta.68 H Masculinitatis, & sæmininitatis causa que. 302 F Masculinum, & fæmininum quo differunt . 301 G Masculus, & fæmina quomodo concurrunt ad gene rationem ex sententia Platonis.23 D Materia an detur. 331 A & inde. Materia quotuplex, & quomodo in diversis diversi modè est. 103 G.105 F. 219 E. 222 H. 245 E. 332 A.B Materia quid, & quale esse habet . 110 F. G. 189 F. 190 D. 245 A.25 5 G Materia respectu circuli duplex. 219 E Materia quomodo cognoscitur. 301 B. 333 F Materia quomodo dicit partem, genus uero totum ccxx. E.ccxxyiy.H Materia per quid habet esse. 256 D Materia, & efficiens an coincidant. 353 E Materia per formam perficitur. 3 31 E Materia an dicat entitatem aliam à forma, & priuatione. 245 G Materia quomodo est ens, & quomodo non; quomo do una, & quomodo plures. 332 A. C Materia quomodo est substantia in apparere. 2 2 2 🗗 Materia non generatur, sed creatur. 211 A. 246 C. ? ? Z F Materia d quo mouetur ad actum . 3 40 F Materia an sit de essentia rei. 223 F.250 C Materia in conceptu à quibus separatur.ibid. H Materia habet rationem infiniti.19 G.44 H.45 A Materia, & Subiectum differunt. 12 A.Z55 D Materia est, ex qua sit aliquid, cum insit, quo. 12 E Materia necessario arguit agens. 14 A Materia est incorruptibilis.43 C Materia an sit in omni eo, quod mouetur.45 C Materia quo est in potetia ad infinitas formas. 4 6D Materia quomodo est causa entis.54 D Materia an inueniatur separata.61 C Materia est ingenita, ergo & forma; an sequatur. Materia à quo, & quomodo determinatur.9 4 C M ateria quomodo est inordinata, & immutabilis 110 C.& deinceps. Materia quomodo, & cur est natura. 110 C. 111 C.207 H Materia quomodo est principium individuationis forme. 118 D Materia irresolubilis eft ad aliud.164 B Materia quomodo differt d mutatione.256 E Materia, & species quomodo differunt. ibid. Materia, & genus quomodo differunt. 248 F Materia in quo differt à forma.177 F. 258 D. 268 H. Materia

Materia, & forma quo faciut p fe uni 258. C.242. C Materia cur non potest recipere duo contraria simul, sicut potest intellectus. 180.B. & deinceps. Materia an' sit substantia 188. G. Materia an sit ens pradicamentale ibid. E. Materia an sit tota substintia rei.189.8.222.8. Materia intelligibilis an sit de essentia formarum mathematicarum.225.C. Materia à sorma, an materia à sormadepêdeat.190. E Materia est medium inter esse, & non esse. 191. B. & inter ens, & nihil.246.H. Materia in omni generacione, uel factione requiritur.206.E.210. A. Materia ansit illud, per quod res potestesse, & non esfe.206.G.H. Materia quomodo dicitur prima potentia.246.G. Materia quo pradicatur de materiato. 210. F. Materia quo ad formam disposita est. 214.H. Materia an ingrediatur definitionem speciei, uel sor manaturalis, & Mathematica.219.B.C.D. Materia, & materiale quomodo differunt.ibid. D. Materia generabilis an fit alterabilis. 247.B. Materia subiecta alterationi an subuciatur augmento. ibid. D. Materia quomodo est ex composito. 25 4. A. Materia corporum celestium qualis ibid G. Materia un insit omnibus accidentibus.255.C. Materia quoru generabiliu, et corruptibiliu est.ibi. B Materia an aque primò respiciat sormas contrarias.ibid. E. Materia ubi eft, ibi habilit.15 eft.256.B. Materia in potetia ad forma, an quidquid habet, illudmet habeat materia in potentia ad ubi 246.H. Materia in compositis magis dicitur habere enutatem quam effe entitatem.275.F. Materia quo pdicatur de eo, cuius est materia. 268.G. Materia quid dividitur. 286. C. Materia quomodo dicitur genus natura. 289. C. Materia prima qua dicitur, quid est, & cuiue natur.e. 268. B. 251. F. 109. B. D. Materia differentia, an differant specie 302.F. Materia cu forma quo causa accidetiu 190 B.337.H. Materia prima an conuenia i per se, & primo ratio elementi.109.D. Materia, & forma non abeunt in infinitum. 332.F. Materia duplex aspettus. 42. B. & duplex actus. 256. H. Materia, & compositi eadem est unitas. 258.B. Materia quadruplex definitio. 245.H.& inde-Materia quò magis appropinquant res, eò magis ad non esse accedunt.275. F. Materia potentia qualis. 43. D.126. G.127. B. 'Materia ad formam qualis habitudo.128.C. Materia qua insunt per naturam sui, quane per accidens. 190. A. Materia quid primo accidit. ibid. Materia alt erius, & alterius, & altera, & altera forma,uel actus. 248. H.

Materia proprietates que. 154. B.& inde. Materia esse primam, & una dupliciter. 111. B.124.C Materia quis nos docuit, an sint forma esse possit, & quomodo sub ra est. 245. C.D. 254.G. Materiam esse alicuius tripliciter.255. D: Materiale omne in potentia est.354. F. Materiale an sit de essentia simul sumpti. 219. F. Materiale, & immateriale non possunt esse eiusdem 14tionis. 239. A. Materiale principium non generatur, sed semper ma net.25.B.& quale posituest ab Antiquis.110.D. Materialia nec quiditas ,nec actus purus sũt. 349.H Materialis forma finita, an infinita est. 45.B: Materialis effectus quid. 105. A. Mathematica, & physica partes sunt Metaphy. 60.H.310.D. Mathematica scientia quo differt à Naturali, & an fola ip sa abstrahat a materia. 222.C. 315.E. Mathematica qualis scientja est. 171. D. Mathematica, & naturalis forma quomodo differut. 224: B. 225. B. Mathematica semper est circa uerum. 60.G: Mathematica quomodo, & à quibus abstrahit. 1. H. 21. F.26.E.H. 48. A. Mathematice scientia cira quid sunt, & penes quid. secan:ur.i.H.F. Mathematica scientie subiectum, & materiam cuius est considerare. 305. H. Mathematica scia quales, & ubi primu invente 6. F Mathematica demonstrationes certiores sunt cateris demonstrationibus. Er en in omnibus quarende. funt.47.A.G.48.A.53.F. Mathematicalia an sint substitia, & secundu re sepa rata à sensibilibus.52.C.58.F.72.H.122. F.123.D. 405. H. Mathematicalia quo coponuntur ex materia, et forma & quotuplice ma: eria habent. 224.E.258. E. Mathematicalia non habent nec causam agentem, nec finalem.53. D.F. Mathematicis rebus an inest unitas potentias, uel actio.132. E.14.4. D.258. D. Mathematicum corous an sit in loco. 323.B. Maxime unum quid, & ubi. 1 16. H. Maxime ibi, ubi mazis, & minus. 179. B. Maximu, et psetlu idem sunt, & quid utruq;.290. Medicina de quo est.60. A. Medicina andicatur relative 146. E.F. 147. C: Medicinale tripliciter aliquid dicitar. 76. D. Medy rationem que concernant.4 1. E.323 .G Medium quotuplex.99.E. 245.H.294.C. Medium inter que contraria reperitur.99.H.198.G 329. E. Mediu contrarioru quo coponitur ex extremis, & quomodo ab eis differt. 298. D. 299. A.F.G. Medium non compatitur infinitatem. 40. D. Medium in agentibus quale.ibid. C: Medium determinatum ubi est, ibi & determinatus finis; 42.G.

Medium

bet.3i4.H.& deinceps, esedium in demonstratione quod.169.H.242. C. Medium, et passio quo debent esse unigenea. 243.1. Medium quo claudit negatione extremoru: 294. F. Megaricorum opinio de potentia. 263. D. Menstruum quomodo est pars matris.158. E. Mensura in quo primò saluatur, & cui proprie conue nit eius ratio. 137.A. 278: G.H.279.A.282.E. 296. B. & an Deo conueniat. 285. A. Mensura quid, et que eius conditiones: 282.C. 285.C. & inde. 296.B. Mensura quomodo debet habere rationem certi, mini mi, & indiuisibilis, 281.C. & inde. 279 F: Mensura, & mensuratu quo adinuicem referuntur. 145. B. an semper sunt unigenea. 281. F. quomodo infra unu genus funt, 282, D. Et an semper et inter ea sit ordo aliquis.ibid.B. Mensura rationem alicui conuenire, dupliciter euenire potest. 285. B. Metaphy. qua scientia est. 1: H.9. B. E.10. A. 35. G. 170.F.173.D. Metaphysica circa quid est. 1. D. 2. A. 55. A. 75. C; 76,F.78.D. Metaphysica an speculetur omnes substatias, & omnia genera caufaru. 302. F. 305. B. A. & inde: Metaphysica an sit circa elementa rei.306. B. Metaphysica quomodo considerat formam sensibilem. 226. B.C. Metaphysica Sophistica et Logica quo amba sunt cir ca totu ens: quo circa ide; tu quo affines sunt. 48. A.50.E.F.80.H.81.A.168.F.309.E.H. Metaphysica an considerat de principijs demonstrationis, 310.C. Metaphysica an considerat qualibet principia & caufas. 49.H. 168. C. Metaphysica an consideret omnia genera causarum, 53. H. & deinceps. Metaphysica an debeat considerare prima principia.83: A. Metaphysica quomodo est circa substantiam. 80. B. Metaphysica an est , or quomodo est circa omnia; or circa universalia maxime. 7. E. H. Metaphysica an sit de Deo,101.C. & deinceps. Metaphysica an habeat quarere de natura ueritates in se, & an sit philosophia ueritatis.33.G.36.A. Metaphysica an, & quomodo abstrahit à motu. I.H. 305.G. & a materia.170.H. Metaphysica circa qua separata uel abstracta est. 171.G. 172.B. Metaphysica ad quid inuenta est, & an causa suimet.9.C.E. Metaphysica quomodo differt à scientia simpliciter. 1. C.H. 2.A. Metaphysica sapientia est.7.D.& deinceps, 8.H. & deinceps. Metaphylica cur dicitur Theologia:172: D. Metaphysica qua unitate una est. 78.A. Metaphysica quo est honorabilissima, scietiaru. 172. E Metaphysica ad reliquas scientias quomodo se se ha

Metaphysica quotupliciter denominatur, uel nuncupatur.36.A.B.& inde. Metaphysica subiectum quod, & quotuplex. 10. D. 173. F. Metaphysica ambitus, & Scopus qui.26. B. Metaphysica partes, uel divisiones panas quid attenduntur.i. B. Miscibilia quomodo sunt in mixto. 110. A. Mixtionis forma unde diversificantur. 332.D. Mixtum quomodo est divisibile. 13 3. D. Mobile ex motu in motu, quomodo transit. 327. H. Mobile uiolenter, & mobile naturaliter quomode differunt, 216. C. Mobile quomodo cooperatur agenti.ibid.E. Mobilia triplicia · 3 4 2 · C · Mobilia omnia esse, an sit possibile 95.1. Modus sciendi quare logica dicitur. 47.F.G.H: Modus pradicandi quotuplex, & quomodo semper supponit esse. 120. A. C. Modus diffiniendi quotuplex 171. B. & quomodo Jequitur modum effendi.199. F. Modus consideradi in scientia unde sumitur-ibi. C. Modus significandi quotuplex.185.B.D. Modus significandi, & modus intelligendi sequuntur modum essendi.250. D. Mæchanica artes considerant bonum, & finem. 53. E. Mors habet rationem finis. 149. G. Moralis uirtus requirit determinatu atate. 292. B. Moto in quolibet tria intelligimus.33 1.D. Motor primus immobilis omnino est. 342. D. Motus quid, qui eius finis, & quado otiofus dicitur, 14.D. 101.D.111. H.151. A.184 A.206.C.G. 156.H. 198.G.319: C. & deinceps. 328. A.3 49. E. Motus quotuplex.337.H.343.F. Motus natura, & conditio qua. 313. E. Motus à quo est, & inter que 102.D.298.H.339.H. Motus an fit quid separatu à rebus, ad quas est, an sit communis decem pradicamentis, et quot eius fecies.318.H.G.E.319. A.324, B. 326. C. Motus alernus quis; 33 9. D.H. 3 41.H. 342. C. Motus & quiditas quo sunt actus. 319. W. 331; H. Motus in quo subiettine est, quo se habet ad mouens, & unde difficilis cognitu. 3 2. A. 3 20. H. E. F. Motus subjectiv, an eius terminus mouetur- 324.H. Motus, & tempus nec inceperunt unquam; nec deficient,339.B. & inde. Motus scientialis qualis. 11. E. & deinceps: Motus sormalis quid insequitur. 14. G. Motus quomodo arguit efficiens.ibid. B. Motus ad locu quotuplex, et an arguat materia. 45. D Motus quotuplicem distantia supponit, circa qua est, & quid includit.95.B.C.G. 102. D. Motus ad formam & motus ad locum in quo differ runt & in quo conveniunt.27.D. 216.D. Motus formalis ubi, ibi latitudo formalis. 326. A. Motne, & actio an infint rebus immobilibus.53.B. Motus

Motus nullus est infinitus. 67 C Motus & quies al eandem causam reducuntur. . 103 H Motus & quies habent fieri circa idem. 325 G Motus, & motio passiua in quo subiectiue sunt. Motus quomodo est dinisibilis.135 C Motus cur in Metaphy. numeratur inter species quantitatis, non ante sic in prædicamétis.ibid.E Motus quare non est in pradicamento ad aliquid. Motus actionis & passionis eadé est realitas.'15 5 G Motus inferiores quomodo aspiciunt motum superio -rem.157 G Motus ut sit naturalis, quid requiritur.ibid.F Motus docuit nos materiam. 254 G Motus sempiternus non est in potentia.272 E Motus primus qui. 277 E Motus diurnus:qualis, & quomodo est mensura om nium motuum 279 H Motus cuius entis est actus. 325 F. H. 329 D. & inde. Motus in quibus predicamentis est. 326 D Motus an sit motus. 327 B. inde. Motus continuus non intercipitur quiete. 327 H Motus sempiternus non est in potentia, 272 E Molus contrary apti nati sunt sieri circa idem. Motus quilibet necessariò arguit materiam.ibid. G Motus unius in specie est unus terminus. 329 B Motus quilibet que, & quot exigit. 224 H Motum localem que consequentur .ibid. C Motum omne in loco est. 325 G Motum sempiternum quomodo est in alio & alio lo . :co.z72 E Motum unde noscitur in esse rebus. 26 H Motum quodlibet an includat materiam.45 C Motum unde aliquid dicitur.273 A Mouens quid intendit.328 A Mövens primum respectu odinisan en detur : & an mouere possit ad omnem formam, ad quam mouet mouens secundum. 337 F Mouens dando formam, dat etiam locum.27 C Monens motum quid.40 H Mouens quomodo mouet, ut efficiens, wel ut finis. Mouens anid, & quotuplex. 81 E. 324 F Mouere se ipsum aliquid ad actum an possit. 269 ... **C.340** F.341 B Moueri secundum qualitatem, & moueri secundu quantitatem quomodo differunt. 94 G Movers onnia, on nibil quiescere, an uerum. 102 C Movers onme an precedat formam uel aliquid deforma, ad quam est motus, uel mutatum ese. 270 D Mulier, & uir quomodo concurrunt ad generationem. 28 D 15 8 E Multa, & umun quomodo opponuntur 285 H. & inde. 296 C.297 B , Multiplex quid & cuius species est. 141 P

Multiplicatio naturalis unde.21 H Multiplicatio quantitativa qua. 6 5 B Mulciplicatio individualis sub eadem specie in separatis à materia an detur. 118 F Multitudo quid, quotuplex, quotupliciter, & an quaque quantitas sit. 76 C.118 D. 133 G. & deinceps. 134 F. 296 A. 297 F.G.H Multitudo omnis ad unum reducitur.3 54 B Multitudo de cuius confideratione est : & qua eius species, & modi.79 F.z88 C Multitudo penes quid accipienda eft. 258 A Multitudo in quo generi assimilatur 297 D Multitudinem dici de aliquo , dupliciter. z85 E Multitudinis ratio, uel intellectus qui: & an stet in prinatione.z&7 D.z96 D. Multum, & paucum cuius sunt passiones. 134 E Multum an opponatur uni, & etiam pauco. 293. B. & deinceps. 295 D.& deinceps . Multum,& magnum differunt. 295 F Mulus quomodo, & d quibus generatur. 212 C.217 C.& cui assimilatur. 333 D Modus duplex. 70 D Mundus quomodo perfectus est: & an necessariò ip sum produxerit deus ab aterno.148 G. 340 B Musica qualis scientia, & de quo est. 1 G. 59 H: Mutahilis substantia quotupliciter; & ex quibus componitur. 3 32 G.H Mutari quadrupliciter contingit.325 C Mutatio quotuplex.z45 A.324 H.325 B Mutatio omnis quomodo est.298 F.323 D. Mutatio inter que est. 33 I B Mutatio in Deo an accidat. 3 40 B Mutatio, motus, & forma quo differunt. 246 D Mutationis species quot : & quomodo opponuntur eius termini.325.B.327 G Mutationis divisio in species penes quid accipitur: 324 E Mutationum qua proprie motus est. 326 B Nasis simus, si idem est, quod nasus concanus? ergo simum est idem, quod concauum: ansequatur. 197 F. 198 C.E Natura unde, & quotuplex dicitur. 109 F. & deinceps. Natura quid,& in quo primo , & per se saluatur eius ratio. 111 C.& inde. Natura quomodo agit, nel procedit in suis operatio nibus: & an in agendo precognoscit sinem . 6 B. . 34 H.29 G.Z70 E Natura otiosa non est; nec aliquid frustra agit. 34 A Natura quotuplex causa est. 178 H Natura, et intellettus quomodo eadem uirtus sunt 93 G. 138 E.217 D Natura facta, & ab arte facta quomodo se babent. . 208 E Natura tenet medium inter artem diu inam, & no stram.z13 A Natura

Natura genita dublicia. 2 1 1 H Natura, & suppositum quomodo differunt. 242 G Natura an sit in genere potentie: & que potentia est.269 C.D Natura in quo differt ab arte.333 A.334 A Natura ordinate agens, quare ordinem suum non intelligit. 335 B Natura non intelligentis opus quale; & ad quod opus reducitur. 43 G.21, B.246 A Naturę definitio non est uniuoca. 269 C Naturales, & rationales potentia quomodo differunt. 266 C Naturales, & Mathematica forms in quo differunt.zz4 B Naturalia fieri pollunt absque exemplaribus.30D Naturalia determinată magnitudinem babent. . 149 B Naturalia quomodo perpetuantur. 212 B.ZI3 C Naturalia an fiant a totaliter uninoco. 215 F Naturalia omnia respectu primi artificialia dici possunt. 334 A Naturalis scientia circa quid nersatur. 1 E.60 A. Naturalis scientia quomodo differt d scientia practica,& Mathemat. 315 B.H Naturalis scientie libri quomodo secantur. 1 E Naturalis quomodo motum concernit. ibid. Naturalis scientia an sit prima scientia. 82 H Naturalis potentia, nel impotentia quid. 137 E. **z6z** B Naturalis quomodo uénatur quod quid est. 168 G Naturalis potentia in quo differt à rationali poten tia.26z D.& inde. Naturalis quomodo considerat substantias sensibi les. 305 F Naturalis quam substantiarum considerat. 331 A. Naturalis an abstrabat à materia . 3 15 G Naturalis forma, & mathematica forma an similiter concipiantur cum materia & sine materia. Naturalis, Dialectica , & Sophistica quomodo dicuntur scientia communes. 209 E Naturalis quomodo considerat principia demonstra tionis. 3 10 D Naturam habens quod dicitur.110 H Necessaria propositio que,& quotupliciter dicitur. 86 D.3 11 A Necessary ratio posterior est ratione entis.311 C Necessary proprietates. 1 12 B. 1 1 3 B. C Necesario an omnia eueniant. 177 E Necessarium quotuplex.175 G Necessarium multipliciter dicitur. 111 F.& inde. 344 C Necessarium unde oritur. 112 D A ecessarium, & simplex existens aliquid, an multi pliciter se habere possit. 113 B Necessarium, possibile, & impossibile quomodo dif ferunt.276 B Necessarium, & possibile quomodo partipant natu ram ueri.37 B Necesse esse cuius natura est.97 B

Necesse esse primi'conditiones, & proprietates. Necesse esse ad possibile esse, aternitatis ad tempus qualis nexus. 3 39 E Necessitas quid. 1 11 E Necessitas syllogismorum omnium que. 112 G Necessitas in sempiternis an detur. 11 2 D Negatio quotuplex; & quomodo differt d prinatione. 79 A.C.D. 100 D.132 D. 156 A.251 E. 294 D Negationes quam entitatem habent.76 C Negationis ad negationem an sit mutatio. 325 D Negatiua cognitio debilior affirmatiua. 54 E. F Nesciri, & sciri aliquid unum, & idem non inconnenit.48 E Nihil gignit se ipsiam. 341 B Nomen qua,& quomodo significat. 85 H. 198 F. 249 C. G Nomen simpliciter unum quod. 86 C Nomina multiplicia. 249 C Nomina quomodo aqualia funt definitionibus.192 F. Non ens multipliciter , & multiplex. 264 G. 325 E. ? ? 2 D Non ens falsum, & ensuerum quid, & ubi. Non entitas omnis an faciat falsitatem. 165 F Non entis nec causa, nec principia sunt. 239 H Non sciens, sciens, et addiscens quomodo differunt. 141 F Non nigrum & album quomodo differunt.99 H Notitiamultiplex.83 H.188 A Notitia nostra super quid citius fertur. & quomodo deuenit in cognitionem formarum.z64 E Notitie unde sunt; & unde dinersificantur.277 E Notis nobis ad naturę nota progrediendum. 186 C. 191 B.131 D Numeraliter differre, dupliciter.128 A.140 C Numerari formas quotupliciter, et unde contingit. 45 G.H Numeri inquantum numeri passiones que . 80 F Numeri natura circa quid eft. 117 G Numeri duplex proportio. 141 G Numeri specifici ratio in quo consistit. 252 H Numeri, & ilea nullius motus causa sunt . 354 E Numero differentia an semper materiam includant.349 F Numerus quotuplex 22 E.H.3 1 B.46 D. 134 A. 136 F.137 B.283 G.297 E. F. & inde. Numerus quotupliciter,& que multitudo.139 B. 142 G Numerus quid, unde, & quomodo se babet ad uni tatem, uel unum. 11 A. 22 B. D. 30 H. 31 C. 71 F.72 F.136 F.137 B. 143 C. 276 H. 277 B. 279 A.z86 C. z97 C. D. F.& deinceps. Numerus in quibus proprie est. 28 B.3 1 D. 36 E. 279 A. 286 A.C.H.z97 F.& inde. Numerus ubi, ibi certificatio eft. 299 C.D Numerus per quid cognoscitur. 278 H Numerus denarius supremus numerorum secundum Pythagor.17 C. & deinceps.

Nume-

Numerus par quomodo causa est insinitatis; impar PAr,& impar quid: & an inver ea detur meuerò finitatis. 18 C Numerus qui subiectum est Arithmetics. 26 D dium. 1 00 C.D Numerus quòd sit in potentia ad infinitas formas, Par numerus quomodo causa infinitatis: impar uedupliciter.46 D rd finitatis.18C Numerus, & forma, sine definitio in quo conne-Par, & impar reducuntur ad unitatem & multitu niunt, & in quo different. 25 2 B. & deinceps. dinem,81 E Parmenidis fententia circa res naturales. 20 D Pars multiplex, & multipliciter. 158 E. 159 D. Numerus an suscipiat magis & minus ibid.G Numerus et unum an possint poni principia rerum. & demceps.218 H. 219 G. 220 B. 221 F. 223 Numerus infinitus an detur. 222 D Pars'an prior toto.z18 H.& deinceps. Pars contra totum nonfacit numerum. 233 C Nunc ad punctum quomodo comparatur.73 G.H Pars & totu an opponuntur. 197 F.218 F.292 E Biectum, nabitus, & scientia proportionari de-Pars in definitione alicuius qua dicitur. 219 C. bent.7 E.52 E.172 C. D 240 C Obiectum intellectus nostri quod. 34 H Pars quem modum babet.15 8 C Pars quomodo dicit conceptum suum. 159 H Odium, & fuga unde caufantur. 9 F Odium non semper est causa malorum. 15 E Pars rei in materia dupliciter.z 15 A Odium, & amor quomodo se habent respectu univer Partem extra partem habere ,cuius eft.13 3 C [i,& partium uniuerfi.ibid.F Partes rationis cuius partes sunt. 222 E Odium an sit causa corruptionis; uti opinatus est Em Partes quomodo integrant rem artificiatam. 6z. C pedocles.69 E.H Partes quotuplicem ordinem habet, 1 54 B Omne, totum, & universale quomodo differunt. 162 Participatum esse quomodo dicuntur habere creatu rg.119 B Omne, quod fit; prafuit: an uerum. 3 12 H] Particulare, & universale unum, an duo dicunt. Omnia unum sunt: an uerum. 32 D 114 D.233 A.B.F. Particularia quomodo entia funt, 52 F Omnia an eueniant per accidens. 176G Particularis jubstantia cur propriè , principaliter s Omnia an in potentia priùs suerint. 341 B 👉 maxime substantia est. zz 1 H. zz 2 B Omnia ex pura privatione effe, uel ex non ente; an sustineri possit.342 A.B Particularis causa super totum universum causali-Omnis doctrina, & omnis disciplina fit ex praexitatem babere nequit. 16 B stenti cognitione: quomodo. 96 A Paruitas admittit secum infinitatem; non autem Omnium demonstratio an sit. 84 A paucitas.296 F Operatio intellectus quotuplex.ibid.C Paruum, magnum, & equale an opponantur sicut Operandi ratio à quo est. 2 2 1 E unum & multa.295 A Pauca prima quę. 296 F Opinatum, & scitu quomodo differunt.95 F.263 E Opinio quid, & Super quod cadit. 90 B.91 E Pancitas repugnat uni. 297 B Opiniones contraria que. 84 A Paucitas est passio multi. 295 H Opposita quotuplicia. 125 H. & deinceps. 180 D Passio quid, quotuplex, & quotupliciter. 155 D. & Oppositio quid, & quotuplex. 125 H. & deinceps. inde. z44 B Oppositio unde oritur. 126 B. C. que prima: quot ra Passio est nia ad qualitatem. 125 G tiones respicit.291 D.E Passio propria an sit quiditas substantialis. 192 B. Opus natura est opus intelligentie: & ad opus artis & an possit esse sine proprio subietto.295 F reducitur.29 G.43 G.213 B Passio sequens formani, & forma quomodo se ba-Opus artis supponit opus nature.246 A bent.247 A Opus quomodo dicit rem suam.z71 D Passio an prior sit substantia. 232 F Oratio unde dicitur uera uel falsa. 312 D Passio per passionem an demonstretur. 242 E Passio,& suppositum quomodo differunt.ibid.G Orbatio quid.z 17 C Organum quomodo est pars: & unde eius ratio di-Passio,& medium quomodo sunt unigenea. 243 A Passio, & eius subiectum proprium proportionari scernitur.z21 E. H Ordo quotuplex.65 D.110 F.145 B.282 B debent. 53 H.268 H Ordo ubi, uel in quibus eft.42 D.2 &Z B Passio an prędicetur in abstracto, & quomodo rem suam dicit.ibid.E Ordo in rebus unde.354 G Qrdo universi secundum Pythagor. qui. 27 A Passiones due an possint esse endem inter se. Ordo causarum per se, & per accidens, qualis. 40 G Passiones sunt explicationes subiecti. 49 B Ordo in agentibus penes quid sumitur.ibid. E Passiones quærere quid. 50 C Passionis, actionis, & motus eadem est realitas. Ordo, uel ordinatio partium duplex. I 54 B Ordinata an eodem modo sint cuncta. 3 52 E 155 G Passionis

Pashonis principium quod.131 F Passina, & actina potentia dupliciter : & quomodo unum sunt, & quomodo non. 261 B. 267 B. 269£ Passina potentia per actinam potentiam persicitur. 41 H Passiuum potentiam actus præcedit. z7z G Pati posse aliquid dupliciter. 130 D Per accidens multipliciter. 119 G.177 C.D Per accidens duplex. 177 B.C.D.178 F Per accidens quid.106 G.124 B Per accidens omne reducitur ad per se, 33 1 E Per accidens causa dupliciter, 106 H Per accidens an omnia eueniant. 176 G Perfetta cognitio quomodo habetur. 3 5 A Perfecti ratio an saluetur in negatione . 291 C Perfectio, finis, & bonitas revidem. 43 F Perfectiones omnium creaturarum quomodo sunt in Deo. 150 A Permanentia quandiu sunt. 328 E 7 erfectum quotuplex. 156 A. 148 F. & inde. Perfectum quid. 117 D. 148 F. & deinceps. Perfectum, totum, & unum & maximum quomo do se se habent. ibid. B. 161 C. 290 D Perfectum quomodo est habens finem. 158 D Perfectum, & imperfectum in omni genere sunt. 318 G Perpetuis non differt esse d posse. 25 6 D Per quod, quid, quotuplex, & quomodo differt d per [e.151 G Perscrutatio duplex. 168 H Per se quotupliciter, & quomodo dicitur, uniuocè, an analogice. 64 C.15 z G. 168 H Per se quid, & quomodo differt à per quod. 15 I.G. Persc, & immediatum an idem. 153 B Per se fieri quæ dicuntur.z 16 G Per se,& per accidens quid sunt,& quomodo diffe runt. 124 B Per se & per accidens in causis quomodo differunt. 40 G. 106 E.107 C Per se ut non sit aliqua propositio, quid impedit. 152 C Perspectiva qualis scientia est: & circa quil versatur. 59 G.H.60 A.B. Phantasia in iudicando potest decipi. 96 F Phantasma rei ad intellectum quotupliciter se habet .ibid. B Philosophia quomodo imenta est.34 H Physica scientia de quo est, quomodo secatur: & quomodo motum concernit. 1 F.226 B Physica qualis scientia est spractica an speculatina. 170 G.171 H.226 B Physica, & Mathematica quomodo partes sunt Metaphy.310 D Physica an esset uniuesalis & prima philosophia, si non darentur alie substantia à sensibilibus. Physicus quomodo nenatur definitionem quod quid est.168 G

Physicus quomodo distinit. 171 B Physis quid. 109 G Plantæ habent determinatas conceptiones, fol. 89 H Platonis opinio de principies rerum. 22. B. & deinceps. 26 B. & deinceps. Vnde pluralitas proueniat. 23 A. & cuiusmodi sunt separata ipja. 74 A.B Plato quid benè, quidve malè dixit circa negotium idearum. z 38 G.H Plura quomodo uni contrariari possunt. 290 D Pluralitas d quo est, d materia, an d sorma. 33 A Pluralitas de cuius consideratione est. 79 B Pluralitas cui opponitur.ibid. 🔏 Pluralitatis species que ibid. F Posse esse, & non esse dupliciter, & à quo causautur. 206 H. 207 C Possibile quotuplex.z:5 D.z7z A.B Possibile quid, & de cuius essentia est . 264 D. C. F. & quomodo reducitur ad actum. 41 G. 246 G. **z**66 B.C Possibile quod stat cum necessario. 272 A. B Possibile aspicit esse, & non esse . ibid. D. Possibile reducitur ad necesse. 271 H Possibile, & necessarium non aquè participant na turam ueri.37 B Possibile fibi relictum falsum est. 39 B Possibile quomodo dicit**ur** generari. 41 G Possibile ad semet nihil est. 78 E Possibile , impossibile,& necessarium quomodo dif ferunt .13z B.& inde. 276 B Possibile ens omne compositum est. 285 A Possibili posito inesse an sequatur impossibile. fol. 264 B Posteriora generatione, priora sunt perfectione. 270 E Posterius non habet causalitatem super suum prius. 105 B. 120 B Potens multipliciter dicitur quis.131 B Potentia multiplex.12 A. 188 H. 246 H. 260. D.z61 F. 262 D. z65 F. z67 A. z68 A. z72 D.z7 3 B. 336 F Potentia quotupliciter dicitur. 260 E.F. 261 B. 265 F.G Potentia quid.130 A.& inde.131 E Potentia equiuoce dicitur de potentia actiua & paf sina. 51 B.C. 131 F Potentia, & impotentia naturalis quid.137 E Potentia an tunc est , cum operatur.26 , D. & deinceps. 266 F. Potentia, & actus quòd dividant totum ens, dupli citer potest contingere: or an fint in plus, quam potentia, que respicit motum solum. 260 C.D. Potentia an magis habeat rationem principij, quans actus. 51 A Potentia,& actus unam,an duas res dicunt.79 B. 199 A. 264 B.C.276 G Potentia

| Potentia quomodo dependet ab allu, sine à forma.                                                 | babeat. etexxxv.C.cccxxxvi.A                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 190 E<br>Potentia prior actu, an actus prior est potentia.                                       | Predicamenta extra nihil est.occxxxv.G<br>Predicamenta babent esse secundum magis & mi- |
| 265 E.H                                                                                          | nus.ibid.D                                                                              |
| Potentia quomodo reducitur ad actum. 266 B<br>Potentia aliqua an generetur ex actibus. fol.      | Predicamenta infra complecti aliquid, dupliciter.                                       |
| : 65 G                                                                                           | Pridicamenta non sunt totaliter entia 195 D                                             |
| Potentia est propter actum: an actus propter po-<br>tentia est.270 G                             | Predicamenta omnia babent proprium quid.                                                |
| Potentia, & actus quare non possunt definiri: & quid tandem sunt. 266 G. H                       | Pradicamenta queque habent propria elementa. 32 E                                       |
| Potentia non cognoscitur nisi per actum. 277 G<br>Potentia, & actus an principia sunt omnium en- | Prédicamenta quomodo multiplicantur: que eorum conditiones. § 1 C                       |
| tium. 38 A                                                                                       | Predicamenta an habeant genus.63 F                                                      |
| Poten 14 ad actum quem ordinem habet. 74 E.                                                      | X Pradicamenta an univocentur. 76 E. 28 C. E                                            |
| 339 B.C.340 F<br>Potentia, & actus in dinersis dinersasunt.33° B                                 | Pradicamenta quotupliciter respiciunt ens. fol.                                         |
| Potentia si pracessit acium, nullum entium aliquan do suit; an ualeat. 3 4 i B                   | Predicamenta accidentium super quid sundai signi<br>ficationem suam. 120 E. 183 E       |
| Potentia unum circa unum est 305 B                                                               | Prudicamenta ut subintret aliquid, quid exigetur.                                       |
| Potentia superior & potentia inferior quomodo se                                                 | 121 <i>F</i>                                                                            |
| habent admuscem.sbid. F                                                                          | Predicamenta sunt decem noces, decem prima re-                                          |
| Potentia ad substantiam, & ad accidens an alia &                                                 | rum genera significantes quomodo. 1 8 G                                                 |
| alia.3 36 F                                                                                      | Predicamenta abjoluta que, & quot. 1 2 C                                                |
| Potentia quaque duplicem obiectum habet. & un-<br>de men uratur etus habitus: 3 G.H              | Pradicamentum habere, & predicamentum ubi<br>quomodo differunt. 157 B                   |
| Potentia passiua prasupponit actiuam. 14 D.41 H.                                                 | Prædicamentalis ratio qualis.ibid. D                                                    |
| 51 A.110 G                                                                                       | Predicandi modi quot. 120 A.C                                                           |
| Potentia, & habitus quomodo respiciunt eundens                                                   | Predicari de aliquo dupliciter.64 D                                                     |
| actum.36 A.261 G                                                                                 | Predicata multiplicia.86 H. 87 C. 97 D. 185 B.                                          |
| Potentia materię qualis.43 D                                                                     | 191 E                                                                                   |
| Potentia intellectina dupliciter.83 F                                                            | Predicatio omnis dicit dinersitatem subiecti d pre-                                     |
| Potentia, & uis quomodo differunt.149 C                                                          | dicato.203 F                                                                            |
| Potentia pura ad quod esse primo trabitur.                                                       | Predicatio per accidens duplex.87 C                                                     |
| 188 H<br>Potencia priuari multipliciter. 261 G                                                   | Premissa in syllogismo dupliciter. 105 H Premissarum ad conclusionem qualis babitudo e  |
| Potentia rationalis anidem quod scientia sacti-                                                  | 113 A                                                                                   |
| • ua: 252 A                                                                                      | Prescientia Dei, an rebus necessitatem imponat?                                         |
| Potentia rationalis an idem, quod spsa ratio: & an                                               | 179 G                                                                                   |
| prior potentia naturalisibid. B  Potentia, terminus potentia, & agens proportiona                | Prima principia, & maxima, & minima sunt ?                                              |
| ri debent. 268 B                                                                                 | Prima causa que 11'G.53 A                                                               |
| Porentia prima, sine prima potentia que dicenda est ibid. A                                      | Priva substantia quomodo est pracipuum entium. 182 G. & inde.                           |
| Potentia omnis an contradictionis sit.272 C. D                                                   | Prima materia, sine potentia qua dicenda est.                                           |
| Potentiale omne admixtum est materia. : 40 E                                                     | 268 1                                                                                   |
| Practica scientia quomodo disfert d naturali, &                                                  | Primo & secundum quod ipsum, an idem.                                                   |
| - speculativa. 315 C                                                                             | 153 F                                                                                   |
| Practicus habitus quomodo differt à speculatino.35,<br>G.H.36 C.U. & deinceps.                   | F. D                                                                                    |
| Practi us intellectus tollit rationem infiniti.                                                  | Primum principium mouens universa an detur.                                             |
| 43 G<br>Preceptor respectu addiscentis quomodo se babet à<br>35 G                                | Primum mouens an possit monere ad omnem for-<br>mam, ad quam mouet secundum monens.     |
| Pracipuum principlorum quod. 3 10 P                                                              | ibid.F                                                                                  |
| Precognitionum ordo quis.49 A                                                                    | Primun principium negantes quomodo redarguen                                            |
| Pradicamenta quomodo distinguuntur adinuicem:                                                    | - di.84 F.310 F                                                                         |
| Et ex quibus composita junt.63 F.133 B.164 F.                                                    | Primum principium quod esse babet. 207D                                                 |
| 183 E.195 D.282 F.                                                                               | Primum principium quomodo est simpliciter ne-                                           |
| Pridumenta omnia eadem, an dinerfa principio                                                     | rum.39 Basi a d 2 Primum                                                                |

| - Tritulus holocatilus valhartu ammilma Alimakia la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Prinum principium respectu omnium quomodose                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| babet.74.F.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Primum principium quomodo est necessarium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 113 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Primum ens cur est necesse esse.3 ? B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Princum in ordine agentium est causa sequentium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 40.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Primum in generatione naturali. quod. 102 &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Primum indefinitionibus quod. 163 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Primus motor omnino immobilis est. 342 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Principalitas in scientys duplex.9 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Principia multiplicia . 13 A. & inde. 37 F.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 70 H. 71 E. 90 H. 103 D. 168 E. 221 D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 304 <i>G</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Principia an possint demonstrari.47 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Principia individuantia accidunt essentie. 203 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Principia omnia rerum, uel demonstrationum an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| cadant sub eadem scientia. 55 E., 04 H.G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| deinceps.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Principia ingredientia demonstrationem que.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 169 F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Principia entium an eadem sint, uel diuersa. 334                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| F.338 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Principia numero an specie unum sunt. 308 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Principia quomodo cognoscuntur. 32 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Principia uirtualiter sunt conclusiones, que ex eis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| deduci possunt, & quidem infinita. 4 C. D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Principia an sint sicut ianua in scientis. 34 F. 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| A366                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Principia quomodo se habent respectu actus scien-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| di. 34 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Principia sciuntur, conclusiones autem queruntur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 49 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Principia naturę quomodo determinata sunt nume                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Principia naturę quomodo determinata sunt nume<br>ro, an specie. 5 1 G. 68D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Principia naturę quomodo determinata funt nume<br>ro,an specie.5 1 G. 68 D<br>Principia quomodo sunt, & quomodo causant.5 1 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Principia naturę quomodo determinata sunt nume<br>ro, an specie. 5 1 G. 68 D<br>Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H<br>5 Z. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume<br>ro, an specie. 5 1 G. 68 D<br>Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H<br>5 Z. A<br>Principia rerum que: & que corum conditiones. 62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 z A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 t G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuerso. 6 z E. 15 1 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 t G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuerso. 6 z E. 15 1 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua corum conditiones. 61 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuerso. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua corum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua corum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuerso. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 2 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 z B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 64 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuerso. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 82 B Principiy nomine quid intelligimus. 50 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 64 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 82 B Principy nomine quid intelligimus. 50 H Principy ratio qua. 5 1 A. 103 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B Principiy nomine quid intelligimus. 50 H Principiy ratio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an homini ingenita sit à natu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 52 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B Principiy nomine quid intelligimus. 50 H Principiy ratio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an homini ingenita sit à natu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 Z. A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 z B Principiy nomine quid intelligimus. 50 H Principiy ratio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an bomini ingenita sit à natu 4 a. 8 3 H Principiorum ambitus qualis. 8 2 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 2 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 z B Principiy nomine quid intelligimus. 50 H Principiy ratio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an homini ingenita sit à natu 4 a. 8 3 H Principiorum ambitus qualis. 8 2 D Principiorum ueritas, & necessitas unde. 3 7 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 2 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 82 B Principi nomine quid intelligimus. 50 H Principi tatio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an homini ingenita sit à natu 7a. 83 H Principiorum ambitus qualis. 82 D Principiorum ueritas, & necessitas unde. 37 G Principiorum communium uis an se extendat ad                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68 D Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 2 A Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 62 G. & inde. 64 F. 8 1 G Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 82 B Principi nomine quid intelligimus. 50 H Principi tatio qua. 5 1 A. 103 C Principiorum notitia an homini ingenita sit à natu 7a. 83 H Principiorum ambitus qualis. 82 D Principiorum ueritas, & necessitas unde. 37 G Principiorum communium uis an se extendat ad                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 52 A  Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 64 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e- conuer so. 62 E. 15 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia. 74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 82 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principiorum notitia an bomini ingenita sit à natu ra. 83 H  Principiorum ambitus qualis. 82 D  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi;                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 5 2 A  Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 6 1 G. & inde. 6 4 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 15 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principia nomine quid intelligimus. 50 H  Principiorum notitia an bomini ingenita sit à natura. 8 3 H  Principiorum ambitus qualis. 8 2 D  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 52 A  Principia rerum que: & qua eorum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 15 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principia nomine quid intelligimus. 50 H  Principiorum notitia an homini ingenita sit à natura. 8 3 H  Principiorum ambitus qualis. 8 2 D  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi. 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, &                                                                                                                                                                                                                             |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H 5 2 A  Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principi ratio qua. 5 1 A. 103 C  Principiorum notitia an homini ingenita sit a natura. 8 3 H  Principiorum ueritas, & necessitas unde. 3 7 G  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, & alia: & qua nobilior. 9 5 F. 9 6 C                                                                                                                                            |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 5 2 A  Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principi ratio qua. 5 1 A. 103 C  Principiorum notitia an homini ingenita sit a natura. 8 3 H  Principiorum ueritas, & necessitas unde. 3 7 G  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, & alia: & qua nobilior. 95 F. 96 C  Principium, causa, & elementum quomodo diffe-                                                                                              |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 52 A  Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principiorum notitia an hòmini ingenita sit d natura. 8 3 H  Principiorum ambitus qualis. 8 2 D  Principiorum ceritas, & necessitas unde. 3 7 G  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, & alia: & qua nobilior. 95 F. 96 C  Principium, causa, & elementum quomodo disserunt. 3 3 6 E                                        |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 52 A  Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principi ratio qua. 5 1 A. 103 C  Principiorum notitia an hòmini ingenita sit d natura. 8 3 H  Principiorum ambitus qualis. 8 2 D  Principiorum ceritas, & necessitas unde. 3 7 G  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, & alia: & qua nobilior. 95 F. 96 C  Principium, causa, & elementum quomodo disserunt. 3 3 6 E  Principium quot modis dicitur. 10 2 F. 103 B |
| Principia nature quomodo determinata sunt nume ro, an specie. 5 1 G. 68D  Principia quomodo sunt, & quomodo causant. 5 1 H. 52 A  Principia rerum que: & qua corum conditiones. 6 1 G. & inde. 64 F. 8 1 G  Principia cognoscendi sunt principia essendi; & e-conuer so. 6 2 E. 1 5 1 A  Principia an sint in actu, uel in potentia.  74 G  Principia prima qua: cur sic dicta; & de cuius consi deratione sunt. 8 2 B  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principi nomine quid intelligimus. 50 H  Principiorum notitia an hòmini ingenita sit d natura. 8 3 H  Principiorum ambitus qualis. 8 2 D  Principiorum ceritas, & necessitas unde. 3 7 G  Principiorum communium uis an se extendat ad probandam formam uel materiam syllogismi; 9 1 B  Principiorum, & conclusionum certitudo alia, & alia: & qua nobilior. 95 F. 96 C  Principium, causa, & elementum quomodo disserunt. 3 3 6 E                                        |

Principium primum an possit demonstrari. 84 f. 304 H Principium primum quotupliciter negari potest. 88 H Principium simpliciter primum quod & de cuius consideratione est. 37 E.83 A.84 C Principium primum quomodo se habet respectu om nium. 7 + F Principium materiale semper manet. 25 B Principium demonstrationis quod. 5 5 D Principium, & terminus quomodo sese consequun-Principium unum quomodo potest certificare multas conclusiones.47 C Priuari multipliciter. 261G . 276 A Priuata que proprie dicuntur.15 7 D. H Privatio quid, quotupliciter, quomodo differt 2 negatione: & in quibus saluatur, 79 C.D. 13 & B.15 5 H. & inde per longum proce [jum. 261 F. Privatio, & habitus an habeant medium. Privatio suscipit magis & minus.90 H Prinatio quomodo est principium substantie, aliud à materia, & a sorma.3 32 G.H Privatio & forma an eadem sint in substantia, & accidente 356 G Prinatio quomodo habet rationem intelligibilis. Privatio interdum accipitur pro contrario. Prinatio quomodo posest significari per modum babitus.131 F Priuatio an accidat materie.190 C Priuatio quomodo dicitur ens.195 E.3 32 A Priuatio quando innominata est, in quo intelligitur. Prinatio, & habitus quomodo radix sunt omnis contrarietatis: & an sit pura negatio. 291 Privatio non eque in omnibus saluatur. 292 D Privationes abount in infinitum. 25 5 B Prinatihe opposita qua.126 B Prinatine opposita an habeant medium . 291 F. ZQZ B' Prior dupliciter. 78 C 7 riora, & notiora dupliciter. 287 C Prius, & posterius quotupliciter, quid, ubi, quotu plex & unde dicuntur. 24 H. , Z D. 50 D. 65 D. 102 G.H.128 G.339 C.F.G Prius potest abstraht à posteriori . 225 B Proæresis quid. 266 D Processus duplex.41 B Processus in infinitum in quibus causis datur.40 Ge & deinceps. Producere supsum nibil potest.3 41 B Propinquum & remotum in causis super quarea litate fundantur. 106 F Proportio numeralis duplex . 141 G.H. 143 Ę Proportio ubi proprie est. 177 B Propositio multiplex.83 (,242 E

Propositio necessaria que, & quotupliciter'. 86 D. Propositio in syllogismo dupliciter potest considera-: ri.105 H Propositio omnis quomodo resoluitur per uerbum Sum, es, eft. 120 A Propositio una an secundum eandem rationem sit per se primò, & immediata in genere subie-&i.153 D Propositio & definitio quomode ambe dicunt esse . Propositio ut sit indemonstrabilis, quid requiritur. Propositiones de Deo quemodo formantur . 345 Propria passio an sit quiditas substantialis . 192 B Propria passio & subsectum proportionantur.53 H Pro riorum cognitio communium noticiam supponit.75 D Propter quid est, & quia est , quomodo se babent alinuscem.zz9 H Propter quod unumquodque & illud magis,quomo 😘 do intelligitur. 96 C Prouidentia Dei que causa: & an tollat contingen tiam rerum.179 G Prudens an mentiri possit. 167 B Prudentia quid, & m quibus.4 C. D Puer quomodo ex patre & matre. 158 E Puerum effe eft medium inter effe uirum, & non ef se urum.41 E.42 H Punctis an componatior linea. 109 B Punctum quid. 8 B. 108 E.117 H Punctum quomodo differt ab unitate. 117 H. Punctum ad nunc quomodo comparatur.73 G. H . Purus actus non est in potentia. 172 F Pythagora indicium de rebus msibilibus. 87 H. & de principus rerum naturalium. 17 G. & inde. + 36 B. & inde . Vadratum unde consurgit. 19 A Q uarens quomodo quarere debet.49 D

Q uarens quomodo quarere debet.49 D
Q uaftio super qua ignorancia sundatur. 239 H.
240 A
Q uaftio quid quomodo transformatur in quaftionem propter quid: & ubi babet locum. 240 D.
G.241 A.B
Q usftio propter quid, quid quarits & in quibus ha
bet locum. 239 G. & deinceps.
Q usftiones quomodo ordinantur. 49 A
Q uale quotuplex, & quotupliciter.136 B.& inde.137 H.32) D
Q uale, & quid quomodo affimilantur. 195 B
Q ualificale duplex. 164 G
Q usitas quotuplex. 74 G.137 D.195 C.232 G.
248 C.272 F
Q ualitas dupliciter. 143 H.159 G

Q ualitas in quo differt d quantitate. 60 G Q ualitas preter quantitatem que. 137 C Q natitas quomo lo dicitur substantia ibid. F Qualitas rei, & quiditas rei que. 193 D Q ualitas omnis an arguat materiam, 256 H Q ualitatis quarta species que dicitur. 225 D nanta omnia dupliciter.143 G Q uantitas quotupliciter. 326 D Q nantitas quotuplex. 11 A. 61 B. C. 13 3 F. 188 D Q nantitas quid, & qua eius passiones. 134 F.161 G 225 A. 188 D **Q** uantitas quomodo differt à qualitate. 60 G. Quantitas quomodo d Logico, & quomodo d Meta pby.consideratur.135 F Quantitas semper arquit materiam.256 H Q nantitas dinisa est, que proprie cansat numerum. 277 B Q nantitas per quid notificatur. 278 G.H Q uantitas quomodo est in unoquoq; genere.279 F Q nantitas discreta quod sit in aliquo dupliciter: 296 D Quantitas inter omnia predicamenta habet rationem subjects, 225 A Q uantitas eft prior qualitate sensibili 1 E Q nantitati an infit contrarietas, & motus. 326 D Q uantitatum qua prior 17 H uantum quid, quotuplex, & quomodo est divist bile, 133 D.134 B.135 B Q uantu quod non est, no potest pertransiri. 3 2 I A Q wia,est, & propter quid est cuius est confiderare. 56 G.& quomodo se babent. 239 H . Q uid , sine quiditas quomodo desinitur ab Arist. 241 H Q uid est, & an est quomodo se babent adinuicene. 2 39 F Q uid eft, & si est manifestum facere an sit einsden rationis. 169 B Q uid effe, & aliquid esse an idem. 193 D Quid, & quale in quo similia sunt.195 B Q uid simpliciter in quo predicamento est. ibid. Q uid accidentale duo respicit. 201 E L uid nominis, & quid rei quomo lo differut.z ?9 G Q uidquid uidetur verum eft: an sapiat ueritatem. 91 F. & inde. Q uidquid est inter materiam primam, & ultimam formam, est materia,& forma composita; quomodo.245 G Q niditas dupliciter.z46 E.250 D. 351G Q uiditas duplex. 205 F.231 A Q niditas rei quid.zo5 D.zz6 D. H Q uiditas rei,& entitas rei idem.192 F Q niditas rei, & qualitas rei que. 193 D Q uiditas quomodo ab Arist. & quomodo à Platone ponitur separata. 29 D.zo1 F.zoz F. 203 C. 211 F. & inde. Q uiditas an sit separata ab eo, cuius est quiditas. 51 E.58 B.201 G.205 C. 225 E.226 D. 233 . D.Z5 , C.

Q uiditas

o inde.

| Q uiditas accidentis separata an detur.28 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Quiditas & forma quomodo differunt. 123 A. D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 191 A.250 E.258 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Q uiditas penes quid accipitur.148 F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Quiditas ad principia quam proportionem babet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 151 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Q uiditas à quo artifice consideratur . 168 H. &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| inde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Q uiditas ad ens quam habitudinem habet . 168 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Q uiditas ab essentia quomodo differt ibid. E.zzz D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Q niditas omnis super quo fundatur.200.E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Q uiditas omnis entitas aliqua est. 202 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| O will as live Come Come to the second of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Q uiditas licet sit causa rei; non tamen ob id res                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ipsa est.zo3 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Q niditas an idem sit, quod ipsa species. 204 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Q widit as do and anid of anomale different ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Q uiditas, & quod quid est quomodo differunt.ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| E.222 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Q uiditas cuius proprie est.205 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Quiditas substantie quomodo dicitur terminus co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| anisianis a C.C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| gnitionis.206 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Q uiditas non fit.211 C.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Quiditas, & essentia in quibus idem, & in quibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| non. 194 E. 259 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Q niditas est unitas, & entitas.194 H.259 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Q uiditas cuius obiectum est.35 1 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Q uiditas, & motus quomodo actus sunt. 319 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Q viditatas avamada matificatam d Maraha an C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Q uiditates quomodo notificatur à Metaphy.1916                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Q uiditates qua uia uenamur. 168 F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Q niditatis ad ens que habitudo est. 168 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Q uiditatis an sit quiditas. 205 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Q niditatibus duo insunt.205 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| () WINKATINKS (MAINIUNT 705 (=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Z man arous and mjant. 20) O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Q uies quid. 329 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Q uies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Q uies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. &<br>ad eandem causam reducuntur. 103 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Q uies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Quies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.<br>ad eandem causam reducuntur. 103 H<br>Quiescere quid. 81 E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Quies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. &<br>ad eandem causam reducuntur. 103 H<br>Quiescere quid. 81 E<br>Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nibil moueri, an uerum. 101 H                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D<br>Quies quid. 329 B<br>Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. &<br>ad eandem causam reducuntur. 103 H<br>Quiescere quid. 81 E<br>Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nibil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nibil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B Q uodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B Q uodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, ometus circa idem fieri babent. 325 G. ometadem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, omnibil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C. 92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: om                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B Q uodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B Q uodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Q uodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Q uiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Q uies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Q uiescere quid. 81 E Q uiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Q uintum corpus ab elementis an detur. 323 B Q uodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Q uodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Q wodquid est ad quam scientiam spectat conside-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. on inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nibil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C. 92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est quare unum est: or quid est quod il                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C. 92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. on inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est quare unum est: or quid est quod il lud indicat. 192 D. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nibil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C. 92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est quare unum est: or quid est quod il                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. on inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quare unum est: or quid est quod il lud indicat. 192 D. B Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. or dein                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Quies quid. 329 B Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quies cere quid. 81 E Quies cere quid. 81 E Quies cere quid. 81 E Quies cere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quare unum est: & quid est quod il lud indicat. 192 D. B Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. & dein ceps. 193 G. H. 194 G                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Quies quid. 329 B Quies, or motus circa idem fieri babent. 325 G. or ad eandem causam reducuntur. 103 H Quies cere quid. 81 E Quies cere omnia, or nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 192 D. B Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. or dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, or ens quomodo se se respiciunt.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum propriè est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, & ens quomodo se se respiciunt. 194 E. 195 H                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Quies quid. 329 B Quies, or motus circa idem fieri babent. 325 G. or ad eandem causam reducuntur. 103 H Quies cere quid. 81 E Quies cere omnia, or nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 192 D. B Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. or dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, or ens quomodo se se respiciunt.                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est , & ens quomodo se se respiciunt. 194 E. 195 H Quodquid est ansit idem cum eo, cuius est. 200 B.                                                                                                                                                                 |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quore unum est: & quid est quod il lud indicat. 192 D. B Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est or ens quomodo se se respiciunt. 194 E. 195 H Quodquid est ansit idem cum eo, cuius est. 200 B. & deinceps per longum processum.                                                                                                           |
| Quiditatibus quomodo accidit deceptio. 275 D Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G. & ad eandem caufam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, & ens quomodo se se respiciunt. 194 E. 195 H Quodquid est an sti idem cum eo, cuius est. 200 B. & deinceps per longum processium. Quodquid est an babeat aliud quodquid est. ibi. D                                                                                                                             |
| Quies quid. 329 B Quies, on motus circa idem fieri babent. 325 G. ad eandem causam reducuntur. 103 H Quies, cere quid. 81 E Quies, cere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum est: or quid est quod il lud indicat. 192 D. B Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. or dein ceps. 193 G. H. 194 G Quodquid est an fit idem cum eo, cuius est. 200 B or deinceps per longum processum. Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D |
| Quies quid. 329 B Quies, on motus circa idem fieri babent. 325 G. ad eandem causam reducuntur. 103 H Quies, cere quid. 81 E Quies, cere quid. 81 E Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, on nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: or quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. or inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum est: or quid est quod il lud indicat. 192 D. B Quodquid est quorum proprié est. ibid. H. or dein ceps. 193 G. H. 194 G Quodquid est an fit idem cum eo, cuius est. 200 B or deinceps per longum processum. Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D |
| Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.   Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.   ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum.  101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 192 D. B Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, & ens quomodo se se respiciunt.  194 E. 195 H Quodquid est an sit idem cum eo, cuius est. 200 B. & deinceps per longum processum. Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est accidentis et subiesti an idem. ibid. G Quodquid est accidentis an sit idem alicui per mo                        |
| Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.  ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum. 101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est que ingrediuntur, quave non. 191 G Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, & ens quomodo se se respiciunt. 194 E. 195 H Quodquid est an sit idem cum eo, cuius est. 200 B. & deinceps per longum processim. Quodquid est accidentis et subiesti an idem. ibid. G Quodquid est accidentis an sit idem alicui per mo dum quid. 201 D                                                                                                                            |
| Quies quid. 329 B Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.   Quies, & motus circa idem fieri babent. 325 G.   ad eandem causam reducuntur. 103 H Quiescere quid. 81 E Quiescere omnia, & nihil moueri, an uerum.  101 H Quintum corpus ab elementis an detur. 323 B Quodlibet secundum Anaxag. est in quolibet. 88 C.92 C Quodquid est in scientia non demonstratur: & quomodo scitur. 57 B.C.F. 168 F. 170 A Quodquid est ad quam scientiam spectat considerare. 168 H. & inde. Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 191 F. 239 F Quodquid est, quid. 192 D. B Quodquid est quorum proprie est. ibid. H. & dein ceps. 193 G.H. 194 G Quodquid est, & ens quomodo se se respiciunt.  194 E. 195 H Quodquid est an sit idem cum eo, cuius est. 200 B. & deinceps per longum processum. Quodquid est an habeat aliud quodquid est. ibi. D Quodquid est accidentis et subiesti an idem. ibid. G Quodquid est accidentis an sit idem alicui per mo                        |

Q uodquid est duplex esse habet.z08 H Q nodquid est quot partes habet. 218 B Q uodquid est quomodo de subiecto præsupponitur. 314G Q uod fit prefuit, an uerum. 312 H Atio accipitur ex parte forme. 19 F Ratio dissinitiua substantie una est. 62 G Ratio, quam significat nomen, definitio est, quomode, **z49** *E* Rationales, irrationales, & naturales potentia que 261 F. 262 B. & inde. Rationale esse rationale: & bominem esse rationalem, eadem rationalitas est. 236 H Rationem eandem habentia an possint esse dinersa 🕻 203 B Rationis partes cuius partes sunt. 222 E Re eadem, sed intentione diversa, quomodo. 147 F Re coniuncta an intellectus separare possit. 185 A Realitas, & entitas idem. 245 E Rectus circulus duplex.223 D Reduplicationis natura, uis, atque conditio. 36 B 64 G Referri ad aliud tripliciter.80 A Reflexio ubi, et quomodo repugnat infinito.42 D.G Relatio quid, quotuplex, que extrema requirit,& qui eiusmodi. 124 H. 135 C.138 C. & deinceps per longum processum. Relatio quomodo similis , uel dissimilis relationi. 144C Relatio omnibus prædicamentis accidit.135 C Relatio an differt à fundamento, ibid.G. 147 C Relatio quare requirit fundamentum. 144 C Relatio qualis ordo est. 145 B Relatio realis ubi, ibi & dependentia realis. 297 B Relatio quam entitatem habet & an ad ipsam sit motus. 326 H.335 B. Relationes duç disparate an possint fundari super ea dem relatione. 144 H Relationis an sit relatio. 327 C Relativa quotuplicia. 1:9 H. 141 D. 144 E. 146 C.& inde.296 H.299 A Relatine opposita qua. 126 C.140 C.D Relatinorum duplex distantia. 140 B Relatiuum omne determinatum correlatiuum babet.98 F Relatiuum, & relatio quomodo differunt. 146 B Relatum de non relato quando aliquid fit, an semper fiat sine mutatione sui.327.B Representatio, & affirmatio quomodo differunt. 275 C Res multiplices. 32 E. 47 H. 48 A.B Res unde, à quo derinatur. 147 D Res ab intellectu; an intellectus dre mensuratur. Res an secundum species dicantur entia. 62 H Res quaque duplex esse habet. 180 D Ressicut se habet ad esse; ita se habet ad ueritatem.ibid.G 🕠 Res

Res unde scitur. 201 C z 2 C. 285 D Res quomodo cadunt sub scientia. 214 D Scientia quomodo refertur ad scibile. 141 B. 145 P Res in quo conueniunt, & in quo differunt.'254 D Scientia mensieratur à scibile: & non scibile à scien Re olutio & compositio in quo differunt. ibid. B tia.ibid.C Resolutio compositi materialis, & resolutio speciei Scientia an refertur adscientem. 145 H in que fit.50 H Scienti ad quod refertur : & an si genus medicine . Resolutio quomodo est totalis terminus cognitionis. 146 F.147 B Scientia una unius est, & non plurium. 305 B Resolutio ultima corporum ad que stat. 108 C Scientia per negationem quod sit apud aliquem, du-Resolutionem stare ad aliquod minimum dupliciter. pliciter.236 C z80 *H* Scientia uera que, quod esse rei exposcit, & an uer Resolutiones non abeunt in infinitum. 82 H tatur in ignorantiam. ibid. D Resolutorius syllog.qui.6 D Scientia, & non scientia an contrariantur. 91 B Scientia naturalis an sit prima scientia. 8 2 H - Apiens quis nuncupandus est. 7 A. et deinceps. Scientia ut sit universalis, quid requirit: & an sit Sapientis est universaliter dicere circa principia singularium.17 2 F Scientia particulares quare non considerent, nec de quomodo.z B Sapientia que facultas dicitur. 6 D.7 B. 4 D monstrant quodquidest. 168 H Sapientia in quo differt à scientia. 1 C. 8 H. 75 G Scientia relique quomodo utuntur logica. 183 A Scientie ad obiectum, & obiecti ad soientiam qua-Scibile quid.95 E.249 D Scibile quod relatium est.145 D lis proportio.172 C Scibilis ratio in quo potissime saluatur. 8 C Scientiarum particularium munera qua. 56. B. Scibilitas in obiecto quid. 172 D cccxuy. H. & inde. Scientiarum seminarium quod.cclxx.G. Scibilium quod magis certum.47 A Scientia quotuplex. 168 E.170 F.316 B.C.D Sciens an fiat ex addiscente: & quomodo differt ab eodem, & d non sciente. 41. P Scientia quotuplex, de quibus est, & que certior.6 Sciës quis propriè dicitur. 2 6 B. 48 G. 4 G. 27 3 🎜 G.8 B.D.11 C.D.47 D.G.168 E. 170 F. 316 Scientifice, & tentatiue procedere quid 81.B. Scientia quotupliciter. 49 H.95 H.173 H Scientificus syllogismus quis. 6 D Scientia quid, & cuius est. 28 F. 32 H. 44 F. 47 Scire quid, & quotupliciter . 62. G.H. cxxy. B. D.E. 56 F.H.66 B.G.68 B.95 H. 146 H. 147 Scire demonstratiuum, & scire definitiuum junt sci A.174 D.176 F. 317 E re rejolutium.ccli.C. Scientia unde fit,& quomodo differt ab experimen Scire an possent res naturales, uel sensibiles.xcv.D. to & à sapiétia.1 C.4 H.5 C.8 H.33 B.C.75 & & deinceps. Scientia quomodo est quadam fabrica intellectus. Scitum, & opinatum quomodo different. xcv.F. Secundum quod, quid, quotuplex, & quomodo dif-Scientia quare, & quomodo inuenta.9 C. E. 3 3 B. fert a secundum se, uel a per se. 151 G. & inde. 48 G. 56 F.H.57 H.60 B Scientia ad quid terminatur . 10 G. 56 H. 57 H. Secundum se, & secundum accidens quid aspicium. cxxiii.C. Scientia quando nere habetur : & quomodo inqui-Semicirculi quare non fint partes definitionis sircu . rendaest.47 C.D.zoz C li.ccxxv.D. Scientia quomodo supponit suum subiectum esse: & Seminarium scientiarum quid.cclxx.G. penes quid altera differt ab altera.49 C.E. 169 Seminis uirtus que ; ut cur dicitur quid dininum. C. 171 B. 315 H CCXPY.C.D. Sempiterna an fint in potentia.cclxxij.C.F.G. Scientra queque duplex subiectum habet. 171 C Sempiterna mota quomodo sunt in alio & alio loco Scientia que an cateras addifeenda est.47 E Scientiaut, non quandoque acquiratur, quil impeibid. E. Sempiterna an lint necessaria.exiy.D: dit.40 G.177 C Sempiternis, & corruptibilibus nibil est commu-Scientia, & obiectum proportionari debeut. 51E Scientia eadem habet considerare substantiam, & ne uniuocum.zo.B. Sempiternis nec malum, nec prinatio, nec deceptio prima principia. 5 6 C.ita pariter substantiam et accidens.305 D accidit.273 F.275 H Sempiterriam aliquod an detur. 67 A Scientia quomodo est de entibus.68 F.quomodo uni Senary substantia an sit se nel sex.127 B . . nersalium. 75 E Sensibile sensus, an sensus sensibilis mensura est. Scientia quomodo abstrahit, nel separat.68 H.96 28z B B. 172 B Sensibile, & sensus quomodo referentur, & depen Scientia una an possit esse omnium entium.75 H dent abinuicem 97 F.H Scientia, definitio, & nomen eiusdem sunt.249 D Sensibilia an sint participationes identum. 23 E% Scientia nostra quomodo differt à scientia Dei. Sensibilia ور المراجع المام

Sensibilia addunt supra mathematicalia.27 B Sensibilia un possint cadere sub scientia.94 B. C.D. 95 D Sensibilis materia que.222 H Sensibilis forma quomodo est separabilis d'materia 245 B.quomodo a Physico, & quomodo a Metaph.confideratur. 226 B. C Sensibilis omnis substantia mutabilis est. 33 I B Sensibilis substantia an sit separata.237 E Sensitiva cognitio ordinatur ad intellectivam . 3 H Sensu deficiente, deficit scientia illius sensus, quomo Sensus quando nerus,& quando falsus. 181 F Sensus et intellectus quomo lo differunt. 6 D. 66 G. 93 B.15 1 B Sensus an possit decipi. 96 H.97 D Sensus an referatur ad sentientem . 145 A.B Separabilia in esse separantur à conceptu: sed non econnerso. Z13 D Separari in loco, in tempore, & in ratione quid. 116 E Separata simpliciora sunt materialibus. 8 D Separata duplicia secundum Platonem. z1 G Separata non habent numerum. 31 D Separata à materia cur flatim sunt sua quiditas siue id,quod [unt. 258 G.259 B Separate substantie an sint manifestissima in natu ra neritatis.35 F Separate substantia quomodo sunt unum. 258 G Separata substantie an habeant causam mouentem 259 D Separata substantia quot sunt numero, & an possint multiplicari sub eadem specie. 227 B. 149 Separata substantia quare non habent materiam. Separatarum substantiarum optima dispositio qua. 3**49 B.C** Separatio duplex. 58 G.66 C.67 H.171 E Separatis à materia quomodo idem est intelligens & intellectum; quiditas & id, cuius est quiditas.226 F.257 B.258 H.321 H.344 H. 351 E Separatis à materia nou in est quantitas continuà. 186 G Separatum d'simul toto an detur.66 G Separatum, & non separatum quomo do differant. Separatum unum numero, quod sit forma omnium materialium, an detur. 74 F Serenitas quid.249 A Si eft,& quid eft, manifestum facere, an einsdem ra tionis sit. 169 B Signatio de cuius essentia est. 219 F Significabile,& intelligibile quod.85 F Significandi modus quotuplex. 185 D Significandi, & intelligendi modus quid sequentur. Significandimodus alius & alius an anferat entita tem. 18; B Sknificaridopliciter.198 G

Simile de non fimili fieri, dupliciter. 327 A Simile, idem, & equale cuius sunt modi. 143 D. 288 B Similia & dissimilia quotuplicia, & quomodo dicun tur. 125 E.G Similitudo quid. 78 A Similitudo an sit attendenda in bis, que fiunt per ac cidens.z16 G Similitudo, & aqualitas ubi, ibi idéptitas. 287 G Similitudo an fundetur super qualitatem. 143 G Similitudo, & aqualitas quomodo relativa sunt. Similitudinis quatuor modi funt.z87 F Simitas & concavitas, simum & concavum an idem. 198 B Simplex omnino non habet quiditatem, z41 B Simplex, & unum an different. 343 C Simplicitas est quedam unitas. 287 A Simpliciter esse aliquid, dupliciter.1;5 A Simpliciter quid, in quo prædicamento est.ibid.B Simpliciter simplex quomodo aut totaliter scitur, aut totaliter ignoratur. 275 C Simpliciter demonstrare, & elenchice demonstrare quomodo differunt.85 B Simplicium corporum motus qualis.269 A Simul esse aliqua dupliciter. 180 C Simul & dinersum que. 329 C Simulachrum rei ad intellectum dupliciter se babe repotest.96 B Simul sumpta quotuplicia & quotupliciter.z19 G. Simul totum quid. 51 E.66 G Simul totum in uniuersalibus est.zzz A Simum tripliciter., 6 C Simum& concauum quid, & quomodo diffiniunt ? Sincera neritates quomodo cognosci possunt. 213 F Singulare & universale eandem rem dicunt.66 C Singulare quodlibet an sit compositum.ibid E Singulare ex qua materia, & ex qua forma componicur. IL 2 A Singulare an diffiniatur.ibid.H.z35 G. 236 B& deinceps. Singulare cur maxime substātia dicitur.zz B.zz1 H Singulare unde habet, quòd unum numero sit.118 D X Singulare an uniuerfale priùs cognita. 129 🔏 🕆 Singulare quomodo cognoscitur. 66 A Singulariü an sit scientia.66 D.236 B.et deinceps. Sol quid.237 D Sol, & homo generant hominem, quomodo. 3 37 A Sol ex motu suo in circulo obliquo, causat uarietatem generationis. 241 G.H Solidum, superficiem, & lineaus cur nocat Philo-Soph. Substantias 57 A Somnus quale ens. 165 E Sophista, Dielecticus, & Metaphy. circa idem uer fantur. 80 H.3 17 A Sophistica feientia dupliciter, 81 A Sophistica,

Simile, & distimile; similitudo & distimitudo quid,

& unde. 50 D.E.79 H

Sophifica, Naturalis, & Dialettica quomodo dicii tur scientie communes. 309 E Specie, sine secundum speciem an res dicantur entia.62 H Specie eadem que. 301 C Specie differentia, formaliter differentia sunt.ibi. H. & qua. 300 H.& quotuplicia. 127 D -Specie sub una quomodo multa esse possunt. 2 1 H Speciei partes & principia que. 62 G.223 H Speciei solius definitio est. 118 D. 193 F Species duplices.194 A Species quomodo est extra conceptu generis. 159 F Species different secundum magis & minus. 2 2 A Species cur numeros posuit Plato.ibid.B Species separatas quomodo posuit Plato 28 E. & deinceps. 74 C Species quomodo est pars individui: & an in uno eorum saluari possit. 162 A Species cur à Philosopho dicuntur finalia. 51 C.& indinidua\_127 G.301 D Species, genus, & differentia dicunt eundem conceptum. 64 A. 65 G. i15 F. 20 'B Species, & genus quomodo magis & minus divisibilia sunt.30 F Species, & genus que principia sunt . 65 B Species an nobilior genere.ibid.G Species an magis principium, quam genus. 64 G. Species quomodo dividitur. 65 B. 300 B. 127 G Species quid dat intelligere. 219 F.19 & G Species speciei metrum est, quare. 282 C Species, siue simulacrum rei quomodo se babet adintellectum.96 B Species & exemplar quomodo differunt.10? E Species, totum, & compositum quomodo differunt. Species & materia quomodo differunt. 164 B Species quomodo se habet ad individua. 127 H Species le habent sicut numeri, quomodo. 156 C Species quomodo est pars generus: & an dicenda sit pars qualitatiua, 159 C. D.E Species an sit idem cum suo quodquid est. 204 A.E Species an generetur. 211 E Species țertia an detur. 212 C Species an requirantur propter generationem.ib.H Species an semper babeant prius & posterius.65 F Species nulla est per accidens. 175 C Species, nel idea nullius motus cause sunt.3 54 E Specifica dinisio penes quid sumitur. 135 G Speculatio an sit actio manens in agente. 271 G Speculatio circa quod ens propriè est. 182 A Speculating scientis que dicuntur. Z B Speculating scientia quot numero: & quis earum finis.172 D.35 G Speculatiue scientiæ quomodo dividuntur . 9 F. & quomodo differunt ab activis & practicis. 6 G. Speculativit & prastici babitus quomodo diffe-. runt abinuicem. 5 H Spheras quot nouit Arist. 347 D

57: 4

Sperma quid, & quale agens. 212 H. 217 C Sperma quomodo assimilatur illi, quod ex eo fit arti,& instrumento.z17 A Sperma quomodo est pars patris.15 & E Subietti definitio semper ingreditur demonstrationem.243 F Subiecti, & accidentis quiditates quomodo differunt.184 H Subiectum in scientia quid, & quotuplex . 171 C. D. & quotupliciter. 231 A Subiectum & quæritur, & supponitur, 169 A Subiectum, uel substantia quomodo est de intellectu accidentis.198 H Subiectum, & accidens an sint idem. 201 A. 287 E Subiectum in quo differt d materia. 12 A. 255 D Subiectum quomodo participat sormam. 29 H Subiectum scientiæ particularis supponit subiectum scientie uniuersalis. 56 B Subiectum ad propriam passionem quomodo se habet.5 3 H.268 H Subiectum, & accidentia propria an eiusdem scien tie sit considerare. 5 7 D.H Subiectum et universale quomodo differunt. 268 E Subjectum, & quodquid est subjecti an demonstretur. 315 B Subjectum indifferens dupliciter . 115 D Subjectum, & fundamentum quomodo differunt. 124 E. 138 E Subsistens, & subsistentia quid. 111 A Substantia quotupliciter. 57 D. cxxij. F. cxlij. P.: clxxxvy.F.H.ccxxxi.C.cccxxxy.G. H Substantia quotuplex, & que maxime.lxxviij.D. cliy. F. clxxxvy. F. ccxxxv. H. cccxxx. H. cccxxxi. B. cccxxxy. G. H. cccxxxiy. D. ccc-XXXVIII.D Substatia quid. 185 D. 187 F. 229 B.23 I G. 💇 quid de ea arbitrati sunt antiqui.clxxxvi. G Substantia an eodem modo dicatur de forma, & de composito.cxxv, F. H Substantia an demonstrari possit: & an secunda de monstretur de prima. 57 D 169 D.F Substantia quomodo prior accidente tempore, & no titia.clxxxiy.F.& inde.clxxxv.H.et deinceps. Substantia quale ens est. Lxxvi.F.clxxxy.G.& in. de.cxciy.G.cclpiiy.H.ccexxx.D.cccxxxviiy.D Substantia quomodo est ratio essendi accidentibus. clxxxv.B.& de eius intellectu.cxcviu.H Substantia alia preter sensibilem substantiam st. non daretur an Physica esset prima Philosophia. : clxxy.G.& an tales substantia dentur. lvy. H. lxxiiy.C.cccvi.G.cccvij.A.& inde.cccviy.B. Substantia quomodo notificatur à Metaph.191 G Substantia sola est, que proprie definitur, & unica est desinitiva eius ratio.62 G.199 G Substantia non separatur ab eo, cuius est substantia.30 A.31 H Substantia, & consequentia substantiam de cuius consideratione sunt. 80 B. & an unius scientia tantum.8z D.305 D.330 B. & inde,

Substantia ditter generatur quam accidens. 217 H Substantiarei per quid habetur. 229 B Substantia que consideratur à Naturali. 31 A Substantia sensibilis an sit separata. 237 E Substantia prima, sempiterna, immobilis an detur: & qua conditiones, siue persectiones. 284 F. 339 H.& inde per longum processum. Substantia prima immobilis an sit infinite uirtutis. .` 321 E.346 D Substantia an de ratione eius sit, quod accidenti sit coniuncta.330 D.E Substātia divisio in materiā & formā qualis. 188 B Substantia per quid habent ese. 202 D Substantia quiditas quomodo dicitur terminus cognitionis.206 C Substantiæ separate unde cognita dissiciles sunt: 35 A.F Substantia, & accidenti nihil est uniuocum. 50 C Substantia quòd sint numeri, quomodo est manifestum.z5 1 F Substantia separatç an statim sint illud, quod sunt. Substantia separate an habeant causam mouentem. 259 D Substantia ratio cur magis una, quam ratio acciden tis . 277 G Substantia, & accidentis esse qualia: & quomodo • differunt eorum formalitates. 3 36 G Substatia pricipia sunt principia vium entiu. 3 37 H Substantia duplex coordinatio. 343 B Substantia an insit cotrarictas, uel motus. 326 C.D Substantia an repugnet separari, & esse sine acci-24 E.25 A dentibus. 186 D Substantiam quomodo omnia prædicamenta aspiciunt. 308 H Substatia in se consider are, et ut in hoc differut. 57 B Substantiam esse unum dupliciter. 124 C Substantiarum omnium an una sit scientia, uel plu-109.56 F.57 A Substantiarum quæ nobiliores. 337 G Substantiarum abstractarum numerus & ordo. 347 B. & deinceps. Substantias quas, & quomodo posuit Plato. 201 F. Substantus separatis non inest malum. 353 D Substantus separatis quomodo inest unitas. 25 8 G Substantiuum uerbum quomodo includitur in omni - propositione.120 A Subtila nimis ad naturam frincipij accedit. 25 A Successiua quando,& quandiu sunt. 328 E Superficies, cor; us, linea, & c. an fint substantia. 73 · A. & principia rerum.ccc viu. B Superficies ex quibus componitur secundum Plato Superficies, & locus eadem realitas funt.135 F Superiora quo accidunt inferioribus. 5 D. 197 A Superius i inferiori no est nisi inferius. 82 E. z 34 H Sus positum & essentia unam substantiam dicunt. CCXXXII.D

Sappositu quo differt à natura,& passione.ccxly.G

Syllabe definitioni an omnis linea pertineat. 219 F

Syllogismus scientificus & resolutorius quis. 6 D. Syllogismus practicus qui. 217 B. C Syllogysmis omnibus qua necessitas inest. 112 G Symphomia quid.30 G Synolon quid. 51 E Actus, & connascentia quo differunt. 110°C Tangentia que dicuntur. 329 C Temperantia quomodo saluat prudentiā. cccxių. A Tempus quid, & qua quantitas. 135 G.339 C Tempus dupliciter. 186 A Tempus habere temporalia, & tempus haberi à tê poralibus: an consurgant duo predicameta.15 7 G Tempus finitum quomodo tandé consumitur. 177 G Tempus habet naturam minimi. 276 F Tempus, & motus nec inceperunt, nec deficient: cccxxxviiii.B.E Tempus unde continuum est.cccxxiiii. A Tendentia ad perfectionem nec perfecta,nec imper fecta est.iy.D Tentatiue, & scientifice procedere quid. 81 B Terminus quid, quotuplex, & quomodo differt d principio. 94 G. 150 G. H. 151 E Tern.inum steri ex generatione quid.42 A Terminus potentie, potentia ipsa , & agens deben**e** proportionari. 268 B Terminus à quo in mutatione per se qualis esse debeat. cccxxim. H Terminus in aliud non resoluitur. 151 D Terram cur nullus antiquorum principium posuit. Terra cuius quantitatis est; & quare centrum mundi dicitur.95 C Testimonis alioru semper inniti quale signu. 47 C Tetragonismus quid.54 H Thales cur ab Arist. princeps philosophie speculati ue dicitur. 13 D Theorica scientie quot numero. 17 Z D Tirannus qui.102 H Totum quid, quotuplex, quotupliciter, & quomodo se habet ad perfectum. 133 D. 150 D. 161 B. & inde. 292 E. 235 C Totum, species, & compositio quo differunt. 105 G Totum, perfectum, & unum quomodo idem. 117 B Totum, uel totalitas quem modum habet. 158 C Totum, omne, o universale quo different. 162 E.H. Totum non est, nisi partes simul sumpta 197 G Totu prius partibus an econtra. 218 H.F.et inde. Totu, & partes quo sese habent. 197 F. G. 292 & Totum contra partes non numeratur. 233 C Transmutatio quotuplex. 331 F. Transmutatio omnis à quo est. 14 B Trinitas in diuinis quomodo datur. 345 H Triste quid. 155 G Tristitia unde causatur. 112 C J Acuum quotupliciter: & an habeat actum per mixtum potentia. 267 F. Vacuum quale ens est. 239 G V ariet es

Varietas & uniformitas in rebus unde. 341 E.F V bi predicamento an insit contrarietas. 326 G Vbi,& babere predicamento quo differunt . 157 B Vera esse oia, aut falsa: an stare possit. 101 D.et ide. Vera ueritate prima an omnia dici possunt. 38 H Verbu, est, in propositionibus quid significat: et que in omni propositione includitur. 120 A. 12 I D Veri & falsi homines qui dicantur. 167 A Veritas quotuplex. 180 H Veritas quid.89 H.90 B. & in quo maxime salua tur eius ratio.36 G.3.7 D Veritas rei quotuplex. 181 B Veritas rei quid. 37 A.E. 38 A.39 C.165 E Veritas rei, & necitas intellectus quomodo se babent adinuicem. 180 H. 181 A Veritas intellectus duplex. 275 B Veritas an facilis, uel difficilis, uel impossibilis cognitu:33 F.H.34 B Veritas quo est in principijs, et principiatis. 37 H Veritas simpliciter an detur. 38 C. D Veritas queque unde.39 B.310 G Veritas quo est adaquatiorei ad intellectu. 180 H Veritas quo est in essentia & in intellectu. 181 D Veritas essentiç duplex ibid.E Veritas rei, unitas, essentia, & bonitas quomodo differunt.ibid.B Veritas & uerum quomodo differunt. ibid. F Veritas & quiditas idem. ibid.E Veritas & falsitas an fiant per simplicem intelligentiam,ibid.G Veritate, non amore, aut odio duci debemus. 347 F Veritate in se querere, an sit munus Metaph. 3 3 E Veritatem an quodammodo unumquemque enunciare contingat.34 D Veritates sincere quomodo cognosci possunt.313 F. & deinceps. Veritatis rationem que insequentur. 167 B Verum quid.89 F Verum esse quid.37 B.39 C Verum sequitur ens ut ens. 33 E Verum & falsum quid, & quid dicunt. 90 G. 99 B. 101 F.G.12 1 C.D.& ubi sunt.180 A Veru, & falsum trasmutabilia sunt adinuice.102 B Verum & falsum in quibus, & quomodo reperiun tur.274 G.275 H Verum in rebus an determinate sit. 93 C. 94 F. & deinceps. Verum in aliqua potentia esse; & potentiam illam dicere uerum differunt.96 E Verum ubi subsectiue, & quotupliciter. 165 D Verum & ens quomodo connertuntur. 181 C Verum enunciare quid. ibid. H Verum & bonum idem sunt re; sed differunt inten tione-147 F Vięratio quę 329 B Videre quem actum dicit. 6 F Vinu ut fiat ex aceto qui Iregritur. 25 5 F.256 D Violentum quid.156 E Violentum nullum durabile est. 353 F Vir quomodo fit expuero, 41 E.4: H

Viri ad faminam, & famine ad uirum non est omni moda uninocatio.2 17 C Virtus quid, & quo differt à ui sine potétia. 149 C Virtus moralis poscit determinatam ataté. 292 B Virtutes quomodo connexe sunt adinuicem. 167 B Virtutes seminales que,& cur dicuntur quid divinum.2 17 D Virtutes naturales, & uirtutes artificiales in quo assimilantur.3 34 F Virtutis calestis appetitus qui, 217 E Visus sensus quomodo plures rerum differentias no bis oftendit. 3 F Visius potentis duplex obiettum.ibid.G Vita, uel uiuere dupliciter.4 F.271 E Vita in Deo ansit.345 C.& inde. Viuentia,& inanimata quemodo differunt . 109 H Viuere an insit anima sine medio. 15 3 H Viuere cuius est. ibid. E. & quomodo. 3 4 5 E Vinere unentibus est esse, quomodo ibid. G. 345 D & deinceps. Viuu ut fiat ex mortuo, qd regritur. 255 F. 256 D V ltıma differétia cur ab Arist.dr indiniduŭ . 44 F V ltimam differentiam quomodo uenamur . zz9 A Vltimum repugnat infinito.43 D Vmbraquale ens est. 165 E Vnaratio qua.z.7 G Vna quomodo dicitur res. 77 F. z 38 B Vni pluralitas opponitur.79 A V ni quomodo primô couenit ratio mesura. 279 A Vnıformitas,& uarietas in rebus unde. 341 E. F Vnigeneivas quid. 281 C Vniformitas indivisio est, multiformitas divisio. **z**80 *D* ynitas dupliciter.139 B. 143 C Vnitas quotuplex.52 F.G.68 B. 71 E. 76 G. 115 H.Z81 C.Z86 H.Z9Z H.Z97 C Vnitas quid, & quo se habet ad punctu. 8 B. 71 F. 115 C.116 F.117 H.142 G.27 / C.G.330 C Vnitas rei quid.71 F.73 D.238 B V nitas quomodo differt à numero. 1 1 A Vnitas in quo reperitur. 115 E Vnitas scientia, habitus, potentia, & ambitus & quo sumitur. 52 F.G Vnitas quare non concernit positionem; punctum autem sic. 117 H Vnitas analogia inter Deum & creaturas quomodo. 119 C. & que unitas est. 281 H Vnitas, quę diuisa numerum facit, quę. 133 H Vnitas quibusdam esse est. 161 D Vnitas rei, essentia , bonitas ,& ueritas quomodo differunt.1 A I B Vnitas,quę numerus e∬e potest ; an reperiri possit in alia forma à continuo. 2 76 H Vnitas,& indiuisio idem: & quomodo in rebus sal uatur.2 92 E.F.H. Z.3 C Vnitates qua constituunt numerum. 31 C Vniuersale quotupliciter. 7 G. 23 2 G Vniuersale quotuplex.7 H.z83 H Vniuersale quid: & an sit substantia rei.z31 D. & deinceps. Vniuer-

& impari.18 G

V ninersale an difficillimum cognitu.7 F V niuerfale aliquid est, & quomodo à Philosopho po nitur separatum a rebus. 28 B.F.66 B.C V muerjale & singulare, nel particulare eandem re dicum. 66 C.74 H.114 D.23 3 A. B.F Vniuerfale quo ab intellectu apprehendi pot. 66 F Vniue sale quomodo resoluitur, & intelligitur in suis singularibus. 120 B Vniuersale an prius cognitu,q singulare. 129 A. C Vnsuersale,totu, & omne quo differunt. 162 E. H Vniuersale ut cadat subscientia, quid requirit; & quotupliciter dicitur. 173 H.3 16 E Vninersale uere definitur: quo dicit rem sua; et quo 📑 habet modum accidentis, uel qualis. 232 B.C.F Vniuerfale esse in particulari quid.233 A Vniuer∫ale,& ∫ubiectum quomodo differūt. 268 E Vniuer/ale an sit substantia.233 A.C Vniuersale an predicetur denominatiue . 268 F Vniuersalem ex indefinita in materia accidentali quando licet inferre.123 G.E Vniuersalia an possint dici; siue an sint idee, uel sub Stantie separate. 234 A. & inde. Vniuersalia non sunt principia particulariu.306 B Pniu rsalia an sint separata à singularibus. ibid. E Vniuersalis essétia i singularibus tota saluat.204B Vniuersum quomodo ordinatum est.352 F.H.E Vniuersu unum est, unus pariter princeps . 355 A **V**niuoca duplicit**er**. ₹7 F Vniuoca duplicia.214 E Vniuoca & denominativa quid: & quomodo diffe runt in predicando. z 3 0 Vniuoca quo participant rationes idearum. 21 H Vniuoca predicatio que. 268 F Vniuoca,equiuoca,& analoga quo differunt.76 H Vniuocatio perfecta ubi. 2 15 F.G. 217 A. 282 A Vniuoco ex parte, & ab uniuoco i otaliter quomodo fiunt quecunque fiunt. 215 E. & inde. Vniuocu nomen est nomen simpliciter unum . 86 C Vniuocũ ages quo differt ab agete equiuoco. 104 B Vnius ratio in quo consistit 286 D.287 D.335 H. Pnius rei unica definitio est.62 H.166 C.225 C Vnius & entis species sque sunt.79 A.B.D.E.que passiones, ad que spectat earu costderatio. 80 H Vnius natura,& conditio.108 E.117 D **Vnius ad numerum que** habitudo.143 B V nius ut in pluribus, & unius ut in paucioribus ea dem est causa.177 B Vnius modi quomodo ordinantur.119 D.qui& quot.276 E.& inde.287 C Pnius, quod quantitatis discreta principium est, con ditiones.280 D Vno nihil est minus.z95 D Vnum multipliciter.31 C. 113 F.H. &.deinceps . 276 E.z77 E.F.285 F.z9z H.306 B Vnum quotuplex.77 D.113 F.H. & deinceps. 118 A.et deinceps. 277 F.H.z86 C.& inde. 292 G. 295 H Vnum quid.79 A.B.D.115 C.285 F Vaum en deceat componi ex finito & infinito, pari

Vnum oia esse,quo opinati sunt antiqui.19 C.87 H V num quomodo est jubstantia rei.23 E Vnum & multa quid sequuntur. 50 D. E. & quemodo opponuntur. 125 H. & inde. Vnum quomodo prædicatur de suis speciebus. 79 K Vnu est proprie, quod significatur & stelligit. 85 F Vnum & ens ansint principia substantialia rei. 5 1. G.71 C.306 D.307 E Vnum & ens an sint genera.63 D. 284 F. 306 D V num & ens quid important.68 A V num & ens sunt maxime universalia.71 G V num & ens separatum an detur.72 F. V num & ens eandé natura dicunt, & qua. 77 D. G.H.91 C.z83 F.z84 C.293 B.309 C V nū & ens nō sunt eleméta prædicamétorū.335 G Vnum & ens quomodo communia sunt omnibus pre dicamentis.336 A Vnu & ens non sunt substantia.238 D. & inde. V num & ens quomodo dicuntur ad substantiam, C accidens.307 E. chinde. V nũ et numerus an possint poni pricipia rerŭ.ib.H Vnum & simplex an different. 3 43 C V num quomodo apparet duo.3 13 D V num per je quare & quomodo ex genere & diffe rentia fit.227 H Vnum ad unum tantum refertur.98 F V num effe in genere quid. 116 A Vnum indiffinitione upliciter ibid. Vnum maxime quod, & ubi. ibid. H. 277 A Vnum que dicentur.ibid. & inde. 277 C. 287 D Vnum quo indiuisibile est, mensura, & principium omnium numer rum.117 D.F. G.2 76 G. 277 C V num numero, genere, specie, & proportione unde accipiuntur.118 F Vnum & ilem an possit babere diversas definitiones.125 D V num ex duobus in actu sieri non potest. 257 H Vnum an mensuret omnes quantitates. 278 E.F Vnum, sine ratio unius quomodo dicitur de suis mo dis.278 A Vnum quomodo reperttur in motibus.279 H V num in omnibus generibus reperitur. ibi.C V num, quod sit metrum omnium entium an, & quo modo detur.z8z F.z8; D.z84 G Vnum & continuum quomodo i.lem sunt.z86 C V num cui propriè contrariatur. 285 B. 290 G V num uni,an plura contraria sunt.290 D V num facilius est nominare, qudm multa. 294 D Voluntas in quo differt ab intellectu. 181 D Voluntas nedum se, sed alias etiam potentias mo-Voluntas,& intellectus unde libera funt.345 F Vtrum,particula in quibus utimur.293 E

Z Enonis opinio de unitate, & de principio. 72 B

FINIS.

# ALEXANDRI DE ALES, SVMMI THEOLOGI, PRAECIPVIQVE

PHILOSOPHI,

In Duodecim Aristotelis Metaphysicæ Libros elaborata Expositio

### Liber Primus.



sept to noot

Carry to the first time

fophus Sexto Ethico ru, oportet sapiétem non folum ex principiis scire, sed & circa principia uniuerfaliter dicere. Ad quoru enidentiam notandu : eft, op licet fit multiplex differentia inter

scientiam simpliciter; & scientiam, que vocaturi Discrime in Sapientia; cuius expositionem inendimus:tamen ser scientia quantum spectat ad præsens, duplex disserentia. simpliciter; dari potest. Prima differentia est, quia scientia, et scientia, qua dicitur sapientia; versatur circa totum ens : go, o sapientis est omnia scire; scientia autem, simpliciter accepta, que non est sapientia; uersa-: tur circa partem entis. Si ergo scientia, quæ est sa pientia; uersatur circa ens in quantum ens; & cir. ca easquæ consequuntur ens in quantum ens; pas ten qualis scientia nocessaria est: nam ens, & ea, quæ iplum consequentur; consequentia sunt om: nibus, qua determinantur in scientiis particularibus: & quia scientia principiorum non potest haberi fine scientia communi: ideo oportuit dare unam scientiam, in qua detesminaretur de na tura entis,& omnium communium; quæ sequun tur ens in quantum ens. Si enim de ense, & de · communibus consequentibus ad ens, determina. retur in aliqua sciétia particulari; qua ratione determinaretur in una, determinaretur & in alia; Metaphifi. & sic eadem scibilia haberent repeti in omnibus ens, non fah scientiis: ne igitur id fiat, inuenta est scictia Meomni rone taphylica, quam uocamus sapientiam; quæ uerreali, sed ta satur circa ens in quantum ens: Habemus ergo. sum sub ro- quod necessaria est. Ex codem possumus habe ne entis, in re partes huius scientia: nam licet hac scientia: quantuens, is parces nutus icientiz: nam licet hac scientia:
is quo ad uersetur circa ens; tamen principaliter uersatur. pradicata circa principale ens, quod est substantia. Non primi mo- enim imaginandum est duas esse scientias, qua-di, nde A- rum una circa ens, & alia circa substansiam uermer. 4. Me- fetur: sed una & eadem scientia uersatur circa; ens, & circa substantiam; & hoc quia tota ratio.

ICVT dicit Philo- B entis est in attributione ad substantiam. Cum ergo hæc scientia specialiter uersetur circa substan tiam; huius scientiz partes accipientur secudum partes substantiæ; quia una pars huius scientiæ circa substaatiam immaterialé est. Posset auté aliter dici, quòd quia hec scientia uersatur oirca ensideo partes buius scientia accipiuntur secun dun diufionem entis: ens autem prima diuisione diniditur in necesse esse, possibile esse. Vo- Entis pluri co autem ens, quod est necesse esse quod est masure diabstractum ab omni motu, & ab omni materia, wsices.s.per & ab omni ratione cuiusque possibilis. Vna er- additates, go para huius scientiz uersatur circa ens, quod passiones, est necesse esse; quia de ipso necesse esse, siue o per differ de substătiis separatis dicitur in Duodecimo hu rentiar am ius scientiæ. De ente autem possibili est alia pars logas: Hae huius scientiz: ens enim possibile una diuisione prima dierdividitur in substantiam, & accidens; & de tali ente specialiter eractatur in Septimo huius : Ens enim possibile quandoque est in potentia; quandoq; de potentia trahitur ad actum: & ideo ens dividitur in potentiam, & actum; de potentia auté,& actu specialiter dicitur in Nono huius. Etia ens diuiditur in unum, & multa : de uno autem, & multo specialiter dicitur in Decimo. In libris aŭt, qui præcedunt Septimu; aliqua ponutur, quæ necessaria sunt ad sequetia: sicut in Primo ostenditur, quomodo se habent Antiqui circa ueritatem entium.In Secundo autem ostenditur, quomodo acquisitio ueritatis non est impossibilis;& tandem habetur modus acquirendi ueritatem : In tertio autem disputat quasda quæstiones, quæ uenari habent in sequentibus libris. In quarto autem olbenditur, ad quæ se extendit potestas huius scientiezostenditur enim ibi, quòd se exten dit ad considerationem entis: secudò enim osten ditur, quod extendit se ad considerationem com munium, quæ fequuntur ens in quantum ens:ter tiò ostenditur, quòd se extendit ad considerationem primorum principiorum: quo habito; disputat contra negantes prima principia. In Quinto autem distinguit res, de quibus oporter détermi nari in hac sciuntia: & hoc factum est propter bo nitatem scientiz, ut scientia sacilior hu. In Sexto

Digitized by Google

## Metaphylicæ

dinerli.

percent ...

autem oftenditur, o modus huius scientie specu E mum cadit sub conideratione scientia naturalis. latiuus est,& non praticus;& hoe quia hæc scien tia uerfatur circa ens per fe,& non per accidens; & etiam uerfatur circa enserei, & non circa ens rationis; quod est ens diminutum. Sic ergo quia hæc scientia, quæ est sapientia; uersatur circa ens in quantum ens; oftenfum eft, quod hac scientia necessaria est. Ostensum est etia, que sunt partes Scietie par huius scientiæ: aliæ autem scientiæ, quæ non sunt funt tales fe partes huius scientiæ (ut dictum est) uersantur cir cundim di- ca partes entis; & ideò fecundim diuenfas partes uersas par- entis sunt dinersæscientiæparticulares. Quoddam est.n.ens, quod concernit motu & materia tam fecundum effe, quam fecundum definitione; & de tali ente determinat scientia Naturalis: ea enim, quæ cadunt sub consideratione scientiæ na F turalis, concernunt materiam & motum, tam fecundum effe, quam secundum definitionem: & Corpus mo- ideo naturalis scientia est de ente mobili, siuc de bile, ens mo corpore mobili; quod pro codem habeo modo. bile, cor- Corpus autem mobile potest conderari duobus pus natura modis:uno modo cosideratur simpliciter, & abso lute, fine contractione ad hunc motum, nel ad illum: & de eo sic considerato, determinatur in libris Phylicis, in quibus métio specialis sit de motuinfe,& de principiis motus Secudo confidera tur corpus mobile ut contractum est; & sic de eo determinatur in sequentibus libris; ita ut secun-Secundum dum diversas contractiones motus funt diversi li variam mo bri naturales. Si enim motus contrahatur ad fitus cantra- tum, sie de co determinatur in libris de Cœlo & G Etsene, libri Mundo: ubi determinatur de mobili ad situ tanphilosophia tum. Si autem motus contrahatur ad formam; sic redduntur de motu ad formam in communi determinatur in libro de Generatione & Corruptione: in quo etiam aliquid dicitur de generatione elementorum, tamen non per se. Si aut em motus contraha Vb. proprè tur ad generationem elementorum, uel etiam mi tractatur xtorum; sic fiunt diversi libri fequentes : nam de de generone generatione elementorum dicieur in libro Meelementorii. theororum: de mixtis autem inanimatis in libro de Mineris: de animatis in communi dicitur in li bro de Anima; ubi determinatur de anima in cómuni:de animatis autem anima uegetabili, in de uegetalibus & plantis: de animatis autem anima sensibili in libro de Animalibus; & sic patet, quòd fecundum divisionem motus, & mobilis dividitur scientia naturalis. Secundo est quodda ens, quod secundum esse concernit materiam sensibi Differentia lem, non tamen secundum definitionem; & de ta inter Nate li ente sunt scientia Mathematica: ea enim, qua rale & Ma cadunt sub consideratione scientia Mathemati-6. Metaph. ca, secundum esse sunt in materia sensibili; tamé tex. com. 1, in fui diffinitione non concernunt materiam sen fibile. Et ideo dixit Philosophus Sexto libro huius, quicientia Naturalis & Mathematica differunt ficut fimum & curuum : fimum enim in fui diffinitione concernit materiam fensibilem; & hoc, quia simum non potest intelligi præter nafum : & per consequens nec diffiniri : & ideo fi-

Curuum autemin sui diffinitione non concernit materiam fensibilem : si enim unit diffiniri curuum; non oportet quod in eins diffinitione accipiatur lignum, uel lapis, uel aliquid fimile; & hoc Mathemati quia potest intelligi præter omnia ista. Et de tali ce scientie ente funt fcientiæ mathematice, quæ quide scien cuca qd sue tiæ funt de quantitate: quantitas autem habet quandam prioritatem respectu qualitatis sensibi lis; & ideo sicut prius potest abstrahi à posteriori, & intelligi præter posterius : ita quantitas potest abstrahi a qualitate sensibili, & intelligi prater illam: & ideò benè dictum est, quòd subiectum scientia Mathematica non concernit materiam fenfibilem: & hoc, quia (ut dictum est) quantitas abstrahit a materia sensibili, tamen bene concerniomateriam intelligibilem : Licet enim ea,quar cadunt sub consideratione speculationis Mathematicæ, abstrahant à qualitate sensibili; tamen co cernunt quantitate: ficut licet triangulus abstrahat à qualitate sensibili; tamen non abstrahit à quantitate: & hoc quia triangulus est qualitas in quantitate: quantitas autem potest uocari materiaintelligibilis, fine melius imaginata. Sic ergo Mathematica scientia uerfantur circa quantum, Scientia ma & passiones quanti; & secundum diversitatem thematica huins quanti diversificantur foientie Mathemati quo plurifice. Quadam est scientia Mathematica, qua est de runtur. magnitudine, sicut Geometria; cui subalternatur Peripectiua: quæest de linea uisuali : ita quòd non est de linea simpliciter, sed de linea applicata ad uisione. Alia est scientia Mathematica, que eft de numero, ficut Arithmetica: cui fubalternatur Musica; que est de numero sonoro: hec enim fcientia non cofiderar proportiones nume rofas fimpliciter, fed in fonis . Aftrologia eriam, quæ numeratur inter scientias Mathematicas, 6 fiderat de quantitate motuum coelestiuminon enim confiderat motum simpliciter: si enim boc effet, effet scientia naturalis; sed magis confide-

Secunda differetia, que potest dari inter scien tiam coiter acceptam, & scientia, que est sapien Differentia tia, eft: quia scientia, que est fapietia; uersatur cir secunda mca substantias separatas: & ideo uocatur seientia ser seientia diuina, quæ uersatur circa res diuinas: seientia.n. et seientia, prima qualis est fapientia, debet uerfari circa en que est fatia prima, quæ abstrahunt à motu, & materia se- pientia. cundum effe,& secundum diffinitione. Alixaut scientie communiter accepta, uersantur circa en tia, quæ concernunt materiam, & quantum ad ese,& quantum ad diffiniri;& sic est scientia Na turalis:uel concernunt materiam quantum ad effe,& non quantum ad diffiniri, ficut scientia Ma thematica,ut dictum eft supra . Et quia scientia, Scia specuquæ est sapientia, uersatur cir ca substanțias sepa- Latina que. ratas: ideo sequitur quod sit speculatina, & non practica. Scientia enim speculatina uocatur, qua est propter scire tantum, & non propter operari,

rat quantitates motum: & ideo computatur in-

ter scientias mathematicas.

qualis maxime est illa, qua uersatur circa substan A tias separatas: unde Philo.infrain Prologo dicit, quòd illa scientia est propter scire maxime, que est respectu maximi scibilis.

Tertia differétia, qua est inter scientiam, qua nocatur sapientia; & scientiam communiter ac-Differentia ceptam, est: quia scientia, que uocatur sapientia; sciena, que uersatur circa principia & dignitates. Principia oft Japieua, enim & dignicates uocantur hic, quæ fundantur E scumma super terminos cómunes; sicut super ens, & not simplicater ensisuper quæ fundatur hæcdignitas, De quolibet affirmatio, uel megatio: uel fuper totú & par+ tem; super quæ sundatur hæc dignitas, Omne to tum est maius sua parte. Illa ergo scientia uersabitur circa talia principia, cuius est dicere univer saliter circa tales terminos; & hæc est scientia ed munis, & uniuersalis, quam uocamus sapietia; & non scientiam communiter acceptam, cuius est considerare terminos abstractos arctatos, & limi tatos, & nó cómunes. Et ita tertia differentia est illa, de qua dictum est in ucrbo præallegato, acce pto de 6. Ethic. in quo dicitur; co sapientem non solum oportet scire, quæ ex principiis : sed etiam uniuersaliter dicere circa principia. Notandum tamé, o sapientis non est universaliter dicere cir ca principia, uel ueríari circa ea, illa demonstran do: quia principia prima indemonstrabilia sunt: fed magis declarando terminos, super quos fundantur talia principia:sicut declarando naturam entis, quodam modo declarat hoc principium, De quolibet affirmatio, uel negatio &c.

TEX. 1.

Mnes hoies naturà scire desiderat.

Iste liber dividit in duas par tes, in Proœmium, & Tractatű: Secuda pars ibi, [Quoniam au tem manifestum est, q earum, quæ à principio.]Prima pars in

Dinisio to-

tins operis, tres partes; quia in isto proæmio primò premittit quædam, quæ respiciunt universaliter scientiam: secundo ostendit, circa que est hec scientia, quia circa causas: tertiò ostédit qualis est hæc scientia: quia speculatiua. Secunda ibi [Huins au tem gratia] Tertia ibi [Quonian; aut sciam hanc quarimus] Prima pars in duas: quia primò premit tit quandă dignitatem, que respicit omnem scien scientiis. Secunda ibi[Animalia quidem igitur.] Prima pars in duas: quia primò ponit dignitatem suam:secundò probat eam per signum. Secunda ibi [Signum autem est.]Dicit ergo primò, q dignitas & maxima in scientiis est, quod homines naturaliter scire desiderant. Deinde cum dicit.

Signum autem est sensuum dilectio; prater enim utilitatem propter seipsos diliguntur, & maxime aliorum, qui est propter ipsos oculos; non enim solùm ut agamus, sed & mbil agere debentes, ipsum nidere pra omnibus (ut dicam) aliis eligimus. Causa autem est, quia hic maxime sensuum cognoscere nos facit, & multas rerum differentias demonstrat.

Probat, quòd dixit, per signum, dicens: Quòd autem omnes homines diligunt sensus, & cogni-Vide 2. de tioné fensitius; ex hoc cst, quia cognitio fensitius 16.00 inde. ordinatur ad scientiam; fensus autem a nobis dili et 3. de Aguntur inquantă funt cognoscitiui;& si aliam uti nima in fi litatem nobis non faceret. Inter auté omnes sen-me et lib. sus maxime à nobis diligium sensus visus; étuius fenfili m ratio est: quia inter omnes semus facit nos maxi- principio. mè cognoscere, & multas rerum differentias nobis oftendit; & plures, quam alij sensus.

Quaritur dubium, Virum omnes homines sci Questio. re desiderant. Videtur op non : quia omne, quòd mouetur ad aliquid, aliquid habet de eo, ad quod mouetur; sed homo de se non habet scientiam; quia anima eius creata est sicut tabula nuda: si er 3. de anime go nihil habet de scientia, non potest moueri per tes. 65. 13. appetitum ad fcientiam. Ad oppositum est Philo sophus. Dicendum est ad quæstionem, que triplici uia uenari possumus, op homo appetit scire: primatia est ex ratione appetitus: secunda ex com paratione intellectus possibilis ad agenté: tertia ex comparatione intellectus agentis & possibilis ad intellectum factum fiue speculatiuum. Ad euidentiam primæ uiæ notandum est, op appeti- Appetitus tus est tendentia ad rem no habitam, possibilem quid tamé haberi:ita quòd appetitus duo includit, pri uationem perfectionis, & possibilitatem ad eandem perfectionem: ita quòd possibilitas & priua Ex hoc pate tio sunt de essentia appetitus:ubicunque ergo est re poterit er appetitus, ibi imperfectio est; & ubicunq; imperror Suesasectio est. & aptitudo ad perfectionem, thi est an
ni, assertius. fectio elt, & aptitudo ad perfectionem, ibi elt ap homines ap petitus persectionis. Si ergo de essentia appeti- peruntoalis. tus est privatio persectionis cum possibilitate ad @ non naeandem, ubicunq; hæc duo reperientur, oportet torali appe quòd reperiatur & appetitus: diximus autem, p tere fuenanima cuiuslibet hominis creatur ficut tabula nu da, nil habens de scientia: ergo in ea est priuatio scientiz cum possibilitate ad eandem;quia sicut creatur priuata, ita creatur & possibilis; in ea ergo est priuatio & possibilitas ad scientiam: ergo in ea est appetitus ad scientiá: Patet ergo prima uia, cp.s.in aía eo ipso cp est prinacio scientia, & possibilitas ad candé, in es est appetitus scientie.

Secunda uia sumitur ex comparatione intellectus possibilis ad intellectum agentem. Ad cu Intellectus ius euidentiam notandum est , quòd omnis po- possibilisad tiam : secundo ostendit ordinem cognitionis in D tentia passina appetit naturaliter coniungi suo a- intellestimo ctiuo: debemus enim imaginari, quòd omnis po- agitem pro tentia passiua naturaliter appetit perfici: & quia non potest perfici, nisi iungatur suo actiuo: ideo naturaliter appetit coniungi suo actiuo. In anima autem secundum Philosophii Tertio de Ani Tex. 6.18. ma, est intellectus possibilis, qui est omnia ficri; & iste intellectus est potentia passiua: & intellectus agens, qui est omnia facere; & iste intellectus est potentia actiua: sicut ergo potentia passiua appetit coniungi suo actiuo; ita intellectus possibilis appetit coniungi intellectui agenti; ex hoc autem coniungitur, quòd hic illuminat, ícili cet agens, & hic illuminatur. s. possibilis: sicut er-

go

## Metaphysicæ '

go naturaliter appetit intellectus possibilis con- E tiz : sed appetitus naturalis non cognoscit, neo iungi, ita & illuminari : ipfum autem illuminari, est ipsum habere scientiam: ergo naturaliter appetit scientiam. Similiter sicut naturaliterlappetit conjungi suo actiuo, ita naturaliter appetit a suo actiuo deduci de potentia ad actum: quia pas fiuum coniungi actiuo, nil aliud est; nisi ipsum de duci ab ipso actiuo de potentia ad actum:appetit ergo intellectus possibilis naturaliter deduci de potentia ad actum: actio autem intellectus poísibilis scire est, ergo naturaliter appetit deduci ad

ptu. Si enim debet fieri forma in effectu, oportet

cu ibi sit natura possibilis, de qua possibili educi

fit illa forma: & ultimò est illa forma facta, Simi-

liter si debet sieri forma in conceptu, est ibi una

potentia, quæ tenet locum possibilis; & hanc uo-

camus intellectum possibilem: & est ibi potetia,

quæ tenet locum agentis; & hanc uocamus intel

His ergo declaratis, apertè habemus, iquòd intel

lectus speculatiuus se habet suo modo ad intelle

Ctum possibilem, sicut forma ad materiam: & in

tellectus possibilis ad speculatiuum, sicut materia ad formã. Sicut ergo materia naturaliter appe

tit formam; ita naturaliter intellectus possibilis appetit speculatiuum: intellectus autem specula

tiuus scientia est (Appello enim hic sciétiam, cer

tam cuiuslibet rei speculationem) ergo possibilis

intellectus secundum hanc tertiam uiam natura-

gumentum in contrarium dicendum est; quòd

cum'aliquis mouetur ad scientiam, aliquid habet

de scientia: quia habet aptitudinem ad illam: apti

tudo enim ad rem aliquo modo aliquid est rei:&

in' fpeciali; tamen aliquo modo fcit illud in gene

rali: scientia autem in generali est aliquod scire,

scientiam:patet ergo secunda uia Tertia uia declaras ista est ex habitudine, quæ

est inter intellectú speculatiuu, & possibile. Ad inter intelle cuius euidetia notandu est, op sicut suo modo qua Elum speca do sorma debet sieri in effectu, tria imaginamur: F latium, cor ita similiter quando forma debet fieri in conce-possibilem.

coingi acti-

no quid.

Forms in tur illa forma; & natura agentis; in uirtute cuius conceptu, et fectu.

> lectum agentem; & ultimò est forma facta in có ceptu:ita quòd intellectus possibilis in uirtute agetis fit sub forma in conceptu: & istu intellectu fub forma in conceptu, uocamus intellectum facum, siue speculatium. Vnde Comentator 3.de Anima, uult: quòd sicut in naturalibus aliquid est G

factus, seu loco materiæ, aliquid loco agentis, & aliquid lowus quid: et co formæ; ita naturaliter quando forma sit in omodo se conceptu, est intellectus possibilis ad modum ma habet ad in teriz; & intellectus agens tenens locum agentis, rellective pof & intellectus speculations tenens locum formæ,

Ad argum. liter appetit scientiam; patet ergo quæstio. Ad ar

rom est ali- similiter appetens scire aliquid, licet nesciat illud quid rei.

Questio.

rei, licèt non sit tota scientia. Secundò quæreret quis, ut hoc meliùs uideatur, Vtrū homo appetat scire appetitu naturali, sicut dicit Philosophus? Videtur quòd non: quia appetitus finis supponit cognitionem finis : ergo appetitus scientiz supponit cognitionem scien-

oportet quod supponat cognitionem, ergo &c. Dicendum ad quæstionem, quod appetitu natu- Intellectus rali intellectus appetit scire:quòd autem natura- quo appetis liter appetat scire, ratio est: quia naturaliter intel scire. lectus est imperfectus: cum ergo appetitus naturaliter sequatur impersectionem intellectus; & hec imperfectio precedat omnem cognitionem, fequitur quòd iste appetitus precedit omnem co gnitionem. Si autem præcedit omnem cognitionem, non pot esse cognoscitiuus: appetitus.n.co gnoscitiuus sequitur aliqualem cognitionem, su multiplex. per quam fundatur : appetitus autem hic, qui est in intellectu, qui est nudus omni cognitione; crea tur sicut tabula nuda:nam sicut anima creatur nu da omni cognitione;ita similiter appetitus, qui so quitur istam impersectionem, præcedit omnem cognitionem: sicut enim imperscctio animæ præ cedit naturaliter omnem habitum cognitionis; ita similiter & iste appetitus : appetitus ergo iste non potest dici cognoscitiuus, ex quo præcedit omnem cognitione, ergo oportet quòd dicatur appetitus naturalis. Imaginabimur enim, quòd st cut materia inclinatur naturaliter ad formam in effectu; quæ quidem inclinatio appetitus dicitur: ita similiter intellectus suo modo inclinatur natu raliter in formă in conceptu;& sic appetitu naturali appetit perfici. Ad argumentu dicendu est, Ad argume. co appetitus supponit cognitionem, uel in se,uel in alio: uidemus enim & lagitta appetit lignū,& tamen non cognoscit signum; sed cognitio signi est in fagittante: ita à simili, intellectus ante om-

fectionem. Tertiò quæreret aliquis, Vtrum intelleccus ali Leefio. quo modo appetat scire appetitu cognoscitiuo? Dicendum est, quod sic:ad cuius euidentiam no- Appetitus tandum est: quòd cum appetitus non sit nisi que- quid. dam tendentia perfectibilis in suam perfectionem, ut perficiatur per illam; contingit & hic ap-H petitus & tendentia consequatur modum potentiæ intellectus, nudi ab omni cognitione, quando .f.inclinatur ad cognitionem ante omnem cogni tionem; & tunc talis tendentia purè naturalis est, ex quo est ante omnem cognitionem. Aliquado Sciens I was autem contingit, o hic appetitus, & hæc tenden urjali, o tia sequatur naturam intellectus, iam actuati per impersette cognitionem impersectam: eo modo quo dici cognitionem imperfectam; eo modo quo dici- re in parismus; co scientes in universali, appetunt scire in culari, & particulari; & scientes imperfecte appetunt scire perfecte. perfecte: & hic appetitus potest dici naturalis & aliquo modo cognoscitiuus:naturalis inqua, quia potentia naturaliter inclinatur in perfeccionem: & ideò intellectus imperfectè cognoscens naturaliter appetit perfici: cognoscituus autem po-

nem cognitionem naturaliter inclinatur in cognitionem & in finem suu; non autem potest di-

ci, quòd iste finis cognoscatur ab co, ex quò iste

appetitus præcedit omnem cognitionem : opor-

tet ergo dicere, quod illa cognitio pracedat in

illo, qui dedit hanc inclinationem ad fuam per-

Digitized by Google

test dici: quia sequitur cognitionem habitam de A permanurale, non obstante diverso modo educen re imperfecta tantum.

Quartò dubitaret quis, Vtrú omnes homines apperant scire, seut dicit Philosophus? Videtur :quòd non:uidemus.enim ad sensum quòd multi homines a scientia retrahatur, nec curant de scié tiatergo non appetunt eam; non ergo omnes homines appetunt scire, Ad oppositum est Philosophus. Dicédum elhquod tota difficultas qualtio nis est in hoc, quod potest esse, quod omnes appe tant istum finem qui est scire; & tamen non omnes ipsum prosequantur: Vt ergo solustur ista dif heultes notandum est, quòd duplex potest esse tu, à profe-cault, quod aliquis non iprosequatur suu finem : una est, quia ignorat finem: secunda est: quia ommis retrabe nia, que lunt ad finé, grauia & difficilia sunt. Hec B duplex igitur caula sit, quare aliquis non prosequatur finem, aut quòd non appetat fineniuideli cet, uel quia ignorat finem; uel quia non habet na turam inclinatam ad illum finem: Aliud elt ergo non prosequi finem; & aliud est non appetere finem: & alia causa est, quare aliqui non appetant aliquidi& alia causa quare no prosequatur illud: a profecutione finis impediunt ea, quæ ducunt ad

finem illum; quæ tamen non inpediunt ab appe-

titu. Omnes ergo homines appetut scire, quia na

turaliter inclinantur ad istam perfectionem sua: & quia iste finis ab omnibus cognoscitur, saltem

in uniuerfali; licèt tamé multi non prosequantus; quia ea, que ducunt ad issum finem, retrahunt ab

illo fine propter sui disticultatem. Quintò quareret quis, Vtrum intellectus appe tat scirc omnia, non solum naturalia, & qua sunt Infra lumen naturz; sed etiam super naturalia, & que sunt infra lumen supernaturale? Videtur qu' non, quia appetitus ille est ociosus, qui nó potest reduci ad actum; sed intellectus no potest deduci ad actum cognitionis supernaturalium per lumen suum, ergo non appetit scire illa. Dicedum omnia appe est, quòd intellectus appetit scire omnia, etiá sum: co supe per naturalia: & primò probatur quòd omnia: se riora, Cin cudò quòd etiam super naturalia. Prima ergo uia oftendit, quòd appetit scire omnia, quæ talis est; intellectus enim est omnia fieri secundum Philo 3 · de Ani- sophum; sua ergo perfectio est, quòd appetat fieri omnia. Debemus enim imaginari, quòd sicut ma teria est in potentia, ut siat forma in effectu; ita intellectus est in potétia, ut fiat etiá forma in con ceptu; & ideò intelleccus est omnia fieri in conce A.l.forma. ptu;& sic apppetit perfici potentia in conceptu.

Secunda via ostendit, quòd intellectus pon so lu appetit fieri illa, que possunt esse in co p lumé naturæssed ctiam illa, quæpossunt sieri in eo per lumen supernaturale: intellectus enim existens sub imperfecta cognitione, semper appetit persici; & ideò non folum appetit fieri sub illis, quæ possunt acquiri per lumen nature; sed etiam sub illis, quæ habentur per lumen supernaturale. Sicut enim si materia esset in potentia ad aliquas formas, quæ possent educi per aliquod agens su-

disposset fieri sub utrisque sormis, & per consequens appeteret esle sub illis : ita similiter si intellectus posset sieri sub formis, que sunt infra lu men naturz; & sub formis, que sunt infra lumen supernaturale; non obstante diversitate luminis, uel diuerfo modo educendi, appetit esse sub illis.

Ad argumentum dicendum est, quod appeti- Ad argum tus non est otiosus; licèt enim non possit coduci ad supernaturalia per se, tamé potest códuci per aliud: sicut oculus non est otiosus, licèt non possit educi ad actum, nisi mediante luce supernaturali. Notandum tamen, quòd appetitus est ad omnia, hoc est in generali, & indistinclè: sed tamen determinate potest esse ad hoc, uel illud;inquantum determinatur per cognitionem; & sibi præsentatur hoc, uel illud: sicut dicimus, quòd materia appetit formam omnem; sed tamen ad hanc, uel illam determinatè mo-

uctur per agens. Sextò queritur, Vtrum ille appetitus, quo quis Questio. appetit scire; sit ex parte intellectus, uel ex parte uoluntatis? Videtur quòd ex parte uoluntatis; quia ubicunque sunt plura mouentia, & ordinata; hoc, quod est mouens universale; mouet agentia particularia ad suos fines particulares. Debe- Ordo inter mus enim imaginari, quòd hic est aspectus & or molitatem, do inter uoluntatem, & alias potentias. s. quòd & alias po -noluntas aspicit bonum simpliciter; aliæ autem tentist. potentiz afpiciunt hoc bonum: puta intellectus suum bonum, quod est intelligere; & sensus suu bonum, quod est sentire: ergo bonum, quod aspicitur a uoluntate; est bonum simpliciter, & finis simpliciter: bonum autem quod aspcitur ab aliis .potentiis, est bonum particulare: sicut ergo pote tia, que respicit finem universalem; mouet illam, quæ respicit bonum particulare,& surem particu larem; ita uoluntas mouet intellectum. Ad oppolitum est; sicut anima naturaliter appetit uniri corpori; ita similiter qualibet potentia naturaliter appetit uniri suæ persectioni. Ad quæstionem dicendum est, quod non est inconneniens, quòd iste appetitus ponatur ex parte intel lectus, & etiam ex parte uoluntatis: primò quia apperitus (de quo hic loquitur) nó estanisi inclina tio & tendentia in suam persectionem: unde hic appetitus est ex eo, quod imperfectu appetit per Tendentia fici:in eo ergo, in quo est imperfectio; in eo de- ad pfetiobet poni appetitus & tendentia ad persectionem; nem tenet ista autem tendentia tenet gradum medium in- mediu inter ter perfectum, & imperfectum : ita quòd primò perfecti o suo modo res est sub gradu impersectionis; secun impersection. dò sub appetitu, qui oritur ex imperfectione: ter tiò habet appetitum sub gradu persectionis terminatæ. Sicut ergo media & extrema funt in codem;ita similiter impersectio, & appetitus, & per fectio: non enim imaginandum, quòd alia res est, quæ est imperfecta; & alia est, quæ appetit; & alia que perficitur: sed illud idem, qd elt imperfectu, appetit perfici, & ultimo perficitur. Cum ergo in

Quastio:

Questio.

Impedimen

Intellectus feriora.

# Metaphysical

Jerminnt.

- ctionis, oporter quòd etiam sit subiectum appetitus : sic ergo patet primò, 🔉 ille appetitus est Insellettus, ex parte intellectus. Patet etiam secundò, quòd er voluntas est ex parte uoluntatis, cuius ratio est squod non ambo appe solum mouet seipsam uolutas ad suampersectio fibi innicë i nem, sed ctiam mouet omnem aliam potentiam: non enim solum uoluntas mouet seipsam ad uelle, quod est perfectio sua; sed etiam mouet intellectum ad intelligere. Sicut ergo mouet alias po tentias ad fuam perfectionem;ita appetit à poten tiis omnibus motis ab ea, perfectiones suas. Debemus enim imaginari, quòd sicut intellectus ui-- det sibi & uoluntati;ita uoluntas appetit sibi & in tellectui. Sic ergo non est impossibile, quòd hic concurrant duo appetitus unde argumentum có F

Quaftio.

Qualibet po

Elum.

funniur.

cludit uerum. Septimò quareret quis de uerbo, quod dicit Philosophus, quòd sensus uisus plures differetias rerum ostendit aliis sensibus. Videtur enim esse falsum: quia tactus est ostensiuus duarum contra rietatum:uisus autem unius tantum:Ad oppositu est Philosophus. Dicendum est, quòd illud, quod dicit Philosophus, uerum est: ad cuius euidetiam vocuoer po notandum est; quod quælibet potentia, & maxiduplese obie mè potentia uissua habet obiectum materiale, & obiectum formale: sicut uerbi gratia, materiale obiectum intellectus est omne illud, quod intelli gitur: formale autem uoco hic, quod est ratio intelligendi. Debemus enim imaginari, quòd ficut humanitas eft quædam formalitas,quæpoteftre 🕒 Ratio intel periri in multis materiis; sic suo modo ratio intel igendi eft ligendi est quædam formalitas, quæ potest reperi quedem for ri in multis intellectis; quæ quidem intellecta sehabent, ficut materialia respectuillius formalita tis: ita quòd'illa intellecta non induunt rationem intellectus, nec cadunt sub obiecto intellectus, nisi inquantùm induunt illam formalitatem. Et si cut dico de intellectu;ita dico de uisu, & aliis po tentiis: p ibi est considerare obiectu materiale, & obiectú formale:materiale uoco, super qd fer tur potentia; uel qd mouet potentia: formale, qd est ro mouendi; ut si lignu lucidu mouet uisum; quia lignú mouet, & lux est ró mouedi; ideo lux tenet locú formz, lignú uerò locú materia. Si au sentes unde sumatur secundum ambitum tormalitatis in obiccto: unde quantò formalitas in obiecto est maioris ambitus; tátò oportet op potentia lit maioris ambitus. Et hoc patet manisesté in sensu particu lari,& sensu communi,& intellectu:nam quia ra tio formalitatis in fensu communi est maioris am bitus, quam ratio formalitatis in sesu particulari; ideo sensus communis est maioris ambitus, qua sensus quilibet particularis per se:& quia intelle ctus habet formalitatem maiorts ambitus, quam Pos propor quælibet potetia inferior, ideò & ipse intellectus nonaturfor est maioris ambitus. Quia ergo ita est in omnibus potentiis regulariter, co potétia proportiona tur formalitati:ita erit in uifu; quia proportiona-

tellectus sit subjectum imperfectionis, & perfe- E bitur formalitati sui obiecti; formalitas aute sai obiecti est lux; & ideo quantum extenditur lux Perfectione & ambitus eius; tantum extenditur ambitus po- vijus argui tentiæ uisiuæ & quia lux reperitur in corporibus tur prime superioribus, de inferioribus ; ideò potétia uissua respient, que est respectu superiorum & inseriorum. Vnde po- eft nobilior tentia nifiua est ostensiua plurium differentiaru, qualitaru quam quælibet potentia sensitiua; quia sub for fensibilin. malitate obiecti potentia unitum reperiuntur plu organii eff res differentiz, quam sub sormalitate obiecti alia nobilins. rum potentiarum: sub formalitate enim obiecti 3.quia me aliarum potentiarum non reperiuntur nisi corpo dium habes ra inferiora; sub formalitate auté obiecti potentiæ uisuæ reperiuntur corpora superiora & in- operatio eft feriora. Ad argumentum dicendum est, quòd fundier. licèt tactus sit duarum contrarietatum, tamen ra tio uisus reperitur in pluribus obiectis, quam ratio taclus.

Queritur, Vtrum sit bona probatio, quafacit Philosophus per signum, ad probandu, quod omnes appetunt scire? Dicendum est quòd fic, quod potest manisestari duobus modis;uno modo sic: potentia fensitiua uisiua ordinatur ad potentia in tellectiuă;ergo uidetur, cp potentia fenlitiua uiliua sit ignobilior, quam potetia intellectiva; qua quæ sunt ad fine, non habent tantu de bonitate, quantu finis: si ergo potentia sensitiva visiva per se appetitur; quia facit cognoscere, & quia est o-Itéliua pluriú differentiarű rerű; multó magis po tentia intellectiua:quia certum est quòd potentia intellectiua nobilior est, quam potentia sensiti ua uisiua;& multas differétias rerum potest osté--dere intellectus, quas non potefroftendere fenfus: unde si appetitus uidetur per sensum, multo magis & appetitus cognoscetur per intellectum.

Alio modo potest ostendi, quò d hac probatio per signum est bona. Ad cuius euidentiam no- natur ad in tandum est, quod cognitio sensitiua ordinatur ad rellectiuem. cognitionem intellectiuam; ita quòd cognitio intellectiva est finis eius: ea autem, que sunt ad fi nē, non sunt causa, quòd finis appetatur: sed econ uersò ea, quæ funt ad finem, cadunt fub appetitu propter finem:nil enim cadit lub appetitu, nili in nil cadit fub quantum habet rationem boni, ut probatum est appetitu, 1. Ethico. Sicut ergo ratio boni non saluatur in quinhabeas Ambitus po te ita est, ut diximus; oportet co ambitus potetiæ H iis, quæ sunt ad finem; ita nec ratio appetibilis: ea ergo, quæ sunt ad finem, benè possunt esse signum, quòd (i ipfa appetantur, quòd & finis debeat appeti; sed nunquam sunt causa: appetibile enim in iis, quæ funt ad finem, nó elt caula appe tibilis in iplo fine, sed ecouersò: scire ergo sensiti uú cadit sub eodéappetitu, quo scire intellectiuú, ded non est causa; si enim uellemus arguere a cau fa, diceremus, si scire intellectiuum cadit sub appetitu; ergo & scire fensitiuum; & hoc quia sci- Scire sensire intellectiuum finis est; scire autem sensitiuum tunmestad ad finem: quia autem arguimus à signo; ideò sic intellection arguimus, scire sensitiuum cadit sub appetitu; est sinus. ergo signum est, quod multò magis scire intellectiuum.

Anima-

Animalia quidem igitur , sensum habentia, natu A ra fiunt; ex sensibus autem quibusdam ipsoru memo rianon sit; quibusdam uerò sit : & propter boc alia quidem prudétia sunt, alia uerò disciplinabiliora no potentibus memorari; Prudentia quidem sunt absq; eo quòd discet, quæcunq; sonos audire non potentia Junt, ut apes; of fi quod genus aliud animalium buiusmodi est: addiscut autem quæcung; unà cum memoria bunc babent sensum.

In parte ista ponit gradus cognitionis. Et diui ditur in duas partes : quia in prima parte ponit gradum cognitionis in animalibus : secundò in hominibus :qi totum facit ad oftendendum, quo modo generatur scientia in hominibus. Ita quòd men st ani- prima pars ostendebat, quomodo omnes homimal , nifi , nes appetunt scientiam ; hæc autem pars often- B sesii: omnia dit, per quem modum hoc, quod appetitur, potest convenient haberi. Secunda ibi[Alia quidem igitur.] Ad eui fessi. Que dentiam prime partis notandum oft, quod in ani ante habens malibus est triplex gradus : quædam enim funt memoriam, animalia, quæ non habent nisi sensum tactus;nec June, quesu mouentur de loco ad locum: & hæc animalia me moriam non habent; uel si habent, in præsentia fensibilis tantum habent: hac ergo in primo grane canes, a- du, ita habent sensum, quòd non habent memopes, formica riam. Quædam sunt alia animalia, quæ habent sen etc.que etta fum, & memoriam; & hæc funt animalia, quæ pof quodammo funt moueri ad aliquid distans: nisi enim intentio do dici pos- præconcepta posset retineri, ad absentiam rei sustine de la funt habentia primum gradum cognitionis: setiu, memo quia funt prima memoriam habentia. Prima anivia praseri- malia nullum gradum prudentie habere poffunt, soru, er pro cuius ratio est: quia non potest esse prudentia, ni undeita jutu fiubi potest esse memoria præteritorum : secunfunt prude da autem animalia præter memoriam possunt ha tie. Meme bere aliquem gradum prudentia; eo modo quo via inde no dicimus, quod aliquis gradus prudentie est in for babent qua mica, quando congregat grana frumenti ad ali-cuque motu dilatatian quem locum certum. De numero autem horum dilatatios, quem locum certum. De numero autem horum et coftricho animalium, que habét memoriam; quedam funt, nis monen- quæ habet fenfum auditus;& hæc animalia prop ter memoriam possunt habere gradum pruden-chila:siqde tix;propter autem auditű disciplinabilia sunt: & refermantix hic est tertius gradus, qua auditus ad memoria su earn mag, peraddit. Quædam at funt animalia, quæ ita mi , que ex habent memoriam, quod non habent sensum aufensibus in ditus: & illa ita imprudetia sunt, quòd non sunt di mam uctern sciplinabilia, & hæc sunt in primo gradu: quæ au sur, quam tem habent memoriam & non auditum, pruden quidem ista tia possunt esse, sed non disciplinabilia; & hæc "on babes. funt in secundo gradu: quæantem habent memoriam, auditum, & prudentiam, disciplinabilia funt; & hæc funt in tertio gradu. Quòd autem aliqua habeant auditum,& non habeant memoriam;ita quòd iste sit quartus gradus;non est possibile: quia ubicunque est auditus, ibi est memo-

ria relicta ex auditu;omne at animal, qd habet au ditum, mouetur motu progressiuo, & omne tale

habet memoriam. His uisis, patet litera Philoso

phi: dicit enim quòd omnia animalia naturaliter habent sensum; licet tamen in aliquibus animalibus ex fenfibus non fiat memoria: hoc est dicere,quòd quædam animalia funt,quæ habent fenfum, & & non memoriá: & hæc funt in primo gra du: quibusdam uerò animalibus ex sensu fit memoria, & hæc funt in fecundo gradu: & ideo prima quidem prudentia non funt, quæ scilicet non habent memoriam:alia uero funt prudentia, quæ habent.f.memoriami& funt magis disciplinabi- Animalia lia, quam illa , quæ non possunt memorari : quæ- dicuntur di dam uerò funt animalia, quæ funt prudentia fine Sciplinabi disciplina; & illa sunt, que non possunt audire, si- lia no uere, sedmetapho cut apes,& fi est alind genus animalium fimile: rice, quædam uerò funt, quæ ultra memoria addifcüt, & possunt disciplinari; & hoc quia habent senfum auditus; & hæc funt in tertio gradu.

Quæreret quis, Vtrum animalia bruta habeat Questio. prudentia? Videtur op non, quia Sexto Ethic . pru cap.6. détia est recta ratio reru agibiliu; fed in brutis ani malibus nó est rósergo nec prudentia. Ad oppofitum est Philosophus. Ad euidentiam huius quæ ftionis duo funt declaranda: primum est, qd pru Prudentia

dentia proprie est in hominibus: secundum est, in cosultado quòd ét secundum quandam similitudinem po- consistu: test esse in brutis animalibus. Primum patet: quia ideo I homiprudentia eft habitus conciliatiuus; eft enim pru prie oft : in dentia regulativa concilij; & ubi est natura con- animalians ciliatiua, propriè prudentia est: hæc autem est in werò impro hominibus:oportet enim, quòd quicunque conci priè, co aceliatur propriè, praconcipiat finem, & per eum in solertia, co quirat ea, quæ funt ad finem; & tertiò conferat in discretione ter ea, quæ sunt ad finem: conferendo. s. quæ sunt naurali, illa,quæducut ad istum finem, & quænon. Et sic qua circa oportet, quòd omnis potentia conciliativa pro-magines, et priò sit collativa: & quia nulla potentia propriè gendas ner-

confert nisi ratio; ideo conciliari propriè rationis Jaur.

est: & ideo prudentia, & concilium propriè non sunt nisi in hominibus: ex quo paret primu mem brum.Patet etiam & secundum.s.quod animalia bruta habent aliquem gradum prudentiæ, secun dùm aliquam similitudinem.s.nó propriè. Ad cu ius euidentiam notandum est, quòd animalia bru ta quædam agunt uniformiter, & quasi quodam instinctu naturali; eo modoquo dicimus, cp aranea facit uniformiter telam: & in talibus actionibus uniforminon ponimus prudentiam, nec aliquam regulam ter, queda directiua. Quada at actiones sunt in talibus ani- difformiter malibus, in quibus cotingit difformitas aliqua, eo modo quo uidemus, quòd formica aggregat gra na frumenti,& iterum aliud in alio:& iterum uidemus quòd formicæ redeunt ad aceruum frumenti, unde acceperunt primum granum: quod non potest esse sine aliquo habitu directiuo, que

est in talibus animalibus. Deinde cum dicit. Alia quidem igitur imaginationibus & memo-TEX.111. 1 riis uiuunt; experimenti autem parum participant. Hominum autem genus arte & rationibus uiuunt.

dicimus prudentiam, secundum aliquam similitu

dinem: uel nó sine memoria, quia fortè memoria

# Metaphylica

cuius euidentiam notandum est, quòd sicutia di ctum est;hec pars introducitur, ut ostédatur quo Gradus co- modo generetur scientia in hominibus, & etiam gnitionis in ars. Ideò tria facit, quia primò ponit gradus cognitionis, quibus excedit homo animalia: in secu da parte oftendit, quomodo generatur fcientia : in tertia comparat gradus cognitionis adinuicé. Secunda ibi, [Fit autem ex memoria &c.] Tertia ibi[Ad agendū quidem experientia]Dicit ergo primòtita dictu est, quanimalia uiuunt imaginationibus, memoriis, que modicu habent experi mentigenus autem hominum niuit arte,& ratio nibus: quare autem homo superat alia animalia in cognitione experimentali,& in cognitione ar tis, & in cognitione ronali. Notandum est, quòd uiuere uno modo est actus primus uiuentis, eo modo quo dictu est Secundo de Anima, quivere uiuentibus est esse. Debemus enim imaginari, qq esse est actus entis, sicut lucere est actus lucentis: so i allus sicut enim esse est actus primus entis ; ita etiam uivere eltactus primus viventis : & lic accipien: do ujuere, nó accipitur hic. Alio modo accipitur uiuere proactione sca uiuentiu; eo modo quo dicimus, quò dintelligere, & sentire viuere est: & isto modo accipitur hic.Q.d.Philosophus,actiones imaginationis, & memoria inuant ad uitam animalium; sed actiones artis, & scientiz innant ad actiones hominum. Deinde cum d.

Lit autem ex memoria hominibus experimentu; eiusdem namá; rei memoria unius experientia uim efficiente Quare experientia pene fimile quid scientia, ac arti esse uidetur.

Ostendit, quomodo generatur scientia. Ad

cuius euidentiam notandum est, quòd in homini

gradus a-

TEX.4

Is homini- bus uidetur esse triplex gradus, actuum : primus bus triplex actus est memorandi: secundus actus est experiperimenti, in quo homo excedit animalia tertius actus est scientia, in quo homo etiam excedit ani malia. Et secudum hæcilla pars dividitur in tres partes:quia in prima parte ostedit, quomodo generatur experimentum: in secunda parte ostodit, quo generatur ars, & scietiain tertia parte ponit differentiam inter experimentum, & artem. Secu: da ibi[Hominibus autem scientia, & ars.] Tertia: Espimeti, ibi.[Acceptione igitur debet habere.]Dicit ergo unde gene- primo, quod experimentum fit ex memoria in ho H neretur arsi Videtur quod non: quia experimenminibus; nam multæ memoriæ eiusdem rei faciunt experimentum unum; quo aliquis potens est ad recte operandum : vnde simile uidetur de experimento, & arte. Notandum ell, quòd sicut experimentum generatur ex collatione, uel ex collectione multarum memoriarum: ita similiter scientia generatur ex collatione multorum expe Experimen rimentorum: unde sicut experimentum est accetu, et memo prio unius ex multis memoriis: ita & scientia est via quo dif- acceptio unius ex multis experimentis: & ideò

de arte, & experimento: est tamen dissimilitu-

do aliqua: quia scientia est acceptio universa-.

uniuersaliter est aliqualiter (ut dicit Philosophus)

PADINT.

Ponit gradum cognitionis in hominibus. Ad E lis ex multis; experientia est acceptio particularis tantum.

Quareret quis, Vtrum experientia generette Quefio. ex multis memoriis, an ex uma? Videtur quòd ex una: quia sicut se habet sensus ad memoriam ; ita se habet memoria ad experimentum: sed ex uno sensu potest fieri memoria: ergo ez una sola mel moria potest fieri experimentum. Ad oppositum est Philosophus. Ad istam quastionem notadura Ad experiest, quòd ad experimentum duo concurrunt: unu menta duo. sicut materiale, & alteru sicut sormale: materiale dunt species recentæ in memorias formale autem est collatio illarum specierum licer auté illa duo cocurrant, tamen formaliùs collatio specieru con currit, quamipla species : unde quodlibet debet iudicari tale ex natura formalitatis. Cum ergo de 🐧 👓 🥶 essentia experiméti sit collationscur collations de la collation de la collati ra requirit, ita experimentum : vnde nullus pol test belloru iudicari expertus qui non potest con 🛒 👢 ... terre multa bella, in quibus iam fuit: nec in regit with the mine, qui non potelt conferre intermulta regimina; unum enim factum non facit experimentum, sed collatio, inter multa facta experimetum enter es facit. Ad argumentu in contrariam dicendum Adargum elt, quòd non elt limile per omnia: fimile est qua - " ...... tum ad hoc, quod ficut fenfus præcedit memoriam, ita memonia præcedit experimentum: sed quantum ad multitudinem sensum, uel memoriarum non est simile. Deinde cum dicit.

Hominibus autem scientia, & art per experien- TEX, ç. tiam evenit. Experientia quidem enim artem fecit; sum. Fit auté ars, cum ex multis experientia conce ptibus, una desimilib oritur universalis existimatio. Ostendit quomodo generatur scietia & arsi & Sciencia, es primo hoc ponit dicens: quin hominibus sit scientia, es ars que generatur scientia & arsi de scientia & arsi que generatur scientia & arsi & scientia & s tis, & ars per experientiam; secundò hoc probat neratur. per authoritatem dicens; quòd Polus dixit, & reclè, quod experientia facit artem, inexperientia casum: quod coim aliquis inexpertus recte operetur, a casu é. Modus autem, quo generatur scié ... tia,& ars ex experimento, ellequia ficut ex multis memoriis fit unum experimentum; ita ex multis experimentalibus conceptionibus fit una uniuer

falis acceptio de similibus; quæ est ars, uel sciétia. Quæritur, Vtrum ex pluribus experimétis ge- Questio. tum est circa particularia, & ars circa uninersalia: experimétum circa Quia elt, & ars circa Pro pter quid est; sed cognitio particularis non attin git ad universale, nec est causaillius: timiliter quia, non attingit propter quid. Ad quaftionem primò dicendum est de arte, & experimento; Experimen sicut diceremus de quia, & propter quid: sicut in que se ha ergo se habet quia, ad ipsum propter quid, habi- bet ad arte. tum per artem; ita uidetur quod se habeat experimentum ad artem. Quando ergo quæritur, utrīs experimetum præcedat artem, & generet illam? idem est, quod quarere, Vtrum propter quid, habitum per ...tem, lemper supponat cognitionem.

Propter qd, wel ars dupliciter

dum, quòd ipsum propter quid habitum per artem duobus modis potest acquiri:primo modo p doctrinam; & isto modo non oportet, quòd quipor acquiri cunque habet artem, sciat ipsum quia, habitum per experimentum: videmus enim quòd multi boni medici malè funt experti; sciunt enim multas conclusiones in medicina propter quid; quia sciunt eas resoluere ad causas: & tamen nesciunt experimentaliter, utrum ita sit in re: & ita sciunt propter quid, & tamen nesciunt ipsum quia , habitum per experimentum. Secundo modo potest acquiri ars per inuétionem; & hoc modo ex multis experimentis formatur una communis conce ptio, quæ est principium artis, & scientiæ:sicutsi quis uideret, quod talis herba curauit talem infir B mum; quia contraria tali infirmitati : & fimiliter alia herba curauit aliam infirmitatem, cui est in qualitate contraria; puta si hoc est calidum, illud frigidum; & hoc uidit in multis, quòd curatur a fuo contrario; ex multis talibus experimentis for mat illam conceptionem communem; quòd con traria contrariis curantur; quæ quidem cóceptio Quid fit in est principium artis, & scientiæ. Debemus enim menire scië imaginari, quòd inuenire scientiam, & artem, est siam, co ar inuenire propter quid,& causam; hec ergo inuen tio primò supponit quia, habitum per experientiam; & postea ex multis quia, format unam com munem conceptionem; quam quidem si potest resoluere ad causam suam, scientiam habet, & ar tem:ut si aliquis uiderit, quòd talis herba sanaue rit talem infirmitatem in Petro, iam per experié tiā habet quia, & ita per multa experimēta; & ex multis experientiis format istam conceptionem, quòd hac herba in specie sanat talem infirmitatem, cuius posteà quærit causam; sanare enim talem infirmatem, oritur a natura uel proprietate herbæ:habita ergo illa proprietate, & illa causa il lius passionis; iam habet propter quid; et sic habet Ad argum. scientiam, & artem. Ad argumentu dicendum, quòd causa duplex est, esfectiua, & dispositiua: li cèt ergo cognitio particularis non efficiat ipsam Causa du cognitionem universalem; tamé ad hac disponit: primum enim scitur aliquid in multis particulari bus;postea intellectus accipit ex collatione corū communem cóceptionem: & similiter licèt quia, non attingat ipsum propter quid; tamen intelle-Etus habens quia, dispositus est, ut quærat ipsum propter quid . Deinde cum d.

Acceptionem igitur debet habere, quòd Callia, · & Socrati hac agritudine laborantibus, hoc contu lit;& ita multis singularium, experimenti est.Quod autem omnibus huiusmodi secundam unam speciem determinatis, hac agritudine laborantibus contulus, ut phlegmaticis, aut oflericis, aut aftu febricitantibus, artis est.

Ponit differentiam inter experientiam, & artem: & est differentia, quòd experimentum est circa particulare; ars autem circa communes cóceptiones habitas a multis particularibus. Et hoc

quia habitam per experimentum? Ad quod dice A est, quod dicit; quòd habere acceptionem, quòd hæc medicina contulit Calliæ, & Socrati, hac la- Experienborantibus infirmitate, pertinet ad experimentum:quòd autem hæc medicina omnibus iis existentibus sub tali specie, & laborantibus tali infir mitate, puta freneticis, uel colericis, uel febricibus contulerit, hoc artis est. Ex hoc enim quòd aliquis est expertus quòd hæc medicina contulit huic & illi, laborantibus tali infirmitate; ex hoc formauit istum conceptum, quòd hæc herba con fert omnibus existenibus in tali specie, qui labo cant tali infirmitate; puta sebre, uel aliquo tali simili.Deinde cum dicit.

Ad agendum quidem experientia non differt ab arte: quia etiam expertes rem magis attingere uidemus; quàm eos, qui rationem sinc experientia babent.Idque propterea fit, quòd experientia quidem singularium: ars autem universalium est cognitio. Actiones uerò, generationesq; omnes circa singula ria sand uersantur. Nam qui medetur, non sanat ho minem,nisi per accidens; sed Calliam, uel Socratem, nel ceterorum aliquem, qui hoc pacto dicuntur, cui accidit esse bominem. Quòd si quispiam sine experie tia rationem habeat, & universale quidem cognoscat, singulares autem, quod in hoc est, ignoret, is in medendo per sape peccabit; singulare enim magis in curationem cadit, ut patet.

Ponit comparationem inter experientiam, & scientiam. Et dividitur in duas partes; quia primò Experien ... coparat experimentum, & scientiam siue artem: tia, & scië secundò comparat scientiam actiuam, & specu- tia compalatiuam. Secunda ibi, [Primum quidé igitur &c.] vatio. Prima in duas partes quia primò comparat expe rientiam, & artem secundum convenientiam: secundò secundum differentiam. Secuda ibi , [Sed tamé scire, & intelligere, &c.] Dicit ergo primò quantu ad primu:scientia, & ars in aliquo con ue niút, & in aliquo differunt: sicut.n.experimétum operatur circa singulare, ita & ars. Licet autem non differant in hoc, quod utrunque operatur cir ca singulare, tamen different in modo operandi: in operando enim, sicut in medicando magis pro ficiunt experti, quam habentes rationem & arté sine experientia; cuius ratio est: quia experientia circa singulare est, & est cognitio singularium; ars autem licèt operetur circa singularia, est tamen cognitio universalium: experimetum enim & quò ad cognitionem, & quò ad actionem singularium est; actus enim & actiones semper cir- Hec pro-ca singularia sunt: medicans enim sanat hunc ho prie habent minem puta Calliam, & Socratem, cui sanato ac- intelligi de cidit esse hominem:hominem autem in universa actione tra li no sanat.nisi per accides. Vnde aliquie habene li no fanat, nisi per accidés. Vnde aliquis habens immanètes artem, siue experientiam; cognoscit uninersale; que actioquia tamen ignorat singulare propter inexperien nes sunt cir tiam, multotiens peccabit in curando: nam cura ca fingula tio, & actio magis circa particulare est; quam cir errea ut obca universale. Notandum est, quòd licet superius iecta, es no non accidat inferiori : quia superiora sunt de es- ut subsetta sentia inseriorum; tamen superius potest accide-

Digitized by Google

# Metaphylica

enim homo non accidat Sorti; accidit tamen Sor ti curato: ut enim Sortes stat sub cuta, sibi accidit universale: quia curatio solum est circa particularia. Notandum est, quòd sicut nos imaginamur in regulis legis: fic suo modo imaginan dum in regulis artis: in regulis autem legum til-Regula a- demus, quòd aliqua regula uera funt in fe, qua tu, et legis. si tamen applicentur ad materiam, inueniuntur falle flicut uera regula est in se, quòd cuilibet est reddendum depositum suum; tamen cultellus non est reddendus surioso; credens quòd pro pter istam regulam iuris cultellus furiosi est sibi reddendus, peccaret: ita modò regulæ artis ueræ funt; & tamen si applicentur ad materiam inneniuntur salse. Aliquando enim sit talis re- F gula in medicina, quòd propter talem infirmitatem debet fieri flebotomia, fi uellet dare, uel precipere flebotomiam infirmo tali infirmitate nimis debilitato, peccaret: & sic in applicatione ad materiam artifex multotiens peccabit : qui ta . men non peccaret, si fuisset expertus singularià, circa que debet applicari regula universalis. Et hoc est, quòd dicit; quòd artifex multotiens peccabit, ubi non peccat expertus: & hoc quia ars circa uninersalia est: experientia autem circa singularia, siue circa particularia ipsa. Deinde' cum dicit.

Coberatio

Sed tamen scire, & intelligere magis arti, qua ex perientia competens arbitramur, artificesque fapie tiores expertis esse censemus ex eo sane; quia sapien G tia in cognoscendo magis cunttis accommodatur.

Comparat artem, & experientiam quantum ad differentiam; & est differentia ista; quòd licèt ars, & experientia conueniant tamen different; mus er ex quia scire magis conuenit arti, quam experimenà to. Circa autem istam differentiam sic procedit; quia primò ponit differentiam inter experimentum, & artem: secundo probat eam. Secunda ibi; [Hoc autem est.] Dicit ergo primò, quòd scire, & intelligere magis conuenit arti, quam experimento; vnde artifices magis propriè uocantut scientifici, quam experti: & per consequens sapientiores: & hoc quia sapientiam sequuntur om nes, magis secundum scire, quam secundum experiri. Deinde cum d.

Hoc autem est, quia hi quidem causam sciunt: illi uerò non. Experti quidem enim ipsum sciunt quia: sed propter, quid nesciunt: hi autem propter quid, et cau sam cognoscunt.

Probat, quod dixit, scilicet quòd artifices ma-Comproba- gis sciunt, quam experti; & est ratio talis : quimagis dictoris cunque sciunt causam, & propter quid, magis sciunt, quàm illi, qui sciunt quia tantum; sed artifices sciunt propter quid, & causam; experel sciunt quia tantum; ergo artifices magis sciunt, quam experti. Circa hanc rationem sic procedit; quia primò ponit minorem, & tacet maiorem; se cundò ponit probationem maioris. Secunda ibi, [Vnde & artifices.] Dicit ergo ponendo mino-

re inferiori sub tali conditione accepta ! licet E rem; ita dictum est, quòd hi magis sciunt, quam illi; cuius ratio est; quia ij sciunt causam; ilsi autem non:experti enim sciunt quia, sed ignorant propter quid; artifices autem sciunt causam, & propter quid. Deinde cum dicit.

Vnde artifices circa quodlibet quidem buiusmodi honorabiliores, es magis scire manu artisivibus putamus, & fapientiores; quia factorum causas sciuntielli non: sicut quadam inanimatorum faciunt quidemonon autem scientia faciunt, que saviunt, ut ignis quidem exprit. Inanimata quidem igitur natura quadam unumquodque faciunt hoc: sed manu artifices propter consuctadinem faciunt, tanquam non secundum practicos esse sapientiores fint; sed secundum quod rationes habens iffi, &

causas cognoscunt.

Probat maiorem, quæ est ista; quòd sciens pro pter quid, & causam, propriè est sciens, & magis sciens;quam sciens quia tantum.Et dividitur in tres partes principales;quia primò probat eam per exemplum: secundò per signum: & tertiò per rationem: Secunda ibi, [Omnino autem scientis.] Tertia ibi, [Sensuum autem ampliùs.] Dicit ergo: ita dictum est, quòd ij, qui sciunt cansam, magis sciunt; quòd patet exemplariter: nam Arnfex, 4architectores, hoc est principales artifices circa gensue duquodlibet genus, magis putamus honorabilio- plex. res, & magis sapientes, & magis scientes, quam illos, qui operantur manu, hoc est, quàm artifices inferiores: quod non est propter aliud, nisi quia principales artifices sciunt causas factorum : inseriores uerò ita faciunt, quòd nesciunt causam corum, quæ faciunt; operantur enim ad modum inanimatorum; uidemus enim, quòd inanimata agunt, sicut ignis comburit; sed tamen rationem sux actionis non habet; similiter artifices hi inferiores agunt quidem; sed ratio suz actionis non est in eis; sed in superiori artifice. Licet enim in hoc conueniant manu artifices, idest inferiores, & inanimata; tamen in aliquo differunt:quia inanimata agunt per naturam; artifices autem ij per consuetudinem; non tamen cognoscunt cau sas factorum; & ex hoc non uocantur sapientes; quia aliqui non uocantur sapientes secundum praxim, & operationem; sed secundum quòd ra-les arisfices tionem habent, & cognoscunt causas. Notan-qui. dum quòd architectores uocantur principales artifices ab arch is, quod est princeps; & techni, quod est ars. Debemus enim imaginari triplicem artem, scilicet primò artem præpatatoriam materiæ; & hæc est infima artium: secundò ar- Ars triplex. tem, quæ introducit formam: tertiò artem usualem, quæ scilicet utitur sacto:primò enim præparantur ligna, ut fiat nauis : fecundò introducitur forma in materiam præparatam:tertiò gubernator utitur naui iam facta: prima ars fimpliciter in fima est,& ordinatur ad secundam: secuda emin est principalis, & architectonica respectu primæ; vnde habet reddere rationem de ijs, quæ

fiunt à prima : unde prima nouit quia, scilicet &

Principa-

ligna

Digitized by Google

ligna præparantur; fed rationem huius habet red A men poteft uocari scita : quià particulario, circa dere secunda ars, scilicet introductoria formæ: quia secundum modum formæ habet disponi ma teria: & ideo hæc ars nouit propter quid, de quo prima nouit quia. Similiter ars tertia, cuius est uti re iam facta, est principalis, & architectonica respectu secunda: quia secundum modum usus de bet introduci forma in materia; & ideo hæc nouit propter quid, de quo secunda nouit quia; & sic principalior est, quam prima, & secunda.

Quereret quis, Vtrum actiones inferiorum ar

Questio.

tificum assimiletur actionibus inanimatorum; fr eut dicit Philosophus? Dicendum est, quòd sic, Agens per quod possumus uenari duplici uia. Prima uia est, materiam, quòd agens per materiam, agit per motu. Debeagit p mo mus enim imaginari, quòd agentia per meteria, agunt mota ab alio; cum enim ordo fit in agentibus, oportet semper, quòd inferiora agétia agant mota a superiori agente; si enim cessaret motio su perioris agentis, ceffaret motio inferioris; & hoc quia causa primaria magis agit in causatum, qua causa secundaria; & in agentibus per se ordinatis si non est dare primum, non est dare ultimum: Natura st. natura.n.ordinatur fub intelligentia, & ideo agit pe agit me in uirtute illius ; & ideò femper agit mota : ficut autem natura semper agit mota: ita similiter infe riores artifices semper agunt moti a superioribus: fic ergo patet prima uia . Secunda uia ad hoc oftédendű est ex hoc;quia natura tendit dire cta in finem fuum: & tamen no cognoscit finem; fed cognitio finis est in agente superiori: puta in intelligetia:unde a natura est actio, & per actionem fuam attingit finem fuum; & tamen illum fa Ordo, qui è nem non cognoscit; sed cognitio finis est in supe in natura, riori agente: sicut enim dictum est alias, ordo, qui est in natura; est derivatus ab aliquo intellectu; itelletta de & hoc quia natura agit rememorata ab intelligetiis; & fic cognitio finis, & ordinis est intelligentiis: & nó in natura. Sicut autem est de natura re spectu intelligentia; ita est de inferiori artifice, respectu superioris; quia inferior artifex ordinatè attingit finem fuum: sed tamen cognoscere ra tionem illius finis, & illius ordinis est superioris artificis; folum enim uidet inferior artifex, quia ita est in re: sed tamen propter quid est, habet di-

ab aliquo

Questio.

cientificus

cere superior artifex. Quæreret quis, Vtrum artifices fint magis scie D tes, quam experti? Dico quod fic, quod patet primò ex syllogismo scientifico. Ad cuius euidentia notandum est, quòd syllogismus scientificus est Syllogifmus fyllogifmus resolutorius; de essentia autem syllo gismi resolutorij est, quòd resoluat effectus ad caufas: & ideò ubicunque scientia est, ibi resolutio est ipsorum effectuum ad ipsum propter quid: quia ergo ipse artisex resoluit scitum ad ipsum propter quid; expertus autem solum fistit in ipso effectu nou resoluendo; ideo ille est magis scies, quam iste. Secundo hoc potest patere ex eo, co scientia respicit, & scitum, & rationem sciendi; experti ergo funt solum circa rem scitam: si ta-

quæ est experientia, non cadunt sub scientiatipsa autem ars est circa universale; & quia universa- Ars proprie le scibile est;ideo ipsa ars propriè est circa scibi-est circa sci le: & quia ars ( ut dictum est in prima ratione ) bile, resoluit ad propter quid; ideo etiam est circa ra-tiones sciendi. Sic ergo nec experientia proprie ria non haest circa scibile: quia est circa particularia, que bet ratione non habent rationem scibilis; nec est circa ratio-scibilis, ut nem sciendi; quia non resoluit ad propter quid . talia, es in Ars ergo fortitur rationem fcientiæ, & ex parte attu, fed in fcibilis, & ex parte rationis sciendi; experientia sunt pariautem neutro modo: & ideò bene dixit Philolo-ter & prin phus, quod ars scientia est; non autem experien- cipium dotia. Deinde cum dicit.

Omnino autem scientis signum est posse docereset sic. 5.

ob hoc magis artem experimento scientiam esse exi-Stimamus. Posunt autem bi docere, bi autem doce-וול כו מו כו כו כו re non possunt.

Probat per figuum maiore illam. f. quòd feien tes sunt illi, qui ostendunt causam, dicens: quòd fignum est, quòd aliquis sciat, quòd possit docere; docere at non potest, nisi ostedar causam scibi lis: & ideò ars est magis scientia, quam experientia: quia artifices possunt docere; experti autem non. Notandum autem est, quod omnis doctrina, Tex.com. 1. ut habetur Primo Posteriorum, ex præexistenti fit cognitione; nullus enim bene docet, nifi ex præcognitione caufarum: cum enim doctrina fit conclusionum, & cóclusiones nó sciantur, nisi ex Elle rectè do hoc,quod resoluunturad causas:nullus bene do- precognocet, nifi qui causam oftendit; ille enim bene do-feit, er cam cet, qui oftedit discipulo quia est, & propter quid oftendit. est : ille autem semiplene docet, qui ita ostendit quia, o non oftendit propter quid . Sicut autem femiplena doctrina est docere quia, sine propter quid:ita semiplena scientia est scire quia, sine cau fa:quia ergo expertus scit quia tantum: ideò scit femiplene: quia autem artifex scit utroque modo, ideò plenè scit: & ideò potest docere: quia do cere magis respicit propter quid, quam quia. De inde cum dicit.

Sensuum autem amplius nec unum sapientiam esse ponimus, cum et his fingulorum cognitiones ma xime sint proprie; sed propter quid de nullo dicunt, ut propter quid ignis calidus, sed quia calidum solum fit.

Probat eandem maiorem per rationem, scilicet quod non omnis cognitio est scientia, nel sapientia; quod patet, quia cognitio sensitiua secun dum hoc effet sapientia, quod tamen falsum est; fensus.n. ita cognoscit quia, q tamen non dicit propter quid. Quasi dicat Philosophus: si scientia uel sapientia respiceret quia, & no magis propter Discrimen quid; fensus effet sciens, uel sapiens; sed hoc est inter intelimpossibile:ergo & primum. Notandum tamen, lectum, es quòd fenfus ab intellectu (quantum ad præfens spectat) in duobus differt: prima differentia est, quia intellectus est potentia discursiua, census autem non:quia ergo scientia est ex discursu causa-

# Metaphylicæ

Plenum indicin inquo confifts.

Differentia

iter widere,

o dicere

quia.

farius.

TEX.VII.

quòd non est in sensu. Secunda differentia est ex natura judicij:ubi notandum est, quòd nullus benè iudicat, qui causas non considerat: illa ergo/po tentia propria est iudicatiua, que habet conside rare causas; & quia intellectus est huiusmodi; ideo intellectus est potentia iudicatiua.Imaginabimur ergo, quòd plenum iudiciū respicit quia, & propter quid:ille enim benè iudicat, qui dicit ita esse, & propter quid est:ille autem semiplenè iudicat, qui diciritate tantum:illa ergo potetia cu ius est dicere quia, & propter quid; uerè iudicatiua est: & talis est intellectus: illa autem potentia, que dicit quia tantum, non est iudicatiua: talis au tem est sensus. Plus adhuc dico, quòd sensus pro priè non dicit quia: magis enim est dicere, quam p uidere quia : ipse enim intellectus potest dicere quia, non at propriè sensus indere.n.est actus in tuitiuus; sed dicere uidetur dicere actum abstra-Ctiuum; uti hic accipio dicere ( secundum enim aliquem modum dicere, dicit actum intuitiuum, ut habet declarari alibi) & ideò quia actus intui-Sensus pro- tiuus potest esse in sensu, & no abstractiuus; ideo fementa fed fensus ita uidet ipsum quia, quòd nó dicit quia non quò ad (licet Philosoph.accipiat hic dicere pro uidere) similice ap intellectus autem ita uidet quia, quòd, dicit quia : prehione, prohibetur ergo sensus à scientia: quia non disime neces cit propter quid; unde non proprie habet scientiam, nec primam, nec secundam; intellectus autem utroque modo. Deinde cum dicit.

Primum quidem igitur conveniens est, quamlist bet artem invenientem ultra communes sensus ab, hominibus mirari, non solum propter aliqua m innentorum utilitatem sed sicut sapientias & ab aliis

distinguentem.

Metaphysi ca digna est admirone.

fcire.

Comparat scientiam speculativam ad activa; & est comparatio talis: quia scientia specularina dignior est admiratione, uel ucrieratione;& per consequens magis digna, ut dicatur sapientia, quàm scientia activa: primò ergo ponit illam coparationem: secundo respondet cuidam facitic quæstioni ibi, [In moralibus quidem igitur.] Fa cit'ergo primò talem rationem; illa scientia magis digna est admiratione, & magis debet dici sa pietia,quæ ordinatur ad scire,qua illa,que ordina tur ad aliquam utilitatem nostram, uel ad alique usum nostrum: sed scientia speculativa ordinatur H Scientis se ad scire, & ad invenire; non ad utilitatem, sicut dinatur ad activa; ergo est magis digna admiratione. Circa hanc rationem sic procedit: quia primò premittit uim rationis suz: secundò probat, quòd scientia speculativa non ordinatur ad utilitatem, sicut sup ponebatur in ratione. Secunda ibi, [Pluribus autem repertis scientiis]Dicit ergo, conueniens est quamlibet artem inuenientem causam admirari; & etiam coueniens est illum, qui inuenit causas: propter scire, non propter aliquam utilitatem in uentorum, uocari sapientem, & differentem ab: omnibus, qui inueniunt propter utilitatem aliquam inuentorum. Quali dicat, sicut sapiens est

rum ad effectussideo soientjaita est in intellectu, E siipra aliosequi inuenit propter scire, & non propter utilitatem; ita sapientia est scientia, que est propter scire tantum. Deinde cum d.

> Pluribus autem repertis artibus, & aliis quide ad necessaria, aliis uerò adintroduttionem existeutibus; semper tales illis sapiétiores esse arbitrandu est, propter id:quò dillorum scientiæ ad usum non sunt : unde omnibus talibus rebus iam peractis, que no ad uoluptatem, nec ad necessitatem scientiarum reper, ta sunt:unde circa Aegyptum Mathematica artes, primum substiterunt; ibi namque gens sacerdotum uacare dimissa est.

Probat, quòd scientiæ speculatiuæ no sunt pro pter utilitatem, dicens: quòd signum, quòd tales Scientie spe scientiz non sunt propter utilizate, eliquia in oi- culatua no bus aliis artibus, quæ sunt ad necessitatem uitæ, meilitætem. uel ad introductionem in alias scietias (sicut sunt logicales)repertis; illi funt dicendi tapientiores, quorum scientiæ non funt ad usus: & hoc quia primum illis repertis, & institutis, quæ sunt ad utilitatem; illæ postea repertæ sunt, quæ non sunt ad necessitatem uitæ, nec ad uoluptatem repertæ:dico in illis locis, ubi homines uocabant ab hu iulmodi exterioribus: unde scilicct scietie Mathe scietie mamatica, qua sut pure speculativa, circa Acoyptu chematica inuentæ fun t, ubi gens sacerdotum uacabat slu-Sant purè dio, & non istis exterioribus. Quasi dicat Philoso speculatina phus: signum 3 quòd scientiæ speculatiuæ non Ordinantur ad utilitatem, sed ad scire, est quia ille scientiz primò sunt inuenta, que sunt ad utilitatems& postea ista: signum effoquia inuentæ sunt ab hominibus qui habebant necessaria; sicur suit gens lacgrdotum circa Aegyptum.

In moralibus quidem igitur, que sit artis, & scié. tia differentia, o similium generum, dictum est.

Respondet cuidam tacitæ quæstioni: tacta est enim mentio de scictia, & arte; posset aliquis que rere,que est differetia inter scientiam, & artem? Scientia, & Dicit ergo Philosophus, quòd hoc debet often- ars quid. di in moralibus, sicut 6. Ethicorum: ubi ostenditur differentia inter scientiam,& arté: quia scien tia est habitus speculations, & in intellectu specu latiuo; ars autem est habitus practicus; & ita in intellectu practico. Deinde cum dicit.

Huius autem gratia nunc sermonem facimus; hoc est, quia denominatam sapientiam circa primas causas, or principia existimant omnes. Q uare (sicut dictum est prius) expertus quidem quemcunq; sensum habentibus sapientior esse nidetur: artifex autem expertis: architector autem manu artifice: speculativi autem magis activis. Quòd quidem igitur sapientia, & circa quasdam causas, & principia sit scientia, manifestum est.

re Hæc est secuda pars proœmij; in qua quidem parte postquam dixit, quomodo scientia genera- Metaph. est tur: « quia scientia est circa causas, propterea hic ostendit, quare hoc dixit: quia hoc dictum est, ut ostendatur, & concludatur, quòd hæc scientia cir ca causas est. Et dividitur in duas partes: quia pri,

Scientia fpe

tiam, hanc quam uocat sapientiam, esse circa cau fas:in fecunda parte oftendit, quòd hæc scientia sapientia est ibi. [Quoniam autem scientiam hanc quærimus.]Dicit ergo primò sic, quòd hæc omnia præmissa sunt huius gratia: quia homines antiqui nominatam fapientiam ponebant circa caufas,& principia.q.d.Si scientia, ut dictum est, gui non co- lus potest uocari sapiens, qui non cognoscit cau est circa causas, multomagis sapientia, nam nulgnoscu can fas: & ideò dictum est, quòd expertus sapientior uidetur sensum habentibus sine experimento; & hoc quia magis accedit ad rationem caufa, & artifex fapientior etiam experto, propter eandem rationem, & architectus propter idem sapientior eft manu artifice:propter idem etiam speculati- B bent magis uæ scientiæ magis habent rationem sapientiæ, Fationem fa quam actiux : quia magis accedunt ad caufam: piene, qua ex quo concluditur, quod fapientia sit quedam scientia circa causas, & principia. Notandumest, quòd ratio ista optime sequitur ex præcedenti: probatum est enim in præcedentibus; quòd de ra tione scientiæ est, quòd sit circa causas, & princi pia:quia, ut dictum est, in hoc differebat scientia, & experientia: quia sciens considerat causam; ex pertus autem non. Ex hoc concludit Philosoph. Si scientia est circa causas, & sapietia quasita est fcientia fequitur quòd fapientia hæc fit circa cau fas,& principia. Deinde cum dicit.

Quoniam autem scientiam hanc quærimus circa quales causas, o circa qualia principia scientia sapientia sit, hoc utique erit considerandum: si itaque accipiat aliquis existimationes, quas de sapiente ha bemus. Fortassis ex his manifestum erit . Primum itaque sapientem scire omnia maxime, sicut decet: non per singula scientiam ipsorum habentem.

Oftendit of hac scientia sapientia est, & est ra tio fua talis. Sapiétia est circa causas universales, & primas; fed hæc omnia, feilicet effe circa caufas univerfales, & primas conveniunt huic scientiæ quæsitæ: ergo hæc scientia sapientia est: circa hanc rationem sic procedit: quia primò ostendit o fapientia circa prima est: & sic de aliis etiam conditionibus, que conumerantur in litera: secudò oftendit, o hæc scientia quæsita circa eadem est:tertiò concludit, p hæc scientia est sapientia, quod fuit propositum: secunda ibi [ istorum auté hæc quidem omnia scire: ] tertia ibi, [ex omnibus autem, quæ dicta funt.] Dicit ergo primò, q est confiderandum circa quales causas, & circa qua lia principia sit scientia, quam quærimus, quæ uocatur fapientia; non enim fapientia considerat omnes causas, sed primas. hoc autem manifestu est, si accipiamus conditiones sapientis, quæ quidem funt fex: Et fecundum hoc, hæc pars diuiditur in fex partes, secundum sex conditiones sapientis, quas ponit: fecunda ibi, [postea difficilia,] tertia ibi: [adhuc certiorem,] quarta ibi:[& magis causam dicere: ] quinta ibi , [scientia autem : ] sexta ibi, [& hmői scientiam. ] Dicit er-

mò ex præcedentibus concludit huiusmodi scien A go op prima conditio, que spectat ad sapientem, eft, q habeat scientiam omnium, sicut doctrina; superalsque non.n.dicimus, q habeat notitiam omnium singularium : quia cum fint infinita, intellectu capi dere poteft, non possunt:intellectus.n.noster semper cadit su mon samen per aliquo finito. Deinde cum dicit.

Postea difficilia cognoscere potentem, nec leuia non sit nobomini noscerezhunc sapientem dicimus. sentire.n. tum Phile. omnium est commune, quare facile, & non sophon. Jophis.

Ponit secundam condónem sapientis, dices, op sapientis est cognoscere difficilia: non.n. illi uocantur fapientes, qui leuia cognoscunt. Scire.n. talia omnium communiter est; & ideo facilis est causa scientia, & non est sophon.i. sapientis. Deinde cum dicit.

Adhuc certiorem.

Ponit tertiam conditionem, quæ est, quille sapientior est, qui circa certiora est, & ille uocatur fapientior, qui certior est. Deinde cum dicit.

Docentem sapientiorem circa omnem esse sciam. Ponit quartam condonem, dices, & ille sapien tior est, qui magis in qualibet scientia assignat causam quæsiti. Deinde cum dicit.

Sed & hanc scientiarum, qua suiipsius causa est, ரு sciendi gratia eligibilis est , magis est sapientia quaque contingentium gratia.

Ponit quintam condonem, & est, p de nume- Conditiones ro scientiarum illa magis sapiétia est, quæ est eli requissa ad gibilis gratia sui, & propter scire, & non gratia ueru sapien aliquorum communium contingentium, sicut est

utilitas, uel aliquid huiusmodi. Deinde cum d. Et hanc sapientiam magis famulante antiquiore ese. Non.n.or dinari; sed sapietem ordinare oportet: neque hunc ab altero: sed ab hoc minus sapientem uideri.Tales quidem igitur existimationes, & tot de sapientia, & sapientibus habemus.

Ponit sextam condonem,& est, op principalio rem scientiam magis nominamus sapietiam subseruiente; ad sapientem.n. non pertinet ordinari, sed ordinare: sapiens.n. non debet persuaderi ab alio, attribuitur uiro sapienti.s. op sit circa om siderat on nia, p sit circa circa difficilia, p sit circa cas quæsi nia, ut deti, quod sit gratia ipsius, quod ordinet, & non or- . ides. dinetur. Deinde cum dicit.

Istorum autem hic quidem omnia scire universa povest, idest D lem scientiam maxime habenti inesse necesse est: hie sider are per autem nouit omnia aliqualiter subiecta.

Ostendit quòd hac scientia quassita habet om- ? nes istas proprietates sapientiæ: ut ex hoc conclu scendont ge dit cy fapientia est, & diuiditur in sex partes, secu minata scidum sex condones dictas: secunda ibi [ferè aut,] biliu scientertia ibi, [scientiarum uerò] quarta ibi, [at uerò, narum, & & doctrina]quinta ibi[noscére,& scire]sexta ibi non per pro [maximè uerò principalis scientiarum.] Facit er pria, qua go primò talem rationem. Ad scientiam uni- sunt deter. uersalem pertinet considerare omnia: hæc scien- minata, co tia est hmói, ergo &c. & hoc est, q dicit, q scire corracta ad omnia, maximè pertinet ad illum, qui habet uni- genus detes uersalem sciam. Ille. n. quodammo nouit osa su- como sciena biecta:sciedo.n. universale, quoda mó nouit ora. 116.

modo ınfini

quò ad fieri predicata ,

## Metaphysica

Queftie.

Prepertio inter obia-

tincat considerare omnia. Ad cuius euidentiam notandum est, quita iudicandum est de obiecto, si cut de habitu,& de habitu, sicut de obiecto. Cũ enim babitus rationem suam sortiatur ex obiectis:uel iudicandum est de habitu, sicut de obiecto; quantò.n.obiectum latius est, & ad plura se extendit, tantò habitus scientie latior est, & ad Etum, co ha plura se extendit: si.n. esset aliqua scientia, quæ es set de corpore mobili,& alia, quæ esset de corpo re mobili ad formă: quia corpus se extedit ad plu ra, quàm corpus mobile ad formam: oportet op prima scientia esset latior, quam secunda: & breuiter quantò obiectum latius est, & ad plura se ex F tendit, tantò scia latior est, omnis autem alia scia ab ista est de aliquo ente particulari, sicut Geometria de magnitudine, Arithmetica, de numero,& sic de aliis sciis particularibus; & quia ens particulare non se extendit ad omnia; ió hæ scíæ non se extédunt ad omnia; hæc aut seïa est de en te inquantum ens; & quia ens se extendit ad osa; & ideo benè arguit Phil.hic:scientia est universa lis;ergo ad omnia se extendit. Notandum tamen physica sit q hac sciam esse circa omnia, potest intelligi duo circa omnia bus modis, uno modo quattingat omnia in parti culari,& hoc non est uerum: sic.n. superfluerent omnes alie sciæ:secudo modo, quattingat omnia inquantum induunt ronem entis: & sic est ueru: quia ofa attingit inquantum in eis reservatur ro entis:uerum est, co aliqua attingit sub propria ratione: Deinde cum dicit.

Fere aut & difficillima hominibus cognita sunt ea,que maxime universalia sunt siquidem remotif-

sima sunt a sensibus.

Ostendit op huic scientie conuenit secunda co ditio, & est sua talia ratio: hac scientia maxime Vniuerfa-- circa uniuerfalia, sed maximèvniuerfalia sunt ma mè difficilia cime difficilia: ergo hec scia est circa maxime dif Omniscogni ficilia, & hoc est, quod dicit, q hæc scia est circa sio nostra o- maxime dissicilia: quia hæc scia est circa universa rieur a sesu lia, quæ maxime difficilia sunt: quia sunt maxime pepciente remota a sensu. Notandum est, co omnis cognitio deficit una nostra a sensu oritur; & ideo si deficit unussensus, deficiet una scientia, sicut dicit Phil. 1. Posterio, Lue sunt re Quia ergo cognitio nostra oritur a sensu: 16 quæ eritur a sen magis sunt remota a sensu, magis sunt remota ab sellection re- intellectu; & ideo concluditur, quòd maxime dif mota sunt. ficilia funt.

Dubitatur, Vtrū hæc scia sit maximè circa uni uersalia?dicendum est, o sic. Ad cuius euidentia notandum est, o universale di duob. modis est, in Princefale prædicando, & in causando, dicendum est ergo, ch hæc scía est utroq; modo circa universale maximè:est.n.hæc scia circa ens inquantum ens: & Metaphysi- quia ens dicitur universale per prædicationem; Si sa est circa militer hæc scia est circa substantias separatas: & ens, co cir- quia substătiz separatz sunt ét universalia in cau fando:ideo hæc scia est circa maximè uniuersale secundò modo: quia autem est circa maximè uni uersale primò modo:ideo ét est circa maximèvni

Quæreret quis, Vtrum ad hanc scientiam per E uersale secundo modo:nam hæc sesa quia est circa ens inquantum ens:quod est universale primo modo; ideo oportet o sit circa illud, in quo maxi- Ca quamò mè reservatur ro entis, & hoc est substantia separata, quod est universale secundo modo. Quod at lior, substătia separata, debeat uocari maxime uniuer Ordo cără. sale in causando, hoc apparet in ordine causaru: Prima innam ca quanto superior est: tato universalior est: telligentia cause autem sic ordinatur : quia cause inferiores universalis infra spheram actiuorum, & passiuorum reducu- in căndo. tur ad motum cœli; motus autem cœli reducitur ad intelligentiam, & intelligentia fecunda ad pri mam; quæ quidem maximè uniuersalis est in cau cando.

Quæritur, Vtrum sit uerum quod dicit Philo- Onestio. fophus, quòd uniuersalia sunt maximè difficilia? uidetur quòd non: quia primo Phisicorum. dictum est, qui universalia sunt priùs nota quò ad nos:si ergo sunt prius nota quò ad nos,quam parricularia: ergo faciliùs cognoscutur.

Ad oppolitum est Philo. Dicendum est, qu d quando quæritur, vtrum uniuerfalia fint maximè difficilia, op possimus loqui de uninersali in causando, uel de uniuersali in prædicando: si primo Pninersale modo loquimur, sic certum est, q sunt maxime duplienter, difficilia, huius ronem tetigit Philosophus in li- in causade, tera.s. quia sunt super sensum. Cum ergo cogni- cando. tio nostra oriatur ex hoc, cp cognitum proportionatur cognoscenti: quandoque ita est, q cogno- Cognitio no scibile excedit proportionem cognoscentis: tunc fra unde est difficile cognoscibile: sic autem est de substan tia separata, non benè proportionatur intellectui Ex lise hanostro, & hoc propter debilitatem intellectus no beri por dif ftri, sine luminis intellectualis: & ideo sunt diffici ficultas colia; Slautem loquamur de uniuersali in prædican de oriatur. do: sic uidetur, quòd illud, quod dictum est hic, contrarieturilli, quod dictum est in libro Physicorum: ibi enim dictum est, quòd uniuersalia funt priora quò ad nos: & sic faciliora ad cognoscendum: hic autem dicit, quòd sunt difficilia; ta men notandum est, quòd universalia possunt con Fniversasiderari duobus modis, uno modo quantum ad le pot dusimplicem apprehésionem: & sic sunt priora quo plicuer con H ad nos: Debemus enim imaginari, quod suo mo- siderari, do simile est de re in effectu, & in conceptu. In effectu autem sic est, quòd quando aliqua res sit: primò attingitur sub esse impersecto: secundò sub esse persecto: quia natura procedit de imper Proportio fecto ad perfectu, priùs generatur animal, quam effectu, co homo; similiter erit in conceptu; quia res primò rem in conconcipitur sub esse impersecto, & sub esse gene- ceptu. rica, quàm sub esse perfecto, & sub esse speciei; primum, quod occurrit intellectui elt ens; Nota que & priùs concipitur animal, quàm homo; Vel sc- intelligitur cundo modo potest considerari universale, quan dictum Phi tum ad proprietates suas, inquantum, scilicet in- losophi pritellectus inuestigat proprietates uniuersalium, mo Physico rum, co hoc & sic non est impossibile, quòd sint posterius no- in loco de ta, & quod fint multum difficilia; ex proprietati- cognitione bus. n. particularium, uel minus universalium, universalio

Question.

duplex.

tius separa

deuenimus in proprietates magis universalium: A certiores; ille autem incertiores. Nam cum certi- Certicado fic quòd dictum est hic, non contrarium illi, quod dictum est primo Physicorum, ex quo patet ad argumenta. Deinde cum dicit.

Scientiarum uerò ille certiores sunt, qua maximè primorum sunt;nam que sunt ex paucioribus,certio res iis sunt, que ex additione dicuntur, ut Arithme

tica, quam Geometria.

Ostendit, quòd illa proprietas conuenit huic Meraph.est scientia; & est talis ratio: illa scientia, quæ est priscientia cer morum, & abstractorum, maxime est certissima; hæc est huiusmodi, ergo &c. Et hoc est, quòd di-Scientia cer cit litera, quod de numero scientiarum ille certis sissima qua sima sunt, qua sunt primorum; & prima, cuius ra tio est.quia illæ scietiæ, quæ sunt ex paucioribus, certiores sut illis, que sunt ex addone, sicut Arith B metica certior est Geometria; ille auté que sunt primorum, ex paucioribus sunt, quam quæ secun dorum ex additione.

Dubitaret quis, Vtrum scientia, qua sunt pri-

Questio.

morum certiores sunt? Dicendum est, quòd sic: tamen notadum est, o duplex est certitudo, que dam certitudo, quæ oritur ex natura rei : & quædam quæ oritur ex parte nostri, nec eadé est cerex parse no titudo; multa enim sunt certiora ex parte nature; ffri, 😇 🖅 quæ tamen funt obfcuriora ex parte nostra, ficut declaratum est primo Physicorum, ubi dictu est, quòd non estidem certius quò ad nos, & quò ad naturam; Si ergo loquamur de certitudine quò ad nos, sic non oportet, quòd prima sint semper certiora;si autem de certitudine, quæ oritur ex na C Tantò ali- tura rei, sic prima certiora sunt, & scientiæ priquid cer morum certiores, cuius ratio est; quia tantò alitius, quătò quid certius est quò ad naturam, quantò aliquid magis neces subintrat naturam, uel ambitum necessaris. Nam Quanto ali certitudo rei est immutabilitas eius; quantò auquod magis tem aliquid est magis necessarium, tantò magis mecessarium immutabile . prima autem intrant ambitum nemagis immu cessarij; sed secunda ambitum possibilis; uocātur tabile dici- enim hec prima immaterialia; secunda autem uo cătur materialia; & quia materialia funt possibi-

Entia possi lia: ideo mutabilia: & per consequens non habét bilia & ma magnam certitudinem ex parte sei: & per conrum habent sequens nec scientiæ eorum sunt maltum certæ: de certitudi separata autem a materia propter sui immutabime ex parte litatem certitudinem habent in re: & per consequens scientiz eorum magis certz funt: Et hæc est probatio, quam secit in litera; dicit enim co scientiz, que sunt ex paucioribus, certiores sunt illis,que funt ex additione,quod ut uideatur.

Notandum est, op separata a materia, quæ non Annto ali concernunt materiam, dicuntur ex paucioribus quod simpli esse, quam materialia, quæ cócernunt materiam; cius tátio ex quanto enim aliquid simplicius est, tanto ex pau-paucioribus ciorib. est ; quia ergo materialia ex materia sunt, & compositiora respectu immaterialium;ideo di Materialia cuntur esse extadditione, respectu illoru: & scien dicunium ex tiæ de substátia materiali dicutur esse ex additio ne,respectu illarum scientiarum,quæ sunt de sub

stantiis immaterialibus; & per consequens hea

tudo rei oriatur ex immutabilitate eius; & ubicu rei orisur que est additio materia, ibi est mutabilitas ; ideò ex immuta scientiz, que sunt ex additione materiz: no sunt bilitate rei. ita certæ, ficut ille, quæ funt fine additione mate riz, & hz uocantur, quz funt ex paucioribus.

Quæreret quis, Vtrum Geometria sit ex addi tione respectu Arithmetice?dicendum est,quòd fic:ad cuius euidentiam notandum est, co suo mo Proportio do debemus imaginari de Geometria, & Arith- Geometria metica, sicut de unitate, & punco: sic enim se ha- ad Avishme bet Geometria ad Arithmeticam, ficut punctus cut propor ad unitatem: quia semper habitus scientiales se no pueli ad! le ita respiciunt, sicut & substantia: sicut ergo pū mitatem. ctus, de quo considerat Geometria aspicit unitatem, de qua considerat Arithmetica: Sic & Geometria aspicit Arithmeticam. punctus autem se Pustus que habet secundum additionem respectu unitatis; se habet reergo & Geometria respu Arithmetica: Quòd au Latis. tem punctus se habeat respectu unitatis cum additione patet: quia punctus concernit situm in Vnitas continuo, op non concernit unitas: Dicemus er quid go, quitas est indiuisibilitas, non concernens si Punctus tum in continuo: punctus autem est indivisibili- quid. tas concernens fitum in continuo; ergo punctus addit supra unitatem concernentiam situs, sic respectu illius se habet ex additione: Ex quo sequi Differentias tur, q Geometria se habet respectu Arithmeti-unterGeome cæ ex additione; ex quo etiam duo sequitur, quod drithmeti. Arithmetica est ex paucioribus: nam quia Geo- cam. metria concernit situm:oportet co sit ex compositioribus; quia autem Arithmetica concernit, oportet & sit ex paucioribus, & simplicioribus; & per confequens ex certioribus. Deinde cu d.

At & doctrina magis, que causarum est specula TEX.IX. trix magis.hi namque docent,qui causas de singulis

Ostendit quomodo quarta condictio sapientis conuenit huic scientiz, que scilicet conditio est Metaphysidocere, & dicere causam; & facit talem ratione: ca e docere. Illa scientia magis docet, quæ magis speculatur causas; quia omnis doctrina per causas est: sed hec Omnis doscientia inter omnes magis considerat causas:er- chrina est 2 go magis docet.

Notandum est, o nunquam est persecta do-Ctrina, nisi sit resolutio, quia ipse ampliùs non resoluuntur; semper enim non terminata resolutio ne potest fieri quæstio; ubi autem quæstio est, uel Pbi që, ibi fieri potest, ibi non est persecta doctrina; & ideo non est per persecta doctrina non est nisi per causas, que am nas que tie pliùs non resoluuntur; Illa ergo scientia persecte est persecta docet, que considerat causas irresolubiles: & sim quando hapliciter primas;talis autem est hæc scientia, quia betur pean considerat huiusmodi principium, de quolibet as sas, que no firmatio, uel negatio: quod inresolubile est: & ad quod alia resoluuntur: & ideò hæc scientia maxi- Qua scietia mè docet: & hoc est, cy dicit Philosophus, cy hac pfecte doces scientia maximè docet: quia est maximè specula tiua causarum. Deinde cum dicit.

Et nosse, & scire sui gratia maxime inest ei, qua

Digitized by Google

rei.

## Metaphysica

maxime scibilis scientia. Nam qui quidem scire pro E hoc est consideratum in ista scientia. pter se desiderat, ipsam maxime scientiam maxime

desiderabit.

Ostendit quomodo quinta conditio sapientie, que est gratia sui; conuenit huic scientie, & est ratio talis: Illa scientia maximè est gratia sui, & maxime propter scire, quæ est respectu maximè scibilis : sed hec est huiusmodi : ergo hæc est maxime propter scire. Circa hanc rationem sic procedit:quia primò ponit maiorem; & probatio nem eius:secundò ponit minorem, & probationem eius:secunda ibi: [talis autem est. ] Dicit er go primò ponendo maiorem, co scire aliquid pro pter se, maxime inest illi scientia, qua est respe-Au maxime scibilis: cuius probatio est:quia si ali quis desiderat scire propter se, maxime desiderabit scire illud: p est respectu maxime scibilis. De inde cum dicit.

Talis autem est eius, quòd maxim e scibile, maxi me autem scibilia principia, & causa: nam propter bæc, & ex his alia dignoscuntur: sed non hæc per su bietta.

Ponit minorem:& eiusdem probationé: & dicit, p illa scientia, que est respectu maxime scibi lis, est hæc: cuius ratio est hec; quia scientia est cir cà principia, & causas: que quidem principia, & caulæ funt maximè scibilia; pautem fint maximè fcibilia:hoc patet: quia propter causas subiecta, que funt fub caufis, dignofcuntur; ita cy alia ex eis sciuntur;ipsa autem non sciuntur ex aliis,

Quo ide sal " posteriori.

Notandum est, o aliquid aliquando idem ser- G pari potest uatur in causa,& in effectu,tam in priori, quam in causa, et in posteriori; eminentiori modo reservatur in ca, in effectu, quam in effectu; & in priori, quam in polteriori; cum ergo ratio scibilis saluetur in causis, & in esfectibus; oportet o eminentiori modo saluetur in causis, quam in effectibus; & ex hoc sequitur, co ratio maioris scibilis est in causa, quam in esfe ctu, Et hoc est, q dicit Philosophus, q hæc scientia eo iplo, co est respectu causarum, est respectu maxime scibilium: & per consequens maxime est propter scire: quia si aliquis desiderat scire es fectus, multòmagis desiderat scire causas. Deinde cum dicit.

Maxime uerò principalis scientiarum, & magis principalis subserviente, qua cognoscit, cuius causa sint agenda singula: boc autem est bonum uniuscuius que,& universaliter optimum in natura omni.

Motaphysica eft principalis.

Ostendit, que se se codictio sapientia, que suit, op sapientia debet esse principalis, & non subseruiens; conuenit huic scientiæ, & est ratio sua talis. Illa scientia est maximè principalis, & architecto nica, quæ considerat ultimum finem; sed hæc est huiusmodi;ergo &c. & hoc est op d. litera, op de numero scientiarum illa est magis. & etiam maxi mè principalis respectu subservientis, quæ considerat causam finalem, cuius causa fiut omnia; que quidem causa finalis est bonum particulare unius cuiusque; uniuersaliter autem illud uocatur totaliter optimum, quest finis omnium in natura, &

Notandum est, o ratio Philosophi fundatur fuper duo fundamenta. Primum fundamentum est, op finis est causa causarum, & nobilissima in- Finis nobiter causas, & principalis inter omnes; & per con lissima can sequens scientia, que considerat istam causam, sarum. principalissima erit. Secundum fundamentu est, co hæc scientia considerat ultimum finem . Primum fundamentum patet, uidemus op finis mouet agentem: ex quo sequitur, q, causa finalis est principalior, quam caufa agens;& per confequés quàm causa materialis, & sormalis; quia ages mouet materiam ad formam : Et uidemus etiam, o Scia quanscientiz quantò sunt de universaliori fine, tanto tò de uniprincipaliores sunt: quia enim forma ordinatur nersaliori, ad usum, ut iam dictum est, scientia usualis prin- tantò principalior est, quam illa, quæ est introductoria for- tipalior. mæ. Secundum fundamentum patet: quia ut osté Metaphysiditur in 12. huius, hæc scientia considerat de ulti ca considema forma, & ultimo fine, qui hic uocatur a Philo rat ultima fopho optimus, & finis omnium in natura: cuius formam, co ratio est:quia unumquodque sicut se habet ad bo num:ita se habet ad finem; quia finis, & bonum convertuntur. Triplex autem est bonum : est.n. Bonum 171bonum singulare uniuscuiusque rei, & bonum or partitur. dinis, & bonum principij; primum bonum ordinatur ad secundum, & ad tertium: quia bonum unius cuiusque est propter bonum ordinis, & bo num ordinis propter bonum primi principij;hoc autem bonum non iam propter aliquid aliud: & ideò ultimus finis est omnium, quæ sunt in natura, ut dicit Philosophus. Deinde cum d.

Ex omnibus autem, qua dicta sunt, in eandem cadit scientiam quasitum nomen: oportet enim hanc primorum principiorum, o causarum esse speculati uam : etenim bonum, & quod cuius gratia una cau

Concludit conclusionem principalem, scilicet g hæc scientia sapientia est;postquam enim posi Metaphysitæ sunt condictiones sapientiæ, & postquam osté ca sapiene fum est, q ex conditiones conveniunt huic scie tiæ;concludi potest, op hæc scientia sapientia est; & hoc est, condicit Philosophus, co ex omnibus, quæ dicta sunt, manisestum est, q quæsitum nomen sapientiz conuenit huic scientiz; oportet.n. cp hæc scientia speculativa sit causarum primaru, Causas spe-& primorum principiorum:nam bonum, & finis cularMeta est una de causis, qua speculatur hac scientia; spe culari autem causas sapientiz conuenit.

Quæreret quis, Vtrum hæc scientia sapientia dici possit, sicut dicit Philosophus dicendum est, tia, co diffe op sic:ad cuius euidentiam notandum est, op scien rennamer tia, & sapientia different, & etiam conceniunt; scientia, & scientia enim causatur, & generatur ex resolutio sapremiti. ne ad causas;& similiter sapientia; unde scientia, & sapientia causas considerant; sed tamen sapien tia aliquem gradum addit ultra scientiam, qui qui dem gradus facit differre sapientiam a scientia; ut ergo uideatur differentia, uidendus est iste gra dus. Dicendum elt, oplicet scientia sitacirca cau-

sima habet aspectii ad omnia.

-tiæ enim respiciunt causam in se; sed sapientia re fpicit causam sub tali gradu; Ex quo sequitur, cp fapientia fupra scientiam addit primum gradum, de quo loquitur Philosoph. in litera; nam qui scit causas quocunque modo acceptas, non scit propter hoc omnia; quia causa quocunque modo ac-Cause aliis cepta, non habent aspectum ad omnia; qui auté scit causas altissimas, quodammodo noscit omnia: quia causa altissima, & universales habent aspectum quodam modo ad omnia; & sic sapientia quæ est circa causas altissimas, primum gradum addit supra scientiam.s.op omnia noscit; Ex eodé fequitur, quaddit fecundum, de quo dicit Philoso phus;nam scientia,quæ est circa quamcung; cau-

Quantò sci

fam;ideò indifferenter est, & circa difficilia, & cir B ca leuia; sapientia autem, quia est circa causas altissimas; sequitur op sit circa difficilia, ex quo sequitur; o fapientia addit gradum fecundum fuper sapientiam: Ex eodem sequitur, quaddat tertium:nam de essentia sapientia, & scientia est, o Scientis, fit in utraque certitudo; nam debemus imagina-Sapietia sut ri, p scientia, & sapientia sint duo habitus diuisi fineti con contra opinionem: & ratio diuisionis una est; quia ora opinio. in utroque habitu certitudo est; que non est in opinione; quia opinio est habitus uacillans; licet autem in utroque habitu certitudo fit; tamen fapientia supra scientiam gradum addit certitudi-Quanto ali nis: quanto enim aliquid magis accedit ad ratioquis magis nem causæ,tantò magis accedit ad rationem ceraccedir ad titudinis; sapientia enim magis accedit ad ratioronem cau-nem causa, quam scientia; & hoc est; quia conside gis accedir rat caufas ultimas, & altissimas: Ex eodem fequiad ratione tur, scilicet, op sapientia supra scientiam habet corriendinis quartum gradum, de quo dicit Philosophus. Qui enim docet per causas altissimas, quod facit sapié tia; magis docet, quam qui docet per quascunq; caufas, o facit scientia. Ex eodem enim sequitur, cy fapientia supra scientiam addit quintum gradum, de quo dicit Philosophus. Eo enim ipso, cp fapientia est per causas altissimas, maximè est pro pter scire:licet enim scientia speculativa sit prolus, tanto pter scire:tamen sapiétia maxime est propter scire;nam quanto scibile nobilius est, tanto suum Cientia scire, & sua scientia desiderabilior est: causa auté desiderabi- altissimæ, circa quas est hæc scientia, in fine nobilitatis sunt: & ideò huiusmodi scientia maximè propter se desiderabilis est, & non ratione alterius. Ex eodem sequitur, op sapientia supra scientiam addat fextum gradum, de quo loquitur Phi losophus:nam eo ipso, op sapientia est circa causas altissimas, eo ipso habet gradum cuiusdam re giminis refpectu aliarum scientiarum;illa autem scientia, quæ habet gradum regiminis respectu Aliterbie; aliarum scientiarum, Architectonica, & principa 5.006, lis uocatur respectu illarum; concludimus ergo, Eth. accipit op sapientia scientia est, sed non in quolibet gra-Phil. sapie- du: sed sapientia est scientia cum istis sex prærogatiuis;ita o omnis sapientia scientia est, sed non econuerso: quia isti sex gradus conueniunt huic

sas; tamen sapientia est circa causasaltissimas; scie A scientiæ: ideò hæc scientia sapientia potest dici. Deinde cum dicit.

> Quia uerò non actiua palam ex primis philoso-TEX.X. phantibus:nam propter admirari homines nunc, & primum inceperunt philosophari:a principio quidem pauciora dubitabilium mirantes : deinde paulatim procedentes,& de maioribus dubitantes;ut de luna & solis affectibus, de Stellis, de ortu etiam uniuersi. Qui uerò dubitat, & admiratur, is ignorare se arbitratur. Quapropter & fabularum amator Philosophus quodammodo esse uidetur : ex mirabilib. enim fabula constat. Quare si, ut ignorationem fugiant, philosophatisunt;patet ob cognitionem,& non usus cuiusquam gratia scientiam illos esse sequutos.

Postquam ostensum est, co hæc scientia sapien Metaphysi-tia est; ostendit, co hæc scientia speculativa est: & diuiditur in duas partes: quia primò hoc ostendi- speculatina tur, secundò ostendit, ad quem terminum tendit %. omnis scientia ibi: [oportet autem aliqualiter c5 stituere.] Prima pars in quatuor partes; quia primò ostendit, p hæc scientia speculativa est, secun dò o libera est, tertiò o non humana, quartò o honorabilissima est:secunda ibi, [sed ut dicimus] tertia ibi: [propter & iustè non &c.] quarta ibi [nec tali aliam.] Prima in duas partes; quia in prima parte probat per rationem, hæc scien tia est speculatiua, secundò per signum: secunda ibi, [testantur autem ipsum]ratio prima talis est. Omnis scientia, quæ solum est propter suga igno rantiæ, est speculativa; hæc est huiusmodi; ergo &c. Circa autem istam rationem sic procedit: quia primò ostendit, o alique scientiz inuentz sunt propter fugam ignorantia, siue solum ad fu gandum ignoratiam; de numero quarum est ista, secundo concludit ex hoc, op speculatiuz sint: secunda ibi, [quare si ad ignorantiam.] Circa primum dicit, manifestum est, o hac scientia no Metaphys. est action, sed speculativa; quod patet ex sui inuétione;nam hæc scientia cum aliis scientiis inuen ta est ad fugam ignorantiz.primò enim philosophantes propter admirari cœperunt philosophari;in principio tamen cœperunt admirari paucio ra,& minora;paulatim tamen procedendo ceperunt admirari maiora, & difficiliora; sicut de pasfionibus lunæ & solis, & de passionibus astrorii, & de generatione universi; quia autem admira- Admiratio bantur, dubitabant: nam admiratio ex dubitatio- ex dubitane consurgit; quia ubi admiratio, ibi dubitatio; ubi autem dubitatio, ibi-ignoratia est: & ideo plu dubnatio, rimi Philosophi dubitantes, ignorabant; & ideò, ihi ignoran ut fugaretur ista ignorantia, cœperunt quærere 114. fcientiam;uolentes scire mirabilia, de quibus mi rabantur:unde & Philosophus uocatur Philomithos, idest auditor, & amator fabule: fabula nam- Fabula ex que constituitur ex quibusdam miris, quasi dicat; quibus conficut fabulæ certè mire funt, & quædam in con- fat. sueta dicunt, sic & Philosophi circa mirabilia uer fabantur.Deinde cum dicit.

Quare si ad ignorantiam effugiendam philosopha ti sunt, palam quia propter scire, studero persecuti В

## Metaphysicæ

funt, & non usus alicuius causa.

Concludit conclusionem suam, dicens, quòd si Is fugat i. hæ scientiæ inuentæsunt ad sugandam ignoran gnorānam, tiam; manifestum est, cp sunt propter scire, & no qui scire ap causa alicuius usus; cum enim scire, & ignorare opponantur, nullus fugit ignorantiam, nifi qui

Modus in appetit scire. inuentione

petit.

fcientiati.

Admiratio

git.

petitm.

Actus nega

wwm, fine po

obiecti con

Notandum est, o iste fuit modus in inventio ne scientiarum; Philosophi enim uiderunt quia est, uidebant enim quia luna deficit a lumine, uidentes autem quia est, admirabatur propter quid estruidentes enim op lumen deficit, admirabantur propter quid deficit:si enim sciuissent causam huius, scilicet propter quid deficit, nó fuissent ad mirati:omne enim miradum consurgit ex eo, o scitur quia est; sed ignoratur propter quid est: F Philosophi ergo uidentes quia est, ceperunt admirari,& quare hoc admirabantur, nisi quia igno rabant causas,& cœperunt quærere causas,ut fugarent illam ignorantiam; & quærebant ipfum Oppositori scire, quod sugabat ignorantiam: quando enim dit sub suga; or altetituided ergo succhare in the sub appe rum sub ap titu;ideò ergo fugabant ignorantiam: quia appe tebant scire: Vnde notadum est, op semper odiu, & fuga causantur ex amore; non enim odio habeo aliquid, uel fugio, nisi quia contrariatur alicui bono, quod amo. Si ergo fuga fuit respectu ponie action ignorantia, hoc fuit propter hoc, of amor fuit ad affirmati -- ipsum scire. Deinde cum dicit.

Testatur aut ad ipsum, quod contingit : ferè enim G fitiwum; ficuti welle, et omnibus inuentis, que ad necessaria, et facilitatem, nolle; welle ac ad degedum conducant, huiusmodi prudetia quæ est actus po ri cœpta est; patet itaque, quòd ob aliam nullam uti

fitiwus, quo litatem quærimus.

Probat op dixit per signum, dicens, op signum meniens; nol est, q hæ scientiæ sunt inuentæ propter scire, & le est actus per consequés sunt speculatiuz; quia cunctis exi megatium, stentibus, quæsunt ad necessitatem uitæ, & quæ quo potenfunt ad uoluptatem, & etiam quæ funt ad introsia refilitab obiecto diductionem aliarum scientiarum, hæc scientia cœ pit inquiri:ex quo patet, co non est inuenta prosi, er sem- pter necessitatem, uel propter uoluptatem, sed propter scire. Notandum est, o si Philosophi, qui supponituel inuenerunt hanc sciétiam; non habuissent ea, quæ le; ita fe ha bet scire, es sunt necessaria uita, uel uoluptati; posset moueri ignorare: aliquis ad credendum; quareret hanc scientia, guorantia uthoc haberet; sed quia hoc habebant, signu est, ejr obiectu co non propter hoc quasierunt, nec etiam ad insentia: & troducendum alias scientias: quia iam scientiz in scire obie - troductoriz inuenta erant; sed propter aliquid ctum conue aliud.f.propter scire. Notandum op sicut bonum wiens : respe argumentum esset sie arguere, hæc scientia inuen edium, re- ta est ad sugandum, quod opponitur uoluptati, spettuser uel illud, quod opponitur uita. ergo hac scientia di est amor: est propter necessitatem uita, uel propter uoluquare sit, nt ptatem; ita bonum argumentum est, hæc scientia reperta est ad sugandum ignorantiam tantum, per prasup-ponat dile- quæ opponitur ipsi scientiæ: ergo huiusinodi scie tia est propter scire. Deinde eum dicit, 11

Sed ut dicimus, homo liber, qui suimet, en non al- TEX. XI. terius causa:sic & hæc sola libera est scientiarum. Sola namque hac suimet causa est.

Ostendit, p hæc scientia libera est, & est ratio sua talis. Illa scientia libera est, quæ est causa sui ipsius tantùm;hæc est huiusmodi;ergo libera est: hoc est, quod dicit, o ille homo liber est, qui est causa suimet, & non alterius: ita hæc scientia libe ra est; quia de numero scientiarum hæc sola suimet est causa.

Quæreret quis, Vtrum hec scientia sit causa Questio. fuimet?Dicendum est, p uno modo scientie speculatiue diuiduntur ex opposito contra practicas Scientia spe & mechanicas: alio modo dividuntur contra om culatina nes alias speculativas, secundum op scientie specu que duide latiue dividuntur contra mechanicas; sic omnes tur. scientie speculatine dicuntur esse causa suimet respectu illarum; cuius ratio est; quia omnes ille queruntur propter scire, & ad sugam ignoratie; alię autem męchanicę quęruntur propter aliqua utilitatem, & ad fugandum oppolitum illius:non enim querunt fugam ignorantie, sed fugam illorum, que opponuntur nobis. Si autem diuidatur una scientia speculativa contra alias, ita quòd hec scientia dividatur contra omnes, sic huiusmo di sola causa est suimet; cuius ratio est, quia omnes ordinantur ad illam,& non econuerío.

Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hec scientia principalior est respectualiarum : & per Prestantia consequens causa suimet : est enim duplex prin- sime princicipalitas, quedam in scientiis speculatiuis, & que palitas dudam in scientiis practicis; de prima loquitur hic plex. Philosophus, de secunda loquitur primo Ethicorum.In scientiis speculatiuis principalitas est ex ratione univerfalitatis; nam quia huiusmodi scien tia considerat causas altissimas, & universalissimas, ad quas stat tota resolutio entium; ideo hec scientia universalis est, & habens quandam principalitaté ad omnes alias:Debemus enim imagi-Sicut omnari, o sicut omnes conceptus resoluuntur ad co nes conce-ceptum entis;ita omnes scientiz suo modo resol- pius resol-uuntur ad istam; & ideo hec, quia non resoluitur unntur ad ad aliam scientiam physicam (licet fortè resolua tis, ita omtur ad scientiam fidei)dicitur esse principalis, & nes scientia causa suimet;alie autem, que resoluuntur ad ista, ad metaphy dicuntur non suimet causa,nec libere: & ió dicit sicam. Philosophus, q. hec sola libera est: Sic ergo habe nus de principalitate in speculatius, de qua qui physica sit dem loquitur hic Philosophus. Alia est princi- refolubilis. palitas in practicis, de qua loquitur Philosophus primo Ethicorum, que quidem principalitas con lurgie ex hoc, o scientia considerat finem ulterio remad quem ordinantur fines aliarum scientiarum. Videmus enim quòd finis equestris ordinatur ad finem militaris, que est regitiua exercitus, & finis militaris; nec equestris debct dici libera, neq; causa suimet:sed solu politica, que habet ex suo fine quoddam regimen super alias. Deinde

Propter quòd & iustè non bumana eius putetur

Digitized by Google

possessio. Multipliciter enim hominum natura ser-. A principium quoddam;& talem aut solus,aut maxi-

Ostendit, op hæc scientia humana non est, & diuiditur in duas partes: quia primò ostendit hoc: secundò excludit quendam errorem ibi: [quia se cundum Symonida.] primò facit talem rationé. Natura hu Illa scientia non debet iudicari humana, quæ non mana multi potest perfecte possideri ab homine, hæc est hupliciter ser iusmodi; quia enim humana natura subdita est multis necessitatibus, & quasi serua, non potest perfecte scire hac scientiam; & ideo humana no Tune perfe est. Notandum est, cp tunc scientia perseccè pos-le babetur, sidetur, & habetur; quando sciens illam scientiam sciètia, qua persecte consequitur naturam scibilis, q scitur do sciens p- in illa scientia: si ergo aliquis deberet persecte ha quitur natu bere hanc scientiam: oporteret co persecte conse B ramscibilis, querețur naturam scibilis; ita quòd persecte sciquòd scient ret naturam entis inquantum ens, & natura substantiarum separatarum, quæ posset sciri per hac scientiam; sed hoc non est possibile homini: propter enin multas necessitates, quas patitur, auer titur a multis, quæ deberent quæri infra hanc scië tiam. Deinde cum dicit.

> Quia secundum Symonidem, solus quidem Deus hune habet honore. Virum uero no dignum quarere, que secundian se est scientiam. sic autem dicunt aliqui Poeta:quia Diuinum natum est inuidere : & in boc contingeresmaxime uerisimiles infortunatos omnes in effectos effe. Sed nec Dininum inuidum effe convenit; sed secundim Proverb. Multa mentiuntur

Excludit quendam errorem cuiusdam Symo-Error Sy-- nydis: qui dicit, q homo non habet hanc scientiam:sed solus Deus; cuius ratio est, non quia homo non posset consequi, sicut dictum est: sed quia Deus inuidet homini, nec sibi uult communicare tantum bonum: Et hoc est, qu dicit litera, qu Symonides Poeta dixit, o folus Deus hunc habet honorem:quia s. folus habet hancscientiam.quia .f. secundum Poetas Deus estaptus natus inuide re homini, maximè sibi inuidet in isto, scilicet in ista scientia. Vnde Poetæ dixerunt superfluos, & Ex his elici imperfectos etiam infortunatos, quæ quidem im poterit, in perfectio oritur ex eo, quòd ex inuidia non largi phi, Deum tur eis perfectiouem; sic ergo hi Poetz dicunt: ta no agere ex men sicut dicitur in prouerbio, Poetæ multa ménecessitate tiuntur: Deum enim non conuenit esse inuidum. natura, sed Licèt enim Deus infundat onmem perfectione, ex libertate & ab eo sit omnis persectio; tamen nunquam sub trahit alicui aliquam perfectionem ex inuidia: in uidia enim tristitia est ex alieno bono, inquatum alienum bonum potest diminuere proprium; in Deo autem tristitia non cadit; nec etiam bonum eius diminui potest. Deinde cum dicit.

Nec tali aliam bonorabiliorem oportet existima rematura maxime dinina, & maxime honor anda. Talis autem dupliciter utique erit solum. Quam.n. maxime Deus habet, Dea scientiarum est, & utique si qua sit Dininorum Sola autem ista ambo hæc sortita est. Deus autem uidetur causa omnibus esse, &

me Deus habet.Necessariores quidem igitur omnes ipsa;dignior uerò nulla

Ostendit Philosophns, cp hæc scientia honorabilissima est, & facit talem rationem. Illa scientia est maxime honorabilis, quæ est maxime diui- ca est honona, hæc est maximè diuina: ergo est maximè rabilissima. honorabilis. Circa hanc rationem sic procedit: quia pr imò ponit maiorem : dicens; quòd nulla alia scientia est magis honorabilis, quàm ista: quia ista scientia est maxime honoranda: quia est maxime diuina: secundo ptobat minorem, scilicet co hæc scientia est maximè diuina:dicens,quòd aliquam scientiam esse diuinam, est duobus modis: uel quia eam habet Deus, uel quia est de rebus di duplicuer. uinis; & de Deo; hæc autem scientia secundum hæc ambo est diuina:hæc enim scientia de princi palibus causis est; cu ergo Deus sit inter cas; quia causat esse in omnibus; ideò hæc scientia est de Deo: & ita dicitur divina uno modo: hanc etiam scientiam uel solus Deus habet, uel maximè habet eam: quia nullus perfecte consequitnr naturam huius, quòd scitur in hac scientia, ut Deus;& ideò maximè Deus solus uidetur habere hanc scientiam: & sic hæc scientia diuina dicitur. Secudo modo, quia maximè eam habet Deus. Est ergo diuina duobus modis, uel quia de Deo est: uel quia Deus maxime eam habet;& sic super om nes digna est, & honorabilis; aliz autem scientiz magis funt forte necessariz, quam hæc; sed tamen C quàm maxime hac digna est.

Quæreret quis, Vtrum hæc sciétia sit de Deo, Quastio. ficut dicit Philosophus? Dicendum est, o hanc sciétiam esse de Deo, potest intelligi duobus mo- Scientia ali dis:Primo modo, quòd sit de Deo, ut de subiecto: quamesse d' Des duplici fecundo modo, quit de Deo, ficut de illo, in quo maxime seruatur ratio subiecti. Si primo modo intelligatur, sic dicendum est, co hec scientia non

est de Deo. Ad cuius euidentiam notandum est, op sicut di Subiestum, ctum est primo Posteriorum omnis scientia sude meneri biectum habet, & partes subiecti, & passiones, possiones, quæ probantur de subiecto; ex passionibus ergo quæ probantur in hac scientia, possumus probare, & uidere, quest subiectum in hac scientia: si ergo Deus esset subjectum in nac scientia: 11
ergo Deus esset subjectum in hac scientia, opornon potent
teret, op passiones, quæ quærerentur in hac scienesses subjects potential significant de scientia de s tia: essent proprietates, siue partes Dei; cum ergo metaphysihoc sit fallum, Deus non est subiecum in hac scié con tia;nec hæc scientia est de Deo tanquam de subio cto: sed quia passiones, quæ hic quæruntur, sunt passiones entis inquantum ens; partes etiam subiecti funt partes entis. Et appello hic partes, ea, ī quæ diuiditur ens; sicut ens diuiditur in dece præ dicamenta,& in potentiam,& actum; & in unum & in multa:& ideò hec scientia, quia querit pas. fiones entis, & etiam passiones partium entis, sicut passiones decem predicamentorum: passiones etiam actus, & potentie; passiones unius, & multi;quare fit,quod hec scientiasit de ente in-

Digitized by Google

quantum

Deus mulli innidet.

## Metaphysica

Deo: & hoc fuit primum, quòd oftendi debuit . f. quòd hec scientia non est de Deo, tanquam de sn biecto: Secundum quod debet oftendi; est, quòd hec scientia est de Deo tanquam de eo, in quo principaliter, & maxime referuatur ratio entis, quòd est subiectum.

Analogia rialia, O

Accidentia

Metaphysi est de Deo tanquam de eo, in quo principaliter Heam esse de saluatur ratio entis, & maxime: Quod suit secuntelligitur.

Ad cuius euidentiam notandum est, quòd en-Duplex en- tis duplex est analogia; est enim quedam analogia entis co modo, quo dicimus, quòd decem pre eieamenta habent analogiam ad substantiam; cũ enim accidentia no sint entia, nisi quia entis; hoc est dicere, cum accidentia non habeant esse, nisi propter esse substantie; oportet quòd omnia predicamenta habeant analogiam ad esse substantie; Alia est analogia entis, secundum quòd dicimus, F quòd enti a materialia analogiam habent, & attri butionem ad ens immateriale: & de hac analogia & attributione optime loquitur Boetius, uolens, quòd hec materialia deducta fint ex immaterialibus; unde uocat immaterialia formas; materialia uocat imagines illarum formarum: ipfum enim forme, ma. immateriale primum est quedam principalis forserialia ue- ma; ad cuius imagines, uel imitationem omnia fa vò magines Cta funt: sicut ergo analogia est inter imaginem, & illud, cuius elt imago; ita elt analogia inter ma terialia, & immaterialia. Cum ergo sit duplex ana logia entis, de utraque analogia, & de utroq; enta analogo considerat hec scientia:considerat. n. de ente, quòd est analogum ad decem predicamenta: & etiam considerat de ente, quòd est ana- G logum ad materialia, & immaterialia: Sicut ergo considerando de ente, quòd est analogum ad de cem predicamenta, principaliùs considerat de

Des, que un dum oftendendum. Deinde cum dicit. Oportet tamen aliqualiter constituere ordinem iplius ad contrarium nobis earum, que a principio

substantia, quam de aliis predicamentis. & hoc,

quia ibi principaliùs reservatur ratio substantie

entis: Non enim accidentia funt entia, nisi quia

sunt dispositiones entis primi, quòd est substan-

tia:Ita determinando de ente, quod est analogu

ad materialia, & immaterialia, principaliùs deter minat de ente, secundum quòd saluatur in reim-

materiali, quam in re materiali; & hoc quia ibi re

feruatur ratio entis, ut iam dictum est: entitas re-

spectu materialium deducta est ex entitate respe

ctu immaterialium: & ita patet, quòd hec scientia

Ostendit ad quem terminum tendit hæc scien tia: & dividitur in tres partes; quia primò ponit conclusionem suam, scilicet ad quem terminum tendit hæc scientia:secudò manifestat eam:tertiò concludit quicquid dictum est de hac scientia in hoc procemio:secunda ibi[quidam enim, ut dixi mus]tertia ibi, [quæda igitur.] Dicit ergo primò quòd oportet uidere ordinem huius scientix, & constituere sibi terminum ad contrarium questio

quantum ens, tanquam de subiecto, & non de E num, quæ suerunt a principio. Notandum est, qu addiscere scientia est quidam motus; eo ergo mo do iudicabimus de ipso addiscere, quod est quida est quidam motus ad scientiam ; sicut iudicabimus de motu : Videmus enim quòd omnis motus terminatur ad aliquem terminum, qui terminus contrariatur Sieut se hatermino, a quo incipit addiscere: ita op illud, ad ad formam, quod terminatur motus; contrariatur illi, a quo in Ha se habet cipit:Ita similiter cum addiscere sit quida motus, addisceread terminatur ad aliquid, a quo incipit addiscere; nã scientiam. addiscés in principio motus dubitat,& quærit; in fine autem apud eum cessat omnis quæstio,& om nis dubitatio. Deinde cum dicit.

> Incipiut quidem homines (ut diximus) omnes ad mırari, si ita habent quemadmodum mirabilium au tomata nondum speculantibus causam; aut circa solis conversionem, aut diametri non commensurationé.Mirum.n.uidetur esse omnib.siquid numerorū non mensuratur.oportet autem in contrarium, et ad dignius(iuxta prouerbium)proficiens , quemadmodum et in his, cum didicerint. Nihil enim ita mirabi tur uir geometricus quam si diameter commensura bilis fiat.

Manisestat of dixit, & est manisestatio sua ta dis;omnis scientia ab ignoratione incipit;quia,ut dictu est superius, ex admirari ceperunt homines philosophari; sed ubicunque est admiratio, ibi ignorantia; ergo scientia incipit ab ignorari, sed terminatur ad fugam ignorantiæ, & ad contrariú illius: ergo inuentio scientiz & scientia terminatur ad contrariú eius, a quo incipit. Hoc est, quòd dicit litera, quòd omnes querentes scientiam, cœ perunt admirari, si res ita se habent, sicut nos admiramur authomata, nondum speculantes cam il larii:Dicutur aut automata, que uidétur a casu ac cidere;quia causaignoratur:quado.n.aliquamira bilia accidunt, quorum causam ignoramus: Sicut etia admiramur folis couerfiones. s. quomodo ali quando conuertatur ad tropicum æstiuum, aliquã do ad tropicum hyemale; hoc enim admiramur, ignorantes causam: Sicut ergo admiramur, quare diameter non comméluratur coste; mirum enim uidetur, quomodo aliquid quòd non est de numero numerorum & indiuisibiliu, sicut est diameter & costa, non potest commesurari: ignoran tes ergo causam admiramur: & sic scientia incipit ab admiratione, sed oportet qui terminetur ad Scientia ini contrariú illius: sicut omnis perfectio & consumab admiramatio (ut in prouerbio dicitur) terminantur ad co tione. trarium: sicut aliqui debiliter incipiut, & seliciter consummant; sic & doctrina ad contrarium admi rationis terminatur: Philosophus.n. antequa sciret cam, admirabatur; quia diameter non est comensurabilis;scita auté causa, non ampliùs admiratur; uel enim admirabitur tatum uir geometer, quàm si diameter esset commésurabilis. Deinde

Q ua quidem ergo sunt naturà quasita scietia, di Etum est, & que sit intentio, qua oportet adipisci questionem. or totam methodum.

Oftendit

Digitized by Google

Canfiscogni ess ceffat ad

Lis quid.

quod tertin quid.

Swabiles.

babent.

Questio.

prabiles mnt.

Ostendit quo scia speculativa est, & libera, & A te quòd de numero sint divisibilium : non enim Metaphyli- fic de alijs; concludit illud, quod dictum est, di-Latina, e li cens: quòd dictum est, quæ sit natura scientiæ que fite, quo modo, scilicet speculativa est, & libera, et sic de alijs proprietatibus: dictum est etia, quæ est intentio huius scientia, quam intentionem oportet habere omnem quæftionem, & omné methodum, & omnem artem; quia omnis methodus, & omnis ars intendit ad contrarium eius, quod fuit in principio; quia admirabantur caufas; caufis aut cognitis, ceffat admiratio. Notadum est, ut uidea tur litera, quod differentia est inter divisibile & Pnitasanu indiuisibile, puta inter unitatem & numerum; me differt. quia indiuisibilia non mensurantur, nec habent naturam refolutionis ad aliquid prius; si ergo in-De natura divisibilia essent mensurabilia, essent resolubilia indinifibi-- ad aliquid prius; hoc autem est falsum: de natura enim indivisibilis est, quòd sit quoddam minimu, ad quod fet tota resolutio, & ipsum amplius non Indinisibile resoluatur: Debemus ergo imaginari q indinisibi cur immen- le non mensuratur;quia est primu et minimum;ip fur abile; di sa autem divisibilia mensurabilia sunt; quia resorò mensura lubilia sunt; numerus omnis mensuratur ab unita te, quia ad illam resoluitur; si ergo diameter uel costa esset de numero minimorum, quia minima non mensurantur, non esset mirum uidere quare non mensurantur; sed quia sunt de numero divissi bilium, mirabile uidetur, quod non mensurantur: Quòd ut nideatur melius, notadum est, quòd duo Duo mensu aliqua mensurari per aliquod tertium est, ea rerari per ali folui ad aliquod tertium per quod mensurantur, ficut lenarium & octonarium numerum menfu- C rari per binarium, est, ea resolui ad binarium, per quem mensuratur: omnes enim quantitates duz comensurabiles sunt; quia ergo quantitas commensurabilis, est resolubilis; & omne resolubile est divisibile; ergo duo indivisibilia; sicut est pun Punctus, et ctus & unitas; commensurabilia non sunt: Duoru unitas qua etiam, quorum unum est divisibile, aliud indivisibile, ficut est numerus, & unitas, commensurabilia non funt. Si enim numerus, & unitas effent có menfurabilia; oporteret, quòd refolueretur ad ali quid prius; & fic aliquid effet prius unitate : fi er-Diameter et go diameter & costa essent duo indivisibilia ; uel costa quo se unum esset divisibile, & reliquum indivisibile, sta tim appareret, quod effent incommensurabilia adinuicem; & ab hac admiratione incepit scien- D

Quæreret quis, Cu diameter & costa sint duo diuifibilia, quare no funt commensurabilia adin-Que quan- uicem:Dicendum est, quòd omnes dux quantita wicen men. tes sunt commensurabiles adinuicem, quarú pro portio est adinuicem ficut proportio numeri ad numeru:illæ ergo quantitates, que non respiciunt fe, ficut numerus numerum; illæ quantitates funt incommé furabiles; tales autem funt diameter & costa: proportio enim, que est inter diametrum & costam, non est sicut proportio numeri ad numerum;& ideo incomensurabiles sunt, non obsta

tia de commensuratione diametri, & terminatur

ad contrarium eius, sicut dicit Philosophus.

quæcunq; quantitates divisibiles, sunt commenfurabiles: fed folum illa, qua habent proportioné numeralem. Ad cuius euidentia notandum est, quòd hæc est differentia inter quantitatem conti Differentia nuam, & discretam, quòd omnes duæ quatitates inter quan discrete commensurabiles sunt; quia possunt mé tinuam, co furari per aliquod tertium; omnes enim duo nu- discretam. meri comparati adinuicem per aliquod tertium, mensurari possunt:unde est, quòd non semper il lud tertium est numerus; non enim semper duo numeri comparati adinuicem per numerum, pof funt mensurari. Nullus enim est numerus, qui ali Numerus quotiens sumptus reddat quaternarium, & bina- aliquotus rium: Vel duo numeri aliquando non mensuran- conon alitur per numerum:tamen omnes numeri comparati adinuicem per unitatem, menfurari poslunt; quia unitas aliquotiens sumpta, reddit omnem numerum: & sic due quantitates discrete commensurabiles sunt: duæ autem quantitates conti- Dua quanti nue, licet divisibiles sint, non semper commensu sates contirabiles sunt: cuius ratio est: quia cum hæc mensu mua, licat di ra reperiatur in quantitate continua, & discreta: cur non cotamen per priùs reperitur indiscreta, quam in- mensurabicontinua;nec est commensuratio in continuis,ni lessi per discreta, inquantum scilicet continuum resoluitur ad discretum;Ille ergo quantitates conti nue, que possunt resolui ad aliquam proportionem, ita quòd una aspiciat aliam, sicut numerus aspicit numerum; sunt commensurabiles; ex quo enim semper aspiciunt modum numerorum duo rum,&(ut dictum est)numeri duo sunt commen surabiles, semper sequitur, quòd illi sint commen furabiles propter resolutiones, quas habét ad nu meros; Quado autem due quantitates no possunt Quaritates resolui ad aliquam quantitatem numeralem, ita incon quòd una aspiciat aliam, sicut numerus aspicit surabiles. numerum; illæ semper sunt incommansurabiles : tales funt diameter & costa, quia diameter non aspicit costam sicut numerus aspicit numerá:quod patet. probatú est enim primò Geometrie, quòd quadratum diametri est duplum ad quadratum costa; quod no esset possibile, nisi dia meter aspiceret costam, sicut numerus aspicit nu merum. quadratum.n. numerorum nunquam est duplum ad aliud quadratu; nec proportio numeri quadrati ad aliud quadratum nunquam est dupla. Cum ergo quadratum diametri sit dupis ad quadratum costz, non aspicient se, sicut numerus aspicit numerum;& per consequens quadratum diametri & quadratum coste non habent propor tionem numerosam; sequitur quòd nec radices numerosa. horum quadratorum ; quæ radices funt diameter & costa;non habebût proportioné numerosam : fi enim radices essent numerosa, sequeretur, o

Quereret quis. Vtrum sit uerum, quod dicit Questio. Phil. quòd semper inuentio scietialis terminatur ad contrarium illius, a quo incipit? Dicendum quòd

quadrata essent numerosa; sed hoc est impossibi-

le,ergo & primum.

Digitized by Google

omnis motus incipiat a priuatione, & a potentia; Motas ini possumus hoc uenari, & a parte privationis, & a tium sumit parte potentiæ: cum enim omnis motus incipiat a primatio- a prinatione, & a potentia, & in quesito scientiaso, of Poten li sit quidam motus; oportet quòd incipiat a priuatione, & a potentia: prima ergo uia est ex parte prinationis. Ad cuius euidentiam notandum Motas pote est, quòd omnis motus potetialis incipit ab igno tialis unde rantia, ut dictum eftsupra, nam (ut dictum est) Philosophi propter ignorantiam causa coeperút philosophari; licèt auté motus scientialis ab igno rantia incipiat:tamen nó ab omni. Est.n.duplex

incipit.

ignorantia. s. negationis, & dispónis: hic ergo mo tus non pót incipere ab ignorantia negationis, é in.ignorantia negationis, qui res totaliter ignora tur:totaliter.n.ignorans nil querit, nec dubitat. F Motos scie- Omnis aut motus scientialis a questione incipit, rialis unde sicut dictum est superius, quod philosophantes scientes quia est, querebant propter quid est : si-

militer in omni motu scientiali aliquid prescitur:

Tex. Co. I.

quia(ut dictum est primo Posteriorum.) Omnis doctrina, & omnis disciplina ex præexistenti fit cognitione: ubi autem est ignorantia negationis, nihil prescitur: ab illa ergo non potest incipere motus scientialis; ergo oportet, quòd incipiat ab ignorantia dispositionis;que quidem est,quando de re aliquid prescitur, & aliquid queritur, quod ignoratur:sicut aliqui priùs scientes quia est, que runt propter quid est; & aliqui prescientes quid nominis, querunt quid rei: quia ergo hec ignora nis, sicut priuatio contrariatur habitui; pluries.n.

a Philosopho prinatio & habitus dicuntur cotra ria; ideo benè dictum est, quòd motus scientialis terminatur ad contrarium illius, a quo incipit; in cipit enim ab ignorantia dispositionis, & terminatur ad habitum, terminantem illam ignorantiam, & sic patet prima uia. Secunda uia est ex

Motos scië parte potentie. Ad cuius euidentiam notandum sialis no ab est; quod sicut motus scientialis non incipit ab •mni igno omni ignorantia; ita non incipit ab omni poten-Tantia inci tia:aliter enim est in potentia non sciens, & igno rans, qui non habet habitum ad scire; & aliter est

Discrime in in potentia sciens in habitu ad scire, sicut potest ser no scien haberi in secundo de Anima: motus autem scien tialis incipit a prima potentia, & non a lecunda: H rantem. Debemus ergo imaginari, quod sicut motus naturalis est deductio potentie materie ad forms & ad actum forme; ita motus scietialis est deductio

potentiæ intellectualis ad actum; hec aut potétia, quæ fit per hunc motum, deducitur ad actum; & non debet dici potentia secunda, sed prima:non enim aliquis dicitur addiscere, quia deducitur ex habitu ad actum: non enim ex hoc addisco hanc

conclusionem, triangulus habet tres, quia a casu considero eam; sed est motus scientialis, & addiscere ex hoc, quòd aliquis de non sciéte in habitu fit sciens in habitu uel in actu. Et sic hæc potétia, a qua incipit hic motus; non est potentia actualis,

quòd fic, quod possimus uenari duplici uia: cũ.n. E quæ compatitur se eum habitu, sed quoniam aliquis sciens dicitur esse in potentia, ut consideret; sed est potentia essentialis, quæ est ad habitu scié tienec stat cu illo. Quia ergo hic habitus, et hec potentia se non compatiuntur, contraria sunt; & quia hic motus scientialis incipit ab ilta potetia, & terminatur ad habitum, ideo bene dictum est, quòd terminatur ad contrariú eius, a quo incipit.

> Voniam autem manifestum est; quòd earum, TEX. XII. 【 quæ a principio cărum oportet sumere scien – tiam:tunc enim scire dicimus unumquodque, quando primam causam dignoscere putamus.

Terminato procemio, incipit tractatus; qui qui dem tractatus diuiditur in duas partes;cu.n. hæc scia sit circa cas,& ueritatem carum, primò deter minat de ueritate causaru secundum opinionem aliorum : fecundò fecundùm opinionem propriá fecunda in principio fecundi libri [De ueritate theoria]Prima pars in duas partes:quia primò po nit intétum fuum, scilicet quòd determinandum est de causis:secundo determinat de eis secundu opinionem aliorum, ibi [Accipiamus tamen.] Pri ma in duas, quia primò ostendit, quòd determinã dum est de causis; secundo numerat illas causas ibi, [Caufæ uerò:] Dicit ergo primò, quòd uerú est, quòd in principio debemus sumere scietiam caufarum: hoc enim requirit ratio scientiæ: tunc Ratio scien enim putamus scire unumquodque, quando primam causam cognoscimus: non est enim aliud scire rem: quam scire causam resoluere ad cautia contrariatur ei quod habetur in fine questio- G sam primam. Vocatur autem causa prima, quæ irrefolubilis est: sicut enim omnia media ad primum resoluuntur, sic omnes causæ mediæ ad primam resoluuntur, & ibi stat resolutio. Deinde cum dicit.

Causa nerò quadrupliciter dicuntur, quaru quide TEX. 13. unam causam dicimus esse substantia, & quod quid erat esse.Reducitur enim ipsum quare primum ad ra tionem ultimam. causa autem & principium ipsum quare primum. V nam verò materiam & subiecti. Tertiam autem unde principium motus. Quartam merd causam ei oppositam, & quod est cuius causa, & bonum. Finis igitur generationis & motus omnis bic est. Sufficienter quidem igitur de bis specula-

tum est in bis, que de Natura. Ponit numerum causarum dicens, scire ergo Licet forme est per causam; quæquidem causæ dicutur qua- sit substantuor modis, quarum un est causa formalis, quam tia, et quod dicimus esse substantiam, & quod quid esse reisip non tamen fa enim est, quæ largitur rei substantiam, & quidi secludium tatem;ipla etiam est, per quam scitur quid rei:om materia a ne enim quare, & omnis quæstio; quæ quærit de quiditate quiditate; reducitur ad causam formalem, incipié rei. do a formis proximis procedendo usque ad formam ultimam, in qua est status: quasi dicat, omnis quæstio de quiditate quærit sormam; in sormis In sormis autem non est abire in infinitum: quia deuenien non progre dum est ad differentiam ultimam, in qua cessat ditur in ma quæstio; si autem hæc forma terminat quæstione, finkum.

oportet

Materia, et causa materialis, quam uocamus materiam & su-Subject is dif biectum; Est autem differentia inter materiam &

Poteția du tator de substătia orbis; substătificetur per posse, plex.

lem: & illud principium, quod est in tali potentia, uocamus materiam: est alia potentia ad formam accidentalem: & illud principium, quod est in ta li potentia, uocamus subiectum. Hæc enim nidetur esle differentia inter materiam & subjectum, quia materia nibil oftendit in actu; fubiectum autem dicit aliquid in actu:quia ergo quod est in B potentia ad formam fubstantialem, non habet actum priorem de se; quia forma substantialis est actus primus, ideo tale uocatur materia: quia autem hæc, quæ est in potentia ad formam acciden talem est in actu primo per formam substantia-Causa effi- lem,ideo uocatur subtectum. Tertia autem causa ciens è prin & tertium principium est causa efficiens, unde est cipium, un- principium motus: Vocatur autem ista causa, unde motus; de est principium motus; licet enim motus sit im mobili, ut dicitur in tertio Physi . tamen non est ciens mone ibi nisi per uim agentis;est enim motus actiue ab do efficiat, agente, subiective in mobili; sed quia non est imquenta non mobili nisi per mouens & efficiens; ideo efficies omne agens uocatur, unde est motus: Quarta autem causa est gri, sed qua finalis, quam dicimus esse oppositam causa agen predictis. Deinde cum dicit. di dicie ope ti, & hac est ca, cuius ca fiunt osa, qua fiut; & hoc Primum igitur philosophan vationem. est ipsum bonum, quia finis & bonum conuertum tur:hec enim est causa, quæ finis generationis & Finis forei- motus est. Sic ergo quatuor funt caufa, de quibus tur tria no- fufficienter speculatum est in his, quæ de natura, & hoc in libris Physicormu. Notandum est, quòd causa finalis & finis dicitur opponi agenti; cuius ratio est, quia finis est primus in intentione, & ta men est ultimus in operatione; primo enim finis est in conceptu & in intenrione agentis, & sub isto modo, ut est in intentione, & in conceptu, finis mouet agentem; agens autem sic motum: nititur ut per fuam operationem finis, qui est in coceptu, fiat in effectu; & qui habebat effe intentionale, habeat effe reale: finis enim sub effe intétionale mouet agentem; ut autem & sub esse reali,

qđ respondet ad qonem, quæ quærit cam & prin

cipium; cã, & principium est: secunda aut ca est

fubiectum, cum enim materia, ficut dicit Comen

cut potétia dicitur duobus modis, ita & materia:

est enim potentia quædam ad formam substantia

nuntur, ita agens & finis. Deinde cum dicit. Accipiamus tamen priores, qui ante nos ad entium perserutationem uenientes, & de ueritate phi losophantes: palam enim: quia & illi dicunt principia quædam, & causas:si igitur illorum scientias in medium attribuerimus, aliquid euenerit sanc, quod ad propositum doctrina huius accommodabitur. Aut enim aliud aliquod commune genus inueniemus; aut certe magis eorum dictis credemus.

fit ab agente; et sic agens respectu finis, ut finis ha

bet esse reale, habet rationem principij, finis au-

tem habet rationem termini: & ideo secundum

hoc, ficut terminus & principium motus oppo-

Incipit determinare de causis secundum opioportet quòd sit causa & principium; quia omne A nionem aliorum;& diuiditur in duas partes; quia primò oftendit, quare recitandæ funt opiniones il lorum circa caufas; fecudò incipit eas recitare ibi [primum igitur philosophantium.] Dicit ergo, quòd aceipiendum est hic, quod dixerunt antiqui cica causas: quiquidem antiqui priùs accesse runt ad perscrutationem entium, quam nos; & priùs incœperunt de ueritate philosophari; quàm nos:manifestum est enim quòd posuerunt quasda causas,& quædam principia:ratio autem quare ac cipiendæ funt opiniones horum,& recitande,eft; quia superuenientibus nobis post eos ad inqui-rendum ueritatem causarum hoc, quod ipsi dixe- causis aga-runt de causis, aliquid prænoscere & necessarium sur secundu & utile methodo, quam quarimus; arbitramus: di antiquori Ca enim corum autinueniemus aliud genus cau opin. farum a dictis quatuor, aut si non potest inueniri, magis credemus, quam priùs, quot causæ no sunt nisi quatuor. Notandum est, quòd utilitas, quæ se quitur ex hoc, quòd narrantur opiniones antiquo rum circa causas est, quia connumerando omnes opiniones, apparet quòd nullus antiquorum pofuerit aliud genus caufarum a prædictis; & ideo magis credimus, quòd causæ sint quatuor tantu. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd alia methodus, quæ nunc est, hoc est ad scientiam causarum multum utile est uidere dicta antiquorum circa causas, quia ex hoc apparebit, quòd nullus antiquorum incidit in aliquam aliam causam a

> Primum igitur phılosophantium plurimi sola ea, que in materie specie, putauerunt omnium esse prin cipia. Nã ex quo sunt omnia entia, & ex quo finnt primò,& in quod corrumpuntur ultimum, substantia quidem manente, in passionibus uerò mutata; hoc elemetum, & boc principium dicunt effe corum,

Numerat opiniones antiquorum circa causas, & diuiditur in duas partes; quia primò enumerat illas opiniones fecundo, improbat easibi: [Qui cum enim unum ipsum esse.]Prima in duas;quia primò enumerat opiniones, secundò eas breuiter recapitulat ibi [breuiter igitur & capitur.]Prima pars in duas; quia primò recitat opiniones natu-D ralium circa causas:secundo non naturalium,qui per mathematicam loquebătur de rebus naturali bus, sicut fuit Pithagoras & Plato, secunda ibi [in his at & ante uocati:] Prima pars in duas, quia pri mò tangit opiniones antiquorum circa causam materialem in generali, secudò in speciali, tertiò concludit, quòd dictum est de causa materiali, secunda ibi [fed tali;]tertia ibi,[ex his quia igitur.] Prima pars in tres partes, quia primo ponit quomodo antiqui reducebant omnia in causam materialem, secundò reddit causam huius, tertiò con cludit quandam conclusionem, qua sequebatut ad dicta eorum, secunda ibi [Nam ex quo sunt omnia entia]tertia,ibi[& propter hoc non generari.]Dicit ergo primò, quòd plurimi de numero

Digitized by Google

pri-

rudis, or to

Antiqui Philosophi paru attin-∫arum.

proprieta-secundú an tiques.

Ens imbo .-

quod fitulti ma resolu-

manet in of tranjmuta-

Materia quo manet

in specie materiæ, idest causas materiales posue-Philoso- runt principia omnium. Notandum est, quod phi phia in pri losophia in principio sux inuentionis cruda suit; mordio sua sicut dicit Auicenna. 6. metaphisica. a posterioriinuentionis bus autem physicis magis ac magis cœpit reperi ri ueritas; & illud, quod fuit quasi crudum & indigestum, cœpit magis digeri ex hoc,quòd magis inueniebatur ueritas. Primi ergo Philosophi in principio inuentionis philosophiæ parum atgebant de tingebant de natura entis, & de natura causarum: natura en. credebant enim quòd materia effet substatia om zis, co can- nium: eo modo, quo illi, qui ponebant aerem pro materia; dicebant, quòd aer esset materia & substantia omnium:ita quòd omnis res secundum ue ritatem aer erat; non perpendentes quòd omitte :p bant causam formalem, & causam efficienté. [Nã ex quo sunt omnia entia; ] reddit rationem huius opinionis, scilicet, quòd materia sit principium & causa omnium; est autem ratio antiquorum talis. Illud, ex quo funt omnia primò, & in quod refoluuntur omnia ultimò & corrumpuntur, est substă tia & principium omnium; materia est talis; mate ria enim elt, ex quo fiut omnia primò, & in quod reloluuntur;ergo materia est substantia, & princi pium,& clementum omnium, que sunt: ipsa enim materia est substantia omnium, que manet in om ni mutatione, sola mutatione sacta in passionibus. Notandum est, quòd antiqui quatuor proprietates attribuebant materiæ, scilitet, quòd est illud; ex quo fit aliud, secundò quòd est illud, ex G quo primòfit aliquid, tertiò quòd est illud, in quod resoluitur factu, quartò quòd oportet eam manere in omni mutatione. Prima conditio benè conuenit materiæ, scilicet, quòd ex ea fiat ali quid: nam cum materia substantificetur per posse, sicut ex potentia ente sit actu ens, ita ex materia fit aliquid: declaratum est enim primò Phy. quòd ens in potentia est illud, ex quo per se sit ali quid; materia autem est ens in potentia, & ita betentia quid. nè conuenit sibi prima conditio. Similiter secunda quòd , scilicet , est illud, ex quo primò sit . aliquid;quia materia non refoluitur ad aliquid priùs; quia sic materia posset fieri ex illo priori, cuius contrarium declaratum est primò Physi ubi dictum est, quòd materia est ingenerabilis & incor ruptibilis, & fic eo quod est ingenerabilis, opor- H Materia est tet quod sit prima potentia; e per consequens est ultimu, ad illud, ex quo primò fit aliquid. Similiter tertia có ditio, scilicet quòd materia est ultimum resolutio nis:benè conuenit materiæ; quia ea, quæ sunt pri-Materia ma in componendo, sunt ultima in resoluendo er go est ultima in resoluendo. Similiter quarta con ditio scilicet quòd materia manet in omni transmutatione, benè conuenit materia; non tamen ut intelligebant antiqui; quia ponebant. quòd materia manebat eadem secundum actum substantialem, uariata solum secundum passiones & accide tia, quod est impossibile, sicut dicetur infra: quia

fecundum ucritatem, materia manet eadem, ua-

primorum philosophantium cas causas, que funt E riata secundum actum substantialem sorme. Notandum tamen quòd licet sit bona consequentia; illud, ex quo fit res primò, & in quod resoluitur, est principium rei; non tamen sequitur, quòd sit omne principium rei; illud enim, ex quo fit res, est sub duplici intentione: quia, ex, potest importa- Ex, due ge re habitudinem causæ materialis, uel efficientis: nera cansamateria ergo benè est illud, ex quo fit res mate- rum imporrialis, sed tamen præter hoc requiritur efficiens, tat. & etiam forma; & folim sequetur, quòd sit princi pium; non tamen sequitur, comne principium. Deinde cum dicit.

Et propter hoc nec generari nihil putat, nec corrumpi,quasi tali natura semper coseruata:sicut nec dicimus Socratem, quando formosus, aut musicus ef ficitur, simpliciter generare: neque cum istos habitus amittat corrumpi, eo quòd subiectum ipsum, Socrates, permanet: ita & caterorum nihil: oportet enim aliquam naturam, aut unam, aut plures esse; è quibus catera fiunt, illa conseruata. Pluralitatem tamen, & speciem talis principii, non idem omnes

Concludit quandam conclusionem, quam qui dem necessarió habent dicere isti; dicebant enim 🌣 materia manet, uariata folùm fecundùm accidentia: ex quo necessariò habebant concludere, conihil generabatur, nec corrumpebatur; quia generatio est uariatio secundum formam substãtialem,& non secundùm accidentalem tantùm: Et hoc est, quod dicit litera, q propter hoc hi Phi Nibil genelosophi nihil putabant generari, uel corrumpi; & ratur, nel hoc quia materia manet eadem, & seruatur se- corrumpicundum actum, solum uariata in accidentibus: tur secun-Sicut enim non dicimus, quod Sortes generetur Philososimpliciter, quando fit musicus, uel albus; nec quando fit musicus corrumpatur, quando deponit uestes; & hoc quia Sortes manet, uariatus in accidentibus;ita non di cimus, quòd generatio sittsi tamen manet, uariata folum in accidentibus ; oportebat ergo fecüdum istos, esse aliquam naturam materiæ unam, uel plures;ex qua ipía manente, alia generarentur; ita comnes ilti ponebant, quòd oportet dare materiam, & tale principium in specie: tamen tale prin cipium differenter:quia quidam ponebant igné, tiquoru cir quidam aerem, & fic de aliis: Similiter in multitu caprincipia dine talia principia differebant: quia quidam ponebant unum tale principium, quidam plura. No Nota, quòd tandum est, quòd sic opinantes tribus modis pec- ex hot nous cabant: primo peccabant, quia ponebant materia materiam cus in actu, quod est impossibile: quia cum mate non habere ria sit in potentia ad omnem actum; impossibile actum aliest, quòd de se habeat aliquem actum; dicere er- quemi; qui a go, quod fit ens in actu, & quod fit materia est im tamé habes plicatio contradictionis. Secundo peccabant; actum forquia ponebant, quòd non erat generatio, & cor- malena ruptio in rebus. Hi autem peccant necessario, sequitur enim ad primum: Namque si materia quo Luod adue dammodo est in actu, non recipiet actum subită- nu enti in tialem; quia quod enti completo in actu aduenit, actu, est ac-actus est: Ex quo sequitur, quod compa quod ed actus est: Ex quo sequitur, quòd omne, quod ad+

Generatio unde.

nulla erit generatio; sed solum alteratio: est enim generatio ex hoc, op materia accepit nouum esse substantiale: hoc autem non potest esse, si materia est ens in actu copleto; & sic omnis uariatio, quæ fieret circa hoc ens; erit alteratio, & non generatio:Debemus enim imaginari, cp hæc est dif Differentia ferentia intergenerationem & alteratione; quia generatio est uariatio circa ens in actu, & nó ens alteratione in potentia; sequitur quomnis alteratio facta circa eam; est alteratio & non generatio. Tertium est, co necessario habebant ponere ex principiis fuis, pres non differebant nisi secundum accide tia: ex quo enim materia, ex qua fiebant omnia, nullum actum recipiebat substantialem: sed solu accidentalem; quia manebat eadem secundum a- B chum:oportebit o omnia illa, facta ex illa materia, effent unum fecundum actum fubstantialem, uariata folum fecundum accidentia: & quia unu, Vuom, & multa magis fequuntur substantiam, quam acmulta fe cidens; & omnia erant unum secundum substanquutur sub tiam, uariata secundum accidens; magis debebat stantiam. dici unum, quam multa: ita op fi aer effet ista materia, diceremus o aer esset omnia, & uariaretur secundum accidens. Deinde cum dicit.

TEX. 14.

Sed Thales quidem huiusmedi philosophia princeps, aquam ait est; quare terram quoq; super aqua dicebat esse.

Opin.penen

latina.

Ponit opinionem istorů in spáli;& dividitur in duas partes:quia primò ponit opinione illoru, qui ponebant unum principiú materiale: secundò ilpinm reri. lorum, qui ponebat multa, ibi, [Emped.uerò.] Pri ma í tres; quia primò ponit opinione illoru, qui po nebant hoc principium esse aquam: secundò illo rum, qui ponebant aerem: tertiò illorum, qui ponebant ignem: secunda ibi, [Anaximenes,] tertia ibi[Hippasus aut.] Prima in duas; quia primò po nit opi. Thaletis: secundò confirmat eam per róné ibi, [forsitan opinioné hác:] tertiò per dictu an tiquorum,ibi,[sunt autem aliqui.]Dicit ergo pri mò, q Thales princeps Philosophiæ speculatiuæ ceps philoso ponit aquam esse principium osum:unde terra di Thales prin phia specia. xit fundari super aquas, sicut principiatum super principium. Notadu est, o iste dicitur suisse prin ceps talis Philosophiæ.s.f.speculatiuæ; cuius ró est; quia ipse inter Poetas Theologus transtulit se ad speculandum cas rerum naturalium: alii auté sapientes occupabantur circa moralia; iste autem circa speculationes causarum. Deinde cum

> For san opinionem hanc accipiens: quia cunctoru nutrimentum humidum uidebat ese; & ipsum calidum ex hoc factum, & animal uiuere: ex quo aute fit, id esse principium omnium: propter hoc igitur hanc habuit opinionem: & quia cunctorum spermata naturam habent humidā : aque uerò natura prin cipium est bumidis.

Ponit rónem huius opi. dicens, quideo ponit aquam, & humidum esse principium omniti; quia uidebat, o omnia nutriuntur ex humido, & per

uenit tali materiz, accidens sit; & per consequens A consequens sunt : quia ex eisdem res nutritur, & Ex eisdem est: Vel fortè hoc dixit: quia ipsum calidum, quod res est, et me est principium uite; conseruatur in humido, & ui trium. detur fieri ex ipso:humidu.n.est materia caloris; Humidu est Vel fortè hoc dixit; quia omnia animalia in humi materia ca do uiuunt: & ideo humidum est principium ui- loris. di:illud enim ex quo fit aliquid, est principium il cipium eflius; propter hoc ergo iste accepit istam opi. Aut sendi. forté ideo accepit: quia spermata, quæ sunt naturaliter humida, sunt principia omnium animaliu; Principia & ita humidum est principium; si autem humi- quod. dum, ergo aqua; quia aqua est principium humidorum.Deinde cum dicit.

Sunt autem aliqui antiquiores, & multum ante TEX.15. eam, qua est nunc generationem, & primo Theologi zantes sic putant, de natura existimasse. Oceanum enim & Thetim generationis parentes fecerunt sacramétumque Deorum aquam, Stygen ab ipsis Poe tis nocatam. Honorabilius.n.quod antiquius;Sacra mentum autem honorabilius.

Confirmat dictam opinionem per dicta antiquorum; & duo facit; quia primò confirmat eam: fecundò eam concludit, ibi, [Si quidem &c.] Di cit ergo de numero Philosophorum multi, qui priecesserunt generationem Physicorum, que mo Poete alidò est: qui fuerunt primi Theologizantes: uocan qui cur ditur aurem Theologi quidam Poetæ: qui aliqua ci theologi. tradiderunt per uersus; putant esse existimandum de natura principij, sicut existimabat Thales; ponebat enim aquam esse principium, sicut patet p dicta eorum;poluerunt enim, co cógregare, idelt cógregatio aquarum, & Thetis, idelt Dea aqua rum funt parentes,& principium omnium rerū generatarum:Ita enim fecundum eos erat nobile quid,aqua quidem erat principium rerum: nobilitatem autem aquæ oftendebant ex hoc, quòd Nebilitat Deorum eratiurare per aquam, quæ uocatur ab aqua unde. ipsis Poetis Stygen: ex hoc enim & Dij iurabant per aquam, ex hoc intelligitur nobilitas aquæ: Iuramenti quia omne iuramentum fit per illud, quod est ho per quod de norabilius & antiquius. Notadum est, quisti Poe- bet fieri. tæ sub quibusdam uerbis uelatis tradiderunt suas Poeta nela scientias : dicebant autem, q Dii, idest corpora te scripse. cœlestia iurabant per quandam aquam, quam uo rune. cabant Deam Infernalem; & per consequens ex hoc arguebant primitatem, & nobilitatem aqua. Deinde cum dicit.

Siquidem igitur antiquior aliqua ista, & senior fuit de natura opinio, forsan utique incertus est. Thales quidem secundum hunc modum pronunciasse dicitur de prima causa. Hippon quidem enim non utique aliquid significabit posuisse cum his pro pter sui intellectus paruitatem.

Concludit istam opinionem, dicens, co si aliqua opinio de natura principii suit antiquorum, dignus medista est senior, hoc est nobis certum; Vnde autem moria philo manifestum est, op Thales de principiis rerū di- sophus. xit, sicut iam diximus: uerū est, o quida Philoso phus, qui vocatur Hippon, aliquid dixit de hoc; to

Philosophos propter sui intellectus paruitatem. Deinde cum dicit.

TEX.16.

Anaximanes aut at q; Diogen. aerem aqua priore et maxime simplicium corporu principium statuunt.

Ponit opi.illorum, qui posuerut esse aere principiu, dices, cp Anaximan. & Dioge. poluerut ae rem esse priorem aqua, & esse principium corpo Opinio po- rum simplicium: Fuit autem iste Anaxim, discipu mentium at lus Anaximandri, qui fuit discipulus Thaletis, rem emnin Diogenes uerò fuit discipulus Anaximanis: hi ergo poluerunt aerem esse principium, dicentes, comnia funt aer fecundum rem ; uariata tamen fecúdùm accidentia;rónem autem huius.f. 9 aer F sit principium; sumebant ex hoc, quita animaliu conservatur per aerem. Deinde cum dicit.

Opi.ponenese princi-

pium.

Hippasus autem Metapontinus, & Heraclytus

sium ignem Ephesius ignem.

Ponit opin.illorum, qui ponebant ignem esse principium rerum, dicens, cp Hyppasus Metapotinus, & Heraclytus Ephelius posuerunt ignem esse priucipium rerum. Deinde cum dicit.

TEX. 17.

Empedocles uerò quatuor, cum dictis terram quartum addens. Ea nanq; dixit semper manere, & non sieri, nisi pluralitate & paucitate congregata,

& disgregatione in unum, & ex uno.

Ponit opi.illorum, qui ponebant plura principia materialia:& diuiditur i duas partes; quia pri mò ponit opin. Empedoc. secundo Anaxag. ibi, G Opi. ponens [Anaxag. uerò.] Dicit ergo primò, co Emped. quatuor ele posuit hec tria, que dicta sunt. s. ignem, aqua, & menta prin aerem esse principia reru,& iis addit quartum.s. terra, ita copi. sua confistebat in duob. primò in hoc.s.q elementa erant quatuor: scđò in hoc, q Elemeta se- oportebat elementa sp manere, & nunqua gene per manere rari, nec corrumpi; sed quo o s genero & corruptio fit per congregonem & segregonem horum ele mentorum; & scdm multitudiné, & paucitaté dixit alia ex iis generari & corrupi: ista.n. quatuor per congregationem eorum in unum, faciunt ge nerationem illius; per divisionem uerò illoru ex uno faciunt corruptionem. Deinde cum dicit.

TEX. 18.

cipium ma

Anaxagoras uerò Clazomenius,isto quidem æta te prior, factis uerò posterior, infinita dixit esse principia. Nam ferè omnia corpora partium consimilium, ut ignem, aut aquam ita generari & corrumpi ait congregatione & disgregatione solum: aliter autem nec generari, nec corrumpi: sed permanere semper sempiterna.Ex his quidem igitur solam quis causam intelliget eam, que in materie specie di-

Ponit opi. Anaxag. dicens; quòd Anaxag. qui fuit prior ætate, quia est pater; sed tamé factis posterior: quia posterius cœpit philosophari quam Opi. ponens Emped. posuit infinita principia rerum. non. n. so lùm dixit, q principia reru funt quatuor eleméta, ficut dicit Emped.sed posuit, co osa, quæ sunt cósimilium partium reru: sicut est medulla, caro, & similia; quorum infinitas partes minimas posuit principia, sicut sunt infinite partes carnis, ossis, &

non est dignus nomine, nec nominari inter istos E medullæ; & cp per congregationem & segregationem horum couenit alia, sicut ignem, & terra ex iis generari; nec aliter couenit fieri generatio né ex istis, sed principia illa permanent sempiter na. Concludit ergo Philoso. o manifestum est ex istis, quo aliqui non posuerut cam aliam, nisi illa, quæ est in specie materiæ, hoc est cam materiale. Notandú est, op Anaxag. differebat ab Emped. in Discrime is in duob.primo cp Anaxag.dicebat, op similia i par ter Anaxo. tib. quæ dicuntur homegenea, sicut sunt infinitæ partes carnis, ossis, & aeris; sunt priora elemétis; & per có sequés habent rónem principij respectu mogenee illorum: quia principio conuenit ró primi: quia er que go iste partes similes habent rónem prioris respe Principio ctu elementorum, ideo habent ronem principij. Videbatur.n.sibi, q ea, quæ sunt magis separata primi. a natura contrarietatis, habent magis rationem principii: & quia partes similes magis secundum eum sunt separatæ a natura contrarietatis, quàm elemata; ideo habent naturam principii respectu harum partium;& sic quod fuit principium apud unum, fuit principium apud alterum. Secudò dif ferebant, quia Anaxag. posuit principia infinita. Emped.aut finita. uoluit.n.Anaxag.cpquodlibet lateret in quolibet:ita & quandocunq; aliquid fie bat ex aliquo, ipsum fieri non erat, nisi ipsum extrahi ex ipso, in quo priùs latebat. Ita op in quolibet latet infinitæ partes cuiuslibet. Sicut in aqua infinitæ partes ignis, & aeris, & sic de omnib.que possunt fieri ex aqua.

Incedentibus autem sic res ipsa uiam fecit simi- TEX.19. liter,& quærere coegit. Nam etsi quàm maximè omnis corruptio & generatio ex aliquo, ut ex uno, aut ex pluribus sit, cur hoc accidit, et quæ causa est? Non.n.ipsum subiectum se se mutari facit, ut puta dico,quòd neq; lignum, neq; æs causa est, ut utrunq; eorum mutetur: neque lignum quidem lectum, as uero statuam facit, sed aliud quippiam mutationis causa est.hoc autem quarere, aliud principium qua rere est, perinde atque id, quod nos unde principium

motus dicimus.

Postquam posuit opin.illorum, qui posuerunt causam materialem, hic ponit opin. illorum, qui cum causa materiali posuerunt causam efficientem:& diuiditur in duas partes:quia primò ponit opi.iltorum:lecundò recitat opi.Leucippi, & De Opi.addenmocriti, qui posuerunt uacuum & plenum etiam tium causa principia rerum, ibi [Leucippus uerò, & eius col 'ficientem lega.] Prima pars in duas: quia primò ponit opi. istorum:secundò ostendit,quomodo in ponendo caufas has deficiebant:ibi,[Ifti quidem,ficut dixi mus.]Prima in duas;quia primò ostedit,quomodo aliqui posuerunt causam efficientem: secundò quomodo ponebant contrarietates in ista causa, ponendo contrarietatem in mouentibus, ibi. [Quoniam uerò contraria bonis.] Prima in duas: quia primò ostendit, qua ratione aliqui mouebantur ad ponendum causam efficientem: secundò in speciali nominat illos, qui posuerunt causam essicientem, ibi. [Dicens, &

principia naterialia infinita.

aliquis

[aliquis intellectus. Prima pars in duas, quia pri- A fectiue est in alio. Ex quo oportet, qu materia fa- Materia fa mò ostendit, qua ratione aliquis ponebat causam efficientem, secudò ostendit, qua ratione aliquis motus habet ponere causam finalem. ibi [priùs hos autem:] Prima in duas, quia primò ostendit, quòd ratio cogit ad ponendum causam efficientem; fecundò oftendit, quòd Philosophi diuersimodè se habebant ad illam rationem cogentem: ibi[Igitur omnino].Dicit ergo primò, quòd aliqui posuerunt causam materialem tantum; sed ta men quia processu temporis natura rei secit sibi uiam, coegit quærere causam esficientem; ratio autem cogebat ad hoc;est autem ratio talis, gene ratio & corruptio funt ex pluribus materialiter, hoc autem non potest esse sine causa essiciente & mouente; nulla enim res transmutat se ipsam; B Omnis traf sed omnis transmutatio est per uim mouentis. Vi mutatio est demus enim quod lignum non transmutat se ipper wim mo sum, ut fiat lectus; nec æs se ipsum transmutat, ut fiat statua; sed aliquid aliud est causa istius transmutationis. per quod & lignu mutatur ad forma lecti.& æs ad formam statuæ;quod quidem aliud est a causa materiali: ita q oportet quærere aliud principium, quam materiam; quod quidem principium est causa efficiens, unde est motus. Nota dum est, quòd sententia Philosophi breuiter est In omni mu in hoc, quod in omni mutatione requiritur nam

tatione re- mobilis, quod quodda transmutatur ad formam; quiritur na sed quia mobile non transmutat, se ipsum; ideo sura mobile propter naturam mobilis & materia requiritur.

Questio.

alio.

Quæreret quis, Vtrum res ipsa fecerit sibi uia ad quæredum cam efficietem, sicut dicit Philos.in litera. Dicendum est o sic; quod possumus uenari duobus modis, primò ex realitate potentia; ita q fecundum hunc modum dicitur, quòd res ipía po tentiæ fecit sibi uiam: secundò ex realitate motus, ita quòd fecundum húc modum dicemus, qu res ipsa mobilis fecit sibi uia: Primò quidem ex Omne, quod realitate potentia passiua. Ad cuius cuidentiam oft in poten notandum est, quod quicquid est in potentia pas era pasfina, fiua secundum aliquem modum prioritatis, priùs prius est in est in potentia actiua:Imaginabimur enim, quòd nihil recipiatur in potentia passiua, nisi per uim actiuz;quod enim aliqua potentia passiua habeat actum a se ipsa, est impossibile.quia ille actus, qui est in potentia passiua, priùs est in potentia actiua sub aliquo modo essedi;& tamen omne, quod est materialiter in aliquo, efficienter est in alio:& ideo est impossibile, quòd aliquod ens materiale Omne quod fit ens primum, quia eo ipso quòd materiale est, ser eft in als quicquid habet, possibiliter habet; & quicquid est que, efficie possibiliter in aliquo, est essectiue in aliquo ter est un priorize sic si ens primum esset inateriale, sequeretur, o haberet aliquid prius, idest in quo sua realitas esset effective. Sic ergo res potentia palsi ux facient sibi uiam ad quxrendum potentia acti ui; quia omne, quod est possibiliter in aliquo, et

mam: & ideo non debet folum poni causa mate-

rialis, sed causa efficiens.

ciat sibi uiam ad quærendam cam efficiente; quia cie sibi mia cum potentia sit in materia, omnino potentia sa- ad cam ess ciet sibi uiam in materia: & ideo illi, qui ponunt cientem. cám materialem, necessarió habent ponere cám efficientem; & ideo posteriores Philosophi super Ponentes priores, ratione coacti, aliquid addiderunt: quia cam n cum causa materiali posuerunt causam esticien-viale, habet tem. Secunda uia ad hoc probandum, sumitur ex sam efficien natura motus. Ad cuius euidentiam notandum rem. est, op motus est quasi instrumentum agentis per motum. Debemus enim imaginari, o omnis for ma, quæ introducitur per motum; in agente eit Omnis forfub aliquo modo essendi; & in motu, & in mate- ma, qua inria, in quam introducitur per motum: quia in agé moducitur p te est effectiue, sicut in principali agente, siue esti motum, est ciente:& in motu est sicut in instrumento huius moin, o in principalis agentis;in materia autem est realiter materia sub in effectu. Et est exemplum, of sicut forma intro- alique meducta per artem, sicut ars in ligno; sub aliquo mo de essendi. do essendi est in anima artificis: sub aliquo modo in manu artificis, per quem fit archa;& priùs rea liter in effectu est in ligno: Etiam per eudem mo Motusfacio dum forma fienda per motum sub aliquo modo mã ad que essendi est in agente, & in motu, & in seipsa, & in rendum can effectu: ita tamen, op non esset in seipsa in essetem in can-Etu, nisi priùs fuisset in motu, & non esset priùs in sa materiamotu, nisi priùs suisset in agente; Sicut ergo po- 4. sterius arguit prius; & sicut causa instrumentalis arguit causam principalem:ita motus arguit cau causa efficies; per quam materia moueatur ad for sam essicientem; ideo benè dictum est, op motus fecit fibi uiam ad quærendum causam efficientem. Deinde cum dicit.

> Igitur omnino qui talem uiam a principio tetige runt,& unum esse subiectum dixerunt;nihil difficul tatis sibi ipsis reliquerunt: V erùm quidam eorum, qui unum constituerunt, quasi devicti ab hac quastio ne,ipsum unu immobile dicunt esse, naturamá; tota non solum secundum generationem et corruptionem (hoc enim uetus est, et quod omnes esse confessi sunt) uerum et secundum aliam mutationem omnem esse: et hoc eorum est proprium.Illorum igitur, qui unum solum esse dixerunt ipsum universum, nulli contingit talem inspicere causam: nisi fortasse Parmenidi; & hoc in tantum, quia non solum unam, sed etiam duas aliqualiter ponit causas esse: Illis uerò, qui plura fa ciut; magis accidit dicere, ut puta illis, qui calidum, aut frigidum, aut ignem, & terram: V tuntur enim igne, tanquam motiuam habentem naturam; aqua uerò, & terra, & huiuscemodi e contrario.

Ostendit quomó aliqui Philosophi se habebát diuersimode ad rationem, quæ cogebat ponere causam efficientem. Ad cuius euidentia notandu ansiqueri est, quòd Philosophi antiqui quadrupliciter se ha circa cămef bebant ad istam rationem, quæ cogebat ponere sciëtem sta caulam efficientem. Quidam enim non multa ge tuendam. nerabant, sed de illa ratione solum ponebant cau sam materialem, omnino negligentes causam esficientem. Quidam negabant motum, & per con 1equens ratio illa non cogebat eos:dicebat enim

quòd

bant motum: cum ergo ergo hæc ratio cogeret, causam efficientem esse propter motum; cum isti negarent motum, ratio eos non cogebat.

Tertij fuerunt, qui ponebant omne ens esse unum secundum rem: sed tamen plura secundum sensum; & inquantum plura ponebant, cogebantur ponere plures causas, ad minus disfe rentes secundum sensum; & quantum ad hoc cogebantur ab ista ratione. Alij fuerunt, qui posuerunt inter entia differentiam realem, & isti coacti ab ilta ratione, posuerunt cum causa materia li causam efficientem: His uisis patet litera: dicit igitur, op illi, qui tetigerunt hanc uiam, & hanc ra tionem à principio, & posuerunt unum subiectú pro materia; nihil difficultatis fecerunt sibi pro- F pter illam rationem: solum enim ponentes unum subiectum pro causa materiali, non obstante illa ratione, neglexer ît causam efficientem; Alij fue runt, qui quasi deuicti ab illa ratione; dicunt omnia esse unum; & illud uuum dicunt esse immobi le,& non propter motum ponunt efficiens: ita & ij totam naturam dicunt esse immobilem non solùm fecundùm generationem & corruptionem, (c) enim negetur generatio & corruptio, hoc anti quum est; & hoc quasi omnes antiqui confessi funt) sed etiá dicunt eam esse immobilem se cun dùm aliam mutationem, quæ est alteratio; & hoc est eis proprium. His ergo, quòd sic dicunt, omnia esse unum & immobile; non conuenit præter illam rationem propter aliam causam, nisi fortè Par G menidi: & hoc quia licèt poneret omnia esse unum; tamen ponebat plura esse secundum senfum: & quantum ad hoc ponebant plures causas. Illis ergo, qui ponebant plura entia, & non unum tantum; magis conuenit dicere, quòd est dare causam efficientem, propter dictam tationem:po nebant enim hi calidum & frigidum, ignem & Ex differen terram; igne autem utebantur ficut habente natu sia formali ram actiuam, & motiuam. Notandum est, o nisi esset differentia formalis, non esset motus formamotus for- lis. Debemus enim imaginari suo modo de motu formali;sicut de motu ad locum: in motu autem Que anti- ad locum sic est, o nisi esset differentia localis, nó qui hebant cslet motus localis: motus enim localis est de ubi megare mo ad ubi: & ideo si motus localis est, multa ubi sunt: qui ergo poneret unum ubi tantum, motum loca lem negaret: Ita a simili, ubicunque est motus for malis, ibi est differentia formarum: quia motus formalis est de forma ad formam: qui ergo pone ret unum ens tantum, & co no esset possibilis nisi una entitas, & una formalitas; motum formalem negaret. Qui ergo posuerunt unum ens tantum, & co non sit possibile nisi una entitas, motum ha bent negare: & per consequens ratio supradicta non cogebat cos: quia negabant omnem mutationem in rebus, & per generationem, & corruptionem,& per quemcumq; alium modum mutationis. Deinde cum dicit.

TEX. 20.

arguitur

malis.

Post hos autem, & talia principia tanquam non

quòd omne est ens unum & immobile; & sic nega E sufficientia, ut existentium naturam generarent, ite rum ab ipsa ueritate (ut diximus) compulsi, illud, quod sequitur, quasiuerunt principium. Vt enim entia bene se partim habeant, partim fiant: for san neque ignem,neque terram,neque aliud quidquam uerisimile est causam esse, nec illos conueniens est existimare,neque iterum ipsi automato, & fortunæ tantam committere rem benè se habere.

Ostendit, quomodo quidam Philosophi a uaritate coacti, non solum posuerunt causam materia Coacti suns lem, & efficientem, sed etiam finalem . Ad cuius nere cam' fi euidentiam notandum est, o sicut ucritas mate- nalem. riæ cogebat ponere causam efficientem:ita ueritas causæ efficientis cogit nos ponere causam finalem; sicut enim materia suo modo arguit agés, ita agens suo modo arguit finem; Sicut enim ma Sicut mateteria non induit se formă, sed induitur per uim ria arguit agentis;ita agens non induit ipsam materiam,ni- agens, ita si moueatur a fine: omne agens in agendo mouetur a fine. materia ergo respectu agentis habet ra tionem posterioris, & agens habet rationem posterioris respectu finis: Sicut ergo materia tanqua posterius arguit agens sicut quoddam posterius: ita similiter agens arguit finem:agens enim agit propter bonum, & ita propter finem: quia finis & bonum conuertuntur. His uisis, patet litera:dicit enim & post istos Philosophos, qui posue runt causam materialem,& efficientem;quidam alij tanqua a ueritate coacti, quæsierüt aliud prin cipium,& quandam aliam causam.s.finalem, tan quam illæ duæ caufæ non fufficerent ad generan dum naturam entium:natura enim entium tamin illis, quæ fiunt, quàm in illis quæ funt; est aliqua bona dispositio, & aliqua bona habitudo; cuius dispositionis non sufficienter ponitur pro causa efficiens tantum; sicut ignis, uel terra, uel aliquid aliud:nec est dicendum,nec uerisimile, co talis di spositio est à casu, siue à fortuna, quasi sint automata,idest casualia:ergo necesse est dicere,quòd funt propter aliquem finem. Notandum est, op si- Sient res ha cut quælibet res entitatem habet : ita habet pro- bes wernapriam dispositionem, & etiam propriam habitu- tem: 11a hadinem; non est ergo dicendum, op huius disposi- bet depositionis, & huius habitudinis sit tantum causa efficiens; sed cum causa efficiente est dare causam fi nalem; Non est similiter dicendum, quefficiens largiatur effectui persectionem, nisi propter iné: si enim non ageret propter finem, sequeretur duo inconuenientia: primum esset, op agens ageret a casu, secundum esset, co finis non esset prima caufarum:ex hoc enim est prima causarum, op mouet agentem. Si ergo non moueret, non eslet prima inter causas. Deinde cum dicit.

Dicens & aliquis intellectum inesse quemadmo- TEX. 21. dum in animalibus, ita in natura causam mundi, & ordinis totius: ut excitans apparuit ad priores omnia præter conuenientia dicentes. Pala igitur Anaxagoram scimus hos sermones tetigisse:attamen ha bet priùs Hermotinus Claromenius causam dicen+ di.Sic igitur opinantes similiter ipsius bene causam

Finis, & bo

principium existentium esse posuerunt : & tale unde A deinde terram latam, & amorem, qui omnia condemotus existentibus inest.

Ponit opinionem ponentium causam agétem, & mouentem in speciali: & dividitur in duas partes: quia primò ponit opinionem Anaxagora: secundo Hesiodi: ibi, [suspicabitur autem aliquis.] Dicit ergo, cp ponétes cam materialem; ap paret alius, qui posuit intellectum sicut cam effiprinciplum

Intellectus

Anaxazo-

Ēßis.

verum.

cientem; & non posuit intellectum solum in animalibus, sed etiam in tota natura; posuit enim ét causam totius mundi, & etiam totius universi; & ille, qui fic posuit, excitauit omnes Philosophos antiquos, qui non posuerunt nisi causam materia lem, ut reducerentur ad ueritatem. ueritas enim requirit, que causa esficiés ponatur: hic autem, qui dixit hos fermones, qui tetigit hos fermones, & causam sic dicedi,& sic tangendi dederit sibi qui dam Philosophus, qui nominatur Hermosinus prior eo:fic ergo hi Philosophi tam Anaxag. quá ille alius opinati funt quandam caufam esse oninium existentium, unde existit motus omnibus, quæ funt. Notandum est, op opinio Anaxag. consi stebat in duobus: ita tamen, op secundum sequequibus con batur ex primo: dicebat enim primo, op omnes res latebant infra quodda confusum; quod quide confusum uocabat materiam, & secundò ponebat causas materiales. Secundo dicebat, quillæ res; quia non poterant se deducere ad actum, & ad materiam, oportebat dare causam agentem, quæ deduceret illas res ex quadam latentia ad ef merentur, et se manifestum:ita op ipsas sic manifestari; erat eas C corrumpan fieri; & eas è conuerfo de esse manifesto reduci eur secundi ad effe latens, erat eas corrumpi; Hac autem cau fam, que deducebat res de esse latéti, ad esse ma nifestum, uocabat intellectum, quem dicebat esfe impermixtum: cuius ratio est: quia ut posset oé permixtum deducere ad effe manifestum, debuit Note de im habere rationem impermixti: si enim haberet rapermixtic- tionem permixti, uel posset habere; cum omne p thus possibi retur, quintellectus posset reduci ab alio; & per confequens non effet primum agens,& primum mouens. Vnde ficut Philosophus imaginatur. 3. de Anima. quintellectus possibilis est impermixtus:quia alias non intelligeret omnia:ita imagina batur Anaxag. co ille intellectus, quem ponebat : D erat impermixtus; quia aliàs non posset reducere res ad esse manifestum:quæ habent esse permixtum,& confusum:& ideo sicut impermixtum po nit ipsum esse causam totius mundi, & omnium quæ sunt ducibilia de esse latenti ad esse maniseftum. Deinde cum dicit.

Suspicabitur autem utique aliquis, Hesiodum quæ suisse principium huiusmodi, & utique si aliquis alius amorem aut desiderium in existentibus quasi principium posuisset, ut Parmenides. Etenim bic ten tans monstrare universi generationem:primum quidem ait,Deorum amorem fore prouidentem omnibus. Hesiodus uero omnium primum chaos fuisse;

vet immortalia, quasi necessarium sit in existetibus esse causam; qua res ipsas moueat, & congreget. His quide igitur quomodo distribuere de hoc oportet, quis priùs liceat indicare, posteriùs.

Ponit politionem Heliodi, qui quidem poluit amorem esse principium omnium: & quia nó po fuit hoc principium manifestum:ideo dicit, cy for tè aliquis suspicabitur, quòd si Hesiod, que siuisset principia rerum naturalium, op posuisset amorem nie. uel desiderium pro principio; sicut & quicunq; alius, qui posuit amorem & desiderium principiu in existentibus:sicut fecit Parmenides. Ille enim Parmenides uolens mostrare generationem uni uersi, dixit, op amor Deorum prouidit omnibus per amorem, quæ deorsum sunt: quæ quidem om qui tetigit istam sententiam, suit Anaxag, licet B nia, licet poneret unum secundum rationem, tamen posuit plura secudum sensum. Hesiodus autem in generatione universi alium modum tenuit: dixit enim, op primò omnium, sicut prima ca materialis, fuit chaos; ex quo debebant fieri omnia;& deinde ex hoc facta est terra latissima; pofuit etiam cum hoc amorem; qui conderet omnia immortalia, hoc est cœlestia, uel principia rerum materialia, que incorruptibilia sunt; quasi esset ne cessarium in rebus existentibus ponere causam Chaos prin materialem, quam uocabat chaos; & causam effi- cipium m cientem, quam uocabat amorem, quæ quidem ca urule. efficiens res moueat, & congregat ad esse. Quis autem istorum, scilicet qui posuerunt amorem, sciens. uel intellectum pro principio sit prior, oportet iu dicare posteriùs; ubi agetur de Deo; & hoc iudicium uocat distributionem. Notandum est, cp ip se Hesiodus posuit duas causas, causam materia- Hesiodus du lem, & causam efficientem : quia uidebatur sibi, plicem cam op nihil posset sieri, nisi posset dari aliquod princi posset. pium, de quo possit educi tale fiendum; & hoc principium uocabat Chaos, hoc est quoddam có fusum; quia omne fiendum, in illo habebat esse confusum, antequam fieret, & quasi informe; & per agens accipiebat esse distinctum: Secundum principium, quod ponebat, uocabat Amorem: cu ius ratio est, imaginabatur op facere rem est com municare rei esse: omnis autem communicatio amorest un ortum habet ex amore;quia amor est uirtus com tus com municatiua: & ideo amorem uocabat rationem hicatiua; agendi in omni agente:ratio enim agendi est ra- omnis comtio communicandi: ratio autem communicandi municatio uidetur oriri ex amore, & sic efficiens quod om- ortum heat nia facit, uocabat ipse amorem, quod quidem es- ex amere. ficiens inter omnia, quæ educebat ad esse, primò educebat locum : quia uidebatur, qo omnia, quæ fiunt; in aliquo receptaculo & loco debeant reci pi:& ideo primò debuit fieri receptaculum om-

nium fiendorum. Quæreret quis, Vtrum intellectus magis ap- Quefio.
In agenpropinquet ad rationem agentis, qué ponit Anate per intelxag.an amor, quem posuit Empedocles. Dicen-lectum, com dum elt, cp in omni agente per intellectu concur currit intel rit intellectus, & appetitus:sicut enim dicitur in lectus, et ap

Nono petitus.

Appetitus intellectiones tionalis.

Nono huius, ad effectum artificialem concurrit E quod est malum, omnium malorum; si quis diceintellectus & appetitus: sed tamen appetitus vide tur determinare intellectum. Nam intellectus, & ratio intellectualis est respectu oppositorum; sicut ratio medicinalis est respectu sanitatis:oportet ergo, quòd superueniat appetitus, qui determinat intellectum ad unum: & ita quò ad actionem, & quò ad executionem actionis appetitus, quem ego uoco hic amorem, de propinquiori effectum aspicit, quàm intellectus.

Vbi notandum est, quòd quò ad assimilationem effectus propinquiùs aspicit intellectum, quàm appetitum uel amorem; cuius ratio est, quia ef-Effettus ar fectus artificialis ita assimilatur intellectui, quòd tificialis as assimilatur appetitui: effectus enim artificialis sellectui, et assimilatur conceptui, qui quidem conceptus ita F non appes, est in intellectu, quòd non est in appetitu: quò au tem ad determinationem actionis uidetur quòd appetitus & amor propinquiùs aspiciant effectu,

quam intellectus. Deinde cum dicit.

TEX. 23.

tai.

Quoniam nerò contraria bonis in natura uidebantur inesse, & non solum ordinatio & bonum; sed inordinatio & turpe, & plura mala melioribus, & prana bonis: sic alius quidem amorem introduxit & litem, singula singulorum causam: fa quis enim sequatur & aspiciat ad intellectum, & non ad ea,que balbutiendo Empedocles dixit:inue. nit quidem amorem esse causam bonorum, litem uerò malorum: quare si quis dixerit quodammodo difan benê dicet:si bonorum omnium bonum est causas cere Empedoclem bonum & malum principia, for.

Opin.ponewa e∏e plu-

Ostendit, quomodo aliqui ponebant efficientiam, causare contrarios effectus: & hoc est quod dicit, quòd quia in natura funt multa, quæ contium princi trariantur bonis; est enim in natura non solum pia effecti- ordinatio & bonum, sed etiam inordinatio & tur pe,quæ funt mala: & in natura plura funt mala. quam meliora; & quia uiderunt in rebus alique esse bona, & aliqua esse mala: ideo posuerut duas causas esse, & dixerunt unam esse causam bonorum, & aliam causam malorum. Aliquis eorum dixit causamillam amorem & litem, tanqua duas caufas; & fingulis adaptauit fuam caufam; ita 🙊 bonis adaptauit amorem: malis autem odium & litem. Quod autem Emped. fuerit huius opinionis, patet siquis aspiciat ad intellectum & ad sen tentiam, quam dicere uoluit, & quam intendebat exprimere: & non solùm aspiciat ad uerba, quæ imperfecte, & balbutiendo dixit; si quis enim ita aspiciat, reperiet quòd ipse posuit amorem causam aggregatorum & bonorum, litem uerò malorum. Vnde si aliquis enunciauerit & dixerit, q Empedo.dixit, quod amor & odium sue lis sint principia prima omnium, fortè benè dicet; Et be nè dico fortè, quia hoc non est uerum, nisi bonu; Que posset quod est amor; sit causa omnium bonorum: & o-defendi Em dium, quod est malum; sit causa omnium malopr. cosidera. rum. Notandum est, quòd si amor secundum Em pedoc.esset causa omnium bonorum: & odium,

ret eum sic posuisse; uerum diceret; sed causa hec non est:uidetur enim quòd secundum eum amor sit causa aliquorum malorum, & odium aliquoru bonorum. Videmus enim quòd partes mundi di stingui ab inuicem, est quodda bonum; hæc auté distinctio & separatio est ab odio : ergo aliquod bonum ab odio est: sic ergo odium non semper est causa malorum. Videmus enim, quòd partes mundi confundi adinuicem, est quodda malum: fed malum hoc est ab amore, & amicitia: ergo amor est causa aliquorum malorum: non ergo semper respectu bonorum. Vbi notandum est, Amor, & co amor & odium secundum Empedo.aliter uide dium quo se bantur se habere respectu universi, & aliter respe habeane re ctu partis uniuerfi: cum enim de natura odij fit werfi, or redisgregare, & dividere; & de natura amoris sit specim parcongregare, & unire; odium generabat uniuer - tim universit fum; amor autem corrumpebat: cuius ratio est: quia odium distinguit ipsas partes universi; esse autem universi est ex hoc, quod partes sunt distincte ordinate adinuicem : ex hoc enim uniuer fum habet suum esse, quòd cœlum non est ignis, & ignis non est aer,& sic de aliis:cum ergo odiū distinguatipsum universum, & esse universi est in distinctione partium; sequitur quòd esse universi sit ab odio; & quia esse universi, est quædam bonum, sequitur quòd odium sit causa respectu bo ni. Sicut autem esse universi est ex distinctione partium, ita non esse suum est ex hoc, comnes partes confundantur inter unum chaos, & infra unam materiam; causa autem huius consusionis amor est:ergo amor est causa non esse universi;& quia non esse est quodda malum, sequitur quòd amor sit causa mali, & odium causa boni. Quantum autem ad partem universi, & maximè respe ctu mixti, est èconucrso; quia amor est causa boni,& odium causa mali:quod patet sic: ex hoc.n. mixtu habet esse: quia elementa uniuntur adinui cem: ergo suú esse est ex unione; quicquid ergo est causa unionis, est causa istius esse, & per consequens boni:quia omne esse est quodda bonu; cum ergo amor sit causa unionis:quia (ut iam dictum est)amor unit; sequitur op amor est causa es le mixti, & per consequens boni: Sicut auté mix tum est ex hoc, o elementa uniuntur, ita suŭ non esse est ex hoc, que elementa distinguuntur, & di-

Si quidem igitur (sicut diximus) & usque ad hoc duas cas tetigerunt, quas in Physicis determinanimus, materiam, or id unde motus, obscure quidem et non manifeste:sed qualiter bellis ineruditi faciut. Etenim illi circunducti, sepe bonas plagas faciunt, et nec illi ex scientia, nec isti usi sunt scientibus dicere, quod dicunt. His etenim ferè uti nihil uidentur, nisi

uiduntur; quicquid ergo est că huius diuisionis,

est că non esse, per consequens mali: quia non

esse est quodda malum: cum ergo odium (ut iam

dictum est) sit causa divisionis: oportet op sit cau-

sa ipsius non esse, & per consequens mali.

parum.

Post-

sufficientiă tantum.

sas mouentem, & etiam materialem; ostedit quomodo isti in ponendo has causas deficiebant: & diuiditur in duas partes, quia primò hoc ostendit in generali, secundò in spetiali, ibi. [Anaxag. enim.] Dicit ergo primò; ita igitur est, sicut diximus, cp isti Philosophi coacti à ueritate, usque ad Arguit in- hoc peruenerunt, ut ponerent duas causas.s.materialem & efficientem, à qua efficiente est moposserunt tus; quas autem tetigimus in Physicis: licèt aute duas causas sic ponant, tamen deficiunt, quia obscure & inde terminate posuerunt eas, & non scientifice: Vnde quasi ponunt,& nesciunt se ponere: assimilantur .n.ineruditis bellatoribus: bellatores, qui nó funt docti in bello, circundati ab inimicis, faciunt aliquando magnas plagas, et magnos ictus; nó tamé B per scientiam, nec per artem: sic & isti, licet dicat duas causas;tamen non dicunt eas sicut scientisci,nec assimilantur scietibus: quod patet ex hoc; quia istis duabus causis parum, aut nihil sunt usi. Aliude ope Notandum est, quòd sicut aliqui operantur iusta, rari iusta, non tamen iuste; quia non operantur ex habitu: cut loqui ita sunt aliqui, qui loquuntur scientifica, non tascientifica, men scientificé: quia non loquuntur ex habitu et scientifice. scientize: & aliqui sunt, qui loquuntur scientifica & scientifice; quia loquuntur ex habitu scientie. Vult ergo dicere Philosophus, quòd licet isti Phi lofophi intendendo causas, scientifica loquuntur; non tamen scientifice, nec ex habitu quod patet, quia rarò utebantur istis causis: hoc autem est signum, quia non ponebant eas, nist à casu, & non C inclinati ex habitu scientiæ. Deinde cum dicit.

Anaxagoras enim artificialit er ad mundi generationem utitur intellectu. Nam quando dubitat que causa ex necessitate est, tunc attrabit ipsum: In aliis unde omnia magis causantur corum, que siunt, quam intellectu.

Ostendit in quo deficiebant specialiter, & diuiditur in duas partes; quia primò ostendit, in quo deficiebat Anaxag, secundò in quo deficiebat Anaxag.er Empe.ibi[& Emped. pro huius quidem horum] ror, et insuf Dicit ergo qui Anaxag. bene, & artificialiter ad mundi generationem utitur intellecturqu.n. dubitat de generatione universi, ex necessitate ponebat, quòd intellectus est causa universi: licet autem quò sid universum poneret, quòd intellectus est causa; tamen aliis assignabat magis alias causas; quonia intellectus non sic specialibus respondet naturis. Notandum est, cp in hoc uidebatur defectus Anaxag.quia non semper sequebatur positionem suam:aliquando dicebat, quintellectus est causa totius universi; & partin eius: aliquado uidebatur dicere, o respectu totius uni uersi semper intellectus est causairespectu autem partium magis ponende funt alie cause, quam in tellectus.

Questio.

ficientia.

Quareret quis, Vtrum hoc, quod posuit Anaxag. p intellectus est causa respectu totius uniuer si, & nulla alia causa potest poni, aliæ autem cause ponuntur respectu partium uniuersi; possit habe

Postqua posuit opiniones primarias circa cau A re bonium intellectuin?

Dicendum est, quòd fic. Ad cuius euidentiam notandum est, quod licet unum ens particulare polsit reduci ad unam caulam particularem; tao men totum universium & totum ens creatum no potest reduci, nisiad aliqua causam universale.& ad intellectu primi principij. Debemus enim ima Nulla cauginari, op nulla causa particularis & arctata potest sa particuhabere causalitatem super totu universu: si enim laris petest hoc esset, haberet causalitatem super seipsam, ex salitate su-quo enim est causa arctata & particularis, est sira per totă rui ordinem universissi ergo haberet causalitatem su wersum. per totum uniuersum, haberet super seipsam; cu ipla lit pars univerluagés autem univerlale, quia non est infra ordinem universi, causalitaté habet super totum universum: & ideo totu universum nec potest reduci in alia causam, nisi in causa pri Neta que mam, & universalé: cum autem prima non causet ca prima, es uniuerlum ex necessitate natura, sed per intelle- universalis ctunisideo sequitur, o totu uniuersum reducatur non causat in intellectum primum, sicut in causam. Vt aute ex necessita melius uideantur, quæ dicta funt; notadum est, op te natura, particulare ens potest reduci in aliquam causam, sed per intel in quam non potest reduci tota species, sub qua lectum.

Stat alique est illud particulare; sed necessarium est, quòd il-particulare la species reducatur in causam altiorem: sicut un reduci nademus, quòd Petrus genitus a Martino, potest re liqua cam, duci ad Martinum sicut in causam; & tamen to- ad qua non ta species hominis mon potest reduci, ita oporcitata spesiones. tet, quia sic Martinus esset causa totius speciei ; sub qua est sub qua eslet, & sic eslet.causa suipsius ex neces illud parissitate : ergo oportet, quòd species reducatur in culare. causam altiorem, que non sit infra illam specié, sed super: Ita a simili potuit dicere Anaxag.quòd lic et pars universi possit reduci ad aliam partem uniuersi, sicut ad causametamen totu minersum ex necessitate habet reduci in aliam causam, quæ est super universum, quam sorte vocat intellectu. Deinde cum dicit.

Ee Emped.plus quidem iste utitur causis, sed tamen nec sufficienter, nec in his invenitur, qt concessum est:multis.n.i locis apud ipsum amor disgregat, lis autem congregat. Nam cum in eleméta quidem ipsum esse a lite distrabitur, tuc ignis in unum, et ele mentorum aliorum singula concernuntur. Cum autem iterum in unum ab amore conueniunt, necesse est rursum, ut ex singulis particula secernantur.

Ostedit, in quo deficiebat Emped. & dividitur Empedo de in duas partes: quia primò ostendit, in quo defi- fectus. ciebat: secudò ostendit, quid propriu præ aliis di xit,ibi[Empe.igitur.]Dicit ergo, & Emped.plus & magis utitur causis à se positis. s. quatuor elemétis, amore, & odio: quo utitur Anaxag. omnes .n.effectus reducebat in has causas. Anaxag.aut dicitur in hoc defecisse; quia non omnia reducebat ad intellectum, quem tamen posuit causam omnium; licèt autem sic uteretur, tamen desecit, & non sufficienter dixit:quia non semper inueni tur in oib.esse ueru, qd concessu est ab eo; scdm ipsú amor.n.cógregat,&lis,siue odiú disgregat;

& tame in multis locis apud insum reperitur, co E amor disgregat, & lis congregat: Nam cum elementa distinguantur per litem, ita quòd unumquodque est in loco suo; tunc ignis accipit locu, ut partes eius uniantur adinuicem; odium ergo, quod dividit elementa ad invicem, unit & congregat partes elemétoru adinuice, & sic est cau-sa unionis: & semper quando per amorem elementa conueniunt in unum, necesse est, quòd par tes eorum secernantur, & diuidatur ad inuicem; & fic amor est causa divisionis. Notandum est, o Aristo dicit Emped.in hoc peccasse, quia non po tuit seruare positionem suam:non enim potuit di cere, quòd odium est causa divisionis, quin sit causa unionis: cuius ratio est, quia impossibile est, quòd elementa dividantur ab inuicem per odium, quin partes eorum uniantur. Sic impossibile est, quòd elementa reducantur per amorem ad quodda confusum, & quoddam Chaos; nisi par tes eorum distrahantur, & a se inuicem dividantur.Deinde cum dicit.

Empedo. quidem igitur præter priores primus hanc causam dividens, introduxit non unu faciens motus principium, sed dinersa, & contraria. Amplius autem, que in materia specie dicuntur elemen ta quatuor, primus dixit non tamen ipsis utitur, ut quatuor; sed ut duobus existentibus solum; ignem quidem secudum se, oppositis uerò quasi una natura terra, & aere, & aqua: sumet autem utique aliquis id speculans ex uersibus: Hic igitur (sicut diximus)

sic, o tot dixit principia.

Ostendit quid proprium præ alijs dixit, quòd G ipse Emped.priùs inter omnes hanc causam mo uentem diuisit:duo enim inter alia ipsi attribuun tur. Primum est, quòd non tantum ponit unam causam mouentem, sed duas, & contrarias, s. litem & amicitiam: Secundum quod sibi attribui tur;est, quia causam materialem reduxit ad quatuor elementa. Verum est, quòd illis quatuor ele mentis non utitur ut quatuor, sed ut duobus tantùm:ponit enim & unam partem ignem, tanqua habentem rationem actiui; ex alia autem parte ponit aerem, aqua, & terram, quæ sunt habentia rationem passiui;& ita utitur igne ex una parte tã quá actione animæ; aqua, & terra utitur ex alia parte tanquam quibusdam oppositis, & habenti utrum Emped. sic dixit, potest hoc speculari ex uerfibus, hoc est per quedam dicta sua, quæ tradi ta sunt metrice: Concludit ergo Philosophus, co ille Emped. (sicut diximus) tot posuit principia, & partialem modum sicut dictum est. Deinde

Leucippus ueròs & collega eius Democritus elementa quidem plenum & inane dicunt esse, dicentes hoc quidem ens, illud uerò non ens : & rursus, plenum quidem & solidum ens, inane autem non ens:propter quod nihilo magis ens,qudm non ens es se dicunt;quia nec inane quam corpus;causasautem entium hec, ut materiam esse.

Ponit positionem Leucippi & Democriti; & diuiditur in tres partes: quia primò ponit positionem istorum:secundò ostendit quomodo isti Phi losophi alia generabant ex principiis suis ; tertiò ostendit quomodo isti deficiebant in ponendo titatem are insufficientes causas: secunda ibi, [& quemad-rum princimodum qui unum faciunt,] tertia ibi, [de motu pus. uerd.] Dicit ergo primò, c Leucippus & Democritus eius focius elementa, & principia omnium dixerunt esse plenum,& uacuum; quorum unum, scilicet plenum, ens est, reliquum autem, scilicet uacuu,& inane non ens est: unde ipsum ens non est magis principium non ente: & non magis ens cossituit rem, quam non ens:quia nec corpus, & plenum est magis principium inane, & uacuo; sed ex istis duobus posuerunt omnia constitui: & ideo posuerunt hoc in genere causa materialis. Notandum est, ut uideatur ista positio; quod quidam antiqui Philosophi posuerunt omnia esse unum continuum & immobile: & hoc ne concederent uacuu esse; uidebatur enim eis, cp res non posset discontinuari, nisi per uacuum; quia diuisio, quæ erat inter corpus & inter partes continui, per uacuumerat secundum eos: ut ergo non sit dare uacuum, posuerunt totum ens elle unum ens continuum,& eadem ratione posueruntipsum immobile: quia uidebatur eis, motus non posset sieri nisi in uacuo, ne ergo cogerentur ponere uacuum, auferebant motum a toto ente; dicentes, cy totum ens immobile est. Sic ergo hi dicebant ; superuenit autem Democritus, qui posuit rerum distinctionem, & hoc fie ri per uacuum ; poluit enim totum ens elle diuifum ufque ad indiuifibila; quia autem hæc indiui fibilia non possunt coniungi nist per uacuum: quia si aliterconiungerentur, quam per uacuum, facerent quodda continuum, & sic totum ens es fet continuum, quod huic pro impossibili habetur:Ideo oportuit, op poneretur uacuum inter illa îdiuifibilia: illa ergo corpora indiuifibilia cum uacuo omnia componunt. uacuum ergo & plenum funt de compositione omnium rerum:& sic secundum Democritum non solum plenum: sed uacuum concurrit ad constitutionem rei. Deinde cum dicit.

Et quemadmodum qui unum facinut subiectam bus rationem passiui. Siquis autem uult uidere, H substantiam, alia passionibus eius generant, rarum & spissum principia passionum ponentes:eodem mo do, & hi differetias causas aliorum dicunt esse: has uerò tres dicunt esse figuram, ordinem, & positionem. Differre autem aiunt ens, rithmo, diathige, et trope solum. Horum autem rithmus figura est, & diathigi ordo, & trope positio. Differt enim A d B figura:an antem A.na. ordine, Z.autem ab N. posi

> Ostendit quomodo hi Philosophi ex istis cor poribus indiuisibilibus, quæ ponebant principia, alia generabāt. Dicit ergo, q ilti Philosophi De mocritus, & Leucippus in generando alia ex istis principiis, assimilabantur antiquis Philosophis:

unam materiam subiectam, & ex illa omnia generabant. Secundum, quòd illa materia per aliam disponebatur passionem; ita co disposita per raru fiebat unum ens, per denfum aliud; ita quòd illa materia cum raro & denso sunt principia rerum: eodem modo Democritus & Leucip.ponebat, p quædam differentiæ illorum corporum erant cau fæ omnium aliorum, quæ fiebant ex illis corpori-Corpora tri bus; has autem differetias dixerunt effe tres, Vna pliciter dif- quide fecundu figura, que erat ex hoc op aliquod illorum corporum erat circulare, & aliquod angulare: Secunda differentia erat, quæ attéditur fecundum positionem, quæ attenditur secundum ante & retro, secundum sinistrum & dextrum, se differebant uel rhythmo, quod est figura; uel dia thigi, quod est ordo, uel trope, quod est positio. Imaginabantur enim in istis corporibus sicut in literis; in literis autem uidemus, op differunt adin uicem: aliæ figura, ficut alia figura est ipsius A, & alia ipfius B:aliquando ordine, quia uidemus, qu quædam literæ ordin intur ante alias : aliquando positione, sicut uidemus, quòd quædam litere non possunt poni ante alias in scribendo: Sic ergo lite ræ differunt tribus modis: Ita ponebant de illis, corporibus, & ficut ex eisdem literis diuersimodè se habentibus, resultat alia & alia dictio; ita ex eisdem corporibus aliter & aliter ordinatis, uel positis, resultat aliud & aliud ens: Sic ergo ficut primi Philosophi ex una materia omnia faciebant secundum uarietatem passionum, ita quòd diuerfa entia erant alia, materia aliter & aliter passionata; ita isti ponebant, quòd ex iftis corporibus indiuifibilibus fecundum alium & alium ordinem, uel aliam & aliam figuram fiebantalia & alia entia: Et fic corpora in diuisibilia, que ponebat Democritus, uariabant ipfa entia: sicut differentia ordinis, positionis, &

> De motu uerò unde, & quomodo inest existentib. & hi, & alii similiter negligenter dimiserunt . De duabus igitur car sis(ut diximus)in tantum uidetur

> figure assimilabantur passionibus; quæ uariabant

materiam secundum dictum antiquorum. Dein-

quasitum esse prius.

de cum dicit.

Oftendit, in quo deficiebat Democritus & ifti antiqui:deficiebant enim, quia non ponebát cau sam mouentem uel efficientem, à qua est motus Et hoc est, quod dicit, quisti de motu, idest unde est motus in rebus, negligenter dixerunt: dimise runt enim causam efficientem, a qua est motus: ita isti sicut illi: hoc posito, concludit totam parte præcedentem, dicens, q de duabus causis, scilicet materiali & efficiente satis quæsitű est priùs, & dictum. Notandum est, ut uideantur opiniones antiquorum iam dicta, quòd omnes antiqui in hoc conveniebant, quod illud, quod fit, aliquan do præexistat:si enim nullo modo præsuisset, nul lo modo posset sieri; quia illud, quod est omnino

quemadmodum antiqui Philosophi ponebant A non ens, non potest fieri: Sic ergo illud, quod 05 quod fit, fit, præfuit aliquo modo antequam fit: Sicut aute aliquo mo uariantur Philosophi in hoc modo præexistendi; prajue. ita uariantur opiniones eorum:quidam enim illo rum posuerunt, pillud, quod sit; aliquo modo præfuit ; uel in luce intelligentiæ , uel in idea ; & ista suit secta Platonicoru m;qui posuerunt,quòd Platonico illud, quod fit, aliquo modo præfuit in exteriori, rum positio. uel intelligentia:ita quòd diuerfa entia fieri; non est aliud, nisi diuersa participatio illius exterioris:unde secundum quod aliqua magis & minus participant lucem intelligentiæ, secundum hoc differunt. Et secundum hoc posuerunt ista tria principia,scilicet ideam, & magnum, & paruum; hoc est maiorem & minorem participationem il cundum furfum & deorsum: hec ergo corpora B lius idex.Hi ergo,qui sic posucrunt;dixerunt, co illud, quod prætuit ante rem fiendam, non intrabat essentiam rei; quia exemplariter illud non in trabat essentiam rei sensibilis. Alii suerunt, qui dixerunt, op illud, quod fit, præfuit in aliquo, qui intrat essentiam illius: & isti diuisi sunt in quatuor sectas, scilicet Anaxag. Democ. Empedo. & Arist. Posuit enim Empedo. pillud, quod fit; pre fuit aliquo modo in quatuor elementis, quæ posuit quasi quædam seminaria respectu siedorum. Imaginabatur enim, quòd corpora eterogenea resoluuntur ad corpora homogenea: corpora autem homogenea, sicut est caro, resolutur ad elementa, quæ ampliùs non resolutiur: & ideò sunt ultima in resolutione, & per consequens prima in compositione; & sic sunt respectu omnium pri ma seminaria; Deceptus tamen suit iste, quòd ele Elemeta no menta non sunt irresolubilia, sed resoluuntur ad funt irresopotentiam materiæ: & ideo materia debet poni lubilia, sed primum principium. Secuda secta fuit secta Ana resoluuntur xago.qui possit, quòd illud, quod fit, præsuit in ad potentia quodam chaos consuso. & præsis sit and an materia. quodam chaos confuso; & præfuit sub quodam esse latentiz; quòd rem fieri non est aliud, nisi ipsam educi de esse latenti ad esse manisestum; ita quòd aerem fieri, uel aquam, est ipsum extrahi de ipso esse latéti:& ideo posuit, quòd quodlibet est in quolibet : quia quodlibet potest extrahi de quolibet. Deceptus autem fuit iple : quia nesci- Effein atin, uit distinguere intec esse in actu, & esse in poten & esse in po tia:benè enim uerum est, quòd illud, quod fit:ali- tentia quo modo præfuit, & aliquo modo latuit; sed il- zime diffe-lud præfuisse, & illud latuisse non est, nisi ipsum runs. fuisse priùs in potentia: uidetur autem quòd pro eodem habuerit esse in potentia & esse in actu; quod tamen falfum est. Tertius modus suit Democriti, qui posuit, quòd illud, quod fit: aliquo modo præfuit in corporibus indivisibilibus: ita quòd corpora indiuisibilia funt semina, & per pri ma principia respectu omnium fiendorum. Imaginabatur enim, quòd illud est primum principium, ad quod stat ultima resolutio; resolutio autem stat ad corpora indiuisibilia; uolebat enim, quod est dare minimam carnem, & minimum ignem, sicut dictum est primo Physicorum: & io illa corpora, quæ minima funt, nec possunt am-



pliùs

Compositio

ruptionis, pium generationis & corruptionis; cum hoc ta-

TEX. 34.

In his autem & ante hos uocati Pythagorici, mathematica tangentes, primi hac produxerunt; et in eis nutriti, horum principia omnium quoque entium esse putauerunt: horum autem quoniam nume ri natura sunt priores.

men posuit causam finalem, formalem, & a-

Postquam posuit opiniones naturalium, hic ponit opiniones non naturalium; qui scilicet per mathematica, & per abstracta, sicut per species tractabant de sensibilibus: & diuiditur in duas partes: quia primò ponit opinionem Pithagorico rum: Secundò ponit opinionem Platonicorum. G ibi [post dictas ucrò philosophias.] Prima pars in duas partes:quia in prima parte ponit opinionem Pythagoricorum: secundò ponit opinionem quorundam Philosophorum, tractantium de toto uniuerso sicut de uno ente, ibi [ funt autem aliqui.] Prima pars in duas; quia primò ponit opi-Opin. pone. nionem Pythagoricorum de rerum substantiis sium princi secundo de rerum principiis ibi, [sed cuius quipia incorpo dem gratia.] Prima pars in duas: quia primò ponit opinionem istorum, secundò ponit motiua, quibusinducebantur ad ponendum iltam opinionem; ibi [& in numeris:] Dicit ergo primò, quòd quidam Pythagorici, qui fuerunt ante eum primò produxerunt quædam mathematica, & mathematicorum, posuerunt ea rerum principia, & substantias; in numero autem rerum mathema ticarum numeri erant primi: tenebant enim primitatem inter omnia mathematica;& ideo nume ros posuerunt primam substantiam rerum. No-De dignita tandum est, quòd omnis quantitas mathematica uidetur reduci ad quantitatem continuam, & quantitatem discretam, quæ quidem numerus est:quantitas autem discreta quæ numerus est, ui detur habere quandam primitatem super quanti tatem continuam: & hoc quia omne simplicius priùs est eo, quod est compositius: & quod se habet per additionem ad aliquid posterius; quanti-

consequens prima principia. Deceptus tamen fuit iple ex æquiuocatione compolitionis: quædã est enim compositio quantitatiua, & quædam có politio eslentialis, quæ est ex materia & forma: li cèt autem huiusmodi corpora, que nocabat mini ma, sicut minima caro, & minimus ignis; sint irre folubilia quantum ad compositionem quantitati uam:quia natura non patitur minorem quantita tem: tamen possunt resolui ad materiam, quæ est principium in compositione essentiali:& ideo illud oft, qd materia debet poni principium, & non illa corpo in copositio ra:illud enim debet poni principium, quod est me estetuali, primum in compositione essentiali, & non illud, quod est primum in compositione quantitatiua. Arist. opin. Quartus modus suit Arist. qui dixit, quòd illud, deprincipio quod fit; præfuit non in actu, sed in potentia ma- F generatio-teriæ: & ideo potentiam materiæ posuit princi-

pliùs resolui: prima sunt in componendo; & per E tas autem continua super discretam addit; unde numerus abstrahit a situ; continuum autem situm concernit: uidetur enim, quòd continuum fecundùm modum loquendi non sit, nisi numerus situatus; Sic ergo numerus prioritatem quandam habet super continuum, & per consequens pone bant Pythagorici, quòd effet substantia omnium posteriorum. Videbatur enim eis, quòd numerus primò descenderet in magnitudinem mathematicam: secundò autem in magnitudinem uniuerfalem: ita quòd tota fubstantia magnitudi nis mathematicæ, & naturalis esset numerus.De inde cum dicit.

> Et in numeris speculari uidebantur multas simili tudines, & existentibus & factis, magis quàm in igne,& aqua, & terra: quia talis numerorum paf-Jio,iustitia;illa uerò talis anima, & intellectus: alia uerd tempus & aliorum, ut est dicere unumquodq;

> Ponit motiua, quibus antiqui mouebantur ad ponédum numerum esse substantiam rerum: & diuiditur in duas partes secundum duo motiua: fecunda ibi, [ampliùs autem.] Dicit ergo primò, co ca, quare ponebat numeru substantia reru, est, quia in numeris magis speculabantur proprietates & passiones reru, & quò ad esse, & quò ad fieri, quam insensibilibus elementis, sicut est ignis, terra, & aqua: magis enim apparentia potest saluari in rebus per numeros, quâm per hmói sensibilia elementa; dant autem de hoc exemplum: Nam uidemus, quòd aliqua passio numerorum potest coaptari iustitiz; ita quòd aliquis numerus erit tota essentia iustitiæ,& numerus secundű aliquam passionem potest coaptari anima, & intellectui:ita quòd aliquis numerus erit tota substantia intellectus; & similiter aliquis numerus potest coaptari tempori secundum aliquam pasfionem.ficut quòd numerus menfurat, quod etiá couenit tempori, & sic tota essentia temporis est numerus. Sicut autem est de istis tribus, quòd to ta essentia corum est numerus; ita est in omnibus alijs.Deinde cum dicit.

Ampliùs autem et harmoniarum in numeris spe culantes passiones et rationes, quoniam & alia qui dem numeris secundum naturam uidebantur as simi lata esse;numeri autem totius natura primi, elemen primò eam tetigerunt; nutriti enim in scientia H ta numerorum, entium quoque elementa cunctorum esse existimauerant,& totum celum harmoniam es se, & numerum; & quacunque habebantur confessa monstrare, & in numeris & harmoniis ad cæli passiones, & ad partes, & ad ornatum totum hoc colligentes adaptabāt: & si quid alicubi desiciebat, annectebant; ut ipsis totum negocium esset con-

> Ponit secudum motiuum, & dividitur in duas partes:quia primò ponit motiuum suum, secudò manifestat, quod dixit per exemplum ibi [dico aut puta.] Dicit ergo cy secudum motiuum quare ponebant numerum este substantiam rerum, est; quia speculabantur passiones, & rationes har monia-

moniarum ex natura numerorum: Vnde harmo- A Oso Pytha nia est essentialiter numerus sensibilis sensu audi gorici posse ina est enentianter numerus temibins teniu audi rant nume. tus: sicut autem harmonia est quidam numerus ruesse prus sensibilis, ita omnia alia sensibilia non uidentur espia, of sib aliud, nisi quidam numeri sensibiles; & hoc quia francias re- omnia uidentur esse assimilata secundum natura fuam;& ideo numeri uidentur naturaliter primi, & inter omnia mathematica. Ex quo existimane runt Pythagorici, quòd elementa, & principia nu merorum sint eleméta, & principia omnium sen fibilium; quæ sensibilia uocantur entia contracta ad numerum: Qui etiá Pithagorici totum cœlú & totam harmoniam cœlorum dicebant esse nu merum;& quæcunque confessa,& manifesta:mó stranda sibi, etiam monstrabant per numeros: & sic speculantes passiones in numeris, & harmoniis; totum hoc, quod inueniebant ibi, col- B ligentes, adaptabant illud ad passiones cœli; sicut sunt motus, & eclipsis: & ad partes cœli, sicut stellæ; & breuiter ad totum ornatum cœli: Et sic per numeros quærebant de numeris omnium sensibilium : & si aliquid deficiebat in rebus manifestis, quod non uideretur posse adaptari numeris, denuo illud adnectebant nu meris, sicut suum totum negotium esset connexum circa numerum, & cum numero. Deinde cum dicit.

Dico autem puta quoniam denarius perfectus of se uidetur, & omnem comprehendere naturam nu merorum:& ideo que in cælo feruntur, decem esse dicunt; solis autem nouem existentibus manifestis; ideo decimam oppositam terram faciunt. De his autem magis exquisité est a nobis alibi determinatu.

Manisestat quod dixit per exemplum, scilicet quia numeros adaptabant cœlo: exemplum auté suum est, quòd denarium numerum adaptabant decem spheris; & hoc est, quod dicit, quòd denarius uidetur esse numerus persectus, & hoc quia comprehendit in se omné naturam numerorum; & hoc, quia omnes numeri, qui sunt post denariu, non sunt nisi repetitio denarij; sicut undecim, no est nisi repetitio denarij & unius; & duodecim denarij & binarij; & quia numerus denarius est persectus, ideo Pythagoras spheras, que mouétur in cœlo, dixit esse decem: Verum est, quòd noue folum funt manifesta, & hoc quia sex manifestan tur sex motibus planetarum, octaua autem motu D stellarum, nona aut motu diurno, qui est ab oricte in occidens:decima autem non elt sic manisesta; tamé eam posuit Pythagoras; secit enim decimam spheram, quam dixit Antichoriam, ab anti, quod est contra,& tonum; quia in cotrarium mouebatur omnibus alijs, ex contrarietate causabatur sonus & harmonia: De istis tamen fusiùs dictum est a nobis in aliis, scilicet in ultima parte scientiæ huius. Notandum est, quòd sicut harmo nia causatur ex proportione contrariorum sonorum, scilicet acuti, & grauis; ita ille ponebat, op in cœlestibus erat harmonia ex contrarietate mo tiuorum.Deinde cum dicit.

Sed cuius gratia, hac repetimus, hoc est; ut & ab TEX. 25. his etiam accipiamus, qua ponunt esse principia, & quomodo in dictas causas incidunt.

Ponit opinionem Pythagoricorum circa rerū principia: & diuiditur in duas partes, quia primò ponit intentum suum, secundo recitat opiniones Pythagoricorum circa rerum principia ibi [unde auté.] Dicit ergo primò, co illa, quæ posita sunt, gratia huius posita sunt; ut accipiamus ex hoc, quomodo Pythagorici posuerunt reru principia, & per quem modum hæc principia incidunt in causas supra numeratas, scilicet in principio libri. Deinde cum dicit.

Videntur autem & hi numerum putare principium esse, o quasi materiam entibus, o quasi paf siones & habitus. Numeri uerò elementa par et im par; & horum boc quidem finitum; illud uerò infini tum;unum autem ex his utrisque esse: etenim par et impar: numerum autem cx uno, numerus (sicut di-Etum est)est totum celum.

Exequitur intentum suum; & diuiditur textus scam qa dicti intendebant, quia primò recitat opiniones eorum circa principia: secundò ostendit, quomodo incidutin numeratas causas ibi[ab his igitur.] Prima pars in tres partes secundum 🗨 recitat tres modos Pythagoricoru circa pricipia: secuda ibi [eorudem uero] tertia ibi [quemadmo dum uidetur.] Ponit ergo primum modum, di Que Pythe cens, quòd aliqui de numero Pythagoricorum di gorici fica-xerunt, quòd numerus est principium rerum; & cipia cerit. est sicut materia omnium existentium; & quòd passiones numerorum & habitus, funt passiones & habitus rerum existentium; & quòd elementa numerorum sunt par & impar, quorum unum est finitum, hoc est causa finitatis scilicet impar, & aliud infinitu sicut par super elementa rerum existentium;unum ét & idem ponebant esse com politum ex his utrisque, scilicet ex finito & infini to,quod idem erat,quòd par & impar: numerum uerò ponebant compositum ex uno; numerum uerò adaptabat ad totum cœlu, sicut dictum est. Notandum est, quòd Pythagorici (sicut dictum est ) dicebant, quòd impar est causa finitatis. Ad Pythag. as cuius euidentiam notandum est, quod ex duobus tribuebas poslumus uenari, quod infinitum attribuitur pa- infinitaten ri,& finitum impari.Primum patet sic, quia illud pari, & fiuocatur infinitum, quod interminatum est;illud ri, o quaauté finitu, quod terminatu est: Videmus.n. quod re. numerus in sui divissone no terminatur, niss quia terminatur ad impar: si.n.dicatur sic & uiginti di uidantur in decem & decem; decem autem in quinque, & quinque: quinque autem non amplius potest dividi; quia numerus impar non est diuisibilis per æqualia, patet quòd ipse numerus impar non in sui divisione per æqualia cessat, quando termi est divisibinatur ad impar: ergo par numerus ex eo termi- lu p aquanatur in sui divisione, co terminatur ad impar: ergo impar est, quod finit ipsum par: quia quod est infinitum ubi finiretur est sinitum: ergo benè in finitum attribuitur pari; finitum autem attribui-

tur impari. Secunda uia est ex hoc, op maior uaria E finitum. Secunda uia ad hoc uenandum est ex eo. tio, & minor uniformitas est in pari, quam in im pari: maior autem uniformitas est in pari, quàm in impari. Arguemus ergo sic : ubi est uniformitas, ibi est finitas; & ubi est difformitas & uariatio, ibi est infinitas: sed in impari est uniformitas, & in pari est difformitas: ergo in impari finitas: & in pari infinitas. Maior patet de se : debemus probare minorem, scilicet op in imparisit unifor mitas,& in pari difformitas & uariatio; probatur autem sic illa minor secundum Pythagoricospri mò enim probant, q in numero impari est unifor mitas, & per consequens finitas; videmus enim (ut dicunt) op numeri impares sibi additi per ordinem uniformiter, conseruant & retinent unam speciem, scilicet quadrati; ubi autem est una spe- F cies, est uniformitas; si enim unitati addatur ternarius, qui est primum impar, fit quaternarius;quaternarius autem est primus quadratus; si autem quaternario addatur quinarius, fit nouena rius, qui est secundus quadratus; quia nouem idé est, q ter tria: & sic servatur adhuc species quadrati: Similiter si nouenario addatur septenarius, fit tertius quadratus, sicut sex decim: & sic semper referuatur uniformitas. Secundò probant, o pares numeri difformitatem habent, & per consequens infinitatem; & hoc quia pares numeri conueniunt fibi, per ordinem additi, semper uariant speciem; ubi autem est uariatio, ibi indeterminatio est, & infinitas: nam si unitati addatur bi determina. narius, qui est primus par, fit ternarius;& ita fit G numerus triangularis: si autem ternario addatur item ternarius, qui est secundus par, sit numerus feptennarius:in septenario autem est altera spe cies, quam in ternario: & sic deinceps uariatur ipecies.

tio.ibi infiwitas, crin-

Questio.

Quæreret quis, Vtrũ possit saluari aliquo modo, quod dixit Pythagoras, co unum est composi tum ex finito & infinito, & per consequens pari, & impari.Dicendű est, o sic:hanc aŭt cóclusioné possumus uenari duobus modis, Vno modo secti dùm intentionem Pythagoræ: sic enim imaginabatur Pythagoras, quòd quidquid realiter & formaliter est in principiatis, uirtualiter est in princi piis; quia nihil est in principiatis, nisi ex uirtute principiorum; unum autrelpectu numeroru prin cipium est: ergo quidquid est realiter in numeris, uirtualiter est in uno: formaliter autem finitum & infinitum funt in numero: ergo oportet, quòd sit uirtualiter in uno; cum enim dicerent, quòd si nitum attribuitur impari, infinitum pari, oportebat, quòd dicerent, quòd ficut par & impar funt formaliter in numero, ita finitum & infinitum: & sicut unitas est uirtualiter omnis numerus , ita est uirtualiter par & impar; & per consequens finitum & infinitum:ita quòd illud, quod est modo diuiso, & modo partito in numeris; modo unito est in unitate:numerus enim par non est numerus impar: & tamen unitas secundum uirtutem eft par & impar;& per consequens finitum & in

quòd Pythagorici per proprietates numerorum, & per unitatem, quæ est principium numeri, uenabantur proprietatem rerum naturalium, ut dictum est supra; Probatum est autem in præceden ti uia, quòd unum quodam modo componitur ex finito & infinito: & eodem modo dicebant, o quelibet res naturalis in fieri secundu uirtute co posita est ex potentia & actu; potentia autem de se est indeterminata, & de se quasi infinita; quia habet aspectum ad omnem actum; actus autem terminatus est & finitus; quia determinat indeterminationem potentiæ: & sic cum omnis res naturalis sit composita ex actu,& potentia, quodammodo est composita ex finito & infinito: quia infinitum attribuitur pari, finitum impari, ponebant eam quodammodo compositam ex pari & impari. Deinde cum dicit.

Eorundene uerò alii decem dicunt esse principia, secundum correlationem dicta, finitum & infinitu, par & impar;unum,plura;dextrum,sinistrum;ma--sculinum, jemininum; quiescens, motum; rectum, cur uum;lucem,tenebras; bonum, malum; longius alte-

ra parte,quadrangulare.

Ponit iecundum modum principiorum, quem ponebant aliqui Pythagorici, dicens, quòd de nu mero eorundem Pythagoricorum fuerūt aliqui, equi posuerunt decem principia, quæ sunt dicta se cundùm quandam coordinationem: quia unumquodque eorum accipitur cum suo opposito: Po duerunt ergo primò principia finitum & infinitum:fecundò par & impar;tertiò unum & multitudinem:quartò dextrum & sinistrum:quintò ma fculinum & fœmininum : fextò quieté & motū : septimò rectum & curuum : octavò lucem & tenebras:nonò bonum & malum: decimò quadratum & altera parte longiùs. Notandum est, quòd Pythagoriisti ponebant duas coordinationes, unam coordi ci ponebant nationem perfectorum, sub qua ponebantomnia duplicem co perfecta, & omnes habitus; & aliam coordinationem imperfectorum, sub qua ponebant imperfe 1cta & priuationes, & femper perfectum & habituum coordinabant iuxta imperfectum & priuationem; sicut patet in exemplis iam datis. Notan dum tamen, quòd una coordinatio sequitur ad aliam; patet ad finitum & infinitum, sequitur par & impar, sequitur unum & multitudo: quia par & impar secundum eos habent causalitatem super omnes differetias numerorum. Ad unum & mul titudinem sequitur dextrum & sinistrum:quia de xtrum & sinistrum dicunt magnitudinem; magni tudines autem secundum eos causabantur ex numeris,& dextrum sicut perfectum erat ex parte imparis; sinistrum autem & imperfectum ex parte paris; & quia in dextro est uirtus actiua: ideo ad dextrum & finistrum sequitur masculinum & fæmininum: quia in masculo est uirtus actiua, in fœmina autem uirtus passiua: Ad uirtutem autem actiuam & pashuam fequitur motus & quies: differentiæ autem motuum sunt rectum,



tur rectum & circulare; Quia autem isti ponebant principia motuum, & quantum ad actiones naturales, & quantum ad animales; in animalibus etiam ponebant cognitionem, & appetitum; & quantum ad cognitionem ponebant lucem, & tenebras; quantum ad appetitum ponebant bonum, & malum. Vltimò autem ponebant quadratum, & altera parte longius; nam hæc duo uidebantur causari ex uno, ec multo: nam Quadratum consurgit ex ductu unius linez in seipsam, in ea omnia latera sunt æqualia:æqualitas autem est quædam unitas; Al tera parte longius consurgit ex ductu unius linex in aliam: & ideo est ibi quædam alietas, ubi autem est alietas, ibi est multitudo. Deinde B cum dicit.

Quemadmodum uidetur Alcmeon Crotoniases suscipere aut hic ab illis, aut illi ab hoc hune sermonem acceperunt (etenim fuit atate Alcmeon, sene existente Pythagora) cum his uerò si militer enumerauit : Nam distinxit in duo, multas humanorum dicens contrarietates, non sicut hi determinatas sed quascunq; ; ut album nigrum, dulce amarum bonum malum, magnum paruum, hic quidem indeterminate proiecit de cateris. Pythagorici uerò, & quot, & que contrarietates, enuncianerunt.

- Ponit tertium modum Pythagoricorum, dicens, quòd Alcmeon Crotoniensis, hoc est fic dictus à tali ciuitate; de principiis uidetur di- C cere, sicut Pythagorici; uel enim ipse suscepit ab ipsis, uel è conuerso; quia ipse suit contemporaneus Pythagore. Nam cœpit philosophari, Pythagora existente sene; Benè dico, quòd ille aliquo modo dixit, ficut illi: quia enumerauit principia similiter, dicens, quòd principia contraria sunt: nam ait, quòd multa humanorum hoc est rerum sensibilium sunt, hoc est consistunt in dualitate; dualitatem autem uocauit contrarietatem; & sic contrarietates posuit in rebus sensibilibus. Licèt autem posuerit contrarietates, sicut Pythagorici: non tamen ita determinatas; qualcunque enim con trarietates indifferenter posuit principia, sicut album, & nigrum; dulce, & amarum; bonum & malum; magnum, & paruum: & sic indeterminate de aliis contrarietatibus: Non sic au tem Pythagoras; sed determinatè enumerauit, quæ sunt illa contraria; & quæ sunt illæ contrarietates : ita quòd non indifferenter posuit quæcunque contraria principia. Deinde

Ab his igitur ambobus tantum est accipere. quia contraria sunt existentium principia; quot verd ab aliis, & que hec sint: qualiter autem ad dictas causas couenit adducere, plane quidem non est dearticulatum ab illis; Videntur tamen, ut in materia specie elementa ordinare; ex his

& circulare; & sic motum, & quietem sequi- A enim ut ex eis, que insunt constitui, es plasmari dicunt substantiam. Antiquorum igitur elementa natura plura dicentium, ex his sufficiens est intellectum speculari.

Ostendit secundum, quod intendebat, scilicet, ad quod genus caufarum poterant reduci illa principia, quæ ponebat Pythagoras, & est sententia sua talis, quòd Pythagoras non benè determinauit, ad quod genus causarum reducantur principia, quæ posuit; quantum apparet ex uerbis suis, uidetur quod possint redu ci ad causam materialem. Et hoc est, quod dicit litera, quòd ab istis duobus, scilicet Pythagora, & Alcmæone posiumus accipere, quòd principia entium funt contrarias& à Pythagoricis pos lumus accipere, quæ sunt illa contraria. Qualiter tamen hæç principia contraria reducantur ad prædictas causas, non est benè determi natum ab eis: uidetur tamen quòd elementa, quæ posuit Pythagoras, possint reduci ad materiam ; cuius ratio est ; quia illa contraria, quæ supponuntur, sunt elementa; ex quibus con-Atruitur & plasmatur substantia rei : cum sint in ipla substantia: hæc autem est proprietas ma- Materia re teriz: quia est principium, ex quosit res, & est manet i re, in re: quod ponitur ad differentiam priuatio- coins & prim nis ; quia licèt ex prinatione fiat res , ficut ex cipium: pri non albo; tamen priuatio non manet in re: con misime. cludit ergo Philosophus totam partem przcedentem, quomodo antiqui posuerunt plura ele menta naturz, idest rei, ut ex his dictis possu-

Sunt autem aliqui, qui de omni quasi una exi- TEX.16. Stente natura enunciauerunt, modò uerò non eodem omnes, neque ipsīus, quod benè, neque quod est secundum naturam.

mus speculari.

Ponit opinionem illorum, qui ponunt omnia esse unum, & quòd determinabant de toto universo, sicut de uno ente: & dividitur in duas partes; quia in prima ponit positionem istorum: in secunda parte epilogat dicta antiquorum, quæ iam enumerauit;secunda ibi, [ex dictis quidem igitur.] Prima pars in duas; quia primò ponit opinionem illorum:secundò osten dit, quomodo consideratio huius opinionis conuenit præsenti speculationi, & quomodo non: secunda ibi, [Ad præsentem quidem.] Dicit ergo primò, quòd quitlam fuerunt, qui lo cuti funt de toto universo, quasi de uno ente; quia concludebant omnia esse unum, non tamen eodem modo omnes locuti sunt; quia ficut patet primo Physicorum aliter probabat Parme nides omnia esse unum, & aliter Melissus; nec etiam isti benè loquebantur; quia sicut patet primo Physicorum; rationes corum peccabant in materia & in forma; nec etiam loquebantur fecundum naturam, idest naturaliter, quia negábant morum: fecundò autem Phylicorum, dictum est, quatura est principium motus & quietis.

quietis. Deinde cum dicit.

Ad præsentem quidem causarum præscrutatio nem nullatenus congruit de ipsis-sermo: non enim ut Philosophorum quidam, qui unum posuerunt, Ipsum ens, tamen generant ex materia quasi ex uno; sed alio dicunt bi modo; illi namque motum apponunt generantes, bi nerò immobile dicunt

Ostendit, quomodo hæc opinio congruit præsenti tractatui, & quomodo non; & diuiditur in duas partes: quia primò ostendit, quòd positio in se non congruit præsenti speculationi: secunda ibi, [Attamen tantum.] Clrca prin cipium facit talem rationem; politio, qua negat causam non congruit præsenti speculationi; quia tota ista speculatio primi libri est 🗜 circa causas: sed hac positio, qua ponit omnia esse unum, negat causas; ergo non con-

gruit præsenti speculationi.

Circa istam rationem sic procedit; quia primò ponit maiorem, dicens, quòd ad iltam per scrutationem, quæ est de causis, nullatenus con gruit sermo, quia negat causas: secundò ponit minorem, scilicet, quòd isti negabant causas, dicens, quòd isti non loquebantur ponendo omnia esse unum, sícut quidam naturalium, qui etiam posuerunt omnia esse unum: quia isti na turales non negabant causam, & isti negabant; illi enim naturales ponunt quoddam unum, ex quo generantur omnia, quali ex una materia: & sic ponunt causam, & causatum; isti uerò alio modo dicunt: negant enim caufam: Nam naturales concedunt motum esse, & per consequens causam motus. isti autem ne+ gant motum: dicunt enim, quòd omnia sunt unum in mobile.

Quæreret quis, Quomodo isti naturales po-

nebant omnia esse unum: & tamen ponebant gnationem. Dicedum est, op isti naturales pone bant osa esse unum secuduin materiam: quia se cundum eos, materia erat tota essentia rei;quia negabant formam fubstantialem: ideo ponebant, quòd omnia erant unum secundum totam essentiam; materia.n.est subiectum circa , essentiam cuiuslibet rei generatæ: & quia materia est tota essentia, secundum eos, & omnia generata funt ex una materia; sequebatur, quòd tota essentia omnium generatorum una esset: uariabantur tamen illa generata secundum accidentia: ita quòd omnia generata funt unum fecundum effentiam, & diuería fecundum actus; & ita solum uariantur in actu accidentali; & quia uariatio accidentalis magis debet di Variatioac ci alteratio, quam generatio; ideo isti secundum neritatem negabant generationem: Decipiebantur autem isti, quia credebant, quòd tota es-

pendere, quia diuiditur ad diuisionem quantită

tis. Deinde cum dicit.

sur alterasio, quam sentia rei esset materia: secundò debuerunt pen generatio.

Attamen tantum conveniens est presenti specu lationi.Parmenides enim uidetur unum secundum rationem tangere. Melissuero ipsum secundum materiam;quare & id hic quidem finitum;ille uerò infinitum, ait esse. Xenophanes uerò primus horum, unum dixit: Parmenides, qui huius dicitur discipulus, nihil explanauit: neque de natura horum neuter uisus est tangere; sed ad totum celum respiciens, ipsum unum dicit es-

Ostendit, quòd hæc positio quò ad modum ponendi congruit huic speculationi: & diuiditur in duas partes: quia primò ostendit, quòd hæc positio generaliter, & quò ad omnes illam ponentes, congruit huic speculationi; sed hoc specialiter oftendit dixisse Parmenideribi, sigitur ii. ] Dicit ergo primò talem rationem; om nis positio, qua quò ad modum ponendi concedit causas, aliquo modo congruit huic positio ni: hæc est huiusmodi; quia concedit mate riam, & formam; ergo congruit huic speculationi: Et hoc est, quod dicit, quòd quamuis di ctum sit, quod hac positio non congruit prassen Discrimen ti speculationi: attamen illi tantum congruit, inter Parinquantum concedit aliquo modo rationem menidem es cause; hoc autem facit, quia Parmenides uidetur dicere, quòd omnia funt unum secundum funt unum rationem; & quia ratio accipitur ex parte for mæ, uidetur concedere formam; Melissus uidetur dicere, quòd omnia sunt unum ex parte ma teriæ: & ideo aliquo modo concedit causatum, & materiam; & quia forma habet rationem finiti: materia autem infiniti, ideo Parmenides, qui considerauit formam, dixit ens, quod est unum, esse finitum. Melissus autem, qui considerauit materiam, dixit illum unum esse infinitum: sic ergo ii duo dixerunt: Sed tamen Xenophanes, qui fuit primus inter illos, qui dixerunt omnia esse unum, cuius discipulus suit Par menides, respexit ad formam; & Melissus ad materiam : tamen ille de natura nihil aufus est tangere: sed solum aspiciens ad totum cœlum & ad totum mundum dixit omnia esse unum. Notandum est, quòd ratio Parmenidis, qua pro babat omnia esse unu: fuit ista, Verè ens, & cns conuertuntur, ita quòd quidquid est ens, est uerè ens;uocabat autem uerè ens substantiam : si ergo uerè ens, & ens conuertuntur; quidquid est extra uerè ens, est extra ens: ergo accidentia si sunt extra ambitum uerè entis, oportet, quòd fint extra ambitum entis; & sic accidentia non entia funt: & sic tantum uerè ens est, quod uocabat unum ens, scilicet substantiam: ille ergo probat unitatem entis ex parte ueri entis: & quia ipla uera entitas est ipsa formalitas; ideo probabat ueritatem ex parte formæ, sicut dicit litera. Possumus aliter dicere, quia probabat, quòd ens esset unum: Dicebat enim, quòd si ens

deberet diuerlificari, oportet, quòd diuerlifice

menidis.

cum ergo nihil sit extra rationem entis; ergo ens diuersificari non potest: ergo unum est tantum Error Par ens: Decipiebatur autemipse ex falsa imaginatione, quia imaginabatur naturam entis ad modum generis: credebat enim, quòd sicut genus dicit conceptum quendam diuersificabilem perdifferentias, & per aliquid, quod est extra rationem generis: ita credebat de ente, quòd di ceret aliquem conceptum diuersificabilem per alia: quod non est uerum sicut pleniùs dicetur in Tertio. Melissus autem sic probabat omnia esse unum: quod factum est, habet principium;ergo quod non est factum, non habet principium; ens non est factum : ergo non habet princifinitum; quod autem infinitum est, unum est; ergo ens est unum: Quòd autem ens non sit sa ctum, probat sic; quia si esset factum, uel esset factum ex ente, uel ex non ente: ex ente non, quia nihil est, priusquam fiat: ex non en te non; quia ex nihilo nihil fit. & sic ens non est factum: Probabat ergo ipse, quòd ens non est factum ex parte eius, ex quo fit aliquid : & quia illud, ex quo fit aliquid, materia est; ideo aliqualiter tangebat materiam, & per consequens tangebat causam: ideo positio sua congruit præsenti speculationi . dicit . Deinde cum

Hi quidem igitur (sicut diximus) pratermittendi sunt ad præsentem inquisitionem: duo qui- C dem, & penitus tanquam existentes parum agre-Stiores, Xenophanes, & Meliss. Parmenides autem magis uidens uisus est dicere: nam prater ens nihil sudicat esse, ex necessitate ens opinatur esse unum, & aliud nihil; de quo manifestius in Physicis diximus; coactus uero apparentia sequi; & unum secundum rationem, plura uerò secundum sensum opinans esse; duas causas rursus, & duo principia ponit calidum, & frigidum, ut ignem, & terram; dicens, horum autem alterum ca lidum scilicet cum ente ordinat, alterum uerò cum

Ostendit specialiter, Quomodo positio Parmenidis congruit huic speculationi, dicens, quòd isti, qui dicti sunt, quantum spectat ad D præfentem speculationem; prætermittendi sunt; quia auferebant causalitatem à rebus; duo tamen de numero eorum, scilicet Melissus, & Xenophanes specialiter prætermittendi sunt, sicut magis agrestes, & minoris intellectus; non praseri Par sic autem Parmenides; quia uisus est dicere menid. alijs magis rationabiliter, quam isti: fundabat enim rationem suam super rationem entis, dicens sic; quidquid est præter ens, est non ens; non ens autem dignè dicitur esse nihil; ergo quidquid est præter ens, est nihil; ergo ex necessitate tantum ens est, ex quo sequitur, quòd tantum unum est: De hoc tamen diffusius di-

tur per aliquid, quod est extra rationem entis, A Gum est in libro Physicorum; Licèt autem ipse Parmenides concederet omnia esse unum e tamen coactus sequi ca, quæ apparent; quia multitudo apparet in rebus, dixit, quòd omnia funt unum secundum rationem; tamen plu ra secundum sensum; & ideo concessit, aliquo modo rationem causa; Videtur enim posuisse duas causas, & duo principia; posuit enim calidum, & frigidum, quorum unum attribnebat igni, scilicet calidum, & causæ efficienti; & aliud attribuebat terræ, scilicet frigidum, & causæ materiali; ne tamen cogeretur ponere plu ra entia, dicebat, op calidum est ens. & frigidum non ens. Deinde cum dicit.

Ex dictis quidem igitur, & à sapientibus, qui pium: si autem non habet principium, est in- B rationi incubuerunt, ista accepimus. A primis quidem, & corporeum principium; aqua namque, & ignis, & similia corpora sunt; & borum à quibusdam unum, a quibusdam plura corporea principia. V triusque tamen ista, ut in materia specie ponentibus; A cateris uerò, & hanc causam, & cum ista etiam eam, unde motus, statuen tibus, & banc à quibusdam unam, à quibusdam

V sque igitur Italos , 👉 loquuti fuerunt de ista , TEX. 27. alii modicum. Sed (sicut dixi) qui ponunt causas duas, dinersantur in alia cansa; quidam enim dicut, ipsam esse unam,& quidam duas, scilicet illud, ex

quo fit motus. Epilogat, quæ dicta funt, & dividitur in

duas partes; quia primò epilogat dicta Naturalium: secundò dicta Pythagoricorum, ibi, [Pythagorici.] Dicit ergo primò, quòd ex di- Epilogus co ctis à Philosophis, & sapientibus, qui rationi rum, qua di consentiebant; quia ratio iam docebat eos quæ qui. rere causas; hic accipimus, quæ dicta sunt: A prioribus quidem Philosophis accepimus, quòd principium omnium corpus est: Quidam Naturales posuerunt aquam esse principium: quidam uerò ignem, & fimilia corpora: & quidam istorum posuerunt unum principium corporeum tantum, sicut aquam tantum, uel ignem tantum; quidam uerò plura, sicut illi, qui posuerunt plura elementa, scilicet quatuor, sicut ignem, aerem, terram, & aquam: utrique tamen, scilicet isti, & illi, qui posuerunt unum principium; & illi, qui posuerunt plura; illud principium posuerunt sub specie cause materialis. Quidam autem à ucritate coacti, cum hac causa materiali posuerunt causam mouentem, unde est motus: & quidam istorum poluerunt unam causam mouentem tantum, sicut Anaxagoras, qui posuit intellectum; quidam ucrò posuerunt duas causas mouentes, sicut illi, qui posuerunt amorem, & odium: Hi ergo Philosophi, qui fuerunt usque ad Italicos; qui quidem Italici dicuntur Pythagorici, & absque illis, & absque Pythagoricis habuerunt opinionem suam: quia opinio cor

rum; obscuriùs dixerunt de principiis: quia non benè manifestauerunt naturam principiorum:tamen utebantur duabus causis, scilicet causa ma teriali, & causa efficiente, & alteramillarum, scilicet efficientem, & mouentem quidamillorum fecerunt unam tantum; quidam uerò duas, ut iam dictum est. Deinde cum dicit.

Pythagorici autem dixerunt duo principia esfe se YEX. 18. cundum hunc modum.

> Recitat, & epilogat opinionem Pythagoricorum: & diuiditur in duas partes; quia primò ostendit, quod habuerunt Pythagorici communem cum aliis Philosophis: secundo ostendit, quid habuerunt proprium, ibi, [tantum autem addiderunt.]Dicit ergo primò, quòd Pythagori F ci eodem modo, sicut alii posuerunt duo principia,scilicet unum principium bonorum, & aliud principium malorum; sicut patet ex coordinatione principiorum, quam posuerunt.posuerunt .n. unam coordinationem bonorum, & alia malorum. Similiter Empe. (ut dictu est supra) posuit litem causam malorum, amorem causam bonorum:Differebat tamen Pythagoras ab Empedocle: quia Pythagoras principia sua, scilicet boni & mali reducebat ad causam materialem; Empedocles uerò, causam boni & mali, scilicet litem & amicitiam reducebat ad causam efficientem. Deinde eum dicit.

Tantùm autem addiderunt, quod quidem & pro prium est ipsorum: quia finitum & infinitum, & u- G num, o non alias aliquas putauerunt esse naturas; ut ignem, aut terram, aut aliud aliquid tale: sed ipsum infinitum & unum est substantia: sed ex istis ea,quæ ponunt. Quapropter & numerum esse substā tiam omnium. De his igitur secundum hunc enuncia uerunt modum.

Oftendit, quid proprium posuerunt Pythagorici ab aliis Philosophis: & dividitur in duas partes, secundum quod duo propria posuerunt; secundaibi, [Et de eo, quod quid est.] Dicit ergo primò, quòd Pythagorici aliquid addiderunt fuper politionem aliorum Philosophorum, quod fuit eis proprium : dixerunt enim, quòd finitum & infinitum non erant quædam accidentia, & quædam naturæ,quæ acciderunt alteri,sicut igni, terræ, uel alicui simili corpori; sed dixerunt, quòd ipfum infinitum est quoddam per se existens, qd quidem est substantia rei, de qua prædicatur; & ideo posuerunt, quòd numerus, in quo primò est infinitum, est substantia omnium. De his ergo se cundum hunc modum enunciauerunt Pythagorici, & aliter quam Naturales:quia Naturales po nebant ipsum infinitum esse accidens alicui natu ræ, quod non posuerunt Pythagorici. Deinde cú dicit.

Et de eo quide qui quid est inceperunt dicere, & definire:sed ualde simpliciter tractarunt:desmiebant namque perfunctorie, & cui primò dicta diffinitio

rum non conueniebat opinioni Pythagorico- E inesset, hoc esse substantiam rei putarunt : perinde ac siquis putaret idem esse duplum & dualitatem:quo niam primum dualitati duplum inest: sed non est idem fortassis duplo & dualitati esse; quod si non ipsum unum, erit multa; quod illis quoque accidebat. A prioribus igitur, & cateris tot licet ac-

> Ponit secundum, quod suit proprium Pythagoricis, dicens, quòd proprium Pythagoricis fuit, quia primò inceperunt dicere de quidditate, & de disfinitione rei; tamen ualde simplici- Convenien ter & grossè cognouisse: & superficialiter de ip- 114,00 diffe sa dixerunt: dicebant enim, quòd si aliquis terminus, & aliquod prædicatum inest alicui primò, magorita quòd illud est diffinitio eius : quia putauerunt, quòd illud, quòd primò inest alicui, quod est substantia illius; quod tamen falsum est: sicut si quis existimaret, quillud esset duplum quod dua litas: sicut substantia, & illud cuius est substantia, & sicut disfinitio & disfinitum; quia duplum inest primò dualitati, quod tamen falsum est; quia esse dupli; & esse dualitatis, non idem est, licèt duplum primò insit dualitati; Si autem ita esset, sicut dicunt illi, scilicet quòd illud, quod primò inest alicui, quòd est substantia, & diffinitio illius; sequeretur quòd unum esset multa, scilicet quòd unum haberet multas substantias, & multas disfinitiones: conuenit enim, quòd uni, & eidem infint plura primò, sicut dualitati inest primò paritas, & proportio dupla: ex quo istis accidit, quòd esse paritaris est es-Te dualitatis quidditatiue: & similiter esse dupli; & sic dualitas habebit duas quidditates, quod est impossibile; Concludit ergo Philosophus, quòd ea, quæ dixerunt priores Philosophi, scilicet Pythagorici, dicta sunt. Deinde

Post verò distas philosophias disciplina Platonis TEX. 29. superuenit: in plerisque quidem istos secuta: quædam autem etiam propria,ultra Italicorum habens philosophiam.Cum Cratyllo namque ex recenti con uersatus, & Heraclyti opinionibus assuetus; tanquam omnibus sensibilibus semper defluentibus; & de eis non existente scientia, hac quidem postea ita arbitratus est, Cum uerò Socrates de moralibus qui dem tractaret, de tota uerò naturali nihil.

In his tamé universale quarente, & de diffinitioni TEX.30. bus intellectum firmantem, illum recipiens propter huiusmodi susceperat; quasi de aliis hoc eueniens, & non de sensibilium aliquo hoc sieri:Impossibile enim definitionem communem esse alicuius sensibiliu semper transmutantium.

Postquam posuit opinionem Pythagoricorii, hic ponit opinionem Platonicorum: & diuiditur in duas partes: quia primò ponit opinionem, quam habuerunt isti de rerum substantia: secun→ dò quam habuerunt de rerum principiis, ibi, [ Quoniam autem species.] Prima in duas, quià primò ponit opinionem, quam habuerunt Plato-

Vnde Plato posmit ideas,et spe sies .

nem, quam habuerunt de Mathematicis ibi, [Am pliùs autem.] Ad euidentiam primi. Notandum est, o Plato posuit Ideas & species; mouebatur autem ex hoc: quia aliter non posset esse dissinitio, & scientia rerum; disfinitio enim & scientia immutabilium& tranfmutabilium est; cum autem transmutabilia, sicut omnia sensibilia, sint in continuo fluxu: lequitur op nec sit scientia sensibilium, nec diffinitio:oportet ergo, op scientia & diffinitio sit aliquorum separatorum, quæ separata Plato uocabat Ideas; in hoc ergo quòd Plato sumpsit, quòd sensibilia sunt in continuo sluxu; uidebatur consentire cum Heraclyto, qui posuit omnia esse in continuo motu: Dixit etiam Plato, quod scientia, & disfinitio uniuersalium, B est; & ideo ipsorum scientia non est : ergo oporter, quòd scientia & dissinitio sit aliquorum abstractorum; quæ uocabant Ideas & species rerū: His uisis patet litera, que dividitur in duas partes: quia primò ponit motiuum, quo Platonici mouebanturad ponendum Ideas & species: secundo ponit, quomodo se habent illæ Ideæ ad sensibilia ibi,[sic itaque.] Dicit ergo primò post dictas Phi losophias, scilicet Pythagoricorum, superuenit negotium Platonis, in multis quidem sequens di ctos Philosophos:in multis tamen habens aliqua propria præter dicta Italicorum, idest Pythagori corum: na ipse posuit ideas & species; motiuum autem huius; quia cosensit de nouo opinionibus Bratyli & Heraclyti; qui dixerunt, qui fensibilia C semper defluunt & mouentur; & quod scientia de his non est: & hoc posteriùs suscepit Plato, id Socrates im est post ipsos: Cui etiam uidetur consensisse Somoratus est crates nam solum immoratus est circa negotium ralibus, pu- Moralium; de Natura autem nibil dixit: & in Mo tauit. n. de ralibus quæsiuit universale, & de dissinitionibus rebus natu primò dedit intellectum; & hoc quia uniuersaralibus, er le & diffinitio pertinent ad scientiam: Ideo au-Jenjibilibis tem immoratus est circa moralia, & non circa beri sciena. uniuersalia:quia putauit,quòd uniuersale,& diffi nitio de aliis posset esse, & non de aliquo, quod est de numero sensibilium: impossibile enim est aliquam communem rationem & universalem el se de rebus sensibilibus, qua continuè transmută tur.Deinde cum dicit.

Itaque sic quidem existentium Ideas & species -appellauit; fensibilia nerò propter hoc, & secundàm hoc dici omnia. Nam secundum participationem es se multa uninocorum speciebus, participationem ne rò secundum nomen transmutauit. Pythagorici quidem existentia dicunt esse numerorum imitatione. Plato nerò nomen mutando: participationem nerò, aut imitationem formarum, que nam sit, communi ter quærere omiserunt.

Ostendit, quomodo idex & species se habent ad sensibilia; & est sementia sua ista; quòd idex & species participantur ab ipsis sensibilibus, & sensibilia determinantur ab eis: ita quòd sensibilia non funt, nisi quædam participationes & imi-

nici de Ideis & speciebus: secundò ponit opinio- A tationes substantiarum separatarum : quas Plato uocabat ideas: Et hoc est, quod dicit litera, quòd talia entia separata Plato uocauit Ideas & species: species quidem inquantum erant principiu cognoscendi:ideas inquantum erant principium essendi: Secundum autem istas ideas, & per eas putabant dici & denominari omnia sensibilia; & hoc quia multa uniuocata sub una specie partici pant ideam:Ita quòd sensibilia sunt quædam par ticipationes idearum, Plato nomen participationis immutauit: illud enim quod Pythagoras uo- Participacauit imitationes, Plato vocauit participationem. 110, 60 1mi-Pythagorici enim dixerunt, quod sensibilia erant tatto sdem. imitationes. Plato uerò quòd erant participationes, solo nomine transmutato: quia idem in re est participatio & imitatio.Licet aut Pythagorici po suerint imitationes, uel participationem: tamen omilerut quærere, quæ sit illa participatio, & qua

liter sensibilia participant species.

Quareret quis, Vtrum motiuum Platonis, quo Quaftio. mouebatur ad ponendum quidditates & species; fuerit bonum? uidetur quòd sic, quia sensibilium

dicit, quòd Plato in aliquo benè dixit, & in aliquo peccauit:benè dixit quidem in hoc, quod di xit, quòd scientia est de rebus immobilibus & ne cessariis. Scientia enim uel est diffinitiua, uel de-

& particularium scientia non est. Deinde cum

monstratiua, prima scientia habetur per dissinitionem: secunda per demonstrationem: & utraq; de immobilibus est: scientia diffinitiua est indica In quibus tiua quidditatis: ita enim indicat esse quidditati- bene, co in

uum rei,quòd non indicat esse existentiæ:intelle- le dixerie ctus enim diffiniens abstrahit abesse existentia: Plate. ita.n.fertur fuper quidditatem rei,& nó fertur fu per existentiam: quia ergo omnis mobilitas, &

omnis motus respicit rem, ut est sub esse exiftentiæ : si intellectus dissiniens abstrahit ab esse existentia, oportet, quòd abstrahat a motu, & à mutatione: & ideo dixit Philosophus septi Scientiadif mo huius, quòd quidditas nec generatur, nec cor finitima a

rumpitur: cuius ratio est, quia abstrahit à motu, strahit à & à mutatione: Et sic patet, quòd scientia dissinitiua abstrahit à motu, & à mutatione: & est de re bus, quæ non mouentur nisi secundum accidens.

D mobilibus: est enim scientia demostrativa de co monstraticlusionibus, que possunt resolui ad causas certas na est de re & determinatas: ita quòd illæ conclusiones neces libus, e de sitate & immobilitate sortiuntur ex illis causis: In coclusionib. hoc ergo Plato benè dixit, quia posuit, que se suit, resolui ad de immobilibus rationib. in hoc tamé percauit, resolui ad quia credidit, quòd nullæ immobiles rationes no tas, en depossent reperiri in sensibilibus: quod tamen fal- terminatas fum est: quia in essentiis rerum sensibilium consderantur aliquæ rationes immobiles, sicut im-

mobile est & necessarium, hominem este animal; de quibus est scientia: Vnde non oportet propter scientiam talia separata ponere, ex quo in es sentiis rerum sensibilium reperiuntur aliquæ im

mobilitates:His uisis, patet argumentum.

Similiter scientia demonstrativa est de rebus im Scientia de

sensibilia sint participationes idearum? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandu est, quòd Plato posuit, quòd in illo separato nihil est per accidens; ita quòd nihil est ibi, quod non pertineat ad quidditatem rei:Sicut in homine se parato non est nisi humanitas; non enim est ibi humanitas & aliquid aliud; si enim ibi esset huma nitas, & aliquid aliud non effet humanitas tantus & per consequens non esset tantum quidditas; quia ubi esset quidditas, & aliquid aliud, quam quidditas, esset aliquod per accidens; & ideo Plato uocabat hoc separatum per se hominem: si enim esset ibi humanitas, & aliquid aliud, esset ibi aliquid per accidens; & per consequens non esset ibi tantum, quod pertinet ad semi- F tam communem hominis, & sic non deberet uocari per se tale: quia tamen non est ibi nisi humanitas tantum, ideo per se tale uocatur; & per consequens debet uocari per essentiam tale: in homine autem fensibili(& quod dico de homi ne dico de quolibet alio) non est essentia & aliquid aliud; & ita est ibi aliquid per se, & aliquid aliud; à quo alio illa essentia participatur: Debe-In idea qd- mus enim imaginari, quòd secundum Platonem duai, or in idea non differt quidditas, & cuius est quiddisus est quid tas; & hoc, quia ibi non est nisi quidditas: in re au different. tem sensibili differt quidditas,& cuius est quiddi Inreseibi- tas; & hoc quia(ut iam dictum est,)ibi est quiddi li differunt tas, & aliquid aliud; & quia ibi est quidditas, & quiddinas, aliquid aliud: ideo est ibi quidditas participa-G o id coins ta ab illo alio; & sic quidditas, & idea: quia pro eodem accipiebat quidditatem & ideam. Patet ergo quomodo Plato posuit, quòd sensibilia funt

per participationem idearum: ex quo ét patet, cy

funt quædam imitationes. Ad cuius euidentiam

uerso: & ideo ideata imitantur ideas, & non è có

sed principales & intellectuales:principales qui-

beant naturam ideati, tamen non habent natu-

ram idea: quia idea sèmper est ratio principalis:

Forma ma- notandum est, quòd secundum Boethium sorme reriales de- materiales deriuatæ sunt à sormis immaterialirimantur à bus, sicut extractum ab extrahenti : secundum qu formis im-materialib. exemplatum imitatur exemplum, & non è con-

Quid sime uerso. Vnde si uellemus loqui secundum ueritate idea seun- de ideis, sicut loquutur Theologi; dicemus, quod dum nerita idez sunt sormz, sine rationes, non quecunque,

Idea 9 mo- intellectuales autem, quia non uocantur formæ dum artis idea, qua sunt principium alicuius per modum funt inDee.

Questio.

naturz, sed per modum artis, & intellectus. Quareret quis, Vtrum Plato benè fuerit motus, quando dixit, quòd multa de numero uniuocorum participant Ideam ? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentia notandum est; quòd illa, quæ sunt uniuoca, ex hoc uniuoca dicuntur, quòd participant unam rationem; ex hoc autem aliqua dicuntur æquiuoca, quòd participant diuersas ra tiones;una ratio autemvna idea est, quæ ergo par ticipant unam rationem, possunt participare una

Quareret quis, supposito quòd sint idea, Vtru E ideam, talia autem sunt uniuoca; ubi enim sunt duæ rationes, due exemplaritates funt, & per con sequens dux idex; ubi autem est una exemplaritas, & una idea. Deinde cum dicit.

> Ampliùs autem præter sensibilia & species Ma thematica rerum inter media dicit esse. Et differetia sensibilibus quidem, quia sempiterna sunt & immo bilia. A speciebus aut eo 3 hac quidem multa, qua dam similia sunt : species autem ipsum unum una-

quæque solum.

Ponit opinionem Platonis de Mathematicis . Platonis e-Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd Ma- pinio circa thematicus abstrahit à motu & à materia: non Mainemaenim considerat lineam sensibilem, puta lineam æream uel ligneam, sed tantum lineam:Licèt au tem abstrahat à motu, & à materia; tamen illa ab Quo Mathe stractio non est secundum esse, sed secundum dif maricus ab finitionem, & rationem: multa enim sunt abstra- frahu. cta secundum diffinitionem, que non sunt abstra cta secundum esse.Licet enim Mathematicus có sideret lineam preter naturam; & per consequens in diffinitione non ponat materiam; tamen linea fecundum ueritatem existentie in materia est:Pla to autem credidit, quòd quicquid est separatum fecundum rationem, est feparatum fecundum effe;& fic posuit res Mathematicas feparatas secun dùm esse. Vbi notandum est, quòd Plato posuit duos gradus separatorum, scilicet quidditatem re rum,& ipsa Mathematica:uidebat enim quòd in omni re fenfibili quidditas feparatur ab eo, cuius est quidditas secundum rationem, quia in omni tali differt quidditas,& cuius est quidditas: Secū dùm aut eum oé separatum secundum rónem, est separatu secudum esse: cu ergo quidditas sit sepa rata secuidum rónem, oportet, q & secundú esse: Secundu ens separatum, quod posuit Plato, est ip fa res Mathematica, de qua iam dictum est: & sic Plato posuit ens sensibile, & ens Mathematicum, & ipsam speciem & quidditatem. His uisis patet litera. Dicit enim quòd Plato posuit entia sensibi lia,& posuit entia Mathematica, sicut quædam in termedia inter sensibilia, & species, & differentia ab utrisque; A sensibilibus,quia sensibilia mu tabilia sunt, Mathematica autem sempiterna & immmobilia: A speciebus autem, quia in Mathe dem quia formæ secundariæ deriuatæ, licet hamaticis inueniuntur multa differentia fecundum numerum, & conuenientia in specie; sicut duo trianguli conueniunt in specie trianguli; in specie autem non sic, quia non est ibi nisi species: sicut natura hominis, & quidditas eius non est, nisi quidditas, in tali enim separato ipsa species una sola est. Notandum est, quòd ratio, quare possunt Quare mul esse multa sub una specie, sicut uidetur dicere pluriscars Philosophus in multis locis; est, quia species, & jub eadem forma recepta est in alio: si enim forma esset om specie. nino per se subsistens, non posset multiplicari na Multiplica turaliter, quia omnis multiplicatio naturalis est tio naturaex hoc, quod forma est recepta in alia & alia ma-riatur. teria, uel ad minus in alio & alio supposito: sic ergo cum secundum Platonem quidditas separata

ibi multiplicatio:ratio autem, & forma Mathema tica erat recepta in materia intelligibili, sicut in continuo; sicut ratio trianguli recepta est in con tinuo, & ideo ibi secundum Platonem est multiplicatio materialis: ex hoc enim dicitur alius & alius triangulus; quia est in alio & alio continuo. Deinde cum dicit.

TEX. 41.

Quoniam autem species cause sunt aliis, illarum elementa omnium putauit entium elementa es se, & ut materia quidem magnum & paruum esse principia,tum uerò substantiam ipsum unu. Ex illis enim secundum participationem unius species esse

Ponit opinionem Platonis de rerum principiis: & dividitur in duas partes: quia primò osten B dit, quæ principia posuit Plato: secundò ostendit, ad quod genus causa reducitur, ibi, [ Palam autem ex dictis.] Prima in duas, quia primò osten dit, cuiulmodi principia posuit Plato: fecudò quo modo conueniebat cum Pythagoricis, & quomo do differebat, ibi, [unum tamen substantiam.]

principiis.

Quid Plate Dicit ergo primò; quia Plato posuit, quòd species opinatussit sunt causa rerum; ideo possuit, & putauit, quòd elementa & principia illarum specierum, esfent elementa & principia omnium exilten tium; posuit enim aliqua elementa ex parte ma teriæ; Namque posuit, quòd ex parte materiæ erat magnum & paruum, quæ sunt principia rei; ex parte autem formæ posuit unum, quod est spe cies, & fubstantia rei: ex illis enim formis, quas uocat numeros uel species omnia constituit secundum participationem unius, secundum.s. 9 una species magis, uel minus participatur. Quæreret quis, Quomodo Plato posuit ma-

num, & paruum, & species esse tria principia?

Lucftio.

Dicendum est, quòd illam ueritatem possumus duobus modis uenari; Vno modo fecudum quòd Platonica fententiede magnum & paruum se tenent ex parte mutererum prim riæ: Secundo modo secundum quod magnum

espiisampli & paruum se tenent ex parte speciei. ficatio.

fis.

Ad euidentiam primæ uiæ notandum est, quòd Plato in costitutione rerum posuit aliquid, quod participat, & aliquid quod participatur: illud autem, quod participat, materia est; illud, quod participatur, species est; ex hoc enim omnia sensibilia fiunt, quia participant aliquo modo formas se paratas: sic ergo materia participat; tamen ex par te materiæ est diuersus modus participandi secu Lux licit ste dum magis & minus. Licet enim forma separata ana, dinersi sit una, modus tamen eam participandi diuersus mode same est. Imaginabimur enim de ista forma, sicut de participa- luce; uidemus enim quòd lux una est, & à diuersis diuersimodè participatur; aliter enim participatur à corpore polito & terso, & aliter à corpore obscuro, & aliter à corpore colorato, & aliter à non colorato; & secundum diuersas participationes diuersa constituuntur. Similiter forma, cu unà sit, à diuersis participatur secundum magis & minus, que Plato uocauit magnum & paruum:

esset per se subsistens, non recepta in alio, nó erit A Et sic patet, quòd species, & magnum, & paruu, quæ nihil aliud funt, nisi diuersæ participationes eiusdem, sunt elementa rerum. Secundus modus uenandi istam ueritatem est, secundùm quòd ma gnum & paruum se tenent ex parte speciei. Ad Inter spes cuius euidentiam notadum est, quòd due species dus. semper differunt secundum magis & minus; & hoc quia nunquam funt in æquali gradu: illa enim dicuntur esse in æquali gradu, quæ participant unam rationem; duz autem species duz rationes funt ; & ideo non funt in æquali gradu ; & fic differunt secudum magis & minus, quod ego uoco hic magnum & paruun;illæ autem duæ spe cies, siue idez secundum magnum & paruum fa ciebant quédam numerum. Sicut enim in numero femper una species superat aliam, & in una est magis respectu alterius, & in altera minus; ita similiter in speciebus; & ideo Plato posuit species esse numeros. Sicut autem numerus constituitur Numerus ex diuersa participatione unsus, ita quòd in nu- sperum com mero semper duo numeri aliter & aliter partici- seminar se pant unum; ita similiter species, & idez constituu cundum di tur, & sunt ex diversa participatione unive & constituu wersas partur, & sunt ex diuersa participatione unius & en sicipationes tis; unum enim, & ens convertuntur; Sicut ergo \*\*\*\*\*\*. ratio entis non saluaturæqualiter in suis speciebus & ideis; fimiliter nec ratio unius;ita quòd nu merus specierum constituitur secundum diuerfas participationes unius , quæ diuerfa participatio uocatur magis & minus, siue magnum & par uum. Videbatur enim imaginari, quòd ratio entis & unius diuersunodè effet in istis speciebus, & per consequens secundum magis & minus; Hæc autem imaginatio nó est omnino contra ue ritatem;quoniam secundum ueritatem diuersa species, sicut hois, & asini, non sunt nisi diuersæ participationes unius primi entis. Vnde est, quòd Tecundum ueritatem ipse species non sunt separate, sicut ponebat Plato;ita tamen uidetur benè dixisse, quod dixit, quòd duz species sunt ex magno & paruo, hoc est sunt secundum additionem & subtractionem: quia plus de entitate semper

> est in una specie, quam in alia. Deinde cum dicit. V num tamen substantiam, & non aliquod aliud ens dici unum, consimiliter Pythagoricis dixit, & numeros esse causas mera substantia, similiter

D ut illi. Ostendit, in quo Plato conueniat cui Pythagori cis,& in quo differat:& diuiditur in duas partes: quia primò ostendit, in quo couenit : secundò in tia ster Pla quo differt, ibi, [pro infinito uerò.] Dicit ergo tonem, o primò, quòd in duobus Platonici & Pythagorici Pythagoria conueniebant: Platonici enim dicebant unum es se substantiam rei, non distinguétes inter unum, quod est principium numeri; & unum, quod con uertitur cú ente: Vnde dicebant, quòd quodlibet ens debet dici unum:ita quòd unum est de substă tia rei: Secundò conueniebant Platonici cum Py thagoricis:quia Platonici ficut Pythagorici dicebant numeros esle causas substantia in omnibus entibus; & hoc quia numerus non est, nisi unita-

fentia rei; uerum dixit, quia talis unitas idem est, quòd unitas rei in quolibet prædicato: Si autem intendebat dicere, quòd unum, quod est principium numeri, est essentia rei; non uerum dixit, sicut comuniter dicitur;& hoc quia tale unum acci dit rei. Notandum est etiam, quòd numerus forformalis ex malis est constitutus ex unitatibus, quæ conuermnitatibus tuntur cum ente,& quæ dicunt essentiam rei; nu qua conner merus autem materialis est constitutus ex unitatuntur cum tibus, quæ accidunt essentiæ rei: Si ergo intendeente:nume - bat dicere, quòd numerus formalis dicit effentia F rus aux ma rei, uerum dixit, quia idem iudicium est de isto serialis ex numero, & de unitate formali; sicut ergo unitas unitatibus, qua accidue formalis dicit essentiam rei, ita & ipse numerus; essentia rei, Si autem intendebat dicere, quòd numerus macostunitore terialis dicit essentiam rei:non uerum dixit, quia ipse numerus causatur ex unitate materiali, quæ rei accidit; quia tamen non distinguebat inter pri mum, unum, & secundum; nec inter primum numerum, & fecundum; ideo communiter reprehé-

numerus. Notandű tamen, o si Plato intédit dice

re,quòd unum,quod conuertitur cum ente, est es

Pro infinito autem tanquam uno dualitatem facere, infinitum uerò ex magno & paruo: hoc eius proprium est. Amplius bic quidem numeros prater fensibilia: illi uero numeros esse dicunt res ipsas, & Mathematica intermedia horum non ponunt.

ditur à Philosopho. Deinde cum dicit.

Ostendit, in quo differebant Pythagorici à Pla tonici;& diuiditur in duas partes, quia primò po nit differentiam, secundò causam differentiz, ibi [unum quidem igitur] . Circa primum notadum est, quòd Platonici & Pythagorici differebant in duobus. Primò ex parte dualitatis principiorum; different sieut enim dictum en, ryumponia PlatoetPy quandam dualitatem principiorum; quia posuesnagoras, et funt duo principia, infinitum, & finitum; Platoni ci autem hanc dualitatem uocauerunt magnum & paruum, ut dictum est; ita quòd illud, quod Pythago.uocabant infinitum, Platonici in duo diuiserunt. Secundò differebant, quia Plato posuit numeros præter sensibilia, & iterum in numeros, & fenfibilia pofuit Mathematica: Pythagorici au H tem non posuerunt numeros, separatos à sensibilibus ; nec pofuerunt Mathematica media.His uisis patet litera: primò enim ponit unam differentia, dicens, quòd Platonici pro uno principio, quod est ipsum infinitum, quod posuerunt ipsi Py thagorici; secerunt quandam dualitatem; quia illud infinitum fecerunt ex magno & paruo; hoc elt infra illud infinitum posuerunt magnum & paruum; & hoc fuit eis proprium. Secundò ponit fecundam differentiam, dicens quòd præter hoc Platonici posuerunt numeros separatos à rebus sensibilibus: illi uerò Pythagorici dixerunt, illos numeros esse ipsas res. Pythagorici et posuerunt ipsa Mathematica intermedia, sicut posuerunt Platonici. Notandum est, quòd quando Plato loquebatur de numero, non uidebatur loqui, nisi

tũ collectio:ficut ergo unu est substantia rei, ita & E de numero specierum: & ideo sicut ponebat species esse substantias rerum; ita similiter ponebat numeros: talis enim numerus non est, nisi collectio formalitatis & quidditatis; ficut ergo ponebat quidditates substătias rerum:ita & talem numerū: & sicut ponebat quidditates separatas, ita & istum numerum. Deinde cum dicit.

> V num quidem igitur & numeros præter res facere,& non ut Pythagorici, & specierum introdu-Etio, propter eam, qua in rationibus perscrutationé, euenit. Priores.n. non participauer unt Dialectica.

Ponit causam differentiæ; & dividitur in duas partes, quia primò ponit causam differentiæ secũ dæ, secundò differentiæ primæ, ibi [Dualitatem autem.] Dicit ergo primò, quòd causa quare Pla tonici posuerunt unum, & numeros præter res sensibiles, quod non fecerunt Pythagorici; & cau sa etia, quare introduxerut species; est, quia perscrutati funt de definitionibus:crediderunt enim quòd definitiones non fint de sensibilib. & ideo oportet dare aliquod separatum. Priores autem Ignorata Philosophi sicut Pythagorici ignorauerunt Logi Logica , icam; & ideo ignorauerunt naturam diffinitionu, gnerantur definitions. quarum consideratio mouit Platonem ad ponen en Logica dum numeros, & species. Deinde cum dicit.

Dualitatem autem alteram naturam face re: quia numeri extra priores omnes naturaliter ex ea generantur, uelut ex aliquo ethimagio, idest sigillo uel effigie.

Ponit causam primæ differentiæ; est autem pri ma differentia, quòd dualitas secundum Platonem est ex parte infiniti; quod non posuit Pythagoras;uocabat autem Plato ipsum infinitum materiam : uult ergo reddere caufam hic Philosophus, quare Plato posuit dualitatem ex parte ma teriæ & infiniti:Et hæc pars diniditur in duas par tes, quia primò ponit ista causam. secundò osten dit Platonem non rationabiliter motum suisse, ibi,[Et quidem contrario euenit]Dicit igitur pri mò, quòd causa, quare Plato alteram natura, scilicet infinitum, & materia divisit in duo, scilicet Numerus in magnum & paruum est, ex eo quod omnes nu primus e,q meri præter primos generantur ex ea:ex ea enim tur alio nu& ex specie, sicut ex aliquo ethimagio, idest mero, sed so exemplari omnia fiunt. Notandum est, quòd lumonitate quantum patet ex ista litera, Plato posuit nume- ut ternarirum primum, & numerum secundum, quia dicit, ", quina-quòd numerus secundus generatur: numerus au-merus secuntem primus non: Credo enim quòd ipfe imagina dus, qui nu batur numerum sensibilem, & numerum specie- meratur arum, quemipse uocabat numerum formalem; lio numero, quem et ponebat abstractum : numerus ergo sen merus par fibilis causatur ex hoc, quòd materia diucrsimo- à binario dè participat numerum intelligibilé, seu forma- numero pu lem: Ita quòd ad generationem numeri sensibi- meratur, ut lis duo concurrunt, scilicet numerus formalis, siue species, participata à materia & instalia di us, erc. 18 ue species, participata à materia, & ipsa diuersa bene norne participatio, quam Plato uocabat magnum & Geometre. paruum: Hoc uiso, patet litera Philosophi; uuk enim dicere, quòd quia numerus sensibilis causa

batur ex diuersa participatione numeri separati A à materia; ideo Plato posuit magnú & paruú ex parte materiz; quæ dixit esse quid infinitum & in determinatum. Deinde cum dicit.

Et quidem contrariò contingit. Non enim rationa bile ita. Nunc. n. ex materia multa faciunt. Species

uerò semel generat solum.

Ostendit Platonem non ronabiliter suisse loquutu: & dividitur textus, quia primò ostendit, o non rationabiliter: secundò ostendit rationem, propter quam mouebatur Plato, ibi [uidetur autem ex una materia una mensura] Dicit ergo pri-Platonis la mò, quòdipse Plato posuit dualitatem ex parte materiæ, & non ex parte formæ:cum tamen con trarium contingat, quia, secundum opinionem Philosophorum antiquorum, dualitas & contrarietas est ex parte formæ, & unitas ex parte ma B teriæ: nec est rationabile ponere, sicut ponebat Plato: uidemus enim, quòd ex una materia multa fiunt secundum successionem formaru;una enim materia modo est sub una forma, postea sub alia, & ita una materia fit in duobus successiue; species autem & forma semel tantum generatur. i. tantum unum constituit, quia forma unius generati non aduenit alteri generato;ita quòd una for ma successiue fiat in duobus. Deinde cum dicit.

Videtur autem ex una materia una mensura.spe cie autem, quam inducit unus existens, multa facit.similiter quoque se habet masculus ad sæminam. Hac enim ab uno impletur motu, ille uerò multas implet. Et tales mutationes principioru illoru sunt. Plato quidem igitur de quasitis ita dissinit.

Ponit rationem, propter quam mouebatur Pla to ad ponendum dualitaté ex parte materiæ:erat autem motiuum suum istud; Videbat enim, quòd unum agens secundu diuersitatem materiz mul-Vnde Plata que entre que unitas est ex parte agentis, so ductus e & dualitas ex parte materia; quia ubi est una maponere dua teria, ibi & unum genitum; ubi autem est duali-litate ex tas materie, & duo generata; quia una materia est parte mate ratio receptionis unius: duz autem materiz duarum receptionum: cum ergo secundum eum, ex una specie proueniant multa individua, oportet, quòd hoc sit ex parte materia, in qua est multitudo dualitatis: Hoc uiso, patet litera. Dicit enim quòd una materia est una mensura, hoc est causa ta facit: ergo oportet, quòd illa multitudo sit ex parte materiæ: ita quòd ex uno propter multitudinem in materijs multa proueniant:Exemplum huius habemus in masculo, & semina: quia masculus se habet ad modum agentis, & inprimen tis speciem; mulier autem ad modum patientis: una enim mulier impletur ab una actione uiri; & unus masculus, qui tenet locum agétis, implet multas mulieres: Similiter tales sunt participatio nes, & imitationes principiorum separatorum, quas posuit Plato; quod unum secundum dimersas participationes diuersa constituit. Sic ergo Plato de principijs dixit.

Notandú est, o diuersitas suit inter Platonem & Naturales: Naturales cósiderauerunt naturam Dissidiam sensibilium secundum quod subjectuntur moturi inter Natu & mutationi: quia ergo uiderunt, quòd una mate rales, et Pla ria per motum & mutationem potest subijci diuersis sormis; ideo posuerunt unitatem ex parte materiz,& dualitatem ex parte formz: Plato autem considerauit naturam sensibilium ex hoc, o participat quidditatem separatam: & quia unam quidditatem constituere diversitatem in entibus, est secundum diversitatem materia: ideo posuit dinerlitatem ex parte materia, & unitatem ex par Pofitio Pla te forme. Hec autem positio Platonis multum est propinqua ueritati:uidemus enim op una essentia meritati, Tpecifica secundum divisionem materiæ multa in diuidua constituit. Deinde cum dicit.

Palàm autem eft ex dillis,quia duabus caufts fo lum est usus; ipsa, que est eius quod quid est, & ipsa materia. species enim eius quod quid est cause sunt aliis speciebus uerò unum.Et que materia subietta, de qua species:Hac quidem in sensibilibus, unum ue rò in specieb. dicitur: quia ea dualitas est, magnum

Ostendit, ad quod genus causæ reducantur principia, posita à Platone: & diuiditur in duas partes, quia primò oftendit, ad quod genus caufe reducantur illa principia, secundò ostendit, quo- Principia, modo Plato aliquo modo posuit causam boni & posita a Pla mali,ibi[ampliùs benè & male] . Dicit ergo pri- tone, ad qe mò,quòd manifestum est ex dictis, q Plato usus reducitur. est duabus causis; usus est causa formali, quæ est ipsa identitas; & usus est ipsa materia: posuit enim species; quæ quidem species sunt quidditates,& lunt caule alijs sensibilibus, speciebus uerò attribuebat unu: Similiter ponebat materiam subiectam, de qua aliquid fiebat; est enim substantia, de qua funt species: ponebat enim quædam in sensibilibus; & quædam in speciebus: in speciebus quidem dicitur esse unum; in sensibilibus au tem dualitas, quæ dicitur magnum & paruum. Deinde cum dicit.

Amplius benè & malè causam dedit elementis singulis singularem, quod magis dicimus primorum inuestigare quosdam Philosophorum, uelut Empedo cles & Anaxagoras.

Ostendit, quomodo Plato posuit causam boni unius receptionis; species auté, cum sit una, mul D & mali; dicens quòd præter hæc Plato posuit cau sam, quod est bonum, & causain eius, quod est malum in fingulis elementis, & rebus ab eo positis : causam enim boni attribuebat specici, mali autem materiæ; causam tamen boni & mali magis sunt conati inuestigare antiqui Philosophi, quam ipse, sicut Empedocles; & Anaxagoras, de quibus satis dictum est supra.

Breuiter istud, & capitulariter quid;et quomodo TEX. 34. de principiis, o ucritate dixerunt; pertransiuimus. Attamen ab eis tantum habemus, quia dicentium de principioset causa, nullus præter ea, quæ sunt in Physicis à nobis determinata, dixit.

Hec est pars principalis, in qua Philosoph. bre uiter

TEX. 33.

psies.

TIE.

Colligitur Platonis, mulierem passinecogeneratio-

uiter & capitulariter colligit ea, que dicta sunt E ab antiquis: & dividitur in trse partes, quia primò ostendit, quòd isti antiqui Philosophi nullum nouum genus caufæ addere potuerunt quatuor generibus causarum, ab eo positis in principio libri: secundò ostendit, per quem modum an tiqui Philosophi tetigerut genera causarum: ter-Epilogus o- tiò concludit conclusionem principalem:secunda ibi[sed omnes obscure]tertia ibi [quod quidem igitur rectè.]Dicit ergo primò, quòd breuiter et summatim pertransiuimus ea, quæ dicta sunt ab antiquis de principiis rerum, & de ueritate earu : ex dictis autem eorum tantam ueritatem habemus: Quare ia inuenimus, quòd nullus dicentiu de principio & causaaliquid dixit de aliquo genere, diuerfo ab illis generibus caufarum; de qui bus à nobis dictum est in Physicis: ex quo possumus habere, quòd non est aliud genus causæ præ ter quatuor. Deinde cum dicit.

> Sed omnes obscuré quidem, illa tamen aliquatenus usi sunt attingere. Quidam enim ut materiam principium dicunt, sine unum sine plura supponat, et siue corpus siue incorporeum hoc ponant:uelutiPla to quidem magnum dicés, ac paruum. Italici autem infinitum.Empedocles uerò ignem, terram, aerem, at que aquam. Anaxagoras autem similium partium infinitatem; & hi omnes sunt talem causam tangen tes. Et ampliùs quicunque aerem, aut ignem, aut aquam, aut igne spissius, aere aute subtilius. Etenim quoddam tale principium elementum dixerunt . Hi quidem igitur hanc causam solum tetigerunt.

& diuiditur in quatuor partes, quia primò ostendit, quomodo aliqui antiqui tetigerunt causam materialem: secundò quomodo aliqui causam ef ficientem:tertiò causam formalem: quartò quomodo aliqui causam finalem, secunda ibi[Alii ue rò]tertia ibi [quòd autem quid erat esse] quarta ibi [Cuius uerò causa.] Dicit ergo primò, quòd omnes antiqui debiliter tetigerunt causas:omnes enim aliqualiter tetigerunt causas:hi quide enim tetigerunt materiam, quam dixerunt esse principium rerum; unde est, o magna differetia fuit în ter eos,quidam enim posuerunt unam materiam, sicut Thales; quidam uerò plures, sicut Emped. quidam uerò illam materiam poluerunt esse corpus; quidam incorporeum sicut Plato, qui posuit H cidens dicuntur. illam materiam magnum & paruum;& ficut Italici, idest Pythagorici, qui posuerut infinitum & finitum pro materia: Similiter Empedocles tetigit materiam, ponés quatuor elementa, que sunt corporea, esse principia rerum: Anaxag. autem posuit infinitas esse partes similes, sicut dictu est e omnes ergo isti tetigerut causam materialem; & etiam illi,qui posuerut uel aerem, uel ignem, uel aquam, uel aliquod aliud corpus, quod esset subti lius aere, & grossius igne. Quidam enim sunt, qui posuerunt tale elementum principium rerum;po fuerunt.f.principium rerum causam materialem. Deinde cum dicit.

Alii uerò quidem unde principium motus,ut quì cunq; amicitiam, & litem, & intellectum, aut amo rem, aut extra hac principium faciunt.

Ostendit, quomodo aliqui posuerunt causam mouentem, dicens; quò daliqui alii posuerunt cau sam, unde est principium motus; sicut quicunque tetigerunt amicitiam, & litem; uel quicunque tetigerunt intellectum, uel amorem: & de his fatis dictum est supra. Deinde cum dicit.

Quod autem quid erat esse, & substantiam plane nullus dedit. Maxime uero hi dicunt, qui species, & eas in speciebus rationes ponunt. Neque enim ut ma teriam sensibilibus species, oque sunt in speciebus, neque ut buic principium motus proueniens existimant; immobilitatis autem causas magis, & eius quod est inquiete esse dicunt. sed quod quid erat esse aliorum. Singulis species prastant, speciebus autem unum.

Ostendit, quomodo aliqui tetigerunt causam formalem; dicens, quòd causam formalem, per quam scitur quod quid erat esse rei, & quæ est causa substantie rei; nullus antiquorum manisestè tetigit: inter alios tamen Plato magis accessit ad causam formalem; posuit enim species; & ea, quæ pertinent ad species: sicut est idea, unitas, & numerus; species autem non potest reduci in cau fam materialem, ut ab eis ponatur in materia:nec potest reduci ad causam efficientem, quia non est causa; secudum enim Platonicos species sunt ma gis causa immobilitatis & quietis motus, qua motus:reducitur ergo ad causam formalem; spe-Ostendit, qualiter antiqui tetigerunt causas: G cies enim præstit quod quid erat esse, & quidditatem ipsis sensibilibus, ipsis autem speciebus prę stat quidditatem unitas, quia quidditas est. Dein

> Cuius uerò causa, actus, & transmutationes, & motus modo quodam dicunt causam; ita uerò non di cunt, nec quo uerè est. Nam intellectum, quidem dicentes, aut amorem, ut bonum quidem has ponunt causas, non ut gratia horum, aut existens, aut fattu aliquid entium; sed ut ab his horum motum dicunt. Similiter autem & unu, aut ens dicentes esse talem naturam, substantia quidem causam dicunt esse, non tamen huius causa, aut esse aut sieri. Quare dicere & non dicere aliqualiter accidit eis bonum esse causam.Non enim simpliciter, sed secundum ac-

Ostendit, quomodo aliqui tetigerunt causam finalem; dicens, quòd causa finalis, cuius causa fiunt actus transmutationes, quidam antiqui tetigerunt quodam modo, ideft secundum quid,& per accidens; simpliciter autem, & per se non tetigerunt: nam quidam antiqui ponentes intellectum, aut amicitiam esse causas rerum, dixerunt illas caufas effe quoddam bonum:& quia bonum 🛚 Bonum, ଙ & finis convertuntur, uidentur tetigisse causam finis converfinalcm; non tamen sic est, quia causa finalis est, cuius gratia fit aliquid; isti autem, qui posuerunt illas caulas amicitiam & intellectum, non polue runt eas tanquam gratia illorum sit aliquod exi

ftens.

Digitized by Google

2.Pbyfi.

tiquoru de

principys

stenssuel aliquod factum; sed eas tetigerunt, quia A lus antiquorum tetigit aliud aliquod genus cauab eis est principium motus: & ita magis eas tetigerunt, ut habent rationem efficientis, quam ut habent rationem finis. Similiter quicunque po nunt unum, & ens esse quandam naturam boni, ponunt illam naturam esse substantiam: uerum tamen ita eam ponunt, ut habet rationem causæ formalis, & non finalis, quia gratia huius boni, quod ponút;nec est, nec fit aliquid; quod est proprium causæ finalis: His ergo aliqualiter accidit ponere, bonum, & finem esse causam; & aliqualiter non:non ponunt enim causam finalem simpli citer, sed solum per accidens.

Quaftio.

pliciter.

finis.

Quereret quis, quomodo isti tetigerunt causam finalem per accidens, & non per se? Dicendum est, quòd finis, & bonum conuertuntur: B sicut ergo tetigerunt, benè tetigerunt sinem: bonum autem potest tangi duobus modis; uno modo tangitur secundum quòd est illud, à quo est motus: & sic habet rationem actiui: uel etiam tangitur fecundum quòd est natura, uel substantia rei, & isto modo induit rationem formæ: ita quòd secundum istos modos bonum, & finis reducuntur ad actum,& formani: Alio modo potest intelligi bonum secundum quòd est illud, cu ius gratia fit aliquid;& secundum hoc tangitur in ratione; quia ipse finis est: quòd propter illum fiant omnia, quæ fiunt : secundum primum modum bonum tangitur illud,quod est bonum,& il lud quod est finis; sed non tamen tangitur inquã Differt tan tum bonum, & inquantum finis: Differt enim tagere illud, quod est finis, & tangere finem inqua quod eft fi- tùm finis: si enim aliquis tangat illud, quod est fimis, er tan- nis tantum, non tamen tangat idem inquantum finis, sed inquantum habet rationem alicuius for mæstangit finem per accidens, quia ratione alterius, scilicet ratione actualis formæ: qui autem tangit finem inquantum finis, tangit finem per fc & ratione sui: Cum ergo isti Philosophi tangerent amicitiam & intellectum, tangebant quæda bona, non tamen sub ratione boni & finis, sed ma gis sub ratione actiui: inquantum scilicet ab eis est principium motus: & sic tangebant unum & specié; sicut Platonici tangebant illud, qđ est bo num; sed tamen magis tangebant in ratione formæ,quam in ratione finis; & per consequens tangebant illud per accidens. Deinde cum dicit.

Quod quidem igitur rectè determinatum est de tausis, or quot, or qua, testimonium prabere nobis uidentur, & hi omnes aliam causam tangere non ualentes. Adhuc autem, quia quarenda sunt princi pia aut sic omnia, aut horum aliquo modo palàm. Quomodo etiam unusquisque horum dixit, & quomodo habent de principiis contingentes dubitatio-

nes, post hoc pertranseamus de ipsis. Concludit Philosophus conclusionem principaliter intentam: ubi notandum est, quòd Philosophus in principio enumerauit quatuor genera causarum; postea recitauit diuersas opiniones an tiquorum circa causas; uolens ostendere, op nul-

sa à prædictis quatuor; ut ex hoc concluderet, q. sunt tantum quatuor genera causarum: Ethoc est, quod concludit hic, dicens; quòd benè determinatum est de causis, & quò ad numeru, & quò ad substantiam, testimonium nobis perhibent di cta antiquorum: quia isti non ualuerunt reperire aliam causam ab istis: Ex istis etiam manisestum elt, quòd in ilta scientia quærenda sunt illa princi pia, aut omnia, aut aliquod horum: & hoc, quia hæc scientia maximè considerat causam finalem & formalem,& ét mouentem aliquo mó:Manife stum est etiam ex dictis, quomodo quilibet horū antiquorum dixit de principijs, & in quo benè, & in quo malè:post hæc autem uidendæ sunt du bitationes, quæ accidunt eis.

Quicunque igitur universum unum, & unam qua TEX.35. dam esse naturamout materiam ponuntoet banc cor poream, & magnitudinem babentem; patet quod multipliciter errant. Corporum enim elementa solu ponunt: incorporeorum uerò minime, cum etiam in-

corporea sint.

Postquam recitauit opiniones antiquorum, hic incipit improbare eos; et diuiditur in duas par tes, quia primò improbat opinione Naturalium: Innebitur fecundò eorum, qui non naturaliter locuti funt, quos, ponen ibi, [quicunque uerò.] Prima in duas, quia primò tes unum improbat opinionem illorum, qui posuerunt principium unum principium materiale: secudò illorum, qui maseriale. posuerunt plura principia materialia,ibi[illud au tem siquis.]Prima in quatuor secundum quatuor rationes, quas adducit contra ponentes unum principium materiale, quod est corpus ; secunda ibi,[De generatione:] tertia ibi, [Ampliùs auté substantia]quarta ibi,[Adhuc facile esse.] Circa primum facit talem rationem:omnis politio, que tantum ponit elementa corporum & non incorporcorum, peccat: politio, quæ ponit aliquod cor pus, sicut aerem, & aquam, est huiusmodi; ergo, peccat. Et hoc est, quod dicit litera. Quod quicu que ponút ipíum ens esse unum,& unam natura, & unam materiam ponit corpoream, & habentem magnitudinem, manifestum, est quòd multis modis peccant; primò quidem, quia benè ponút elementa corporeorum; nullum aut elementum ponunt incorporeorum; cum tamen multa sint huiusmodi; corpus enim, quod ponunt, nó potest esse elementum rei incorporeæ. Deinde cum di...

De generatione quoque & corruptione causam dicere conantes, & de omnibus physice tractantes, motus causam auferunt.

Ponit secundam rationem, & est talis. Omnis positio, quæ tollit causam motus, peccat;hæc est huiusmodi; quia non ponit nisi causam materialem,& non mouentem: ergo peccat. Et hoc est, quod dicit litera, quòd aliqui conabantur dicere de generatione & corruptione; conabantur etia tractare de omnibus naturaliter; & tamen negabant, siue auferebant causam motus. Notandum, quòd isti duobus modis peccabant. primò quia

cocedebat generatione & corruptione; & tamen E quodlibet elemetorum scam ponem hanc possit nullam cam ponebant generationis & corruptio nis nisi materialem: secudò quia cu tractarent de omnibus naturaliter, cum natura sit principium motus & quietis, oportet quòd concederent mo tum & quietem; concedere autem non poterant motum & quietem, nisi concederent causam mo uentem: de qua tamen nullam mentionem faciebant. Deinde cum dicit.

Forma dici tur substan principium Jubsistendi, effendi ; сірій содно scendi et dif quia é obie-Étum intelmitionis ps.

TEX. 37.

TEX. 28.

Amplius autemsubstantiam nullius posuere cau tia rei, eo qt sam, neque quod quid est.

Ponit tertiam rationem; & est ratio talis. omnis politio, quæ non ponit caulam formalem, in fusficiens est; cum ab ipsa forma sit quidditas, & F Dientur qu' fubstantia rei; hec est huiusimodi, ergo &c. Et quid est es hoc est, quod dicit litera; quòd hæc positio peccat, quia non ponit formam, à qua est substantia rei, & quod quid est. Deinde cum dicit.

Et insuper facile quoduis simplicium corporum præter terram principium esse dicunt; non considerantes, quonam patto mutuum ipsorum faciunt orlettus, wel tum:ignis inquam, aeris, aqua, ac terra. Alia nang; quia diffe- congregatione, alta discretione ex se se mutuo fiunt. vēna ē pre- Hoc autem ad ipsum, ut quippiam sit prius, poste-cipua dissi- riusue plurimum refert.

Al iqua nanque ratione id omnium maxime ele mentum esse uidebitur; ex quo primò congregatione elementa fiunt. Tale autem est id, quod minimarum est partium, corporumque etiam subtilissimum est: G Quapropter qui principium ignem ponunt : consentanea huic maxime dixerunt rationi. Tale autem & caterorum quisque corporum elemétum esse fa tetur.

Nemo namque eorum, qui unum dicunt; terram elementum censuit esse ob magnitudinem partium, uti patet. Trium autem elementorum quodque iudi cem aliquem habuit. Quidam enim ignem,quidam aquam,quidam aerem id inquiunt effe. At enim cur nam & terram non dicunt, ut plerique hominum. opinantur? Cuntta nanque terram inquiunt esse . Hesiodus quoque terram ortam esse primam corpo rum ait; adeo uetusta; adeo uulgaris hac existimatio fuit. Hac igitur ratione neque si quis horum aliquid dicat prater ignem, neque siquis aere quidem densins, aqua uero subtilius id ponat, recte dicere potest.

Et ad boc quodlibet simplicium corporu esse prin eipium quodcunque præter terram; non consideran tes eamsqua ex inuicem generatione aliqualiter faciant.Dicosautem ignem, terram, aquam, & aeré; bec quidem enim concretione, illa uerò discretione

inuicem funt.

Ponit & adhuc facilè quartam rationem, & est ratio sua talis: Illa positio, secundum quam quicunque elemétorum potest poni principium respectu alterius, peccat; hæc est huiusmodi: quia quodcunque elementum secundum hanc potest poni principium respectu alterius, ergo &c. Circa hanc autem rationem sic procedit: quia primò ponit rationem suam: secundò, uidelicet ibi[Hæc autem id prius esse.] Manifestat, quòd

dici prius alio: tamé magna differentia est scom quid dicatur prius & posterius. Dicit ergo primò, fecundum hanc positionem sacile est ponere qd cunque corporum simplicium, excepta terra (que propter sui grossitiem principium non ponitur) principium & elementum respectu alterius; & hoc si consideremus mutuam generationem, & corruptionen, que est inter elementa: secundum enim congregationem & rarefactionem eleméta adinuicem generantur; sicut ignis per conden fationem fit aer, per rarefactionem fit ignis. Notandum est, quòd hæc positio insufficienter arguebat; dicebat enim, quòd si ex hoc fit hoc, quillud est principium materiale respectu illius, qd tamen falfum est:si enim hoc esset uerum, unumquodque elementorum poneretur prima materia respectu alterius: quia ex uno elemento fit aliud: illud enim debet poni primum princi- Principii pium, & prima materia respectu alterius, non ex alicuius oquo fit aliquid quoquo modo: sed ex quo fit aliportet esse quid per se; hoc autem est ens in potentia: sicut se ad esse ilpatet ex primo libro Physicorum: nunc cum isti lud, quale e ponerent corpus in actu esse primum principiu feli ens in materiale, dicit, peccabăt: primò quia ens in actu quia nulli nó potest esse prima materia: quia ex ente in actu ens actu es actu est non fit aliquid, nisi per accidens: secundò quia ex per se mate hoc sequeretur, quòd essent plura principia ma-ria alterius terialia; quia quodlibet elementum est aliquod ens in actu, ex quo potest fieri aliud. Deinde cum dicit.

Hæc autem id prius e∬e, & posterius plurimùm differunt: aliqualiter enim utique uidebitur maxim elementum esse omnium, ex quo primò fit congre gatione primum. Tale uerò est, quod minutissima partis, of subtilissimum corporum. Vnde quicunque ponunt ignem principium maxime confessa rationi huic dicunt. Tale uerò, & aliorum unusquisq; consitetur elementum esse quoddam corporum.

Manifestat, op dicere unum elementum prius alio multum differt, si distinguamus Prius: Dixerat enim cp unumquodque elementum potest esfe prius alio, hic ergo uult distinguere hoc prius: Vbi notadum, co cum natura procedat de imper fecto ad perfectu in suo processu, illud, à quo inci Illud, à que pit natura, est prius generatione; tamen illud, ad incipit naquod terminatur motus naturę, est prius in inten us generone tione: quando ergo unum elementum fit ex alio, o id ad qd illud ex quo fit, est prius generatione, tamen ele- terminatur mentum factum est prius in intentione; Duo er- of Prius in go facit hic, quia primò oltedit, quæ funt elemen. intentione. ta priora generatione: secundò que sunt priora intentione ibi, [Si uerò est.] Dicit ergo primò, dictum est, quòd unum elementum est prius re-Ipectu alterius; tamen nondum dictum est, quomodo accipiatur prius & posterius: Si enim accipiatur prius generatione, aliqua elementa maximè inter alia uidentur esse priora respectu omnium; hæc autem funt elementa superiora; ex qui bus fiunt aliqua per congregationem; & inter

ciali contra antiques.

Invehitur

omnia alia, ignis, qui est subcilissimus: quantò ali 🛕 accidere est necesse. Ex adinuicé enim generata cerquid subtilius, tantò magis uidetur accedere ad Quanto ali naturam principii: Vnde quicunq; ponunt igné quid subti- principium, multum uidentur accedere & conplicius, tan quodcunque aliud elemétorum esse principium to magis ui quodcunque aliud elemétorum esse principium detur acce- corporum:propter hoc etiam uidentur posuisse, dere ad na- scilicet propter subtilitatem; Et ideo nullus eosuram prim rum posteriorum, dicentium omnia hebere unu principium, posuit terram esse illud principium: & hoc propter grossitiem suam, & magnitudine partium: Quodlibet enim illorum elementorum præter terram iudicem accepit;hi enim dixerunt ignem esse principium; illi uerò aerem, alii uerò aquam;nulli uerò terram. Sed quare isti Philosophi non dixerunt hoc, terram, scilicet esse princi pium:cum multi populares hoc dixerint:& enim antiqua & popularis opinio fuisse uidetur, quòd terra est principium; cum & hoc dixerit Hesiodus, qui posuit terram esse primò factam, ut esset primum receptaculum omnium, Quòd hoc non dixerunt, hoc fuit propter grossitiem, quam habet terra in suis partibus; Vnde secundum hanc rationem, quæ ponit, quòd elementum quantò subtilius, tantò magis principium; patet, quòt nullus corum benè dixit in ponendo principiū; & hoc,quia scilicet de ratione principiiest,quòd non fiat ex alio, sed omnia ex illo: Nec etiam ille posuit benè, qui posuit corpus, quod est principium, esse quoddam medium inter aerem & aquam, sub tilius quam aqua, grossius autem aere: quia ex quo grossius est, aer potest fieri ex illo,& lic non est principium. Deinde cum dicit.

Si nerò est quod est generatione posterius, natura prius,& quod est densatum & concretum posterius • generationeshorum erit contrarium: Aqua quidem aere prior, & terra aqua: De ponentibus quidem igi tur unam causam, qualem diximus; sint hac dicta.

Postquam ostendit, quòd elementa subtiliora secundum hanc positionem ponútur priora; si lo quamur de priori generatione; hic ostédit, quòd é conuerso est, scilicet, quòd elementa densiora sunt priora:si loquamur de priori intentione. Si enim secundum eos ex subtilioribus fiunt grosfiora per congregationem; & illud, quod fit, fem per est primum in intentione generantis; sequitur quod densiora sunt prima in intentione natu D ræ:Et hoc est, quod dicit, quòd si illa, quæ sunt posteriora generatione, sunt priora in intentione natura, sequitur quòd elementum obtusum, & densum sit prius; quia sit ex subtiliori; Ita quòd ac cidit contrarium huius, quod dictum est: dicebatur autem, quòd subtiliora sunt priora; nunc autem accidit, quòd défiora: ita quòd aqua est prior aere,& terra aqua:Concludit ergo Philosophus, quòd de ponentibus unam causam materialem, tantum dictum est. Deinde cum dicit.

Defectusan

Illud autem quoque & siquis hæc plura ponit,ue lut Empedocles quatuor dicit corpora materiam: Et enim buic hac quidem eadem, alia uerò propria nimus, quasi non semper igne & terra eodem corpore permanente. Dictum est autem de his in Physicis.

Improbat ponentes plures causas materiales; & dividitur in duas partes, quia primò improbat opinionem Empedoc. secundo Anaxag. Prima Redarguiin tres, secundum quòd tres rationes adducit có tur Empetra Empedo.secunda ibi, [& de mouentium cau docles. fa:] tertia ibi, [ex toto alterationem.] Dicit ergo,quòd illud,quod accidit præcedentibus; acci dit Emped.qui ponit quatuor elementa esse principia materialia; quia ficut illi posuerunt corpus in actu esse principium, ita & ipse, quod estimpos. fibile: Vnde quædam inconuenientia, quæ accidunt illis,accidunt & isti ; & etiam quædam propria; Quoru primum est, quòd illud, quod dixit; est contra naturam principii materialis; principium enim materiale semper manet, nec genera tur:caufatum autem est,& probatum in naturalibus, quòd elementa adinuicem generantur, nec manent: ergo non est principium materiale; sed magis resoluitur ad materiam. Deinde cum di.

Et de mouentium causa, utrum unum, aut plura ponendum, nec recte, nec rationabiliter putandum

est omnino dictum esse.

Ponit secundam rationem, quæ quidem respi cit causas manentes, quas posuit Empedocles, dicens, quòd dicere, ficut dicit Empedoc. de cau la mouente, vtrum, scilicet sit una causa, uel plures;nec rationabiliter,nec rectè dictum est. Licèt enim causa proximæ sint contrariæ:tamen oportet causas contrarias reducere ad unam causam, quæ non habeat contrariam ; de qua tamen nullá fecit mentionem. Deinde cum dicit.

Ex toto alterationem auferre est necesse. sic dicentibus. Non enim ex calido frigidum, nec ex frigido calidum erit. Quod enim ea patietur cotraria, or que est una natura, que sit ignis, aut aqua? Quod

Ponit tertiam rationem, & est talis. Positio,: quæ tollit alterationem est impossibilis: sed positio Empedoc.est huiusmodi: tollit enim akterationeminon enim potest ponere, quomodo ex ca lido fiat frigidum, & è conuerfo: non enim potest: fieri ex contrario contrarium, nisi detur una potentia, qua aliquando sit sub uno contrariorum, aliquando sub alioshanc autem non dat Emped. ergo sua positio est impossibilis. Notandum est, quòd Emped.in duobus peccabat:primò quia tol hebat unitatem materiæ: secundò quia tollendo unitatem materiæ, tollebat alterationem & gene rationem, quæ quidem alteratio inter contraria est;unum autem contrariorum non potest mutari in aliud; nisi detur unum commune subiectum, quod aliquando est sub uno, aliquando sub alio; & ita remota unitate materiæ, remouetur alteratio; si autem remouetur alteratio, remouetur & ge neratio; & hoc quia alteratio est uia in generationem; qui autem remouet uiam, remouet terminum:unde si altetatio est impossibilis, & genera

tio; quia si fieret alteratio sine generatione, esset E tem: primò ergo ostendit, quomodo illud, quod ociosa:quia ociosa est uia, quæ non cosequitur ter minum. Deinde cum dicit.

TEX.40.

Anaxag. uerò siquis susceperit duo elementa dicere, suscipiant maxime secundum rationem, quam ille quidem non dearticulauit. Sequutus enim est ex necessitate dicentes eam. Nam absurdo existente,taliter dicere permixta esse a principio omnia;& quia oportet accipere, quod impermixta præexistat; o quia non aptum cuilibet permisceri quodlibet. Adhuc autem quia passiones, et accidentia separan tur à substantiis; eorundem enim permixtio est & se

Z0745.

Improbat positionem Anaxag. & dividitur in duas partes:quia primò ostendit,quomodo Anaxago.peccabat : secundò quomodo aliquo modo tur Anaxa appropinquauit ueritati, ibi, [tamen siquis.] Dicit ergo primò, quòd si aliquis susceperit positionem Anaxag.uidebit, quòd ipse posuit duo elementa rerum, scilicet causam materialem, & cau fam efficientem; & hoc fecundum rationem; quia ratio ueritatis cogebat eum sic dicere: in hoc.n. est secutus cos, qui exprimunt hanc ueritatem; Li cèt autem benè dixerit in ponendo duo principia, tamen peccauit primò: quia non benè dearticulauit, idest manifestauit ea: secundò quia absur dum existit, quod dicit, scilicet, quòd omnia fuerunt permixta in principio mundi: sic enim permixtum præcederet omnia, quod est impossibile, quia permixtum debet sequi simplex, & non è conuerso: impermixta enim magis sunt principia G Pide 1.Phy pir cuid and it is contrario: tertiò quia ponit, quòd quodlibet permiscetur cuilibet, quod 33. crinde. est impossibile:quia multa sunt, quæ non sunt apta nata permilceri: est enim mixtio alteratorum 1. de Gene. unio: illa ergo, que possunt adinuicem alterari, text. com. possunt & separari; sed quia impossibile est, quòd accidentia possint separari à subiectis; si tamen es fent permixta, sicut posuit Anaxag. possent separari; quia corundem est separatio & permixtio: quæcunque enim possunt permisceri, possunt scparari; cum ergo accidentia fecundum Anaxago ram possint permisceri, possunt & separari. Deinde cum dicit.

> Tamen siquis exequitur, articulans quod uult dicere, forte apparebit mirabilius dicens. Quando H nanq; nibil erat discretum, palàm quia nibil erat ue rum dicere de substantia illa: Dico autem quia neque album,neq; nigrum,aut fuscum,aut alium colo rem. sed neque colorata erat ex necessitate:quorum enim colorem aliquem haberet . Similiter autem & sine humoribus. Eadem quoq; ratione neq; aliud similium: nihil.n neq; quale aliquid id possibile est esse,neq; quantumneq; quid : Aliqua.n. dietarum in parte specierum inessent utiq; ei, sed hoc palam impossibile, permixtis omnibus, iam.n.discreta essent.

Ostendit,quomodo positio Anaxag.habet aliquam apparentiam ueritatis: & dividitur in duas partes. Anaxago. enim posuit duas partiales caulas, scilicet causam materialem, & causam efficie

dixit Anaxag.de Materia; appropinquabat uerita ti: secudò quomodo illud, quod dixit de causa essi ciéte, etiam ucritati appropinquauit, ibi [dicit au tem permixta esle.] Dicit ergo primò, quòd si ali quis perspexerit dearticulate.i.manifeste, & sub tiliter & nó supficialiter illud, p uult dicere Ana xag.apparebit, co aliquid dixit mirabilius aliis; & φρό fua de materia appropinquat ueritati:Dixit enim quòd materia erat aliquid, in quo nihil erat descriptum: Ita quòd de substantia materiali nihil poterat prædicari: nó enim de ea potest prædi cari aliquis specialis color, quia non poterit dici Naturame nec alba, nec nigra, nec fusca, nec aliquo colore teria pricolorata: De ea etiam non potest prædicari color ma. in genere, quia si prædicaretur de ea genus, prædi caretur necessariò aliqua species: quia spossibile est, de aliquo predicari genus, de quo nulla specierum predicari possit; De prima etiam materia

non potest predicari aliquis sapor, nec aliquid

aliud per eandem rationem: cum enim in ea nihil

sit descriptum; nec quale, nec quatum, nec quid,

nec breuiter aliqd ens prædicamentale de ea po

terit dici: Si.n. genus posset prædicari, & aliqua species prædicaretur; cum contrarium sit osten-

sum: omnibus enim permixtis in illa materia, ni-

hil de ea poterit predicari; quæ enim predicantur

materia erat ens in actu, hi autem non appropin-

quauerunt ad ueritatem materia; quia de uerita-

te materiæ est, quòd sit ens in potentia,& nó ens

in actu: Anaxag.autem pofuit, quòd in materia, quam posuit esse sundamentum naturæ; nihil est

distinctum: & in hoc appropinquauit ad ueritate

in actu aliqua formarum; non enim est quale,

descripta sunt, & in actu. Notandum est, quòd il- Quo Anale Anaxag. appropinquauit ueritati in ponendo zag. opinio materiam:poluerunt enim Philosophi antiqui, q declinat ad

materiæ: Secundum enim Philosophum in septimo huius, materia est in potentia ad omnem formam generabilem & corruptibilem, & non est

nec quid, nec quantum, & sic de omni alio ente prædicamentali,& sic est in potetia ad omne ens predicamentale,& non in actu. Notandum cst, p licèt Anaxag.appropinquauerit ad ucritatem ma teriæ, tamen non omnino dixit illud, quod est de materia; uoluit enim quòd potentia materiæ est si cut potentia mixti: quia omnia sunt mixta adinui cem secundum eum : in mixto autem non sunt iu actu illa, quæ miscentur, & quæ in mixtione conueniunt, sed tantum in potentia: ita quod nihil est in actu distinctum: Et ideo licèt potentia mixti, & potentia materiæ assimilatur; tamen non est omnino simile inter potentiam materiæ, & poten tiam mixti;miscibilia sunt in mixto, non in pura potentia passiua; quia miscibilia aliquo modo ma nent in mixto; sed formæ sunt in materia, sicut in pura potentia passiua; Et sic non est simile de potentia materia, & de potentia mixti. Deinde cum dicit.

Dicit autem permixta esse ompia,intellectu exce TEX.42.

his uerò accidit principia dicere & ipsum unu . hoc n.simplex,& impermixtum, & alterum tanquam ens, quale indeterminatum ponimus, antequam determinetur, & aliqua participet forma. Quare dicit quidem,neq; recte,neq; clare; uult autem simile qui dé neq; & iis, que posterius dicunt, & iis que nunc magis apparent. rerum he quidem illarum, que circa generationem & corruptionem & motum sunt, rationum, proprie sunt solum; fere.n.de tali substan tia & principia, & causas inuestigant solum.

wifus eft.

Ostendit, quomodo Anaxag. appropinquauit seritatema ueritati, in ponendo causam essicientem; dicens, gis attigisse quòd ille præaliis subtiliùs dixit: dixit enim, p omnia præter intellectum permixta sunt. Solum enim intellectum, quem ponit causam esficientem, dixit esse purum & impermixtum: Ex quo si B bi accidit ponere duo principia, unum principiu cst ipse intellectus, quem posuit impermixtum es fe,& simplex; alterum principium est ipsa materia, quam dicimus esse indeterminatam, antequã determinatur per formam; per quam quidem for mam aliquo modo reperitur in specie: ipse ergo Anaxag.ea,quæ dixit;nec rectè, nec planè dixit: quia non benè manisestauit dicta sua. Videbatur tamen dicere aliquid propinquum posterioribus Philosophis, qui rationem senserint de materia: & quorum opiniones non erant tunc magis apparentes, quam aliæ licet modò manifestate sint. Vltimò excusat seà prolixa determinatione harum opinionum: quia determinare eas, magis spectat ad Naturales: Et hoc est, quod dicit, quòd C fermones horum Philosophorum magis sunt pro pinqui sermonibus naturalibus, qui uersantur cir ca generationem & corruptionem, quam fermonibus metaphysicis; cuius ratio est, quia isti Philo sophi serè non quærunt, nisi principia & causas substantia generabilis & corruptibilis; substantia autem generabiles & corruptibiles cadut sub consideratione naturalis scientiz: dicit autem Fe rè, quia isti Philosophi aliqua abstracta considerauerunt, sicut patet de Anaxag. qui aliquid dixit de intellectu. Notandum est, quod sicut Anaxago.loquendo de materia, appropinquat ueritati: ita similiter appropinquat ueritati, loquendo de intellectu; uoluit enim, quòd ipse intellectus esset impermixtus, & simplex; quia aliter non pos- D hoc quia illi magis appropinquant ad præsentem set omnia separare, & distinguere. Debemus.n. imaginari de prima causa suo modo, sicut de ma teria prima: si enim materia prima esset arctata ad aliquam formam, non posset recipere omnem formam:quia ergo potest fieri omnis forma,non est arctata ad aliquam formam; si enim esset ar-Ctata ad aliquam formam; non esset omnia fieri; Similiter si intellectus primus esset in genere & in specie; ita o esset arctatum ad aliquod ens spe ciale & finitum, non posset facere, nec distinguere omnia entia; sicut enim suo modo se habet po tentia passiua ad omnia fieri; ita se habet potentia actiua primi intellectus ad omnia facere: non

pto, hunc uerd solum impermixtum & purum. Ex A posset autem omnia facere, si esset ens arctatum ad materiam, quod ens arctatum ego uoco ens permixtum: & ideo benè intellectus primi dicitur impermixtus,& Anaxag.hoc dicendo, appro pinquat ueritati. Deinde cum dicit.

Quicunq; uerò de omnibus quidem entibus speculantur, entium autë quædam sensibilia, quædam non sensibilia ponunt; manifestum est, q de utrisq; generibus perscrutantur. Quare magis immoretur quispia de iis, qui bene, quiue non bene dicant, ad eoru,

que nobis posita sunt, inquisitionem.

Postquam disputauit contra opiniones Naturalium: hic disputat contra opinionem Pythago-Aduersus:

Pythagoriræ & Platonis, qui posuerunt altiora principia, cos, et alios, quam præcedentes: & dividitur in duas partes; ponetesprin quia primò ostendit, quòd disputare contra istos, cipia incor-& considerare opiniones eorum magis conuenit porea. huic scientiz, quam considerare opiniones præcedétium; secundò incipit disputare contra cos, ibi,[Pythagorici quidem igitur.]Ad euidentiam primi notandu est, cp hæc scia considerat ens,inquantú ens;& ideo quantú fe extédit ambitus en tis, tantu se extendit ambitus huius scietia; ambi Ambitushu tus autem entis se extendit ad entia sensibilia, & 1015 science intelligibilia; & ideo hæc scientia non solum se mensuratur extendit ad fensibilia; sed etiam ad intelligibilia; bitu entis. ita 👽 ultimum de potentia huius fcientiæ est , 🕫 possit se extendere ad intelligibilia entia; aliqui ergo Philosophi ita dixerunt de ente sensibili, op nihil uisi sunt dicere de ente intelligibili. Plato enim posuit species, & ideas, quæ habent esse intelligibile;uterque istorum per abstracta quærebant de sensibilibus;Hi ergo , quia aliquid dixerunt de ente fensibili,& intelligibili, aliquid uidé tur dixisse de toto ente: & quia hæc scientia aliquo modo est circa totum ensideo isti magis appropinquabant considerationi huius scientia, qua illi, qui dicebat de uno ente, scilicet sensibili. His uisis, patet litera, dicit enim quòd illi, qui faciunt speculationem de toto ente, scilicet tam de ente fensibili, quàm de ente insensibili, manisestum est, quod circa utrunque genus entium ponunt speculationem suam; & ideo dignius est magis immorari circa dicta eorum, in dicedo quid. s. be nè & nó benè dixerunt, quá circa dicta aliorú, qui non dixerunt nisi de uno ente, scilicet sensibili:& perscrutationem, que est de ente in quantum ens. Deinde cum dicit.

Pythagorici quidem igitur, qui sic uocati, princi TEX. 43. piis quidem, et elementis alieniori modo, quam Phy fiologi utuntur . Caufa uerò est, quoniam ea non ex sensibilibus acceperunt. Entium. n.que Mathemati ca funt, sine motu sunt; præter illa, quæ circa Astro logiam sunt.

Incipit disputare contra istos Philosophos: & diuiditur textus, quia primò disputat cotra Pytha goricos : fecundò contra Platonicos,ibi[qui uerò ideas.]Prima in duas,quia primò ostendit,in quo conueniebat Pythagorici cum Naturalibus, & in

Digitized by Google

Excusatio Philosophi.

ralibus extraneo modo; nam alio modo utuntur elementis, & principiis, quam Naturales utantur: cuius ratio est, quia Naturales à sensibilibus acci piunt principia sua;Pythagorici autem ex nó sen sibilibus; quia principia rerum acceperunt ex Ma thematicis; manifestum est autem, o Mathemati ca omnia (præter illa, quæ cadunt sub Astrologia) fine motu funt: & ideo cum per Mathematica sicut per numeros tractent de naturalibus, cum Ma thematica fint immobilia: manifestum est, o tra- p Ctant ex immobilibus & insensibilibus. Notandű est, quòd Astrologia tenet gradum medium inter scientiam Mathematicam & Naturalem: & hoc, quia hec scientia est principium Mathematicoru, Astrologia applicat autem res naturales, scilicet ad motum ser Mathe- cœli: & ideo dicit Philosophus, co licet alix scien maticam, et tiæ Mathematicæ abstrahant à motu; tamé minùs abstrahit; quia applicat principia Mathematica ad motum: Veruntamen notandum est, quod dicit hic Comentator, quòd licèt corpora cælestia sint fubiecta Aftrologia, tamen Aftrologus non conque confide rat de sor- rat de sitibus eorum secundum quantitatem mo poribus cele tuum & nobilitatem, & secundum uelocitatem: etiam considerat de proportionibus eorum, & G de approximatione, & elongatione eorum ad inuicem. Naturalis autem cossiderat de corporibus cœlestibus secundum quòd mobilia sunt, ostendens, qui motus est possibilis in eis, & qui non: Ex quo patet fecundum Commen.quod naturalis uersatur circa motum codi. Astrologus autem circa quantitatem motuum. Deinde cum dicit.

eos ibi,[ex quo tamé modo.] Prima in duas, quia

primò ostendit, in quo Pythagorici differebant

cum Naturalibus:fecundò oftendit, in quo coue

niebant, ibi [disputat tamen.] Dicit ergo primò, p illi, qui uocantur Pythagorici, differut à Natu

Disputant tamen, & trastant omnia de natura; etenim generant cælum, et circa eius passiones par tes, & opera observant, quod accidit; & principia & causas in his consumunt, tanquam cateris Phy→ siologis conuenientes; quia ipsum ens, hoc est, quodcunq; sensibile est, or quod continer id, quod uoca-

Causas uerò & principia (sicut diximus) sufficientia(ut dicunt)etiam usque ad superiora entium transcendere, & magis quam de natura sermonibus

suralibus.

TEX.44.

Ostendit, in quo conueniebant Pythagorici Prefert Py cum Naturalibus. Vbi notandum est, quin duobus conueniebant:primò quia disputabat de om nibus rebus naturalibus, & tractabant de genera tione omnium rerum naturalium, sicut etiam naturales: secundò conueniebant; quia sicut natura les ponebant omne ens esse sensibile; ita & isti ponebant. Verum est, quòd entium sensibilium ponebant principia insensibilia, secut numeros;& quantum ad hoc attingebant etlam intelligibilia. His uisis patet litera, dicit enim, quòd isti Py-

quo differebant : secundò incipit disputare cotra E thagorici, sicut etiam Naturales disputant & tra ctant de omnibus rebus naturalibus; generant enim cœlum;& quærunt causas,& principia huius, quod accidit circa partes cœli. Vocantur autem partes cœli ítellæ,& orbes:Quærút etiá causas & principia huius, quod accidit circa positiones cœli, sicut eorum; quæ accidunt circa eclipses lunares. Quarunt etiam causas, & principia, quæ accidunt circa operationes cœli, idest circa motus cœlestes; & quantum ad hoc consentiunt aliis naturalibus: Secundò etiam cosentiunt eis, quia totum ens ponunt sensibile, quod tamen có prehenditur à cœlo, etiam hoc, quia Pythagoras nihil pofuit extra cœlum;uerum est, quòd caufas & principia entis sensibilis posuerunt res Mathe maticas, siue numeros, qua quidem aliquo modo attingut ad entia superiora & intelligibilia: quia Mathematici abstrahunt a motu,& a materia; & quantum ad hoc dixerunt aliquid de intelligibili bus: & dicta eorum magis fuerunt conuenientia,quàm dicta de natura,idest dicta naturalia;cu ius ratio fuit;quia isti non potuerunt extendere intellectum suum ultra sensibilia, quod tame isti fecerunt. Deinde cum dicit.

Ex quo tamen modo motus inerit finito, & infi- TEX. 45. nito solum; suppositis pari & impari non dicunt. Quomodo autem possibile sine motu & transmuta tione generationem, & corruptionem esse, aut eoru, qua geruntur, opera circa calum?

Incipit disputare contra istos, & dividitur in Redarquit quinque partes, secudum quinque rationes, quas Pythagora adducit contra istos: secunda ibi, [Ampliùs aut pluribus re sue quis, ]tertia ibi, [Ampliùs autem quomodo] tienibus. quarta ibi, [Vtrum idem sit hic numerus.] Hæc est ergo prima ratio talis. Illa positio peccat, quæ per principia sua non potest reddere rationem motus & mutationis; politio Pythagoræ est huius modi, ergo &c. quia per principia sua non poterat servare motum & mutationem, & ideo peccat;Et hoc est, quod dicit litera, quòd supposito, g par & impar, finitum & infinitum, fint principia rerum, sicut posuit Pythagoras; non potest in ueniri aliquis modus, per quem ponatur, co motus insit rebus; res autem esse sine motu est impossibile: Quod enim motus sit in rebus, potest ostendi per generationem & corruptionem, quæ in rebus est:quæ quidé est generatio & corruptio non est sine motu: Potest etiam ostendi per opera, quæ fiunt circa celum, que sine motu nó sunt. Notandum est, o Mathematica, sicut sunt nume Mathemati ri, quos ponebat Plato principia rerum; abstrahunt à ratione agendi, & per consequens à ratio
agendi, can ne causandi, & mouendi: si autem sic est, non po di, & metest poni causa motus & mutationis: & sic secun- nends. dum Pytgagoricos non aslignatur causa motus & mutationis. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem siue quis eis concedat esse magnitudinem, siue hoc ostendatur;tamen quomodo erunt hac corporum leuia, illa uerò gravitatem habentia? Ex quibus.n.supponunt & dicunt, nibil ma

sensibilibus. Vnde de igne, & terra, & aliis huiusmodi corporibus nibil dixerunt, sicut nibil de sensibilibus existimant, dicentes proprium.

Ponit secundam rationem, & est talis. Illa pofitio,quæ per principia fua non potest oftendere differentiam corporum naturalium, quare scilicet sint aliqua grauia, & aliqua leuia; insufficiens est; positio Pythagoræ est huiusmodi, ergo insufficiens est: Et hoc est, quod dicit litera, o fine detur & supponatur, siue ostendatur, quòd magnitudines componuntur ex numeris;tamen certum est, o fiue numeri ponantur principia rerum, qd non potest ostendi, quare de numero corporum hęc funt grauia, & quare hæc leuia; numeri enim qui ponútur principia ab eis, & ex quibus suppo B nunt, & dicuntomnia fieri, non magis adaptantur corporibus Mathematicis, que nec funt grauia, nec funt leuia, quam corporibus sensibilibus, quæfunt grauia & leuia: & ideo nihil magis dixerut per principia fua de corporibus fenfibili bus, ficut de igne & aliis huiufmodi corporibus; quam de corporibus Mathematicis: cum tamen de huiusmodi corporibus aliquid proprium debuissent dicere. Notandum est, que corpora sensibi lia aliquid addunt super corpora Mathematica; quid addur & ideo aliqua propria principia debuerunt poni Super corpo respectu corporum naturalium, per que posset assignari natura corum, & differetia adinuicem: cum ergo isti posuerint quædam principia, quæ non magis aspiciebant corpora Mathematica, C qua corpora fensibilia,& naturalia; per talia prin cipia nihil proprium potuerunt dicere de natura libus. Deinde cum dicit. una fistog tup alla sont

Amplius autem quomodo oportet accipere eas quidem esse numeri passiones, et numerum circa ce lum existentium, & factorum, & ab initio & nuc? Numerorum uerò nullum esse præter numerum bunc, ex quo confistit mundus. Il manus en conunc

Ponit tertiam rationem, & dividitur in duas partes: quia primò ostendit, o numerus positus à Pythagora non potest poni causa rei: secundo ostendit motiuum, quo Pythagoras mouebatur ad ponendum numerum in rebus:ibi, [nam cum in hac parte. Ad enidentiam primi notandum est, qu fi Pythagoras pofuiffet duplicem numerum, ficut uisus est dicere Plato; potuisset dicere, q numerus est causa rei : potuisset enim dicere, quòd numerus itelligibilis est causa numeri sensibilis, & quia numerus sensibilis est essentia rei & substantia; ideò per confequens est causa substantia rei; sed quia ipse non posuit esse substantiam rei fensibilis, non potuit dicere, o numerus esset ca fubstantiæ rei: · Si enim numerus effet causa substantie rei, & tame idem est, quod substantia rei, fequitur, quòd idem sit causa suipsius. His uisis patet litera: dicit enim, quòd non est possibi le dicere, numerum, & passiones numeri esse cau sas rerum existentium circa cœlum,& reru, que fiunt modò, & iam factæ funt: & cum hoc etiam

gis de Mathematicis corporibus dicunt, quam de A dicere, o nullus alius numerus est præter hunc numerum sensibilem, ex quo constituitur mundus. Deinde cum dicit.

> Nam cum in hac parte opinio, & tempus sit eis, TEX. 47. parum uerò desuper, aut subtus iniusticia & discre tio, aut & permixtio, demonstrationem aut dicant, quia borum unumquodq; numerus est.

Ponit motiuum, quo mouebatur Pythagoras ad ponendum, quòd numerus est in mundo. Ad cuius euidentiam notandum est; quòd Pythago- Egregie Py ras ponebat, quòd omnia, que funt infra mudum; thag.de orfunt in proportione debita: quam proportione dine univer uocabat numerum: & dicebat proportionem hac fi. esse ex hoc, quòd omnia corpora sunt in debito loco, & debito fitu: Si enim superiora essent inferiùs, & inferiora superiùs, destrueretur proportio & numerus.His uilis patet litera:nam cum in hac parte inferiori sit opinio, & tempus, hoc est situs, & contingentia; & corruptibilia, quæ cadunt sub opinione, & tempore; nec possint superius esse; nec illa, quæ sunt superius, possint subtus idest in ferius: quia si ita esset in rebus, esset iniustitia, idest in equalitas, & permixtio idest confusio, & no distinctio: quòd inquam ita est, hoc manisestè demonstrat, communication demonstrat, consistit in proportione, & numero. Deinde cum dicit.

Amplius autem accidit secundum hunc locum iam pluralitatem effe constitutarum magnitudinu, quia passiones be sequenter singula loca.

Ponit quartam rationem, & est talis. Videmus enim quòd accidit, quòd diuersitas costitutarum magnitudinum naturalium est secundum diuersi tatem locorum; quia passiones corporum naturalium diuerlificantur secuidum diuersa loca; quæ quidem diuersitas non potest attendi penes prin cipia Mathematica, quæ posuit Pythagoras. Notandum est; quòd secundum Philosophum motus Motus ad ad formam est motus ad locu. Ex quo tria sequun motus ad lo tur, primum est, quòd mouens, & generans dan- cum. do formam, dat locum: secundum est, quod secun Corollaria. dum diuersitatem formarum, & passionum natu ralium funt diuersa loca: sicut alius est locus terræ,& alius est locus ignis: ex quo sequitur tertiu, scilicet quòd ille, qui largitur formam, largitur & locum; & qui largitur locum, largitur & for-D mam; & qui non potest largiri locum, non potest largiri formam: etiam qui non potest largiri diuersitatem secundum locum, nó potest largiri di uersitatem secundum formam, nec è conuerso: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera; quòd diuersitas passionum, & formarum est secudum Dinersitas diuersitatem locorum: Ex quo sequitur quod illa passionu, et principia, que non præstant diversitatem secun- secunda didum locum, fine locorum; non præstant dinersita versitate lo tem formarum;nec è conuerso; talia autem sunt corum. principia, polita à Pithagoricis. Deinde cum dicit.

V trum idem sit bic numerus, qui in cælo est, que TEX. 48. oportet accipere; quia unuquod est, aut præter hunc alius? Plato namq; ait alium esse. Existimat qui-

Digitized by Google

ra Mathe-

TEX. 46.

sas; hos uerò sensibiles. De Pythagoricis quidem dimittatur ad præsens, sufficit.n.ipsa tangere tantu.

Ponit rationé, & est ratio quinta talis per modum interrogationis; Cú Pythagorici posuerint numeros substantiam rerum, quærimus ab eis, Vtrum sit idem numerus, qui est in celo, hoc est, qui est substantia superioribus, que comprehenduntur à cœlo, quem numerum dicimus esse sub stantiam rei; cum omni alio numero? aut prater hunc numerum, qui est substantia rei; sit aliquis alius numerus?quasi dicat Philosophus, quodcun que horum dixerint, accidit eis in conueniens. Si .n.dixerint, op sit tantum unus numerus, scilicet il F le, qui est substantia rei; cum ille ponatur ab eis causa rei,sequitur(ut iam dictum est)quòd idem est causa suiipsius. Si autem dicant, op est alius nu merus intellectualis preter numerum sensibilem; de hoc numero, quia non meminerut, insufficien ter locuti sunt; Hoc autem non potest obiici Pla toni. Plato.n.distinxit alios numeros sensibiles, & alios numeros intellectuales; quos dixit causas rerum. Vltimò concludit Philosophus dicens, co opiniones Pythagoræ debent dimitti: sufficit.n. ad præsens eas tetigisse,

Qui uerò ideas posuerunt, primùm quidem cum: quererent horum existentium causas babere,cetera aqualia his numero attulerunt: Kelut siquis numerare uolens, cum quidem pauciora existant, arbi G tretur non posse, plura uerò ea faciat, e ita numeret. ferè etenim forma aquales, aut non pauciores

iis sunt.

TEX. 50.

Ex quibus, dum de eis causas quarerent, ad illas: processerunt. Nam secundum unumquodque equiuo cum homogeneum aliquid est, & circa substantias alioru, & in multis unu, & in iis, & in sempiternis.

Postquam Philosophus improbauit opinione Pythagoricorum, hic improbat opinionem Plato Insurgis co nicorum: & dividitur in duas partes: quia primò tra Plato- improbat, quod ponebat Plato de ideis: secundo illud, quod ponebat Plato de rerum principiis: substâtias, ibi: [Omnino autem sapientia.] Ad euidentiam pie rerum, primi notandum est, q Plato ponebat species, & istas species dicebat esse principia rerum, siue exi stentia: dicebat etiam eas numeros: Et ideo hæc pas diuiditur in tres partes:quia primò improbatpolitionem specierum, & idearum: secundò improbat politionem existentium, quare (ut dictum. elt)species ponebant existentia: tertiò improbat politionem numerorum, qui numeri uocabantur species: secunda ibi, [Dicere uerò exemplaria es fe,] tertia ibi,[Ampliùs si sunt numeri.] Prima pars in duas partes: quia primò ostendit, co non possunt poni species: secundò ostendit, o si ponatur, quòd ad nihilum sunt utiles, ibi, [Omnium autem.] Prima pars in tres partes:quia primò po nit positionem ponentium species, & ideas: secundò ostendit, quòd motiua, quibus mouebantur ponentes species & ideas, non suerunt bona: secundò ponit inconuenientia, que accidunt po-

dem etiam et ille numeros hac effe, et horum cau- E nentibus species secunda ibi, [Amplius autem se cundum quos modos, tertia ibi, [Amplius auté rationum.]Ponit ergo primò positionem, dicens op Platonici primo posuerunt ideas . Volentes n. Metina Pla accipere causas rerum existentium; cum non pos tonicorum. fent accipere per fensibilia, ut uidebatur eis, acce perunt per intelligibilia; posuerunt enim quasda species separatas, aquales numero rebus sensibili bus:quas species dixerunt esse causas rerum : ut fi aliquis uellet numerare, patet op non posset nu merare pauciora, nifraddat aliqua alia plura. Simi liter isti credentes, op non sufficerent sensibilia ad caufandum res, posuerunt species aquales sen fibilibus, saltem non pauciores, ex quibus specie bus prouenerunt ad caufandum fensibilia: ideo autem posuerunt species; quia viderunt, co omnia quæ funt sub una specie, secundum aliquid habent uniuocationem: circa enim substantias reru est unum in multis, & hoc tam in rebus sensibili bus, quam sempiternis, idest Mathematicis; quia (ut dictum est supra) in Mathematicis reperiuntur plura sub uno, sicut & iu Naturalibus; hoc au tem unum Platonici uocauerunt speciem. Notadum est, q benè posuit Philosophus exemplum de illo, qui uoluit numerare. Si enim aliquis uel- Aristotelis let numerare, fatuus effet, si uellet numerare in tatur dinn pluribus, quod posset numerare in paucioribus: fatuus uero non esset, si crederet melius, & faciliùs numerare in pluribus, quàm in paucioribus: Ita à simili cum effe rerum sensibilium benè possit reddi per sensibilia sine illis speciebus, quas posuit Plato; fatuum est ponere illas species: ex hoc enim affumit difficilius fine utilitate aliqua; ficut ille, qui potest numerare in paucioribus, sine utilitate assumit plura: Dicit autem Philosophus, p Plato dixit illas species æquales sensibili bus, uel ad minus non pauciores: dixit aut Aequa les, inquantum ponunt species sensibilium: Non pauciores autem, sed forte plures, quam sensibilia;quia non folum ponebat species sensibilium, fed etiam species Mathematicorum; & secudum hoc species separatæ sunt plures, quamfensibilia. Notandum est, o Platonici uidentes, quòd plura indiuidua conueniunt fub una specie, tam in sen fibilibus, quam in Mathematicis; ficut plures triã guli sub triangulo: illam speciem posuerunt quo dammodo separatam, qua participatur ab omni bus individuis: Et hoc est, quod dicit Philosoph. in litera, quideo posuerunt species, quia uiderunt co fecundum unumquodque est aliquod uniuocum, idest, quod omnia individua conveniunt in vna ratione & quiditate; quam quiditatem Platonici posuerunt quoddam per se separatum. Notandum tamen, op alia litera habet Aequiuocum, & tune debet legi, quillud separatum, quod ponitur ab eis quantum ad hoc, habet rationem æquiuocam cum istis sensibilibus:quia illud sepa ratum est per essentiam tale, scnsibilia autem funt talia per participationem. Deinde cum prodo, 8 ram facte hunte & cum hoc cticio AmAmplius autem secundum quos modos ostendi- A vellestus agentis, sunt obiectu intellectus: Et ideo mus, quia sunt species, secundum nullum uidetur ho rum . Ex quibusdam enim non est necesse sieri syllogifmum;ex quibusdam uero ita, or non quorum putamus, horum funt species: quia secundum rationes eas, qua fiunt ex scientiis, omnium erut species, quo rumcunque sunt scienti a, et secundum unum in mul

tis & in negationibus. Ostendit, o motiva, que mouebant Platonem ad ponendum species, non sucrunt sufficientia: & dividitur in duas partes, secundum duo motiua,quæ habebat Plato: Vnum enim motiuú fuit, op scientia non potest haberi ex sensibilibus; & ideo oportet ponere aliqua separata: Secundum motiuum,quod habuit;fuit,q intellectus non est respectusensibilium & corruptibilium; & ideo B oportet ponere aliquam speciem separatam: secunda pars ibi, [& fecundum intelligere.] Primò ergo ostendit, op propter scientiam non debent poni species; sed magis sequitur, quòd si ponatur species separata, non poterit haberi scientia: cu-Syllogifm. demostrati ius ratio est; quia scientia habetur per syllogismum demonstratiuum:syllogismus autem demó ex singula stratiuus non est ex singularibus, sed solum ex uniuerfalibus, quæ dicunt unam naturam communem in multis; & hoc tam in demonstratione affirmatiua,quam negatiua:quia in omni demon stratione una propositio ad minus debet esse affirmatiua, quæ affirmat unum de multis; species autem, quas ponebat Plato, non dicebant unum in multis, sed dicebant secundum rem quoddam fingulare, separatum à multis: & ideo ex eis non poterat esse syllogismus, nec scientia. Et hoc est, quod dicit litera, quòd illi modi, qui uidentur ostendere species esse, secundum nullum intelle-Etum oftendunt species esse horum sensibilium; & maxime ille modus, qui uult ostendere spem esse propter scientiam: Syllogismus enim scienti ficus ex quibusdam est, scilicet ex universalibus, ex quibusdam uerò non, scilicet ex particularibus. Nec debemus putare, quòd propter scientiam species sint horum sensibilium, quorum no funt:quia illæ rationes, que ostendunt, quòd propter rationes scientiæ sunt species; debent osten dere, q illærationes funt unum in multis, non unu separatum à multis, (sicut ponebat Plato) & of funt unum in multis: Hoc etiam habet uerita-

> tiuis. Deinde cum dicit. Et secundum intelligere, aliquid corrumpi corru, ptibilium: phantasma enim aliquod horum est.

> tem in negationibus, hoc est in syllogismis nega

Ostendit, quòd secundum motiuum de intelle ctu non ualet, quia supponebat falsum: uidetur enim intellectus intelligere corruptibilia: Et hoc bet color ad est, quod dicit litera; quia conuenit nos intelligesession, se re aliquid corruptibilium, phantasma enim est de se bet phan numero horum corruptibilium, & respectu santa smatis est intellectus: Sicut enim habent se colores ad uisum, ita se habent phatasmata ad intel lectum: phantasmata enimillustrata à lumine in-

dicere, quòd talia corruptibilia nullo modo intel ligantur, salsum est. Deinde cum dicit.

Amplius autem rationum certissima alia qui- TEX.51. dem corum, qua ad aliquid ideas faciunt, quorum non dicunt esse secundum se genus; alia uerò tertime hominens dicunt.

Ponit inconuenientia, quæ sequuntur ad poné tes ideas, & species : & dividitur in sex partes secundum sex inconvenientia, secunda ibi [Et omnino quæ sunt, ]tertia [Accidit autem] quarta ibi; [Ad aliquid ipso]quinta ibi;[Amplius autem]sex ta ibi [hæc uerò.] Ponit ergo primum inconuemiens, quod sequitur istos, ponedo species; & est: qued qui cunque ponit species, ponit tertium hominem; ponit enim hominem sensibilem, & cum hoc hoiem separati; quod quide separatu, cx quo separatu est, non potest esse idem cu sensibilib.& ideo oportet, quòd sit quoddam tertinm ab illis . Aristoteles autum, & qui sequuti sunt eum; non habent necesse ponere hoc: licèt enim poneret uninersale, separatum à duobus individuis; sicut à Petro & à Martino posuit speciem hominis sepa ratam; tamenillud separatum non potuit uocari Plato non tertium ab illis duobus; quia tantum est separatu posun iden secundum rationem, & non secundum rem & ta corum, qua le separatum non ponit in numero; quia quæ pro quid priè numeramur, lecudum rem feparata funt . Et hoc est, quod dicit litera, quòd de numero rationum, quæ ponunt ideas & species, & universalia, quædam sunt certæ, & uere; quæ quidem ponunt iplam specie esse separatam secundum rationem, non autem ponunt ipsam esse quoddam genus se eundùm se separatú.s. secundum rem: aliquæ uerò non sunt uere, nec certæ:hæ autem sunt, quæ necessariò ponunt tertium hominem: etiam hoc est quia ponunt speciem hominis separatam secu dum rem. Deinde cum dicit.

Et omnino, que sunt de speciebus rationes, auferunt ea,qua magis esse nolunt, dicentes, species esse, quam ipsas ideas esse.

Ponit secundu inconueniens, dicens, quòd illi, qui ponunt species, destruunt rationes, idest dif finitiones; quas tamen diffinitiones magis uolebant esse, ponentes species & ideas, quamipsas species, uel ideas. Notandum est, quod ponentes species, eas ponebant propter diffinitiones; quia non poterant esse sensibilium & fingularium: & ideo oportebat, quod effent aliquorum abstractorum, quæ abstracta ij uocabant species: Cum ergo hi poneret species propter de finitiones, & non è conuerfo; uidetur quòd magis ponerent diffinitiones, quam ideas;& tamen si po nuntur species & idea, definitiones non sunt; cuius ratio est, quia definitiones non sunt singularis, non est sinfed universalis, qd est unum in multis, non separa gularis, sed tum à multis secundum rem, sed solum secudum upinersarationem: Idea auté, & species oportet, quod sint lis, qued est quoddam fingulare, ex quo per se substitunt: opor tet etiam, quod non solum sint separata secun-

sellectum.

ribus.

dum rationem, sed etiam secundum rem. Deinde E dentis non potest habere esse separatum; Si tamé cum dicit.

Accidit autem ei dualitatem non esse primam, sed numerum.

Ponit tertium inconueniens, et est, quòd secun dùm istam positionem accidit, quòd numerus est prior dualitate; cum tamen dualitas & binarius sit primus numerus. Ad cuius euidentiam notan-Idea funt dum est, quod (ut dictum est supra) Plato posuit quandam dualitatem ex parte materiæ, quam uocat magnum & paruum: hac dualitate necesse est fecudum Platonicos, o fit aliquis numerus prior: poluerunt enim species esse numeros. Sicut ergo species prior est materia, & dualitate materie; & st militer numeri, qui sunt species; priores sunt hac dualitate. Deinde cum dicit.

Ad aliquid ipso, quod secundum se. Et omnes, qua cunque aliquid de speciebus opiniones sequentes, op

posuerunt principiis.

Ponit quartum inconueniens, & est, quòd ponentes species, necessario habent ponere, quòd il lud, quod est absolutissimum, & secundum se sub sistens, est de genere relationis, relatum ad sensibi lia: & breuiter omnes opiniones, quæ ponunt istas species esse quædam ad aliquid, relata ad ipsa sen fibilia, opposuerunt principijs primis, & per se no Pninersale tis. Notandum est, quòd ipsum universale relatio dicit rela-nem dicit ad illud, cuius est universale:& ideo ip silud, cuius fum uniuerfale dependens est ad illud, cuius uniest univer- uersale est: quia universalia non habent existenfale. necha tiam nisi in particularibus. Ex hoo sequitur, quòd G bet existen Plato in sua positione incurrebat duo opposita; particulari ponebat enim speciem separatam; & ex quo feparata erat. sequebassis independens:Ponebat autem fecundò, quòd hec species esset universale, & esset quidditas rei senfibilis:cum autem universale habeat esse dependens ad illud, cuius est universale, & quidditas ad · illud, cuius est quidditas; sequitur quòd ista species debuit esse dependens: & ita erit independens & dependens. Et hoc est, quod dicit Philosopus, quòd secundum istam positionem sequitur, quod illud, quod est secundum se & indepen dens; erit ad aliquid & dependens. Deinde cumi

TEX.52.

Amplins auté ad existimationem quidem secundum quod dicimus ideas non solum effe substantiarum species, sed & multorum aliorum. Et enim intel ligentia una non solum circa substantias; sed & de aliis est: Et scientia non solum funt ipsius substantia, sed & aliorum: Accidunt autem & mille talia alia;

Ponit quintum inconueniens, quod sequitur contra istos. Ad cuius cuidentiam notandum est; quòd licèt non uideatur inconveniens multis co quidditas substantiæ haberet esse separatum; tamen omnibus debet uideri inconueniens, quòd Quidditas' quidditas accidentis habeat esse separatu; & hoc, accidentis, quia de rone accidentis elt, qu'sit in alio:magis.n. non potest est de ratione accidentis, quod sit ens additu en-habere esse ti, quam quod sit ens per se: & ita quidditas acci-

fequamur motiuum Platonis, ita benè fequitur, quod quidditas accidétis habeat esse separatum, ficut quidditas fubstantiæ: ponebat enim Plato, quòd pro tato ponebatur quidditas separata; quia multa funt, quæ conueniunt in uno conceptu, quorum scientia est & definitio, & quia definitio & scientia non est sensibilium, sequitur, quòd ipfe conceptus feparatus est: si tamen hæc est bona ratio, sequitur, quòd quidditas accidentium se parata est: quia accidentia etiam conueniunt in uno conceptu, sicut multæ albedines in conceptu albedinis, cuius conceptus, & definitio & scictia est. His uisis, patet litera, dicit enim, quod secundum existimationem, quam habuit Plato de speciebus & ideis, non folum sequitur, quòd species fint substantiarum, idest quòd quidditates substastantiæ sint separate, sed etiam sequitur, quod sint species multorum aliorum, scilicet accidentium: non enim elt folum unus conceptus substantiaru, fed etiam accidentium, & non folum scientia est Scientia est fubstantiarum, sed etiam accidentium: Et sic con & Jubstan ceptus,& scientia ostendit, quòd idea sint accide tiarum, co tium; & ét mille alia, que posuit Plato; hec ostendunt, que non oftendunt quidditatem substantiæ esse ideam separatam; Hoc etiam ostendunt de ac cidentibus, quod tamé est impossibile secundum opinionem eius; fola enim substantia ideam habet:de ratione enim idearum & specierum est, op fint participabiles à sensu, no secundum accides, fed fecundum effentiam, non enim participantur inquantum dicutur de subiecto, sed inquantum funt de essentia subiecti: si autem poneretur idea accidentis, per accidens participatur, uerbi gratia duplum est accidens; si ergo duplum esset per se feparatum, fubiectum quod participaret duplo, etiam participaret esse sempiterno; quia illud duplum sempiternum est: tamen illud participaret fecundum accidens, quia subiecto participati duplum, quod participet esse sempiternum, secundum accidens est; sicut enim participat duplu, ita esse sempiternum: participatio autem ideze debet effe participatio substantialis, & sic species non funt accidentis, sed substantiæ solum. Notadum est, quod species, que ponitur à Platone; ponitur ut quidditas, & ut participabilis, & ut fit particibabilis, scilicet sicut illud, quod est substantia & essentia rei; Si autem hoc est, propter duo prohi- Duo sune, betur accides habere ideam separatam: Primum que prohiest, quia omnino est prater rationem accidentis, bent acciquòd habeat effe separatum: Secundum est, quòd

fe participari. Deinde cum dicit latit bomp. fl. Hac uerò substantiam esse hic significat, & illic. TEX. 53. Quare necesse est apparere quid prater eas unum in multis. At si quidem eadem species idearum & par ticipantium aliquid erit commune: quid enimmagis incorruptibilius dualitatibus multis quidem y sed

de ratione quidditatis accidentalis est, quòd parti

cipetur à subiecto per accidens, & non per se:

quidditas auté, que ponitur a Platone, debet per .

jem-

sempiternis dualitas unum & idem, quam in hac a- A analoga: Non sunt uniuoca, quia non conueniunt lia: Si nerò non eadem species, aquiuocatio est & fimpliciter; ut si quis uocat hominem Calliam, & li gnum, nullam illorum communitatem inspiciens.

Ponit fextum inconveniens, dicens, o & fubstantiæ sensibiles substantiam, uel naturam rei di cunt; sicut homo separatus dicit humanitatem, & ibi etiam, idest substantia intelligibilis etiam dicit substantiam, & naturam rei; sicut homo separatus dicit etiam humanitatem : & ita uidetur, o substantia sensibilis, & intellectus conueniant in aliquo communi, quod est unum in multis. Quxremus ergo ab illis, qui funt de ista opinione, Vtrum idearum, & specierum, & ipsorum sensibi lium fit aliquod commune, uel non? quodcunque horum dederint, sequitur inconueniens: Si enim B dixerint, quòd est unum commune : quia non est est maior ratio, quòd sit vna dualitas communis dualitatibus corruptibilibus, quàm quòd sit una dualitas communis dualitatibus corruptibilibus & fempiternis, fequitur inconueniens: fequitur enim, quòd corruptibilibus & fempiternis est ali quid commune uniuocum, quod est impossibile. Si autem dixerint, quòd non est aliquid eis commune, ita quòd est eadem species istorum; sequitur, quòd est omnimoda æquiuocatio interista: ita quòd dicere hominem sensibilem esse hominem, & hominem separatum esse hominem, est æquiuocè dictum: ficut fi dicerem Calliam, & lignum esse hominem, nullam communitatem aspi cies inter hæc duo, nisi communitatem nominis. C Notandum est, quod ratio Arist. stat in hoc, quod fi ponitur fpecies, & uiditas; sequitur quòd species,& illud cuius est species; & quidditas, & illud cuius est quidditas, uel sunt uniuoca, uel sunt æquiuoca: quoru utrunque fuit imposfibile apud Platonem; Primum fuit impossibile, quòd scilicet essent uniuoca; quia quæcuque sunt uniuoca, conueniunt in uno conceptu, & in una quiddita-Arist. oft fe te, quæ quidem quidditas (secundum Aristo.) est parata seció dum rone: separata secundum rationem; secundum autem Platonem secundum rem: si ergo species, & cuius Plat. eft se- est species uniuoca funt; sequitur, quod conueparata stniunt in uno conceptu, & in una quidditate separata ab utroque secundum rem, quod est impossi bile; sic enim esset abire in infinitum in separatis; D quia qua ratione illud tertium separatur ab utroque, coueniret cum illis duobus primis in aliquo conceptu communi. Secundo species, & cuius est species non possunt esse aquiuoca; imaginabatur enim Plato, quòd species, & cuius est species habeant eandem rationem; ita tamen, quòd illa ratio in specie est per essentiam; in illo autem, cuius est species, est per participationem: & sic species, & cuius est species, conueniunt in una ratione, illo modo conuenit æquiuocis.

> Quæreret quis, Vtrum hæc ratio cogat contra ponentes ideas? Dicendum est, quòd non, dicet enim aliquis; quòd idea, & illud cuius est idea, non funt univoca, nec funt æquivoca, fed funt

in uno conceptu communi, æqualiter aspiciente utrunque;& hoc quia quandocunque aliquid aspi cit ideam, & illud, cuius est idea; oportet, quòd il lud ratione primaria aspiciat ideam, secundariò cuius est idea; non ergo possunt esse uniuoca: Nec In pure a. ét æquiuoca; quia in purè æquiuocis ratio unius qui mocis ré non aspicit rationem alterius; ratio autem ideati aspicit rosemper aspicit ratione idex: deo idea, didea-ne alterius. tum non habent ueritaté uniuocationis, nec æqui tum non habent ueritate unuocationis, nec zqui uocationis, fed magis analogiz & attributionis: tum no ha-Dixisset ergo Plato; si quæreretur ab eo, Vtru idea bent merita & participans ideam habeant aliquam unitatem? të uninocaquòd sic; sed tamé hæc unitas, nec est unitas uni- tionis, nec uocationis tantum, nec unitas æquiuocationis:ita aquiuocationis: quòd idea & ideatum conueniant in una ratione, sed est unitas attributionis; quia quidquid est in participante ideam, attributione habet ad ipsam ideam. Deinde cum dicit.

Omnium autem dubitabit aliquis maxime quid TEX.54. eoferunt species sempiternis sensibilium, aut iis quæ fiunt, et corrumpuntur. Neque enim motus, nec trasmutationis ullius sunt causa in eis.

Postquam ostendit, quòd idez non sunt; hic ostedit, quòd si ponantur idee, nec prosunt rebus Platonis ra sensibilibus; et sic sunt inutiles, & otiosæ: & dividi non conclu tur in tres partes; quia primò ostendit, quòd nihil die. profunt ad motum. fecundò, quòd nihil profunt ad scientiam . tertiò, quòd nihil prosunt adesse; & sic nó sunt aliquo modo causa motus, nec cau se scientiz, nec cause essendi. Secunda ibi [at uerò.] Tertia ibi [nec ad esse.] Dicit ergo,quòd si ponantur idez, ociosz ponuntur; quia nihil pro-sunt, nec rebus sempiternis, sicut sunt corpora cœlestia; nec prosunt rebus sensibilibus, quæ generantur & corrumpuntur; non enim possunt có ferre ad motum; quia idea non potest esse causa Idea non motus & mutationis; magis enim idea ponuntur funt ca me ut quidditates formales, quam ut causa essiciens ins. uel mouens: & ideo magis reducutur ad causam formalem, quam ad cam mouentem, & per conse quens non funt causa motus & mutationis. Deinde cum dicit.

At uerd neque conferunt, quippe cum non insint in bisce rebus , qua sunt horum illa substantia : esse enim in istis.

Ostendit quòd non sunt utiles ad scientiam, di cens, quòd si idez ponantur, nihil auxiliantur ad Scire vi, efe discendum rem: cuius ratio est, quia scire rem, est sire effenscire essentiam & substantiam eius; idea auté nec est essentia; nec substantia rei; substantia enim rei frantia rei. in re est:si ergo idea esset substantia rei , in re esset,& non separata à re, sicut posuit Plato. Deinde cum dicit.

Nec ad esse, cum non participătibus infint.Sic.n., Idea 🕫 🙌 forsan causa uidebitur esse album permixtum albo: essentia nec Sed hac quidem ratio ualde mobilis est, quam Ana- substantia xagoras priùs,et Hesiodus posteriùs, & alii quidem dixerunt; facile nanque colligere multa, & impossibi lia ad talem opinionem: At uerò nec ex speciebus s

Quastio.

Quidditas Secundúm

Secundum

sunt alia secundum ullum modum consuetorum.

Oltendit, quòd idez nihil profint adesse. Adcuius euidentia notandum est, quòd Plato uisus est ponere, o idex sunt caus essendi ipsis sensibili bus, quia participantur ab eis: ut sicut albedo est causa albi, quia participatur ab habete albedine; ita fensibiliter Idea est causa essendi,quia participatur ab ipso ideato: Hunc modum dicendi uult destruere hic Philosophus, dans intelligere, quòd sensibilia no possunt esse per participationem for marum, nisi formæ sint unitæ eis, sicut albedo est unita albo: Ex quo sequitur, quòd si sensibilia habent esse per formas ideales, quòd idex sint unitæ materiæ, quod est impossibile secundum Plato nem:Et hoc est, quod dicit litera, quòd si ideæ po nantur, nihil utiles funt ad esse, idest ad rationem essendi; & hoc quia non insuntipsis particularibus. Si enim dicatur. quòd idea est causa, quia per miscetur materiæ,sicut albedo permiscetur albo; certum est, quòd declaratio ista mobilis est, idest destructibilis ualde; Hanc enim positionem, quòd formæ permiscentur materiæ, primò tetigit Anaxago.secundò autem Hesiodus, & quidam alii:cótra quam positionem facile est colligere multa impossibilia. Concludit ergo Philosophus, quòd ideis effe no fecundum nullum modum consuetum dici potest, quòd sensibilia sint ex ideis; ex quo sequitur quòd inutiles funt,

Quæreret quis, Vtrum ideæ utiles sint ad ra-

Si autem ponamus ideas rationes exemplares in

intellectu primi, sic necessarium est ponere ideas:

Ad cuius euidentiam notandum est, quod omne

agens per intellectum & artem, habet apud se

ideam & exemplar rei artificiatæ; cum ergo deus

produxeritiomne ens per modum artis & intelle

ctus; oportet quòd habeat apud se ideas omnium fiendorum: Et secundum hoc idex sunt utiles ad

po∏wnt.

Idea no fa

cius ad effe

rerum.

Questio.

Quo ideas admittere po∬umus.

Ro Philoso phi handva Iida contra

rationem essendi: Nec ualet, quod dicit Philosophus, quòd non semper sequitur, quòd sorma, que ualet ad ronem effendi, permisecatur & uniatur Platonis i- illi, ad cuius rationem ualet: uidemus enim quod à forma exemplari, que est in mente artificis, deri uatur ipsum exemplatum; & tamen forma exemplaris non est in ipso exemplato subiectiue. Vnde notandum est, quòd alia est participatio, qua su-Participa : biectum participat formam; & alia, qua exempla tio daples. tum participat exemplar:in prima enim participa tione forma est rario essendi in subiecto, & est in ipso subiecto subiectiue: quia illa participatio no est, nisi quædam informatio materiæ à sorma: in secunda autem participatione non oportet, quòd exemplar sit in exemplato: quia illa participatio non est nisi quædam assecutio, qua ipsum exemplatum affequitur ipfum exemplar, ficut illud, qd habet artributionem ad illud.

Dicere uerò exemplaria esse, & eis alia participare, uaniloquium est, & metaphoras dicere poeticas. Nam quid est opus ad ideas respiciens; contingit

E enim esse, & fieri simile aliquod, et non assimulatum ad illud. Quare existente Socrate, & non existente:

fiet qualis Socrates. Postquam improbauit ideas in se, hic improbat eas fecundum quod ponuntur quedam exemplaria:& dividitur in sex partes, secundiim quod adducit sex rationes contra hæc exemplaria, secunda ibi [Similiter autem] tertia ibi [Ampliùs aute] quarta ibi[Amplius uidebitur]quinta ibi, [in Phe done uerò] fexta ibi[& multa alia.] Dicit ergo pri mò, quòd ponere quedam exemplaria separata uanum est,nec ad rem pertinens;& assimilatur di Philosophi ctum istorum methaphoris Poetarum; qui extra- no debet rei neè, & impropriè loquebantur; talia enim exepla- metaphoris ria ociosè ponuntur:nullum enim agens agit, afpi 🗯 🏲 🗪 🖛 ciens ad illas ideas, & illa exemplaria; talia enim tuntur. exemplaria non requiruntur, nisi propter assimila tionem; per agentia autem materialia multa fiunt fimilia, quæ non afsimilantur illis exemplaribus; fed folum agentibus inferioribus, ficut homo genitus assimilatur homini generanti: si enim requireretur exemplar separatum, non requireretur agens proximum, & exemplar proximum: & ita si ue Socrates generas esset, siue no esset; adhuc pos set generari Socrates, quod est impossibile. Nota dum est, quòd hæc ratio Philosophi non multum Re Philosoualet contra ponentes exemplaria, quia si esset bo phi no satus na, ualeret etiam contra rationes exemplares, efficar conquas ponimus in intellectu primi principij. Ad cu exemplaria tionem essendi? Dicedum est, quòd ponere ideas feparatas, sicut imponitur Platoni, impossibile est; agit præcognoscendo finem; oportet ergo, quòd agut, ne præ agat directa ab agente per intellectii, qui finem cognoscat & cognoscit:ita quòd natura agens ordinatur per in neme tellectu & scientiam primi principij, in cuius intellectu funt rationes exemplares omnium: Nec ualet, quod dicit Philosophus, scilicet quòd agen tia inferiora agunt non aspiciendo ad exemplars quia hoc est falsum: quia ordo est in agentibus, In agentib. ita quòd femper suo modo agentia inferiora aspi est ordo. ciunt agentia superiora; Dictum est autem, quòd opus natura est opus intelligentia, ita quod non opus Natu est agens subordinatum sub intelligentia. Ex quo ra est opus sequitur, quòd natura in agendo semper aliquo nonerrasis. modo aspicit intelligentiam; licèt non cognoscat se aspicere; quia ille aspectus non ast aliud, nisi or do, & motio, impressa in natura ab ipsa intelligen tia:Nec ualet, quod dicit Philosophus, quòd si daretur exemplar, quòd superflueret exemplar prò ximnin, & aliud agens naturale: hoc enim est ue- In agentib. rum in agentibus per se ordinatis: nunquam enim per se ordicausa proxima excludit remotam, si necessariò ea natis nun includit;quia agit in nirtute illius, sic ergo exem-xima exclu plaria non sunt separata eo modo, quo posuit Plu- dit remotã. to, sed tamen necessariò sunt in intellectu primi

> Similiter autem palàm, quia etiam si sit Socrates sempiternus, erunt einsdem exemplaria plura, quare & species;ut hominis anima & bipes:similiter autem & ipse homo.

principij. Deinde cum dicit.

Ponit secundam rationem contra exemplaria,

Iterii aduer & est ratio talis: Si præter Socratem sensibilem A fus Plate- ponatur Socrates sempiternus, & intelligibilis, & exemplaris; sequitur quòd unius & ciusdem sint multa exéplaria: Socratis enim sensibilis erit exé plar Socrates sempiternus, & etia idea hominis: Similiter hominis sensibilis multæ erunt exempla ria: primò, idea hominis, que dicitur antropos. secundò, idea animalis. tertiò, idea bipedalis.

Notandum est, quòd exemplaria ponebantur à Platone propter participationem: ponebantur enim exemplaria esse quasdam formas, quæ parti cipantur ab istis inferioribus: vnde quia omnes homines participat humanitatem, sequitur quòd sit humanitas separata, quam dicebant Platonici esse exemplar omnium hominum: Si autem exeplar requiritur propter participationem, sequitur B quod quot funt participationes, tot erunt exemplaria:euenit autem, quòd idem multa participat; ficut Socrates sensibilis participat essentiam ho-·minis,animalis,& bipedalis; & fic illius erūt mul ta exemplaria; quia sicut participat hominem intelligibile; & animal intelligibile, & bipes intelli gibile. Deinde cum dicit.

TEX. < 6.

Amplius autem non solum sensibilium species exemplaria sed etiam ipsarum, ut genus specierum; igitur idem erit exemplar & imago.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis:quòd si ponantur exemplaria, non solum erunt exemplaria sensibilium, sed etiam specierum intelligibilium:erit ergo exemplar speciei;Ex quo sequitur magnum inconueniens: sequitur enim, quòd C idem erit exemplar, & imago: species enim exeplar erit indiuidui, & tamen imago erit generis. Notandum est, quòd ratio Philosophi fundatur super duo fundamenta: Primum fundamentum est acceptum à Platone; posuit enim Plato, quòd exemplaria ponuntur propter participationem: ex hoc enim fundamento arguit Philosophus, ofi exemplaria ponuntur propter participatione, sequitur, quòd ubicunque est participatio, ibi exemplar est : uidemus enim, quod sicut indiuiduum participat speciem, ita species participat genus. Si ergo propter participationem species est exemplar indiuidui, ex eadem ratione seque-Differetia tur, quòd genus sit exemplar speciei. Secundum inter imagi fundamentú est ex ditferentia, quæ est inter imanem,et exe ginem, & exemplar: exemplar enim est illud, ad cuius imitationem fit aliquid; imago autem est, quod fit ad imitationem alterius: vnde Imago, quasi imitago; ideo, sicut dicitur; quòd aliquid imi tatur: Ex hoc accipit Philosophus, quòd idem erit imago,& exemplar:individuum enim fit ad imifit ad imita tationem speciei;& ideo species est exemplar; spe sionem spe- cies autem imitatur genus, & secundum hoc est imago eius; & sic idem est imago & exemplar; quod nó ponebat Plato in specie: ponebat enim, quòd aliqua ita fierent ad imitationem speciei, g tamen ipsa non fierent ad imitationem alterius:& sic ita erat exemplar, quod non erat imago. Dein

Indinidaŭ

de cum dicit.

plar.

Ampliùs uidebitur utique impossibile esse separa tim substantiam, & cuius est substantia. Quare quo idea substantia rerum existentes separatim erunt?

Ponit quartam rationem contra ponentes exé plaria; Ad cuius euidentiam notandum est, quòd Platonici in dicto suo uidebantur includere contradictionem; Dicebant enim quòd illa exempla ria sunt substantia rerum, modò ita est, quòd si exemplaria separata sunt, & substantia rei non se Substantia paratur ab eo, cuius est substantia; sic hæc exem- non potest plaria funt separata, & non sunt separata: & sic est separari ab impossibile, quòd sint exemplaria: & tamen sunt eo, cuius est substantia rerum. Et hoc est quòd dicit litera co substantia rerum. Et hoc est, quòd dicit litera, o impossibile est substátiam esse separatam ab eo, cuius est substantia: ex quo sequitur, quòd ideæ non possunt poni separatæ, cum ponantur substan tia rerum. Deinde cum dicit.

In Phedone uerò ita dicitur, quòd ipsius esse, et sie ri causa sint species; et etiam existétibus speciebus, tamen non fiunt participantia, nisi, sit quod mouit.

Ponit quintam rationem contra ponentes exé plaria, & est ratio specialiter contra quodam dictum Platonis, quod iple poluit in quoddam fuo ·libello, scilicet in Phedone: dixit enim ibi, quòd species, & exemplaria sunt causa fiendi, & etiam essendum essendimo estado esta bus, ponitur fieri, & esse: quod tamen falsum est: ter se habequia existentibus speciebus, res non participant tesesse, nec fieri; nisi ponatur causa mouens, per cuius uirtutem res mediante fieri transeat ad esse. Notandum est, quòd si species ponuntur, & exéplaria, reducuntur ad causam formalem, ut dictu est supra: si ergo ad fieri rei non sufficit causa for malis sine causa mouente: quam quidem causam non tetigit Plato igitur. Deinde cum dicit.

Insuper multa alia fiunt, welut domus, aut annu- TEX.57. lus, quorum non dicimus esse species: quare palàm, quia contingit & alia & esse,& sieri:& propter ta les causas quales & nunc dictas.

Ponit sextam rationem contra ponentes exem plaria, & est ratio talis, quòd secundum positionem Platonis species & exemplaria non ponuntur respectu artificis tantum; immo artificialia, sicut domus, & annulus possut fieri, & esse sine exé plaribus & speciebus separatis. Ex isto manifestú est, p etiam naturalia possunt fieri, & esse per cau sas proximas: de quibus dictum est, absque hoc, ponantur exemplaria. Deinde cum dicit.

Amplius si sint numeri, species quo causa erunt? TEX.58. utrum quia alii numeri sunt ipsa exemplaria, ut hic quidem numerus homo, ille uerò Socrates, & alius Callias.Quid igitur his sunt cause illi? Nec enim st hi sunt sempiterni, illi uerò non, nihil differt.

Si uerò quia rones numeroru & bic, ut symphonia, TEX.59. palàm quia est un'i quidem, quorum sunt rationes, si itaque hec materia; manifestum quia & ipsi numeri, Galiqua rationes sunt aliud ad aliud. Dico auté, ut si est Callias ratio in numeris ignis, aqua, terra,

ue non; tamen est ratio in numeris quorundam, & no numerus, & non erit quis propterea numerus.

Postquam ostendit, o species non possunt poni,sicut exemplaria separata: hic ostendit, co non no possunt poni sicut numeri: & dividitur in duas Corra ideas partes; quia primò improbat positionem. Platonis Platonis, in de numeris; secundo improbat possibonem eius de magnitudinib.ibi[Volentes auté.]Prima pars in sex partes secundum sex rationes, quas adducit contra ponentes numeros, secunda ibi. [Ampliùs ex multis,]tertia ibi.[Ampliùs autem] quar ta ibi. [Ampliùs unitates,] quinta ibi. [Ampliùs quare,] sexta ibi. [Ampliùs cum dictis.] Ponit er- F tes? Nec enim rationabilia hac, nec intelligentie go primam rationem, & est talis; op species non poslunt poni numeri. si enim isti numeri ponuntur:ideo ponuntur, ut sint causa rerum; no autem possunt assignari, quomodo sint causa: non enim potest poni, cy numeri sint causæ rerum, nisi tribus modis; omnes autem illi tres modi falsi sunt: Posset primò aliquis dicere, co numeri sunt caufæ, quia numerus est essentia rei; ita quòd aliquis numerus est essentia hominis, & aliquis numerus est essentia Socratis, & aliquis numerus est essentia Calliæ; si autem aliquis sic dicat, illi numeri non sunt causa, ex quo sunt essentia rei sensibilis; quia idem non est causa suiipsius: Secundo modo posset aliquis dicere, o aliqui numeri sunt sempi terni, & aliqui sunt sensibiles, & sic sempiterni G sunt causa sensibilium: sed sic dicere non seruat politionem, quia numeri sempiterni, & numeri > sensibiles non different in ratione numeri: ergo ratione numeri sempiterni non sunt magis causa sensibilium, quá è couerso: Tertio posset aliquis dicere, o rationes numerorum funt causæ rerum, ficut funt caufa fymphoniæ: Symphonia enim uidetur aliquid dicere, sicut sonum, in quo recipitur ratio numerosa: ita o symphonia est aliquid, quod recipit numerum, & non est numerus tantum:ita similiter quodlibet aliud aliquid unum,in quo recipitur ratio numeralis; sicut si hoc unum est materia, dicemus, p quodlibet sensibile est ex materia, & ex illo numero: Ita q rationes numeri in alio; ficut si diceremus, op ratio Callix non est ratio numeri tantum, sed est ró numeri in igne, & terra, & aqua, & aere; similiter & quodlibet aliud:si autem ita est, sicut isti posuerunt, sequitur Antropos, idest species hominis, siue ponatur esse numerus, siue non; non erit numerus tantu: sed erit numerus aliquoru, hoc est numerus cum alio aliquo; & sic numerus non crit causa rei tota, fed numerus, & aliquid aliud : Et sic sequitur & falsum est, ponere numerum totam causam rei. Deinde cum dicit.

Ampliùs ex multis numeris fit unus numerus: TEX.60. ex speciebus autem una species, qualiter, uel quo?

Ponit secundam rationem cotra ponentes spe cies esse numeros: & dividitur textus: quia primò ponit rationem suam:secundò remouet quandam

Gaeris, Gipse homo; siue numerus quis existens, si- E rationem, quæ posset dari contra suam rationem, Exhorpsibi, [sed si nec.] Est ergo ratio talis: si species sunt tet argui, enumeri, sicut ex multis numeris potest fieri unus lementa no manere in numerus:ita ex multis speciebus potest fieri una mixto. nide species; sed consequens est impossibile: ergo & Scot. in 2. antecedens, scilicet, quòd numerus sitspecies. De sen. di. 15. inde cum dicit.

Sed si nec ex eis, sed ex unis, ut in millenario, quo modo se habent unitates? siue enim eiusdem speciei; multa inconuenientia accidunt, siue non eiusdem spe ciei. Nec enim eadem sibi sunt inuicem, nec alia one nes omnibus.

Quomodo namque differrent impassibiles existe- TEX.61. .confes[a.

Remouet quandam responsionem, que posset dari contra hac rationem: dictum est enim, & sup politum in ratione, op numeri componuntur ex numeris: diceret ergo aliquis cauillando, o nume rus non componitur ex numeris, sed ex unitatib. sicut numerus millenarius componitur ex mille unitatibus:contra hoc arguit Aristoteles, dicens, q quærendum est ab illo, qui ponit, q numerus componitur ex unitatibus; quomodo se habent il le unitates adinuicem, Vtrum, scilicet sint eiusde speciei, uel diuersarum specierum; quodcunque enim dederint, sequetur impossibile. Si enim dixerint, comnes unitates numeror u fint eiuldem speciei, sequetur inconveniens; Si enim unitates omnium numerorum sint eiusdem speciei, & numeri erunt eiusdem speciei; cum ergo secundum Photonem, numeri sint idem, op species; sequetur, co multæ species, & diversæ sunt eiusdem speciei: quod est impossibile. Si autem dixerint, co omnes unitates differunt specie; ita op non sunt sibi æe- Multitudo dem in specie unius numeri, etiam nec unitates arguit sem unius numeriadinuicem, nec unitates unitatibus per differalterius; sequetur etiam impossibile : sequetur.n. mitatë: can o entia impossibilia, idest separata à passionibus se aut dif-& qualitatibus, differant specie: hoc autem est ir- junt passio rationale, & non consonat intelligentia: quia om nes. nis talis differentia est per qualitates. Notandum est, op numeri quantitates sunt: quantitates autem Numeri sus non sunt per se, si sunt alicuius ad alium, idelt sunt H oportet, qui differant specie per qualitates, & pas- quantates. fiones naturales, quæ fequuntur formam naturalem; cum ergo isti numeri essent abstracti à qualitatibus & passionibus naturalibus: & per confequens à formis non poterant differre specie. Deinde cum dicit.

Amplius autem aliquid aliquod genus numeri fa TEX.62. cere necesse est;circa quod sit Arithmetica.Et omnia intermedia dicta, ex quibus simpliciter, aut ex quibus sunt principiis, aut cur horum & ipsarum media erunt.

Ponit tertiam rationem contra ponentes nuameros esse species; & est ratio talis, op si ponuntur aliqui numeri separati à numero sensibili, qui dicuntur species; oportet etia, op si ponatur tertiu genus numerorum inter numerum intelligibile, & numerum sensibilem; circa quod genus nume

rorum sit Arithmetica; quia secundum Platone, A que elementa quatuor, aut duo dicunt. Etenim boru entia Mathematica sunt quædam media inter intelligibilia, & sensibilia; ergo & numeri erunt medii, ex quibus numeris, sicut ex principiis pri mis, & proximis fiunt entia; quod autens fint quædam intermedia ipfarum specierum, & eorum sensibilium, quæ sunt hæc, incoueniens est; nec potest assignari ratio, quare hæc sint. Deinde cum dicit.

TEX. 63.

Amplius unitates, qua sunt à dualitate, utraque eft ex aliqua priori dualitate, quod impossibile.

Ponit quartam rationem contra ponentes nu meros separatos: & est ratio talis; Si ponitur numerus separatus, sequitur op unitas sit ex dualitate:unitates enim, quæ sunt in dualitate sensibili, funt ita ex aliqua dualitate prima, quæ est intelli gibilis: p autem unitas sit ex dualitate, est impos B sibile. Notadum est, op Plato ponebat numerum sensibilem, & numerum intelligibilem; & quod quidquid est in numero intelligibili, illud, quod est ante, est in numero sensibili; ex quo sequitur, o dualitas, quæ est in numero intelligibili, sit an te unitaté, uel unitates, quæ sunt in numero sensi bili;quautem dualitas præcederet unitatem, hoc uidetur impossibile. Deinde cum dicit.

Amplius autem quare numerus ex his collo-Etus eft.

Ponit quintam rationem, & est talis, q si detur numerus feparatus, non poterit aslignari ratio, quo modo ille numerus fiat ex collatione, uel reiteratione unitatis. Notandum est ad euiden-Nomerus tiam huius rationis, op numerus fit ex reiteratio- C ne unitatum; non autem quorumcunque unitatum: scdm.n.Philosoph.illæ ueritates, quæ faciüt numerum; sunt unitates, quæ solum differunt pe nes materiam: quoniam secundum eum, numerus no separatur à continuo. Vnitates ergo, quæ different formaliter, non propriè facient numeque diffe- rum; sed unitates, quæ differunt penes materiam runt forma & quantitatem: cum ergo secundum Plato. uniliter, no fa tas effet separata, non erat dare, quomodo saceprie numer. ret numeru: q.n.unitas faciat numeru, hoc est, quia diuiditur per materia, in qua recipitur; ex qua diuisione catur reiteratio unitatis; immo sor tè ipla diuilio ell idem, 🔈 reiteratio . Verbi.g.🔉 humanitas faciat numernm hoium; hoc est, quia sic recipi;est ipsam aliquo mó reiterari, qua quidem reiteratio numerum facit: cum ergo focun dùm Plato.species, ut abstracta, & separata, non diuidatur per materiam, per cosequens non reiteratur; & sic non est dare, quo humanitas forma lis, quam uocat speciem, faciat numerum: Et ista est ca, quare Philosophus in separatis à materia non ponit numerum; quia ibi non funt plura sub una specie; quia talis pluralitas est ex hoc, co uni tas reiteratur in materia, in qua recipitur. Deinds cum dicit.

Amplius aut cum dictis si sint differentes unita tes, oportebit ita dicere, quemadmodum & quicun

quilibet non coe dicit elementu, ut corpus, sed igne, et terram. Siue sit corpus coe ipsum, siue non. Nunc autem dicimus, quo existente, que admodum igne, aut aqua similiu partium. Si uero sic, no erunt sub stantiæ numeri. Sed palam quia si commune est aliquod unum ipsum, & hoc eft principium: quare mul tipliciter dicitur ipsum unum, aliter est impossibile.

Ponit sextam rónem, & pót esse ró ista contra aliquos, qui uellent respondere ad ronem præce dentem: fundabatur.n.ró præcedens super hoc, co non pot esse numerus in separatis à materia;& hoc, quia oés illæ unitates, quæ funt separatæ, dif ferunt specie; numerus aut est repetitio, & reiteratio unitatis formalis per materiam, & quantita tem: Contra hanc rationem cauillaret aliquis, di cens, quilæ unitates, quas posuit Plato, different per materiam,& per illud,in quo recipiuntur;& secundum istum modum sunt principia rerum. Contra hoc arguit Philosophus, dicens, op si ita est, ut dicunt, quista unitates sint differentes ex hoc, o recipiútur in alio, & alio: sequitur ex hoc, quifte unitates fint principia reru, ficut quatuor elementa, uel duo funt principia rerum: Quando .n.dicimus, co elementa funt principia rerum, sicutignis, & terra; dicimus, op quodlibet horum est principium; non autem dicimus, o aliquod coe corpus separatustit principiussed corpus,qd est in materia; siue enim sit corpus separatum; siue non; unum istorum, siue ignis, siue aqua, quæ funt similium partium; principium est : A simili, fi unitas diuifa per materiam, principium est: fequitur, quod feparata principium non est: fi autem fic est, sequitur, quod numeri separati non funt substantia rerum : Licèt autem tale unum separatum non sit principium omnium, uerum est, o si omne ens potest reduci ad aliquod unu, hoc ipfum erit principium; & hoc possibile est; Vnum enim dicitur multis modis: est unum numero,& sic omnia non possunt dici unum:est unum specie, nec sic omnia dicuntur unum; & u- Vnum mul num genere, nec sic omnia dicuntur unum: & u-tipliciter. num attributione, & sic omnia possunt dici unum, quia omnia attribuuntur uni enti; aliter.n. impossibile est, comnia dicantur unum, siue nu meri. Notandum est, o ró Philosophi est in hoc, humanitas recipitur in aliqua materia; & ipfam D op ficut Naturales, qui ponunt quatuor corpora principiatorum, non possunt dicere, quòd corpus separatum, & commune st principium; sed corpus receptum in materia; Similiter isti, qui ponunt, quòd unitas recepta est principium, no poslunt dicere, quòd unitas separata sit principium; & per consequens omnia non sunt unu, nisi dicantur unum attributione. Deinde cum

> Volentes autem substantias ad principia reduce TEX.65. re.Longitudines quidem.n.ponimus ex producto et breui,& ex aliquo,paruo & magno,& planum ex lato & artto; corpus uerò ex profundo & hu-

> > Im-

fit ex reiteratione uni

# Metaphylica

nibus;& dividitur in duas partes;quia primò,po nit positione. secudò, improbat cam, ibi [quauis quomodo] Dicit ergo primò, quòd Platonici uo lentes reducere substantias rerum ad principia fui, reducebant magnitudines ad principia fua; cùm enim ponerent magnitudines esse substantias fensibilium, assignantes principia magnitudinum, credebant assignare principia omnium sensibilium: Assignabat autem principia magni tudinum dicentes; quòd linea coponitur ex pro ducto & breue; & per consequens ex aliquo magno & paruo; quia productum & breue est aliquod magnum, & aliquod paruum; superficiem autem siue planum dicebat componi ex lato & arcto; corpus autem ex profundo & humili. Deinde cum dicit.

TEX.66.

Q µānis quo babebit aut planum lineā, aut soli du linea, atq; planum? Aliud.n. est genus & latu,e arttum,& profundum,& humile.Quemadmodum ergo nec numerus est in eis: quia multum & paucu ab his alterum palam quia nec aliud superiorum inerit inferioribus: At uerò nec genus profundi la-

tum. Erit enim planum aliquod corpus.

Improbat prædictam politionem;& diuiditur in duas partes secundûm duas rationes, quas adducir. Secunda ibi [Ampliùs puncta.] Est ergo prima ratio talis: quia secundum illam positione planum, siue superficies, non habet lineam; nec folidum, seu corpus habet lineam, & superficié: Cuius ratio est, quia secudum illam positionem G hæc tria reducuntur ad tria principia, scilicet latum,& arctum; productum & breue; profundum & humile;qux funt diuerfa genere: ergo ista sút diuersa inter se; & sic unum non habet aliud; ita quòd superiora non habentur ab inferioribus, si cut linea non habetur à superficie, nec superfi-Quo in mia cies à corpore. Si autem aliquis diceret, quòd Philosophi unum istorum esset genus alterius, scilicet latu copositi di-cit tres di- genus profundi; & superficies esset genus cormensiones, poris; hoc autem est impossibile: quia secuner supersi- dum hoc, corpus esset aliquod planum, idest aliqua species esset plani & superficiei. Deinde cum dicit

Amplius puncta ex quo existunt, huic quidem generi & Plato oppugnabat staquam existente geo metrico dogmate; sed linea principiù uocabat . Hic auté multoties indivisibiles lineas posuit: quamuis necesse est aliquid horum esse: Quare ex qua ratione linea est, & punctum est.

Ponit secundam rationem contra ponentes prædictam politionem:& est ratio illa talis; quia hæc politio insufficiens fuit; quia cum assignaue rit aliqua principia linex, superficiei, & corporis; nulla enim principia assignauit, ex quibus essent puncta. Cum tamen Plato de genere púctorum diuersimode fuerit locutus; aliquando dixit, p totú dogma Geometriæ circa puncta est, dicens, quòd punctum est principium lineæ: Aliquotics dixit, quòd linea indivisibile principium magni

Improbat positionem Platonis de magnitudi E tudinum est; tamen si posuit lineam indivisibile, oportet quòd ponat puctum, quòd est terminus lineæ. Si enim linea est punctus, est; quia impossi bile est dare lineam sine puncto.

> Omnino autem sapientia de manifestis causam TEX.67. inquirente, boc quidem prætermisimus. Nibil enim de causa dicimus, unde principium est transmutatio nis:Horum autem substantiam dicere putantes, ipforum alias quidem substantias dicimus este: Quomodo uerò illa substantia horum uane dicimus. Nã G participare (ficutprius diximus)nibil est. Nes, quam in scientiis uidemus, existens causa; propter quã modò dicimus esse unum principioru, nibil tangunt species, sed facta est mathematica prasentibus philosophia, dicentibus aliorum gratia ea oporte-F retractari.

Hic improbat positionem Platonis, quam habuit circa principia rerum: & diuiditur in duas partes; quia primò, improbat politionem Platonis : secundò, ex omnibus præcedentibus cóclu dit, quomodo omnes antiqui insufficienter dixe runt circa causas. Secunda ibi[Qui quidem igitur] Prima in duas;quia primò,ostendit quomodo Plato errauit in ponendo principia essendi: se cundò, quomodo etiam errauit in ponendo prin cipia sciendi, ibi [Quomodo autem quis discet.] Prima pars in septem, secundum septem rationès, quas adducit : Secunda ibi [Ampliùs autem substantia] Tertia ibi, [Et de motu.] Quarta ibi, [& cp uidetur] Quinta ibi , [nullam aŭt ronem] Sexta ibi, [& oino existentium] Septima ibi[præ fertim cum hoc modo.] Ponit ergo primò primã rónem, quæ talis est, o illa positio, quæ non pot assignare genera causarum, prætermittenda est; talis aut est positio Platonis; ex positione.n. Platonis de eius non pot haberi manifeste, nec ca mouens, fectus circa nec causa formalis, nec causa finalis; ergo præter principia ef mittenda est. Et hoc est, quod dicit litera, q cùm Physica, & Sapientia inquirant causam reru manifestaru, quæ dixit Plato, prætermittenda sunt; nihil.n.dixit de că, unde est principiu motus: cre diditaŭt aliquid dicere de ca formali, ponendo species; & hoc quia ponedo species, credebat po nere substantia reru; hoc aut no est ueru; quia po nédo spěs, nó posuit substantia sensibiliu; sed posuit quasda alias substantias à rebus sensibilibus, quæ quidé fubstantiæ uanè dicuntur este substan tiæ rerū sensibiliū; quia substantia rei à re nó est . leparata,hæ aŭt lubltantiæ,&lpes leparatæ lunt: Nec poterit dicere, quiple spés sunt substatie sen sibiliu;quia participantur a sensibilibus: ostesum est.n.supra, cp talis participatio nulla est, sic ergo nihil dixerunt de ca formali: Nec et p ipsas spes tetigerunt causam finalem, pp quam omnis natura, & omnis intellectus agit; & quia non tetige runt causam finalem, tangendo species; non teti gerunt etiam caulam agenté: cum omne agens agat pp finem: quam causam agentem dicimus esse de numero principiorum, sic ergo tangendo species, nó tetigerunt iltas causas: Et sic secu

dum Platonicos, naturalia facta sunt, ac si essent A omne participatum reducitur ad per se; oportet quadam Mathematica fine motu, & fine principio motus: Vnde dicebant Platonici, q de istis speciebus debebat tractari non gratiasui, sed alterius, scilicet propter naturalia:quomodo autem fierent ipsa naturalia ex ipsis speciebus, non est manisestum. Deinde cum dicit.

TEX. 68.

TEX. 69.

Ampliùs auté substantiam subiectam, ut materiam, magis mathematicam aliquis suscipiet, & magis predicari, & differentiam esse substantie, & materiei; ut magnum & paruum: sicut Physio logi aiunt, rarum & spissum primas subiecti dicentes esse differentias has. Hac autem superabundan tia funt quadam, & defectio.

Ponit secundam rationem. Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd Plato uisus est dicere, B quòd formalitas rei est separata; illud auté, quod est separatum à re, non est substantia rei; arguit ergo sic Philosophus:Materia non est separata à re, forma autem sic: ergo materia magis est substatia rei, quam forma: quod est impossibile; quia forma uel est tota substantia rei, uel substatia rei est ab ipsa forma, principium: Et hoc est, quod di cit litera, quòd secundum positionem Platonis, aliquis recipiet, & dicet, quòd materia magis est substantia rei, quam forma: Vocat hic Philosophus Mathematicam: quia abstracta est: & etiam aliquis diceret, quòd materia, & differentia materiz magis prædicabitur de re, quam ipsa forma; quia illud magis prædicatur, quod est magis de substantia: sunt autem differentiz materiz, se cundum Platonem, magnum & paruum: secundùm Physiologos, rarū & spissum: dicunt enim, quòd rarum & spissum sunt differetiz primi subiecti; & materia; quas etiam differentias reducunt ad excedentiam, & defectum: quia in raro parum est de materia, in spisso autem multum. Deinde cum dicit.

Et de motussiquide hac erit motus : palam quia mouentur species:sin autem unde uenit? tota nanque de natura aufertur perserutatio.

Ponit tertiam rationem contra prædictam po fitionem: Ad cuius euidentiam notandum est, 9 Plato ideo ponit species; quia omne ens per participationem reducitur ad ens per se : quod quidem ens per se, docabat ens separatú, & specie; D quia multi homines participant humanitatem; ideo elt dare humanitatem participatam;non au tem potest dari aliquid participatum, nisi detur aliquid per se: quia omne participatum, ut sic, quasi per accidens est; omne autem per accidés reducitur ad aliquid per se:si ergo est dare huma nitatem participatam, oportet quòd sit dare humanitatem per se, quam Plato ponebat speciem omnium hominum, Ex hac ratione Platonis arguit Philosophus, o si hoc est uerum, quod dictum est; oportet quòd sit dare aliquem motum separatum, & aliquam speciem separatam, quæ participetur ab oibus motibus: videmus onim, cp omne, quod mouetur; participat motum: si ergo

dare unum motum per se, qui sit species separata:sed est apud ipsum impossibile. Et hoc est, qd dicit litera, quòd dubitatio est de motu, secundum positionem Platonis:sequitur enim, o hæc, idest species erat motus, qd est impossibile:quia species moueretur; nuquam enim motus est, nisi in eo,quod mouetur. Si auté aliquis dicat, quòd species non sunt motus, non erit dare unde ueniat motus:quia secundum Platonem, omne, qd est in rebus per participationem, uenit ex ente p le, quod est species: si autem motus non est in re bus, tota inquisitio naturalis tollitur; & hoc quia natura est principium motus, & quietis. Deinde. cum dicit.

Et quod uidetur facile esse monstrare, quod unu omnia non sint. Expositione enim omnia unum siut. Sed id aliquid unum siquis dicat omnia; & nec hoc, si non dat genus universale esse: hoc amem in quibusdam impossibile.

Ponit quartam rationem contra positionem prædictam. Ad cuius euidentiam notandum, cp Plato posuit, cp species separata & quidditas esset quoddam unum, in quo conuenirent omnia, quæ participant illam quidditatem, & illam speciem; sicut albedo erat quodda unum, quod par ticipatur ab omnibus albis;& humanitas quodda unu, quod participatur ab omnibus hominibus; & in quo uno conueniunt: omnes homines funt unum in humanitate, & omnia alba in albedine: Contra hunc modum ponendi arguit Philosophus, certum est enim, quòd istud unum separatum non potest esse unum specie, nec unum genere: quia tale unum non est nisi unu secundum rationem, concipientem unum preter multa:nec unum, secundum hunc modum potest esse illud, quod separatur à multis secundum rationé: opor tot ergo, quod fit unu numero . Quidquid enim Quidquid ? est per se subsistens & separatum, unum numero per se subsistens of sens, & se est:si ergo hoc est unum numero, sequitur quòd parati, est omnia conueniunt in illo, & funt unum nume- \*\*\* \*\*\* ro; quod est impossibile: quia secundum hoc om ro. nia alba conuenientia in albedine, essent unum numero, quod falfum est. His uisis patet litera: di cit enim, quòd facile est monstrare, quòd omnia non sunt unum, sicut ponebat Platonici : uera.n. politio ostendit, quòd omnia non sunt unum: si enim funt unum, non funt unum omni modo; quia non sunt unum numero, sed fortè sunt unu aliquid, ficut unum genere. Vnde si quis dicat, quod omnia funt unum, non potest dicere, nist isto modo, scilicet quòd sint unum genere; sic au tem dicens, nihil dicit; quia impossibile est, quòd omnia sint unum genere:nisi fortè diceretur, 🔈 ipsum ens uniuersale est genus. Deinde cum dicit.

Nullam autem rationem habent, nec que sunt Sola imobi post numeros, longitudines, latitudines, solida; lia, sine so-nec qua modò sunt, aut sutura sunt; nec si ali-quam habent potestatem: Hac enim nec speties suerunt, uel

possibile erunt.

possibile esse:non enim sunt numeri: Nec inter me- E dia, sunt enim illa mathematica: Nec corruptibilia: sed rursum quartu uidetur hoc aliquod genus.

Ponit quintam rationem contra prædict i positionem. Ad cuius euidentiam notandum est, qu Plato posuit tria genera entium:posuit enim ens intelligibile, & ens sensibile, & ens medium inrum tripli- ter intelligibilia & sensibilia; quod medium uocia secundă cauit ens mathematicum: posuit autem cu hoc, Platenem quod magnitudines sunt principia rerum. Contra hoc arguit Philosophus probans, quòd neces sariò habet ponere quatuor genera entium, dicens, quòd exdé magnitudines, quas posuit Plato substantias rerum sensibilium, nullam ratione uidétur habere, nec potestatem in rebus: cum.n. longitudines, latitudines, & solida ponantur præ ter numeros, nullam uirtutem habent inter entia, nisi ponatur quartum genus numeri: Nec po test poni, quòd sint in genere intermediorum; quia intermedia sunt separata, ex quo sunt substantia rei: Nec potest poni, quòd sint ipsa sensibilia; quia sensibilia corruptibilia sunt, hæc auté funt incorruptibilia; quia corruptio semper est rei materialis & sensibilis: oportet ergo, quòd sit in quarto genere entium. Deinde cum dicit.

Et omnino existentium quarere elementa, non di uidentem multipliciter dicta, inuenire impossibi-

le est.

Ponit sextam rationem contra prædictam po fitionem. Ad cuius euidentiam notandum est, co Ens uno modo nó dicitur de omnibus entibus, G Non tame sed multis: & ideo diversorum entium diversa quin no ha sunt principia: non ergo bene possunt poni elebeat conce- menta entis, nisi benè dearticuletur, & maniseprumunius stetur multiplicitas entis: hoc autem non facit că com om Plato, ut imponit sibi Philosophus; & ideo insuf ficienter dixit. Et hoc est, quod dicit litera, quòd bac multi- fi aliquis uellet quærere elementa entium: impof plicitas est sibile est, op ea inueniat, nisi distinguat, & dividat Supposito -- multiplicater dicta:Potest autem hec litera aliter legi;elementa enim entium non dicutur uno mo entis mini. do, sed multis modis; secundum enim alium mo merepugna dum principium dicitur causa materialis, secunre nideiur. dum alium causa formalis, secundum alium cau sa efficiens, & secundum alium causa finalis: Nul lus ergo potest benè quærere elementa, & princi pia entium:nisi tangat & distinguat multiplicita H tem elementorum, & principiorum: hoc autem non fecit Plato; quia non uidetur tetigisse, nisi species; species autem ad aliquam causam reducuntur, reducuntur ad formalem tantum. Dein-

Presertim cum hoc modo querant, ex quibus Elementis est;ex quibus enim ipsum agere, aut ipsum pati, aut ipsum rectum, non est accipere: quod si est substantiarum solum esse potest: quare aut quarere, aut putare habere omnium existentium elementa, non est uerum.

Ponit septimam rationem, & est, & Platonici quærentes elementa, ex quibus funt entia, non

posuerunt elementa omnium entium: non enim uidentur tetigisse elementa accidentium:non.n. potest haberi ex principiis eorum, ex quibus ele mentis est agere, & pati: & rectum, & sic de aliis accidentibus. Si autem aliquis dicat, quòd Plato quesiuit, & tetigit elementa substantiarum solu: & hoc sufficit: quia elementa substantiarum sunt elementa omnium entium: Contra hoc statim di cit Philosophus, quòd dicere, uel putare, o quærere elementa substantiarum, sit quærere elemé ta reliquorum entium,falfum eft,& non uerum; quia in quolibet prædicamento uidentur esse aliqua elementa propria. Notandum est, o ficut patuit supra; species, & ideæ, quas posuit Plato; non potuerunt poni, nisi respectu substantiarum, cuius ratio est: quia illæ species ponebantur quidditates separatæ: Contra rationem autem accidentis est, quòd habeat rationem separati. Si ergo species non ponuntur nisi respectu substantiarum, Plato querendo species, non quærebat elementa omnium entium; sed solum quærebat elementa,& principia substantiarum ; hoc autem erat infusficiens : quia Plato quærendo per species quidditates, non quærebat quiddi tatem accidentis.Deinde cum dicit.

Quomodo autem quis discet omnium elementa ? Palàm enim, quia non est possibile præexistere cognoscentem priùs. Sicut enim geometrizare discen tem, alia quidem oportet prascire, quorum autem scientia, o quibus futuris est discere, non prænoscits ita & in aliis.Quare siqua est omnium scientia, & de quibus oportet,ut quidam aiunt,nihil utique hic præexistit cognoscens.

Quamuis sit omnis disciplina per pracognita, TEX.71. aut omnia, aut quadam, aut per demonstrationem, aut per diffinitiones.Oportet enim, ex quibus est dif fmitio,pr&scire,& esse nota.Similiter autë, et qua per inductionem.

Improbat Platonem quantum ad hoc, quòd poluit ideas principia lcietiæ: & diuiditur in qua Hallucinatuor partes, secundum quatuor rationes, quas ad tos est Pla ducit contra eum : secunda ibi, [At uerò.] tertia to circa pri ibi, [Ampliùs autem quomodo,]quarta ibi [Am feends res. pliùs auté, & quorum est sensus. J Ad euidentia primærónis notandum est, op secundùm Philos. scientia est quædam notitia,quæ habetur ex prio ribus; & ideo sequitur, quòd omnium non est scientia. Si enim omnium esset scientia, sequere Scientia no tur, quòd principiorum esset scientia; quod non emnis est. est uerum; quia si principia scirentur, per priora fcirentur;& fic prima haberent aliquid priùs,qđ non est uerum. Sic ergo ea, quæ habent priora, ficut conclusiones, sciri possunt; ea autem, quæ non habent priora, sicut principia rerum, non ha bent, unde sciantur, sed unde intelligantur: quia principiorum est intellectus, & non scientia. Si autem ita effet, sicut dicit Plato, scilicet, quòd no titia omnium est per ideas; sequeretur, quòd & principia, & conclusiones noscamus per ideas; si autem ita est, cum ideæ sint priores, quam princi

Digitized by Google

pia:

et non scin-

TEX.72.

administration.

prioribus; & fic fequitur, & respectu principiorum sit scientia : quia scientia (ut dictum est) est Priscipia notitia ex prioribus; quod tamen falsum est, scili Supponutur cet, quòd principia sciantur, sed principia suppo in scientia, mutur in scientia, & ex illis suppositis, quærimus scientiam conclusionum. His usis, patet litera: Dicit enim, quòd secundum istam positionem, quam posuit, quòd per ideas acquiritur scientia omnium, sequitur, quod aliquis addiscet, & sciet clementa,& principia scientiarum, quod non est uerum:quia oportet, o omnis addifcens aliquid, primò præcognoscat; sicut addiscens Geometriam, oportet, quòd præcognoscat aliqua; illa au tem, quæ sciuntur, ex illis præscitis non præsciun tur, sed quæruntur in scientia ex principiis præcognitis: si autem omnium esset scientia, scilicet B tam principiorum, quam conclusionum, ut aiunt Platonici, sequeretur, quod nullum principium præcognosceretur in scientia, sed omnia sciren tur per aliqua priora, scilicet per ideas; quod tamen falsum est; quia omnis scientia, & omnis di sciplina præsupponit aliqua præcognita, ex quibus esset scientia. Et hoc est uerum, quòd scientia supponit omnia, uel quedam, tam in scientia, quæ est per demonstrationem, quæ demonstratio procedit ex aliquibus principiis, quæ non feiuntur ab aliquibus prioribus : tam etiam in scientia, qua est per inductionem : quia inductio est ex singularibus, quæ singularia præsciuntur ante inductionem. Deinde cum dicit:

At uerò si est existens connaturalis, mirum quo C modo obliniscimur, habentes potissimam scien-

Ponit secundam rationem contra istam positionem: & est talis ratio, quòd si scientia habere tur per ideas; sequeretur, quòd scientia est nobis connaturalis; quia omnis scientia, quæ non habe tur per uiam sensus, nec per uiam inuentionis, nec per uiam doctrinæ, est nobis connaturalis. Si autem aliqua sciétia est per ideas, certum est, quòd non habetur per uiam sensus, nec per uiam Seis que inuentionis, nec per uiam doctrinæ: ergo est no webis con- bis connaturalis: quòd autem sit nobis connaturalis, est impossibile, quia si esset nobis connaturalis, non lateret nos, & maximè cum talis scie tia sit nobilissima scientiarum. Deinde cum D

> Amplius autem, quomodo aliquis cognoscit, ex quibus est, & quo est manifestum? Etenim hoc habet dubitationem. Ambiget enim aliquis quemadmodum circa quasdam syllabas. Hi namque syma, ex s, y, m, & a, dicunt esse, alii uerò quendam sonum alium dicunt esse, & cognitorum nullum.

Ponit tertiam rationem. Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd si per formas, & ideas haberetur scietia, cum sint pura sorme separata à materia, sequetur quòd per eas non posset haberi scientia,nisi formarum, & non materiæ; & sic sequetur, quòd çum materia sit principium rei,

pia:sequitur, op noscamus principia ex aliquibus A quòd per ideas non habetur scientia omniu prin Hinepatet, cipiorum: & sic materia remanebit ignota. His materia esuiss, patet litera; dicit enim, quòd secundum se de quidistam positionem non erat manisestum, quomo- materialis. do le habet hæc res, quæ composita est ex materia & forma: non enim erit manifestum, ex quibus principijs est; cum tamen hæc, scilicet ex quibus principiis est hæc res, habeat magnam du bitationem. Dubitabit enim aliquis circa materiam fensibilem, quidam enim dicunt, quòd hæc fyllaba Syma, composita est ex quatuor elementis literis, scilicet ex S.&.Y.&.M.&.A. quidam autem alii dicunt, quòd quædam alia litera est, quam solum aliquando habet à prædictis quatuor:& ita de materia dubitatio est : talis autem dubitatio non potest solui per ideas, & ita hoc principium erit incognitum. Deinde cum dicit.

> Ampliùs autem, & quorum est sensus , hæc qũo aliquis no habens sensum, cognoscet? quamuis opor teat si omnium sunt elementa, ex quibus, quemadmodum compositæ sunt uoces ex elementis propriis.

Ponit quartam rationem contra predictam po fitionem. Ad cuius euidentiam notandum est, o fecundùm Philofophum primo Posteriorum, de ficiente uno sensu, deficit in nobis una scientia: Verbi gratia, deficiente uisu, deficit in nobis scië tia de coloribus: & deficiente auditu, deficit in nobis scientia de sonis:si autem ita esset, quòd scientia esset per ideas; scientia non causaretur in Videtur al nobis per uiam sensus, nec per uia experimenti; ludere ad m sed ex hoc solu, quintellectus vi aspicere ideas: Si fluxum inautem ita est, deficiente sensu, non propter hoc rum. deficit scientia, ex quo scientia non habetur uia sensus, nec experimenti. Et ex his uisis, patet litera, quæ dicit, quòd mirum est, quomodo aliquis potest habere scietiam sensibilium, quorum est sensus; & tamen non habet sensum respectu illorum, quod non est necessarium secundum positionem Platonis: secundum eum enim elemé ta funt omnium entium, ex quibus entia componuntur sicut uoces componuntur ex literis, quæ elementa secundum Platon. sciuntur per ideas. Deinde cum dicit.

Qui quidem igitur dittas causas in Physicis que TEX.73. rere uisi sunt omnes, & extra has nullam habemus dicere, palàm ex priùs dictis. Sed obscure hac, et mo dò quodam omnes priùs dicte sunt, modò uerò quodam nullatenus.Balbutiens uerò uisa prima philoso phia de omnibus, uelut nona existens circa principium, o primum.

Quonia & Emped.ossi dicit inesse rationes. Hoc TEX.74autem est, quod quid erat esse, & substantia rei: At uerò similiter necessarium, & carnis, & aliorum fingulorum esse rationem, aut nihil: propter hoc.n. ক্ত caro ক্ত os est , ক্ত aliorum unumquodque , ক্ত non propter materiam; quam ille dicit ignem, & ter ram,& aerem,& aquam.Sed boc alio dicente qui dem, similiter dixit ex necessitate, manifeste uerò non dixit. De talibus quidem igitur priùs est osten-Jum,Quacunque uerò de ipsis bis dubitabit aliquis,

nestigabimus ad posteriores dubitationes.

Peroratio

Concludit, quomodo omnes Antiqui infuffi cienter dixerunt de causis, dicens, quòd manise-The oes and stum est, co antiqui Philosophi conati sunt quere rine circa re causas, de quibus secimus mentionem in Phy sicis; & manisestum est, quòd per dicta eorum non est inuentum aliquod nouum genus causa: Licèt autem ij tetigerint causas, tamen tenuiter eas tetigerunt: tetigerunt enim eas quodammodo sic, & quodammodo non: quia tetigerunt eas obscurè, non maniseste. In principio enim Philo fophia fuit noua, & cruda, & ob hoc quasi balbu tiens, & non maniseste loquebatur de omnibus, & maximè circa principia: sicut patet de Empedocle, quòd quasi balbutiens, & non manisestè te tigit causam formalem : dixit enim quòd natura ossis consistit in aliqua proportione; que quidem F proportio est substantia & quidditas ossis; & sic tetigit causam formalem: Et sicut necessariú est hoc dicere de osse, quòd habet quadam formam; ita necessarum est dicere de omnibus aliis sicut de carne, & similibus: Vel enim ita est in omnibus, uel in ullo; quia simile est de uno, & de omni bus:omnia enim sicut caro, & os, & unumquod que aliorum, quòd est propter formam, & non propter materiam, quam materiam Empedocles uocauit ignem, terram, & aerem, & aquam : Licèt autem Empedocles tetigerit causam formalem, tamen ex necessitate, coactus à ueritate; ma niseste autem non dixit: licet aliquis expressius dixerit:De talibus autem, que ab aliis dicta funt, dictum est priùs. Quacunque autem circa hoc poterunt dubitari, reservanda sunt in tertio hibro; quia ex talibus dubitationibus fortè inuenie tur aliquid utile ad totam doctrinam sequetem. Et explicit liber Primus.

#### ARISTOTELEAE METAPHYSICAE,

LIBER SECVNDVS.

TEX. I.

Pesulatio de neritate partim diffi-cilis partim facilis eft. Superius egit Philosophus de

natura ucritatis secundum opinio nem aliorum; hic agit de eiuldem natura secundum opinionem pro

priam e ubi primò determinat naturam ueritatis in se:secundò ostédit, quomodo se habet ueritas Quarere a- ad subjecta recipientia ueritatem: & hoc in prin liquid de a- cipio libri Tertij. Vbi notadum est, quòd differt lique in se, cipio noti i eraj. Voi notadum ett, quod antere et ne in par quærere de aliquo secundum se, es querere de ali sicipate dif quo,ut in participante: sicut enim differt quærere de natura hominis in se, & de natura hominis in hocita differt quarere de natura ucritatis sun pliciter, & de natura ucritatis in participante:

resumamus iterum. Nam for san ex ipsis aliquid in E Sic ergo in isto libro Secuido quæritur de natura ueritatis in se, in principio autem Tertii de participatibus ueritatem.

Siquareret quis, Vtrum ad hanc scientiam Questio. spectet querere de natura ueritatis in se? ad hoc dicendum est, op sic. Vnde notandum est, op hæc scientia universaliter considerat naturam entis, & per consequens considerabit illa, que consequuntur naturam entis inquantum ens : cum ergo Verum ut uerum, consequatur ens inquantùm ens; determinare de uero simpliciter, erithu ius scientiæ. Imaginabimur enim, co unumquod que sicut se habet ad ens; ita habet se ad uerum, Pnumquod ut infra ostendetur:scientia, qua considerat ens que sicut se inquantum particulare, poterunt dubitare & tra het ad ens, ctare de aliqua ucritate particulari, non de ueri- ua se habet tate in se, & simpliciter; hæc autem scientia, quæ ad nerum. considerat ens inquantum ens, specialiter quæret,& dubitabit de ueritate simpliciter, & in se. Sic ergo in hoc libro tractatur de ueritate, inqua tùm ueritas. Veritas autem triplicem aspectum habet:primò enim habet aspectum ad scientem, Veritais & discentem ueritatem: secundò habet aspectú triplex 🗢 ad habitum scientiæ:omnis enim scientia aliqué spectus. habitum specialem aspicit: tertiò habet aspectú ad modum sciendi, & acquirendi scientiam: Sic ergo diuiditur iste liber in duas partes:primò ostenditur, quomodo se habet ueritas ad scietem ueritatem, & discentem, sub ratione sacilis, uel difficilis : fecundò quomodo fe habet in modo acquirendi, sub ratione impedimenti, ibi. [Contingunt autem auditiones fecundum.]Circa pri mum sic procedit; quia primò ostendit, quomodo se habet discens ad ueritatem secundum facilè, uel difficilè: secundò quomodo se debeat ha bere adinuicem discentes,& scientes ueritatem, ibi,[non folùm autem his dicere gratiam.]Circa primum diuiditur textus; quia primò ponit co clusionem suam: secundò probat eam per signu, ibi, immediatè [signum autem est.] Dicit ergo. De uerirate theoria sic quidem facilis est, sic ucrò difficilis: quasi dicat, ueritatis speculatio non est omnino improportionata intellectui, quali sit impossibile eam acquiri: sic aliqua infra ueritatem faciliter acquiruntur, quia maiorem propor tionem habent cum intellectu nostro; alia uerò partim fac cum maiori difficultate acquiruntur, quæ no n lis, parime sunt sic proportionata intellectui nostro; sed si difficilis. debent proportionari, hoc est per magnum di-

Leurlum & per magnam inquilitionem. Quæreret quis, Vtrum ucritatis inquisitio sit Questio. impossibilis? Ad hoc dicendum est, sicut dicit Commentator, o ueritatis inquisitio non est im possibilis; cuius ratio est, quia homo naturaliter habet desiderium ad comprehensionem ueritatis; si ergo ita esset, comprehensio esfet impossibilis, tunc desiderium esset ociosum; In fundain fundamento autem naturæ nihil est ociosum. mente natu Ad cuius euidentiam notandum est, quòd natu- ra nihil est ra nunquam initiat aliquid, quod non possit per-

ret,& non posset complere, initiatio esset ocio-Natura ni sa: initiatio enim respectu finis est quædam uia; hil initiat, omnis autem uia, que non consequitur finem & fit pficere . terminum, otiola est, desiderium enim rei nó habitæ iam quædam initiatio est respectu rei habédz;ergo desiderium respectu comprehensionis aliquo modo initiat inquisitionem comprehensionis; si ergo impossibilis est comprehensio ueri tatis; frustra & ociosa esset omnis inquisitio; ocio fum etiam esset desiderium initium inquisitionem-quod est impossibile.

Quaftio.

cognoscéds unde oria-

Lectum , & Jen∫wm.

faciliùs fer sur in prin

Quarcret etiam quis, Vtrum ueritas sit facilis, uel difficilis in fua cognitione. Ad quod dico, quòd fic. Ad cuius euidentiam notandum Difficultas, est, cp facilitas, & difficultas oritur ex proportio- B ne & improportione obiecti ad potentiam; potentia citius & facilius affequitur, quæ funt proportionata; difficiliùs autem, quæ minùs proportionata; infra autem obiecta comprehenfibilia aliqua funt magis proportionata intellectui, aliqua minus. Debemus enim imaginari de intelle Comparatio cu suo modo, sicut de sensu; sic autem est in senfu, op fenfus proportionem habet ad aliqua obie Cta secundum magis & minus; sic etiam intellectus obiectum magis proportionatum faciliùs affequitur, minus autem difficiliùs. Sic ergo cóprehensio ueritatis facilis est, & difficilis; facilis fecundum obiectum magis proportionatum; dif ficilis fecundum minus proportionatum; Sicut enim fenfus non fine difficultate fertur in excellens fenfibile; sic & intellectus in occultum intel ligibile: Et sicut suo modo requirit sensus, quòd fuum obiectum non fit nimis excellens, nec nimis diminutum; fed sub quadam proportione; fic & intellectus. Videmus enim, quòd intellectus fertur faciliter in principium per se notum, & hoc propter proportionem, que est inter prin cipium & intellectum: cum quadam autem diffi nota, quam cultate fertur in conclusiones, quæ latent in prin in conclusio cipiis: cuius ratio est, quia lumen intellectus nostri non proportionatur conclusionibus latentibus, nisi per multa media, & per multos discursus; que quidem media & discursus lumen intellectus nostri particularizat, & appropriat conclu conclusiones. Sequitur.

Signum autem difficultatis, nec digné nullus adi pisci ipsum posse, nec omnes fallere; sed unumquemque aliquid de natura dicere.

Postquam positit conclusionem, probat eam per signum, & dividitur in duas partes: quia primò probat conclusioné: secundo remouet quoddam dubium, quod potest oriri ex dictis: secunda ibi, [forsitan autem.] Prima in tres: quia primò probat facilitatem, & difficultatem simulin comprehensione ueritatis: secundò dat signum facilitatis per se: tertiò dat signum dissicultatis per se:secundaibi, [Quare sicut uidetur:] tertia ibi, [Habere auté totum & partem.] Prima pars

ficere aliquo modo, uel complere; aliàs si initia- A diuiditur in duas, secundum cy ponit duo signa; fecundum ibi, [Et fecundum unumquodque.] Dicit ergo primò; signum dissicultatis, supple est, nullum dicentem posse adipisci ipsam comprehensionem ueritatis dignè, idest completè:si gnum etiam facilitatis est, nec omnes discentes, nec omnes homines esse expertes à comprehen sione ueritatis; sed facilitatis inquam est: quia có uenit unumquenque aliquid addiscere de natu ra ueritatis.In hoc ergo stat signum hoc, op ideo difficilis est; quia non omnino, nec completè có prehendit; & ideo facilis est aliquo modo: quia non secundum omnem partem sui ignoratur.

> cuius ratio est; quia intellectus noster limitatus Intellectus est; & ideo non nisi finitum cognoscit, & finitos cur non nisi modos scibilium; infra autem naturam ueri con fintum co-

Quareret quis, Vtrum ueritas possit perfectè comprehendi à nobis. Dicendum est, quòd non: tinentur infiniti modi scibilium. Triplici autem uia hoc potest probari. Prima autem est; quia infra naturam ueri cadit primum ens. Secunda au- Veritas un tem, quòd substantiz separatz cadunt ctiam in- de perfectè fra naturam ueri. Tertia uia sumitur ex hoc, cp à nobis com uirtus principij respectu conclusionum non po- prehedinon test persecte comprehendi à nobis. Prima ergo potest. uia est;quia infra naturam ueri cadit primu ens; supposito enim, quòd ens primum cadat infra naturam intellectus; sicut non potest comprehé di natura intellectus primi, sic nec natura ueri in toto suo ambitu: Item hoc patet secundò de scibili creato; multa enim creata propter excellentia sui esse, sunt improportionata intellectui nostro; ad quæ non potest attingere propter debili tatem sui esse; cum illa contineantur infra naturam scibilis, & illam non attingat intellectus noster complete; non attinget etiam comprehésionem ueritatis. Tertiò patet hoc ex habitudine, quam habent principia ad conclusiones; quæ habitudo est; quia principia sunt uirtualiter conclusiones: si ergo debet psectè cognoscere prin cipium, oportet quòd cognoscat totam uirtute principij, secundum quòd se extendit ad omnes conclusiones: cùm ergo non possit intellectus co gnoscere omnes conclusiones, quæ possunt elici ex principio illo; quia secundum Philosophu sionibus: ut sit proportio interintellectum, & D sunt infinitæ in potentia: ergo non potest persecte cognoscere ueritatem principij,& per conse quens perfecte attingere comprehensionem ue ritatis:sic ergo prima uia sumitur ex hoc, çp primum ens cadit infra naturam ueri . Secunda uia fumitur ex hoc, quòd fubstantiæ separatæ cadūt infra habitum ueri, & scibilis. Tertia uia sumitur ex hoc, quòd uirtus principij respectu cóclusionum non potest persectè coprehendi à nobis.

Confequenter quæreret quis, Vtrum sit uerū, Lyestio. quòd unumquemque couenit aliquid dicere de Intellectus natura ueritatis? Dicendum est, quòd sic: Ad cu- ordinate aius euidentiam notandum est, quòd intellectus sia. noster non immediate aspicit omnia scibilia, sed sub quodam ordine: Primò enim aspicit conce-

ceptus simplices. primò enim aspicit conceptus generales; sicut est conceptus esse, & ueri; secundariò magis aspicit conceptus particulares; sicut conceptus hominis, & bouis; & quia primi conceptus simplices, sicut conceptus entis; primaria impressione imprimuntur in intellectu nostro; ideo intellectus cuiusque de primis intellectis statim potest habere notitiam, & enunciare de natura ueritatis circa ipsos: quia autem non potest se profundare ad coceptus particulares, ideo non complete, nec digne potest enunciare. Se-

Et secundum unumquodque quidem nihil, aut pa F rum ei immittere: de omnibus autem coarticulatis

fieri magnitudinem aliquam.

ficultatis in Scientia.

Intellectus

Vbi dicit Philosophus, quòd signum difficultatis in scientia est; quia unusquisque homo parum, uel nihil enunciauit de ueritate; omnes au> tem simul sumpti magnam partem ueritatis inue nerunt: Dicit ergo,& secundum unumquodque nihil, aut parum conuenit dicere de ueritate; ex omnibus autem dictis, scilicet ab alijs, coarticulatis, idest simul congregatis, convenit simul sie ri aliquam magnitudinem:Stat ergo ratio hæc in hoc, quòd comprehensio ueritatis difficilis est; quia nihil, aut parum ab uno coprehenditur; sed non omnino comprehensio eius est impossibilis; quia per adiutorium multorum magna pars inué G ta est. Vbi notandum est, quòd intellectus noster noster que creatur sicut tabula nuda, ut dicitur 3, de Anirabula rasa ma;tex.com. 14. ideo nudus est respectu omniŭ sabula rasa scibilium: licet autem nudus sit ab omni scibili formaliter, tamen continet omne scibile uirtuali ter: Sicut enim lux exterior corporalis habet uirtutem super omnem colorem; sic lumen intelle-Aus super scibile: quia igitur uirtualiter cotinet scibile; licèt nudus sit à scibili formaliter; potest fe ipfum inducre illo scibili per uirtutem luminis; hoc autem impeditur, & non potelt fieri, pro pter debilitatem luminis; nisi lumen excitetur à docente: ita quòd docens exterior erit ficut instrumentum, lumen autem sicut principale agés. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quie quentes excitati à precedentibus, aliquid inuene runt: ita quòd per lumen intellectus agentis, & per naturam incitationis aliquid uidet sequens, quod non uidit præcedens; semper tamen in uir-Philosophia tute præcedenti: Et per istum modum inuenta qualner in est Philosophia, & comprehensio ueritatis; quia licet parum inuenerint; tamen illud parum est ex citatum lumine intellectus inuenietis. Sequitur.

Benta.

Quare sicut uidetur, prouerbialiter dicimus, In foribus quis delinquet? Siquide utique erit facilis.

Ostendit, quòd comprehensio ueritatis per se facilis est; dicens, quòd sicut nullus peccat in inueniendo ianuam domus, ut prouerbialiter dicitur;unde statim inuenit; ignorat autem ea, quæ funt intra domum: fic nullus ignorat principia, quæ sunt uelut ianua; conclusiones autem, quæ

ptus simplices, secundo compositos; & inter co- E sunt infra principia à multis ignoratur: & sic coprehensio ueritatis est facilis in respectu principiorum. Dicit ergo, quòd fic uidetur haberi in scientiis,& comprehensione ucritatis, sicut prouerbialiter dicitur, in foribus, idest in ianuis do-moru quis delinquit, idest quis decipitur? quasi quòd princi dicat nullus. Notandum est, quòd interiora do- pia coplexa mus cum difficultate sciuntur; & circa ea deci- se habent ut pitur homo; circa autem introitum domus ferè fores in donullus decipitur: sic circa per se nota nullus ferè mo. non au tem incomdecipitur, quæ sunt quasi ianua scientiarum; cir- plexa. ca autem conclusiones multi decipiuntur, quæ funt sicut interiora domus in domo. Deinde cũ

Habere autem totum,& partem non posse habe reshoc eius difficultatem ostendit.

Dat signum difficultatis, dices; quòd signum difficultatis in scientia est, quia non potest habe ri de facili,nec secundum totalitatem snam,nec

secundum maiorem partem sui.

Quæreret quis, Vtrum principia fint ianua in Questio. scientiis? Dicendum, quòd sic; & hoc patet primò ex proportione, quæ est inter intellectu agé tem,& principiæcum enim intellectus agens,& principia per se nota concurrant ad unum actu Proportio sciendi, nullo modo concurrunt ex æquo: quia inter intelimpossibile est, quòd duo agentia ad unum esse- lectum agectum, uel ad unum actum ex æquo concurrant; cipia, quased intellectus agens est sicut principale agens, lis. principia sicut instrumentum; sicut dicit Comen tator super 3. de Anima: sicut ergo principale agens per instrumentum deuenit ad artificiatu & operatum, sic intellectus agens per principia deducit possibile ad naturam scibilis: Ita quòd principia tenent medium inter naturam scibilis, & naturam intellectus; omne autem mediú , per quod deuenit unum in aliud, potest uocari ia nua respectu illius, ad quod deuenitur. Imaginabimur enim, p sicut in re artisiciata est res facta, inter re arti ut archa, & estipsum faciens, ut artifex, & estip- ficialam, et sum instrumentum medium inter faciens, & fa- scientiam. chum; sic in acquisitione scientiz ipsum sactum est intellectus speculatiuus, quasi compositus ex intellectu possibili, & ratione scibilis: secundò est intellectus agens, ad modum facientis, qui se cundum Philosophum.3. de Anima, est omnia Tex. 6.18. facere:& tertiò sunt principia, quasi instrumenta, per que deuenitur in intellectum speculatiuum. Secudò idem patet ex obiecto intellectus, Vbi notandum est 🗖 licèt Verum sit obiectum intellectus; tamen patet, op intellectus non æque deuenit in omne uerum: Licèt enim in ratione obiectiua non confiderentur gradus; tamen fecu dùm op intellectus deuenit in naturam, confiderantur gradus infra cationem obiecti; quia priùs deuenit in obiecum magis sibi proportionatu, & ipse intellectus quasi actuatus per hoc propor tionatum, deuenit in uerum minus proportiona

tum:Sic autem se habet ueritas principiorum, & conclusionum, ueritas principiorum statim per



litate oculi.

se proportionatur intellectui; intellectus autem A substantiz separatz non benè intelligantur à no quali proportionatus per ueritatem principii, & quasi actuatus deuenit in proportionem conclu sionis; cum ergo omne illud, per quod deuenitur in aliud; sit ianua respectu illius, ergo principium · est ianua respectu conclusionis. Consequenter,

Quareret quis. Vtrum cognitio respectu prin

cipiorum fit facilis;Dicendum,quòd fic. Ad cu-

ius euidentiam notandum, quòd omnis cognitio

ctè quiescit, nec perfecte apprehendit, donec re

soluit usque ad prima. Omne ergo intellectum

ad cuius cognitioné modica exigitur resolutio, faciliter cognoscitur:tale autem est principium;

quòd refoluatur, nisi usque ad terminos, & ideo

cile est cognoscere omnes istas resolutiones;

ideo faciliter erratur circa conclusiones:non sic

autem circa principia, quæ statim sunt in ianua

refolutionis. Si autem sic dicitur, consurgit du-

bium: Si enim principia cognofcuntur per refo-

lutionem, ergo non funt prima uera; quia omne il

lud, quod per refolutionem cognoscitur, poste-

rius est comparatione illius, ad quod resoluitur:

ptuu compositorum, itaq omnis resolutio conce

ptuum compositorum stat ad principia prima, &

ipfa amplius non refoluuntur in alios conceptus

compositos (resoluuntur tamen in conceptus sim

plices, ut funt principia respectu illorum.) Nota-

dum est, quòd ficut omne compositum resolui-

tur ad fimplex, fic omnis conceptus compositus primorum, quem ego uoco principium, refolui-

tur ad primum conceptum simplicem : sicut iste

conceptus, De quodlibet ens, uel non ens; resoluitur ad conceptum simplicem entis, & non en-

tis: principia enim cognoscimus inquantum ter

minos cognoscimus, ut dicitur primo Posterio-

& op principia dicantur principia respectu coce C

Quaftio.

Perfecta co gnitio pre- perfecta habetur per resolutionem ad aliquod fi Johnstonem xú, uel est de aliquo fixo: animus enim non perfe habetur.

refelabile, ficut hec cognitio faciliter potest cognosci, sic & zanto faci- principium, Si autem coclusiones debent cogno lus cogni- sci, oportet, quòd ultima conclusiones resoluanoft de prin tur ad medias, & mediæ ad primas, & primæ ad cipis cople- principia, & principia ad terminos: & quia diffi-

Conceptus fimplex, & coceptus copofitus.

> rum. Deinde cum dicit. Forsan autem et difficultate secundum duos exi D stente modos, non in rebus, sed in nobis est eius causa: Sicut enim nycticoracum oculi ad lucem diei se habent, sic & anima nostra intellectus ad ea ; qua sunt omnium natura manisestissima.

Remouet quoddam dubium; posset enim aliquis querere. Vnde oritur difficultas respectu dif ficilium obiectorum, quæ funt substantiæ separa tæ? Ad hoc dicitur, cp cu difficultas, uel causa dif ficultatis posset esse secundum duos modos, scili cet uel ex parte intellectus, uel ex parte reimet; tota ratio difficultatis, quare non benè apprehen dimus maxime intelligibilia, idest substantiasse paratas, est propter defectum intellectus nostri, non propter defectum intelligibilium: co enim

bis.hoc est propter infirmitatem intellectus nostri, qui non potest perfecte attingere manifestis sima in natura. Et hoc est, quod subdit per exem plum, ficut.n. se habent nycticoracum oculi ad lucem diei;sic se habet animæ nostræ intellectus ad manifestissima in natura:quasi dicat, cp si oculi nycticoracum nó possunt benè appræhendere lu cem diei, hoc non est propter desectum apprehé sibilitatis, & uisibilitatis in luce; sed propter defe ctum oculorum:ita si intellectus nostri non possunt benè apprehédere substantias separatas, hoc non est propter defectum intellectus in substantiis, sed propter defectum intellectus tatum. Ad Intelligibili cuius euidentiam notadum est, quòd sicut uisibi- tas est pasprincipium enim si debet cognosci non oportet, B litas est passio luciditatis, & coloris; ut patetbene sio imme ex secundo de Anima, tam à Philosopho, quàm à rialitatis. Comentatore: ita intelligibilitas est passio in ma Tex. 6.72. terialitatis: si ergo uisibilitas est passio lucidi, ubi saluatur maior ratio lucis: saluatur maior ratio uisibilitatis:ita intelligibilitas cum sit passio immaterialitatis, ubi faluatur maior ratio îmaterialitatis, ibi saluatur magis ratio intelligibilis, hec autem funt substantiæ separate: Et ideo quòd non benè intelligantur, hoc non oritur ex eis, sed ex nobis: sicut quòd non lux benè uideatur, hoc non oritur ex lucis natura, sed ex natura, & debi

> Quereret quis. Vtrum difficultas existat se- Leefie. cundùm duos modos, fecundùm quòd dicit Phi losophus?Dicendum,quòd sic . Ad quod notandum, quòd itellectus difficultas ex hoc prouenit, quòd natura rei non benè potest attingi ab intel lectu; quòd auté intellectus attingat, hoc est quia mouetur ab obiecto; ita quòd ipsum intelligere magis est attingi, quam attingere: cum enim intellectus sit potentia passiua, intellectus est magis in moueri: Quòd autem intellectus non posfit moueri ab objecto, hoc potest esse duobus mo ab objecto dis; uel quia obiectum deficit à natura motionis monetur. actiuz; & sic dissicultas prouenit ex parte obiecti; quia intellectus deficit à natura motionis pal siux, etiam sic difficultas est ex parte nostra. Debemus enim imaginari suo modo in intellectu, ficut in uisu: quædam enim sunt, quæ habent pa- Similirado rum de luciditate; & ista non benè possunt mos sellostum. uere potentiam uisiuam, propter desectum sui, & propter defectum motionis actiuæ: quædam uerò sunt, quæ multum habent de luciditate, & ista non deficiunt in motionem actiuam, sed ipsum passiuum non est aptum natum moueri à Difficultate tam excellenti obiecto: Ita suo modo, quædam funt, que parum habent de intellectualitate, & parce rei,es ista nó sunt apta nata benè mouere intellectum, ex parte in & in talibus est defectus ex parte obiecti, & dif- tellestus. ficultas.quædam funt,quæ multum habent de in tellectualitate; quia multum habent de entitate, ficut funt substantiæ separate,& ista non deficiút in motione actiua; sed intellectus noster non est aptus natus benè moueri à tam excellenti obiecto,

Difficultas, cognoscédi est ex parte mostri intel lectas.

TEX. VI.

te nostra, & non ex parte obiecti. Cosequenter.

Questio.

Quereret quis. Vtru ita se habeat inteslibilitas ad immaterialitatem, sicutvisibilitas ad luce? quia hoc supponebatur in quastione pracedenti. Dicendum, quòd sic. Vbi notandum est, quòd sicut Tex. 66 ide dicitur. 2. de Anima, hec est per se in secundo Auer.in 66. modo dicendi per se, color est uisibilis, ita quòd qued repe- uisibilitas oritur ex principiis lucis uel coloris; 67. contra ita etiam suo modo, natura intelligibilis oritur ex Anempace. immaterialitate, ut ista sit per se in secundo modo,immateriale est intelligibile: ergo benè dictu est, quòd intelligibilitas ita se habet ad immaterialitatem, sicut uisibilitas ad lucem, uel colorem. F

Questio.

Manifesto rei quid.

TEX. II.

Quæreret etiam quis.Vtrum substantiæ separatz sint manisestissima in natura ueritatis; Dice dum quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum est, quod hic accipitur manifestatio rei, qua res est apta nata manisestare se intellectui, ita quòd hæc manifestatio est sua intellectualitas activa, qua est apta nata mouere intellectum: In quibusdam autem ratio huiusmodi ex natura rei est: ita quòd natura dedit ess sufficientiam, unde possint Quarenoca se manifestare: Et ideo uocantur manifesta in pa tur manife tura, quia sua ratio actiua se manisestandi, oritur ex natura rei : In quibusdam autem est intelle-Aualitas activa solum in potentia: ita quòd nonmouet solum nisi in potentia; & ideo requiritur aliquid aliud, quòd faciat de motore in potentia G motorem in actu; & talia sunt materialia, quæ non mouent nisi per lumen intellectus agentis. Deinde sequitur.

Non solùm autem his dicere gratiam iustum est, quorum aliquis opinionibus communicauerit; sed his, qui adhuc superficialiter enunciauerunt. Etenim coferunt aliquid. Nam habitum nostrum præexer citati sunt. Nam si Timotheus non fuisset, multam melodiam non haberemus. Si autem Phrynis, Timo theus non fuisset. Eodem uerò modo & de enuntian tibus ueritatem. A quibusdam enim opiniones quas dam accepimus sed alii, ut hi forent, causa fuerunt.

Vbi ostendit, quomodo deberent se habere in ter se quær entes scientiam, dicens quòd non est folum iustum reddere gratias his uel ipsis præce H dentibus, quò d'ixerunt aliquid de ueritatis na tura, ita quòd multum comunicauerunt in ueritate inuenta; sed etiam iustum est reddere gratias illis, qui non secundum rem attigerunt ueritatem, sed tatum superficialiter. Et ratio est quia licèt ij non attigerint ueritatem; tamen ex citauerunt intellectum nostrum ad ueritatem inquirendam. Vnde talia contulerunt, uel confe runt:quia habitum nostrum preexercitatisunt;& ideo posteriores debent rengratiari præcedentibus, quia aliquo modo in sciendo dependent ex illis: nisi enim suisset Timotheus, multu amisisse mus de compositione musicali; nos enim sundamur super illud, quod reperit: & si Phrynis non præfuisset, prædictus Timotheus nó suisset, idest non reperisset, quod reperit; quia inuenit in uirtu

cto, & ideo difficultas hic intelligendi est ex par E te illius: Et sicut in enunciantibus ueritatems uel enunciatione ueritatis, à quibusdam accepimus quasdam opiniones, quas credimus benè dixisse; quibus etiam alij suerunt causa. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd intellectus noster semper in uirtute principiorum deuenit in poste. riora; & ex lumine intellectus, & uirtute primorum possunt elici ex principijs multa posteriora: sic sequetes Philosophi accipietes alia principia, licet pauca, à præcedentibus, ex illis potuerunt multa elicere. Si ergo tradiderunt principia uera, illis rengratiandum est; quia profuerunt ad ueritatem reperiendam: Si autem tradiderunt principia non omnino uera, etiam illis rengratiandum est; quia dederunt occasionem, ut illis reprobatis, uera principia reperiremus & c.

> Vocari autem scientiam ueritatis recte habet. TEX. III. Nam theorica finis est ueritas, & practica opus.

> Postquam ostendit Philosophus, quomodo se habet scientia ad addiscentem: hic ostendit, quomodo se habet hæc scientia ad habitum scientie, oftendens continetur sub habitu speculatiuo: Diuiditur autem in duas partes; quia primò osté dit, quòd finis huius scientiæ est speculari uerita tem,& ex hoc in habitu huius scientiæ est specu latio; secundò remouet quendam errorem circa scientiam, immo destruentem scientiam, scilicet infinitatem in causis: secunda ibi. [At uerò cy sit principium quodda,] Prima in duas: quia primò ostendit, quòd hæc scientia est speculativa ueritatis: & sic est speculativa; secundò quòd est speculatiua maximæ ueritatis, scilicet principioru, & causarum:ibi.[Nescimus autem uerum.] Cir ca primum sic procedit; primò probat intentum suum; secundò remouet quoddam dubium, ibi. [Etenim quomodo se habet, intendunt. ]. Dicit ergo, uocari Philosophiam ueritatis, hoc est, quæ speculatur ueritatem; hanc scientiam, iustum est, & recte fe habet, & ex hoc est speculatina. Et Pinis speces hoc est, quod subdit. Nam finis theorica est ueri latina, or tas, idest speculatio ueritatis; finis autem practicæ est opus, idest ipsum operari; cum ergo ommis scientia, que considerat ueritatem, & ibi sistit; sit speculativa: hec est huiusmodi, ergo specu latiua est. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd suo modo different habitus speculatious, Habitus spe & habitus practicus; ficut intellectus speculatiuus,& practicus. Intellectus enim speculatiuus cus. est intellectus non extensus, nec protensus ad p- Intellectus fectionem alterius, sed suipsius. cum enim pro- speculatipter scire tantum speculetur. Scire autem est p- " prefectio scientis; sequitur, quòd intellectus specu- eticus. latiuus uon est, nisi propter persectionem suipsius. Practicus uerò est propter persectionem alterius, & propter perfectionem, quæ est perfe-.ctio operati; deo hic intellectus uocatur intel Tectus extensus; Sic suo modo habitus speculati- Scire est per uus est tatum propter perfectionem intellectus; fectio scien quia propter scire tantum, quod scire est perfechio scientis. practicus autem habitus est propter

ope-

Antiquis gratia ha-benda.

mutuò se in

mant in ac-

quisitione

meritatis .

Quaftio.

operari, quod est perfectio operati. Quæreret quis, Vtrum sit simile de potentia, & habitu? quia hoc supponebat pracedens ratio. Ad quod dicédum, quòd sic. Ad cuius euidé Habitus & tiam notandum est: quòd potentia, & habitus sic potentia "- fe habent, quòd potetia & habitus unum actum aspiciut, di ambo aspiciunt: illum enim eundem actum, qué wersimode aspicit intellectus; aspicit & habitus intellectus: cuius ratio est; quia habitus non est nisi regula re gulans potentiam respectuillius actus, qui educitur à potentia : & ideo illum eundem regulat, quem potentia elicit. Quamuis autem eundem actum afpiciant, tamen diuersimode: nam poten tia afpicit per seipsum actum: habitus autem ma gis per se aspicit modum actus; quia ipse habitus non est nisi modificatio actus, uel potentia respe B ctu actus; Verbi gratia, potentia intellectiua pot elicere actum hoc modo, uel illo: habitus autem regulat, unde modificate eliciat; ficut patet in scientia, quæ modificat potentiam intellectiui, ut tendat ad conclusionem sub speciali discursu: eodem modo prudentia regulat intellectum, & modificat; ut debita media acquirat ad debitè agendum. Cum ergo eundem actum respiciat potentia, & habitus; cũ potentia intellectus afpiciat actum, qui est perfectio agentis, idest ipsius

intellectus, & actum, qui est perfectio ipfius ope

rati: eodem modo est aliquis habitus, qui aspicit

actum, qui est perfectio agentis, uti scire; & ali-

quis, qui aspiciet actum, qui est perfectio opera-

ti : Primus enim est speculatiuus : Secundus est C

practicus: Quaftio.

Quæritur, Vtrum omnis habitus practicus sit propter persectionem rei operatæ? Videtur op non, quia prudentia est habitus, & tamen nó est HabitusSpe respectiu rei operatæ. Dicendum est, quòd hoc colations, est essentiale habitui practico, scilicet quòd sit ha Actiums, o bitus extensus, & persectio potentia sub quada extensione, & quod propter perfectionem alterius, quàm intellectus: Conuenit tamen aliquando, quòd habitus practicus est propter perfectio nem rei operatæ:& hic habitus est practicus:aliquando propter perfectionem appetitus: & hic similiter practicus est; ita quòd primus habitus Intelligedi est factiuus, secundus autem actiuus. Nam debe of quatum mus imaginari, quòd aliquis actus est propter pu ni, principa rum speculari, secundum quòd ipsa speculatio liter inicia est persectio intellectus, & ibi sistit: & hic est pu the exira gula actionis rectæ: Aliquis est, qui est propterip propeniat. sum operari, & facere, & hic est factiuus. Diffe-Vt ab alho rentia autem est inter agere, & operari: quia age ne, que è co re est actio immanens: sactio autem est actio tra pranidere, fiens. In hoc ergo conueniunt habitus purè spe culatiuus, & actiuus: quia utrunqne est propter commodum actionem immanentem; sed differunt, quia purè fernanti, speculatiuus est propter actionem immanentem principalis in ipso intollectu, & solum propter persectionem Principali - ipsius intellectus; habitus aut actiuus est pp per-

A fectionem intellectus, protenfam ad actionem ter in intelappetitus, qui est manens in anima, ficet non ligibilibus e fit manens in intellectu.

Consequenter dubitatur. Vtrum hæc scientia do actionis, sufficienter sit Philosophia ueritatis? Dicendum quod sic. Ad cosona habi cuius euidentiam notandum est, quod hac scien sui, er satis tia comuniter dicitur Philosophia ueritatis, Scie faciesageti; tia diuina, uel Metaphisica: Denominatio enim sed factio, li in habitibus pot fieri ab obiecto, & à fine: Hæc rectă opera ergo scientia potest denominari ab obiecto, & tione, tame hoc duobus modis:quoddam enim est obiectum principaliin hac scientia formale, ut ens, uel ratio entis: hic ter tedit in enim specialiter tractatur de rebus, inquantum estrinscen effetti, rein eis faluatur ratio entis: & secundum hanc ra- manente. s. tionem hæc scientia dicitur Metaphysica. hoc est impfectione super naturam à Meta, quod est supra, & Physis illius princi natura: ens inquantum ens non est ens naturale; paliter, se quia in suo esse, uel in suo diffiniri non cocernit ofimilia. res motas, uel materia; quia si ens inquantum ens concerneret motum uel materiam in suo esse, dupliciter omne ens esset in materia; Quia quando aliquid denominaconuenit alicui secundum rationem reduplicati- :m. uam, conuenit sibi uniuersaliter: & sic ens inqua- Regula. tum ens, si in materia esset, omne ens esset mate riale: nec etiam quantum ad diffiniri concernit materiam.si enim concerneret quantum ad diffi niri, nullum ens posset diffiniri sine materia: & similiter dicendum est de motu, sicut de materia: ergo ens inquantum ens est supra naturam motus, & ideo scientia considerans hoc obiectum Metaphysica dici potest: Secudò est aliquod obie ctum in hac scientia, in quo maxime saluatur ratio entis & formalitas: & si considerat de omni, inquantum ibi saluatur ratio entis; tamen maximê de illo,in quo maximè saluatur; & hoc ipsum est prima causa; quia in illa maxime, & in supremo gradu faluatur ratio entis: quia ipfum est suu esse, quod non conuenit in aliis principiis: & ab hoc tali obiecto potest dici Scientia diuina, quia de Deo, primo ente. Tertiò potest dici scientia ueritatis; quia denominatio rei fit à fine rei; & quia finis eius est ueritas, ut dicit Aristo. secun-

dùm hoc potest dici Scientia ueritatis huiusmo-

di scientia; quia sua intentio, & suus finis est spe

culatio ueritatis. Et hoc est, quod dicit Philoso-

solutione, o hæc scientia est de illo, quod de se

non concernit motum, nec materiam, scilicet de ente inquantum ens; & ideo hæc scientia dicitur

Metaphysica; ita suit dictum in prima solutionis

ratione: Si ergo sic dicitur, argumentatur à mate ria: Arithmetica debet dici Metaphysica, quia có

siderat de numero; numerus autem secundumo

numerus potest esse in insensibilibus, etiam sic

non cocernit materiam, nec motum: ergo Arith

metica potest dici Metaphysica. Dicendum est,

op non est simile de numero, & de ente: nam numerus, qui est subiectum in Arithmetica, est nu-

merus, qui causatur ex diuisione continui; ita o

phus, quòd est speculari, nó propter opus. Si auté Dubitatio. sic dicitur, consurgit dubium. Dictum est in hac

cudu effe est in materia.

Numerus

ria: cum omne continuum secundum esse six in materia:In spiritualibus propriè numerus nó est, hoc modo sumptus; nisi dicatur, qo omnis multi tudo numerus sit: illa enim proprie numerantur, quæ sunt apta nata esse unum in unitate reali cótinua; ita comnis numerus, propriè sumptus, est in una unitate, per agens quasi divisa, & dedu cta ad multitudinem: Et secundum hunc modú on quio.pro inter diversas species spiritualium non est propriè numerus; nec inter diuersa spiritualia name ro, est propriè numerus, prout assumit Arithmeticus: quia non funt apta nata esse unum in continuo aliquo: de tali ergo numero, quod non excedit materiam & motum, est Arithmetica. Et hoc est, quod dicit Auicenna in solutione huius quæstionis, qu numerus, qui est subiectum scientiz huius, scilicet Arithmeticz, est secundum o possibile est, ut recipiat esse proportionatum augumento, & diminutioni communi, & de illis, quæ sunt nata aggregari & uniri; & hoc non accidit numero, ubi non in materia est, scilicet in corpore. Vnde in fine concludit: speculatio de natura numeri, uel effentia, ut separatus est à ma teria; ad hanc primam Philosophiam pertinet: speculatio autem secundum quòd dependet à materia, & continuo; Arithmetica est. Deinde cum dicit.

Etenim quomodo se habent intendunt: non tamé secundum sessed ut ad aliquid, & nunc speculantur

Remouet quoddam dubium:dixit enim, quòd scientia practica est propter operari, & non pro prer scire; ex hoc ergo posset aliquis credere, g Pratica fa nullo modo scientia practica faceret scire: & ió dicit Philosophus, quòd aliquo modo considerat, quomodo se habeat res scita ad suam passionem, sed ibi non sistit, sed ultra progreditur ad opus. Et hoc est, quod dicit: et enim quomodo se habet, intendunt, idest per quem modum se habet res ad suam passionem intendunt, hoc est co siderant, scilicet practici; non tamen secundum se speculantes practici, sed ad aliquid, hoc est ad opus protendunt. Notandum est, quòd omne, quod denominatur à fine, debet denominari à fi ne ultimo: & si ergo practica scietia scire faciat, H quia tamen non facit propter scire, sed propter operari;ideo operari est finis ultimus, & ideo ab illo denominatur. Et hoc est, quod dicit Philoso phus; & siscire faciat, tamen hoc est propter

Quaftie.

eit fare.

cansas.

Quæreret quis, Vtrum Practica faciat scire. Dicendum secundum quòd communiter dicitur, o fic. Ad cuius euidentiam notandum est, o practica scía, & est scientia, & est practica: eoip fo co scientia est, resoluitur aliquo modo ad cautia, quia re sas; quia omnis scientia in hoc scientia est, quia Johns coclu refoluit conclusiones scibiles ad causas suas, & sioes ad suas secundum hoc scientia practica habet naturam scientiæ. Sicut enim Geometra resoluit, habere

nunquam reperitur secundum esse, nisi in mate- E tres ad sua principia, & scit hanc' passionem de triangulo: sic suo modo Moralis resoluit hauc pas sionem, uirtutem esse in medio, ad principia sua: & ex hoc scit hanc passionem de uirtute. In hoc ergo, quòd scientia practica resoluit, scientia dicitur: siue ob scire poterit dici scientia; sed propter habitudinem principiorum ad conclusiones poterit dici practica. Deinde cum dicit.

> Nescimus autem uerum sint causa. Vnumquod- TEX. 4. que uerò maxime ipsum aliorum dicitur secundum quòd & in aliis inest uniuocatio. Puta ignis calidis Simus, & enim est causa aliis hic caloris. Quare ucrissimum, quod posterioribus est causa, ut sint uera.

In qua parte oftendit, quòd hæc fcientia non folum considerat uerum, sed etiam maxime uerùm: & est ratio sua talis; hæc scientia considerat principia, sed in principiis faluatur maxime ueritas, ergo hæc scientia considerat maximè ueritatem.In hac ratione sic procedit, primò ostendit, quòd principia funt maximè uera, quia funt cau fe aliorum, scilicet posteriorum in ueritate; ita op non habent aspectum ad oppositum: secundò có cludit, quòd unuquodque ficut se habet ad esse, ita se habet ad uerum : secunda ibi [ unumquod--que sicut se habet.] Dicit ergo quantum ad primum; nos nescimus ueritatem in rebus, nisi per resolutione ad principia: Et hoc est, quod dicit: annumquodque.n.tūc scitur, quado causa scitur, & cuius causa est, ut dicitur primo Posterioru, er go principia sunt maximè uera; Vnuquodque.n. Tex. 6.11. e maxime ipsu.i.maxime tale de numero alioru, a 1.Phy. 1. fecundum quod illud est, per cuius uirtutem in- Verifest im est alijs uniuocatio, & per cuius uirtutem inest analogu no ·formalitas effectui, que é uniuoca cu formalitate tum.non in cause: ficut dicimus, quòd ignis est calidissimus, nec in aque .hoc est maxime participat naturam caliditatis, sous fens quia est causa alijs in caliditate. Concludit ergo, propo illa quòd illud est principiù ucrissimum, hoc est ue primi Poste rum in summo gradu ueritatis, quod est causa ",or. 15. alijs,quòd sint uera; hoc est,quòd habeant gradu in ueritate: Est ergo hæc ratio in hoc, prīcipia lar giútur ueritatem alijs, ergo sunt uerissima in se. Deinde cum dicit.

Quapropter semper entium, uel existentium priv cipia esse uerissima, necesse est:non enim quandoque nera, quando que non uera; nec illis causa est sut sint; sed illa aliis.Quare unumquodque sicut se habet, ut sit,ita & ad ueritatem

Ostendithoc idem per secundam rationem: & est ratio talis: quod est necessarium in sua ueritate, semper est uerissimu, prima principia sunt huiusmodi, ergo sunt uerissima. Et hoc est, quod dicit; quapropter entiŭ semper principia, hoc est principia de numero semper entium necesse est esse semper uerissima: non enim quandoque uera sunt, quadoque non, sed semper uera sunt:nec illis enim aliquid causa, quòd sint: sed illa aliis: er go propter causalitatem, & propter impermixtionem ad oppositum sunt uerissima. Deinde se quitur conclusio, quam concludit ex prædictis,

dicens, quod unumquodque sicut se habet ad A rum? Dicendum quod sic; quod primò patet esse, ita ad ueritatem: quæ consequentia sequitur, quòd si propter causalitatem, quam semper entia à nullo habent, sunt uerissima; ergo ueritas sequitur entitatem; ergo sicut se habet aliquid ad esse, sic se habet ad uerum esse: ita quòd unumquodque sicut fortiori aspecu aspicit esse, sic uerum esse; & quod debiliori aspectu aspicit esse, & uerum esse.

Quaftio. Principia duplicia.

Quæreret quis, De quibus principiis hic intelligitur? Dicimus, quòd principia sunt in duplici differentia; quædam enim sunt principia causandi, quædam sunt principia eliciendi conclusionem: prima principia uoco immaterialia respectu materialium eo modo, quo dixit Aristotel. in primo huius, quod primum est B causa totius esse: quod principium non aspicit demonstrationem, nec secundum substantiam, nec secundum uirtutem; Quædam sunt alia, quæ intrant demonstrationem secundum uirtutem eo modo, quo uocamus principia Dignitates primas, Axiomata illa generalissima, & uniuersa lissima : ad utrunque princípium se extendit hec scientia Metaphysicalis. Cum.n.consideret ens inquantum ens, considerabit illud, uel illa, in qui bus faluatur maximè ratio entis; hæc autem funt principia prima, scilicet Substătie immateriales. Cum etiam consideret ens inquantum ens, con siderabit primum conceptum, & primam dignitatem, quæ fundatur super ens inquantum ens, scilicet, De quolibet assirmatio, uel nega- C tio uera, quæ quidem est prima inter omnes dignitates. Vnde Auicenna primo Metaphysicæ, capitulo de Veritate, principium omnium dictionum certarum : ad quod reducitur omne, quod est per resolutionem, ita quòd dicatur potentia, uel effectu de omni, quod probatur per ipsum; sicut iam ostendimus in libro Demonstrationum, quòd inter affirmationem & negationem non est medium; & huiuscemodi proprietas, scilicet, quòd inter affirmationem, & negationem non est medium, non est de consequentibus quodcunque esse simpliciter, sed de consequentibus esse, inquantum esse. Cum ergo consideret prima principia, quæ prin cipia uoco Substantias separatas, uel abstractas; D considerabit maxime uera; quia in his talibus saluatur maximè ratio tum ueritatis, tum entis.

Cum etiam consideret primam rationem om nium dignitatum, considerabit maximè uerum in dictionibus, uel in conceptibus. modo est in Auicenna ubi supra, Veritas uno modo est in conclusioni conclusionibus. secundo modo est in dictionibus, uel in conceptibus; illa autem dictio, uel conceptus uerior est, cuius certitudo est prima, & non per causani: hæc autem est prima Dignitas, quæ sequitur esse, inquantum esse.

Consequenter.

Quareret quis. Vtrum in primo principio separato saluetur ratio ueritatis respectu alio-

ex habitudine, quæ est inter necesse, & possibile. Vbi notandum est, quod rem esse ueram Rem esse ue non est aliud, quam rem habentem essentiam, ra quidsit. participare ipsam essentiam: Ita quòd imaginor, quòd ueritas rei est essentia rei; rem au- Veritasrei, tem esse ueram est, ipsum suppositum assequi & essentia ipsam essentiam: & hoc patet per exemplum in rei idem. homine, & per exemplum in ente: Humanitas enim est tota ueritas hominis, & ipsum hominem else uerum elt, iplum alsequi elsentiam hominis, quæ est humanitas; Et à simili ipsa entitas est tota ueritas entis, & aliquid esse uerum ens est, ipsum assequi entitatem secundum gradum suum: ita quòd secundum hoc ipsa na tura in se uocatur ueritas rei. Verum autem in concreto, consistit in habitudine naturæ ad habentem naturam, uel in habitudine essentiæ ad habentem essentiam: Si ergo ista sunt uera, quæ credimus esse uera; esse uerum est in assecutione esse illud, quod assequitur essentiam, & habet essentiam sub modo necessarij, ita qu non potest non assequi. Vnde quod necessariò assequitur, ueriùs participat naturam entis, & ueritatis, quàm illud, quod possibiliter assequitur : ita quòd de se potest non assequi : quia ab alio habet, quod assequitur: primum autem est necesse esse; quia necessariò assequitur naturam entis, & non potest non assequi: Et hæc est ratio Auicenna, primo Philosophi, pariter & Differentia Medici Metaphysica sua. Gapitulo de Veritate, inter possidicentis sic; Igitur necesse esse est illud, quod bile, comeper seipsum ueritas est semper: possibile uerò cesse. est ueritas per aliud à se, & est falsumin scipso.

Quidquid igitur est preter necesse esse (quod est unum)falsum est in se: Super hoc fundatur etiam ratio Aristotel. in textu hoc: probat enim quod hæc inferiora non sunt uerissima; quia quandoque sunt, quandoque non sunt: quòd quidem, scilicet, quòd quandoque non sunt, non habent ueritatem, nisi propter naturam possibilitatis: quæ autem separata sunt uerissima sunt, quia semper sunt; semper autem else oritur ex natura necessitatis. Posset autem hæc ratio ali- Quo omnia ter deduci; quia illud, quod pleniùs assequitur asequitur rationem essentiz, est uerius ens, quam illud, ueritatem, quod assequitur sub aliqua limitatione: primus à primo ne autem motor assequitur plenitudinem envie autem motor assequitur plenitudinem entis, ro non sub gradu limitato: ergo in primo ueriùs saluatur ratio entis, quam in aliis. Et hæc est ratio supradicti Auicennæ nono suæ Metaphysice: capitulo sexto formalibus uerbis sic dicentis.

Igitur necelse else elt perfectum elle:quia ni hil deest sibi de suo esse, nec de persectionibus sui esse : Et paucis interpositis. Necesse omne (inquit ) est plusquam persectum esse : quia ipsum esse, quod est ei : non est ei tantum : immo etiam omne esse est exuberans ab eius esse: Quod quidem hic cofirmat Aristoteles in textu, dicens, quòd ueritas in principiatis est à ueri-

Veritasalio bus alio me do eft in co. repribm.

Quaft io.

# Metaphysica-

tate in principio. Secunda uia ad hoc potest E rum de principiis, & effectibus? Ad quod difumi ex ipsa natura ueri. Verum enim uniuscuiusque est, esse uniuscuiusque quod stabilitum est ei : ita quòd quantum addit stabilitio super esse; tantum addit ueritas super ens: tunc enim dicimus rem esse ueram; quando stabilitur, & ponitur infra naturam entis: sicut dicimus uerum hominem, quando stabilitus, & positus est infra ambitum humanitatis: si autem hoc uerum est, ubi est uerius stabilimentum essentiæ, ibi magis saluatur ratio ueritatis: Reperio enim o ipsum primum stabilitur à seipso formaliter: nam sua formalitas est sua stabilitio; non autem Stabilitur ab aliquo efficiéte; quod patet ex hoc; quia non potest stabiliri ab aliquo priori; eò autem quòd ipsum essiciens nullum est aliud essiciens:nec à se ipso; quia nulla res essicienter largitur sibi esse; ut sit:nec ab aliquo posteriori; quia posteriora no largiuntur esse primis: ergo suum Rabilimentum ab alio non est; at stabilimentum omnium aliorum est: & si à seipsis sint formaliter, tamen ab alio dependent efficienter: Et ideo siomne stabilimentum est ueritas, cum stabilimentum primi sit independens, magis stabilime tum est primi, quam aliorum: & per consequens major ueritas.

Quaftie.

compositoclusionum meritas, O necessitas sude.

Consequenter quæreret quis. Vtrum in ueritate conceptuum, siue dictionum, quæ suerunt se cunda superius posita; sit maior ueritas, quam in posterioribus? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius exactam euidentiam diligenter no-G rum, con tandum, quòd tota ueritas conceptuum compositorum, & dictionum compositarum est, & infurgit ex necessaria habitudine prædicati ad subiectum: sed necessitas conclusionum oritur à necessitate principiorum: non enim est necessitas in cóclusione, nisi quatenus radicatur in prin cipiis;ita co tota radix ueritatis principia sunt:sic ergo necessitas primò & magis faluatur in principiis, quam in conclusione; & sic primo, & magis saluabitur ibi ueritàs: Secundò patet hoc idé ex habitudine terminorum & conceptuum simplicium ad conceptus compositos: omnis enim necessitas in conceptibus compositis, & etiam ueritas oritur ex quidditatibus conceptuum sim plicium: non enim est ucritas, & necessitas in hoc complexo, omne totum est maius sua parte, nisi propter quidditatem totius & partis:Si ergo hæc funt uera, tota ueritas conceptuum saluatur primò, & magis in quidditatibus terminorum: ergo quidquid magis accedit ad quidditates ter minorum, primò, & magis est uerum; principia autem magis accedunt, quam conclusiones; quia 1. Poste. 6. principia cognoscimus, in quantum terminos co gnoscimus; conclutiones enim attingunt quidditates per medium, principia autem attingunt immediate quidditates, ergo in ipsis magis saluatur ratio ucritatis.

Quæreret quis, Vtrum, sicut dicit Philosophus, sit uerum, quòd uniuocè dicatur Ve-

cendum est, quòd uniuocatio potest accipi duobus modis. Vno modo secundum quòd dividitur contra æquiuocum;ita quòd uniuocum se ex tendat ad uerum analogice, & hoc modo accipitur uniuocum largo modo: & sic accipiendo uniuocum, V erum potest dici de causis, & causatis: Alio modo potest accipi uniuocum propriè, secundum quòd est quoddam divisum con tra æquiuocum,& analogum: & hoc modo non dicitur uerum univocè de utroque. Ad cuius Diversitas cuidentiam notandum est, quòd diuersitas inter inter cam, causas, & causatum potest intelligi duobus mo dupliciter. dis; uel quantum ad existentiam, uel quantum ad essentiam: quantum ad existentiam intelligo, go, quòd effectus existità causa causa autem non existit ab effectu; siue essentia sit in eodem gradu in causa & effectu, siue non: & ista ueritas inter causam & effectum non tollit uniuocationem: Cùm enim uniuoca sint, quorum nomen est commune, & ratio una; ratio autem diffinitiua aspiciat essentiam, & non esse rei; & possibile est, quòd causa & effectus habeant essentiam eiusdem rationis, & in eodem gradu; licèt unum existat ab alio: ideo hoc existere non tollit uerum uniuocationis. Alia est uarietas inter causam & effectum, que est in essentia, & hæc tollit uniuocationem: varietas enim essentiæ uariat rationem, uarietas ratio- Veritas ali nis tollit uniuocationem: Veritas autem in principiis abstractis secundum aliam rationem solpiis abstrapiis abstrauatur, quam in concretis: & ideo non saluatur Etis, et aliibi ueritas modo uniuoco: similiter & in prin- ter in corre cipiis, ex quibus elicitur conclusio; saluatur magis, & priùs, quàm in conclusione: Propter quod enim unumquodque, & illud magis, ut di citur primo Potteriorum; ideo secundum aliam Tex.co. 18. rationem faluatur in principiis, & in conclusionibus: ergo tam in principiis separatis, quæ principia uocamus Separata à materia; quam in principiis, ex quibus elicitur conclusio; non faluatur ueritas modo uniuoco cum suis principiatis: Nec etiam modo xquiuoco; hxc est enim ratio æquiuocorum, quòd unum non habeat at tributionem ad aliud: cum ergo ueritas causatorum, & essentiæ habeant attributionem ad eslentiam primi principij, sicut mensurata ad mensuram (essentia enim primi est mensura om nium aliarum essentiarum) ergo non saluatur ibi ueritas, nec modo uniuoco, nec modo æqui uoco: restat ergo, quòd modo analogo. Eodem modo ueritas conclusionis attributionem habet ad ueritatem principiorum, quæ est mensura ad ueritatem conclusionum, principia enim sunt Principia mensura omnium conclusionum: ergo ueritas sus mensus non saluarurin iis & in illia monitare proprieta sus ra omnium non faluatur in iis, & in illis aquiuoce, nec uni- conclusioni uoce; ut probatum est: restat ergo, quòd analogice: probatum est ergo, quòd neritas in principio separato, & effectibus sibi respondentibus saluatur modo analogo. Probatum est

etiam,

strationem secundum substantiam, uel uirtutem,& effectibus sibi respodentibus, qui dicun tur conclusiones; saluatur ueritas etiam modo

Quaftio.

VIterius quæreret quis, Vtrum per alium modum possumus saluare, quòd neritas uniuoco modo saluetur in principiis, & in conclusionibus ? in principiis separatis, & effectibus sibi re spondentibus? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd licèt aliquando eueniat, quòd illud, quod est in essectu formaliter, est in causa non formaliter, sed uirtualiter tantùm; co modo, quo calor causatus à sole, non est in sole, nisi uirtualiter : si quando ergo aliquid est in utroque sormaliter; hæc duo magis accedunt ad uerum uniuo- B cè, quam quando in uno formaliter, & in alio uirtualiter, & non etia formaliter; ipsa enim sua essentia est sua ueritas, in causatis etiam ueritas est formaliter, sicut ostendetur inferius; ergo ut sic accedit ad uerum uniuocè, ita quòd uniuocè esse hic, est idem quod formaliter esse. Et sicut dixi de principio primo respectu suorum effectuum; ita dico de principio demonstra tionis respectu conclusionum: quia ueritas for maliter saluatur in principiis, & etiam in conclusionibus: & hac formalitas est uniuocatio, quam accepit hic Arist.

Quareret quis. Vtrum sit una ueritas simpliciter, à qua sit omne uerum? & uidetur quòd non: illud est simpliciter uerum, quod nullo C modo est falsum: sicut illud est simpliciter album, quod nullo modo est nigrum; sed multa sunt uera, quæ nullam habent admixtionem falsi, ergo sunt multæ ueritates simpliciter.

Præterea illud est uerissimum in unoquoque genere, quo nihil est uerius simpliciter; sed om nes dignitates sunt tales, ergo multa sunt simpliciter uera; cum multæ sint dignitates.

Ad oppositum.simpliciter uerum, & maximè ue rum conuertuntur: sed unum est maximè uerum, fecundum quod dicit hic Philosophus, ergo unum est simpliciter uerum. Notandum, in hac quæstione tria sunt declarada. Primum, quòd est dare ueritatem simpliciter. Secundum quod est una tantum. Tertium est uidere, V- D trum omnia possint dici uera ueritate prima. Primum ergo, scilicet, quòd est dare uerum simpliciter, patet ex ratione ipsius magis & minus t ubicunque enim est magis & minus, oportet, quòd sit dare simpliciter; non enim aliquid dicitur magis album, nisi per accessum ad album simpliciter; nec dicitur minus album, nisi per recessum ab codem. Imaginandum est enim, quòd natura rei posita in primo gradu, tenet extremum unum latitudinis; in alio autem gradu maximo tenet aliud extremum ultimum latitudinis eiusdem: magis enim, & minus sunt media inter ista duo extrema; semper autem

etiam, quòd in principiis, quæ intrant demon- A bona consequentia est, quòd si tolluntur extrema, tolluntur & media: ergo qui tollit maximè uerum, tollit magis & minus uerum; & qui ponit magis & minus, ponit maximum: cum ergo sit dare magis & minus uerum, erit dare maxime uerum. Hoc idem possumus muestigare alia uia sic : ueritas rei propriè est essentia rei; unde ueritas hominis est ipsa humanitas: sicut dictum est supra; ergo ueritates rerum sunt essentiæ rerum; omnes autem essentiæ arguunt aliquam essentiam primam in summo gradu. Debemus enim imaginari essentias rerum ad modum numerorum: sicut enim omnes numeri descendunt ab unitate secundùm diuersos gradus; ita quòd semper unus gradus excedit alium, & est semper alterius rationis: ita essentia descendunt ab essentia, in qua persecte saluatur ratio essendi, quæ dicitur essentia simpliciter; & semper descendunt sub inæqualibus gradibus, & secundum diuersos modos: Sicut ergo omnes numeri arguunt uni tatem, in qua saluatur quasi ratio omnis numeri: ita omnes essentiæ arguunt essentiam, in qua saluatur ratio cuiuslibet essentiæ: & hanc 11000 essentiam simpliciter, & cum ueritates re rum sint ipsæ elsentie, omnes ueritates arguunt unam ueritatem simplititer. Secundum, quod Veritas sim debet declarari est, quòd hæc ueritas simplici- plicuer uni ter est una; quod suit principale quasitum; quod patetsic: Sicut impossibile est esse plures ueritates primas: ita impossibile est esse plu res ucritates simpliciter: sed tantum est una ueritas prima: ergo tantum est una ueritas simpliciter: Quod tantum sit unum uerum pri-

> mum, patet primò sic secundum Auicennam, primo Metaphysica, est tantum unum ne-

> cesse esse, sicut ibi probat per multa media;

sed uerum simpliciter est uerum sub ratione

necessarii, non sub ratione possibilis: (Appel-

lo enim uerum simpliciter sub nobilissimo mo

quòd aliquod possibile sit uerissimum in sum

mo gradu ueritatis; ergo illud, quod uerum

est in summo gradu, est necesse esse; tale autem

secundum Autcennam, unum est tantum (quod

etiam probabitur inferius) ergo tatum est unum

primum uerum. Secundò hoc idem patet sic: si

sunt plures ueritates, uel plura uera simpliciter,

go multitudo naturalis reducitur ad vnitaté spe-

ciei. Secundò multa in specie sunt vnú in genere, ergo multitudo speciei reducitur ad ueritaté

generis. Tertiò multa genere sunt unu analogia:

do ueritatis; hoc autem non potest esse sub mo do possibili; quia nobilior modus ueritatis est, dus aspicisaspicere ueritatem sub modo necessarii, quam diveruatem sub modo possibilis) ergo impossibile est, quis.

& maxime; cum omnis multitudo participet ali- Omnis mulqualiter uno; oportet, quòd hoc reducatur ad ali titudo parquam ueritatem : uidendum est ergo, ad quam ticipat aliueritaté reducitur multitudo, Dicetur.n.in quan 200 tum quòd multa numero sunt unum specie, er-

Quòd detur pliciter .

Quaftio.

Multitudo emnis ad v-

Multitudo per indivi-dua propier quid eft.

pliciter.

quod est in genere, & quod non est in genere, reducitur ad unitatem analogiæ: unde creatum est in genere; Deus autem non est in genere; & tamen hæc duo funt unum in ente analogo:ergo Butatem re- omnis multitudo, quæcunque sit illa, ad unitaté duceda est. reducitur: Si ergo sunt duo uera simpliciter, uel reducuntur ad unitatem speciei, & hoc est impossibile; quia omnis multitudo per indiuidua est propter impersectionem speciei, quæ non est perfecte saluata in uno: Præterea in uero simpliciter idem est esse uerum, & esse hoc uerum: si ergo idem est uerum, & hoc uerum; sicut non po test hoc uerum multiplicari in plura; ita nec uerum: & est simile, si idem esset esse hominem, & p esse hunc hominem: sicut hic homo non potest esse in pluribus: quia hoc est contra naturam indiuidui, scilicet, ut sit in pluribus; sic nec esse hominem posset esse in pluribus, ex quo simpliciter idem esset esse hominem,& esse hunc hominem; Cũ ergo simpliciter uerum sit simplicissimum, idem est uerum,& hoc uerum; sed hoc uerum nò potest saluari in pluribus, nec multiplicari, ergo nec uerum: & hæc est ratio Auicennæ ad probádum, quòd est tantum unum necesse esse. Nec potest dici, quòd sint plura uera, quæ sint unum Quod habet in genere, & plura in specie; quia sic illa uera esfent composita ex possibili, & actuali; quod autiam, no est tem in se capit potentiam, non est uerum simpliwerum sim- citer, sed secundum quid. Ad quod notandum G est, quòd illud, quod est in genere, est quid arcta tum ad certam perfectionem generis: quod.n. habet persectionem unius generis, non habet p fectionem alterius: nam Prædicamenta sunt ad ta funt ad distinguendum diversas persecciones; quod audistinguen. tem est arctatum ad certam persectionem non dum diuer- est uerum, nisi secundum quid. Appello enim ve sas efectio- rum simpliciter, quod habet omnem perfectionem ueri: tale autem non est in genere: quia (ut iam dictum elt)omne, quod est in genere, arctatam habet perfectionem : ergo non possunt esse plures ueritates simpliciter, specie differentes nec numero; Igitur si sunt plures, oportet, quòd fint plures ueritates simpliciter, quæ sint unum in analogia: hoc autem implicat oppositionem, scilicet, quòd sint ueritates simpliciter, & quòd habeat analogiam adinuicem: Nã illa, quæ funt analogia unum, habent attributionem ad aliud, ficut incompletum ad completum: omnia enim talia, quorum unu se habet hoc modo ad aliud, in uno magis saluatur ratio analogi, quam in alio:ita quòd in uno simpliciter, in alio secundum quid: Sicut quia omnia entia habent attributionem,& analogiam ad substantiam, in substantia magis faluatur ratio entis: & Similiter, quia onnia sana habent attributionem ad sanitatem ani malis, in animali saluatur sanitas simpliciter, & in aliis non, scilicet urina, & pharmaco, sed secun dùm quid;ut in urina solùm significatione, & in

men funt unum analogia:Plus dico, quòd illud,

nam prædicamenta non sunt unum genere, & ta E pharmaco solum effective, & non formaliter in aliquo istorum: ergo solum secundum quid. Si ergo ueritates habent analogiam adinuicem, oportet, quòd ueritas in uno saluetur simpliciter, in alio fecundum quid:ergo non funt duz uerita tes simpliciter, sed una tantum: nam idem hic di citur simpliciter esse, & maxime esse. Tertio hoc Simpliciter idem sic patet:nam sicut in omni genere est da- 46,00 ma re unum, quod mensurat omnia illius generis: ita «ime eë idi. quòd secundum participatione illius unius omnia illius generis habent gradus, magis & minùs nobiles îter se, Vt uerbi gratia, in genere coloris albedo est mensura omnium colorum; ita quòd fecundum appropinquationem maiorem & minorem ad albedinem est maior & minor nobilitas in coloribus: ita suo modo in toto ente,& in toto ambitu ueri est unum uerum, & unum ens, quod est mensura omnium entium, & omnium uerorum:& sicut est impossibile dare duos colo res, specie differenres, qui sint in æquali gradu nobilitatis; ita est impossibile dare duo entia, spe cie differentia, in æquali gradu. & sicut inequalitas in coloribus in gradu effentiæ arguit tantum unum colorem nobilissimum : ita duo uera unu uerum nobilissimum, & duo entia unum ens nobilissimum. Si ergo sunt duo uera simpliciter, oportet, quod sint æqualiter uera: esse autem æqualiter uera, non est; nisi quia aspiciunt æqualiter unum: sic aliqua dicuntur inæqualiter uera: quia inæqualiter aspiciunt unum : si igitur sunt æqualiter uera: æqualiter aspiciunt unum ; illud autem unum, quod aspiciunt: uerius est utroque: quia est mensura utriusque: ergo illa non sunt simpliciter uera, quòd idem est, quòd maximève ra; quia magis uero nihil est uerius: his auté duobus, quæ respectu prioris sunt æqualiter uera, ali quid est uerius, scilicet illud, respectu cuius dicuntur æqualiter uera: & sic ista duo non habent rationem primi ueri, sed illud unum, respectu cu ius funt æqualiter uera, & istud uocatur uerum simpliciter. Et sic patet, co est dare unum uerum, quod est primum uerum simpliciter, & g. non funt plura uera fimpliciter:& fic patet fecudum

> declarandum. Tertium, quod debet declarari est. Vtrum om nia possint dici uera ueritate prima. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd Denominatio Denominaduplex est:quædam enim est denominatio, quæ 110 duplex. fit ab aliquo extrinseco, eo modo, quo dicimus, 👽 res temporales denominantur à tempore: cer tum est enim, quòd tempus non est subiectum in rebus temporalibus: ergo denominatio, quæ fit à tempore, fit ab aliquo extrinseco. Secunda denominatio est, quæ fit ab aliqua forma intrinse ca; dicimus namque, quòd album est album albedine,& 9 homo est homo humanitate: huma nitas enim est forma intrinseca homini, & albedo albo: & ita hec denominatio fit abintrinfeco. Rem dici 🕶 Ad propositum dico, cp ré dici ueram, pôt intelli ram duplice gi duobus modis:uno modo, quòd fit uera ueri

secundo modo, quòd sit uera ueritate primi, que est mensura omnium ueritatum: prima denominatio est ab aliquo intrinseco, secunda autem ab extrinseco. Intelligendum est enim, quòd sicut tempus denominat omnia téporalia, ita ueritas prima denominat omnia uera; quia nihil est uerum, nisi secundum quòd aliqua similitudine assequitur ueritatem primam: ita quòd secundum diuersas assecutiones sunt diuersæ ueritates in re bus, & sic patet, quòd ueritas prima aliquo modo potestr denominare omne uerum. Ad argumentum primum dicendum est, quòd si uerum fimpliciter dividatur contra falfum, fic funt mul ta uera simpliciter, licet secundum Auicennam (ut dictum est supra) quodlibet possibile sibi relictum, sit falsum. Si autem simpliciter uerum, diuidatur cótra illud, quod est diminuto modo verum, sic cum tantum unum uerum simpliciter sit primum ens, omnia enim alia a primo funt di-Sieut entia minuto modo uera: omnia enim ficut entia funt, funt talia, ita diminuto modo funt uera. Ad fecundum argumentum dicendum, quòd prima dignitas est fimpliciter uera in primo genere propofitiona, fed tamen non est simpliciter uera in genere en tis totius; propositiones enim oriuntur ex conce ptibus simplicibus, conceptus autem simplices oriuntur à rebus; quia res mouent intellectu noftrum:res autem non funt uere, nisi quia funt similitudines primi entis, & ita omnis ueritas, que est in propositionibus oritur a primo ente, & ita folum primum ens est uerum simpliciter.

Questio.

dinifa.

Quæreret quis, Vtrum uerum sit, quod dictu est in quastione pracedenti, scilicet quòd esse ue rum, ideo est uerum, quia affequitur primam ueritatem? Dicedum est quod sic, Ad cuius euiden tiam notandum est, quòd ueritas, sue uerum est Res tie red indivifum effe eius quod eft; tunc res eft uera, duur nera, quando est indiuisa a suo esse, quod quidem esse quando est ego uoco esse essentia: ex hoc enim est pœnitus a suo est in-uerus homo; quia est indiuisus ab essentia hominis: ita quod illud, quod est; quod ego uoco hic suppositum; est indivisum ab esse, quod esse hic uocatur essentia: Et similiter album; ideo est uerè album; quia est indiuisum ab albedine, & sicillud, quod est, album est indiuisum ab esse albedi nis:Ex quo universaliter potest concludi, quòd D ueritas fiue uerum est indivisum esse eius, quod est uerum. Quod si uolumus proprie loqui, dicemus, quòd ipla essentia est ipla ueritas, quæ quidem essentia hic dicitur esse; uerum autem est ex hoc, quòd ipfum quod est, est indivisum a fua essentia, quæ dicitur ueritas: ita quòd ueritas cóprehendit in se ipsum esse, sue ipsam essentiam; Refum esse ipsum autem uerum comprehendit in se illud, unde oria- quod est,& esse ; quia uerum causatur ex indiuisione eius, qd est, & esse: Et si hæc sunt uera, que credimus esse uera;patet, quòd omne uerum ex hoc est uerum; quia aliquo modo assequitur primum uerum: ex hoc enim(ut dictum est) aliquid

tate intrinfeca, quæ est idem, quòd essentia rei: A est uerum; quia assequitur suum esse, & quia omne esse est similitudo primi esse; ideo non potest assequi suum esse, quin assequatur primum esse: & sicut omne uerum est similitudo primi ueri, ita quidquid est nerum, ex boc; est uerum: quia se cudum participationem affequitur primu ueru.

> At uerò quốd sit principium quoddam, & non TEX. 5. infinita causa existentium, nec in directum, nec se-

cundim speciem, palam.

Superius dictum est, quòd omne scitum, per causam est scitum:si autem esset infinitas in causis, non posset aliquid sciri; quia infinitum, ut infi nitum nó comprehenditur; & ideo Philosophus in hac parte uult ostendere finitatem esse in cau sis omnibus: Diuiditur auté præsens pars in duas partes; quia primò ponit intentum suum secundò probat cóclusionem intentam, scilicet quòd infinitas non est in causis: Prima pars in principio,ibi[At uerò] Secuda ibi [Mediorum autem extrema.] Circa primum sic procedit : primò ponit intentum suum circa causas in generali: fecundò circa unaquanque caufam in speciali, se cudum ibi, [Neq; enim ut ex materia.] Dicit er go[At uerò]ita dictum est,quòd scimus per cau fam, quòd uerò sit quoddam principium, in quo statur in omnibus causis, & non sint infinitæ cau fæ existentium, nec indirectum, nec secundum speciem, hoc est manifestum.

Dubitaret quis Quid uocatur indirectum, infi Questio. nitum,& secundum speciem. Ad quod dicendu elt, quòd infinitatem esse in causis possumus ima A.l. warieginari duobus modis: Vno modo secundum aliā tatem. & aliam rationem causandi, co modo quo dicimus, quòd aliam rationem causandi habet ages, aliam finis, & aliam forma, & aliam materia: pof Infinitatem fet ergo aliquis imaginari, quòd ad rationem ef- effe in caufectus concurrat una ratio per modum materia, sis duplici-& alia per modum formz, & alia per modum finis,& fic usque in infinitum, secundum rationes causandi; & cùm uaria ratio causandi uariet spe ciem causandi, ista infinitas; quia secundum alia rationem est, uocatur infinitas secundum specie; quia secundum aliam rationem speciei saluatur in uno modo ró causandi, & in alio. Secudo mo do possumus imaginari uarietatem in causis, secundum unum modum causandi, & unam ratio nem, eo modo quo dicimus, quòd efficiens remotum,& efficiens propinquum uariatur in ista ratione, quæ est, efficere: similiter finis propinquus, & finis remotus uariantur; fed non uariantur in ista ratione, quæ est, causare per modum fi nis. Eodem modo materia propinqua, & materia remota conueniunt in uno modo causandi, scilicet per modum potentiæ & materiæ: Similiter conceptus generis, & conceptus differentiz conueniunt in uno modo causandi, scilicet per modu informationis: posset ergo hic aliquis ima ginari infinitatem, causaru in modo causandi se

cundum lineam rectam; verbi gratia infra ratio-

nem agentis, quòd cum effectus causetur à.D.

quòd hic tota linea infinitatis continuetur sub una ratione formali, quæ é efficere: & ideo; quia una ratio formalis non uariat speciem, sed solùm fecundùm fub & fupra;ideo uocatur infinitas secundum lineam rectam, uel indirectam; Et eadem imaginatio, quæ est inefficiente, est in finibus: posset enim aliquis imaginari, quòd finis C.est propter finem D.& finis D.propter finem C.& sic usque in infinitum; & quia C.D.E. conueniunt in una communi ratione finiendi; ideo nó dicitur hæc infinitas secundum specieni; sed quia deficit A. à D. secudum sub & supra, quasi fecundum unam lineam rectam; ideo uocatur in F finitas in directu. Similiter posset aliquis imaginari in materia; quia C. reduceretur ad materiã, B. tanqua ad priorem, & ad D, tanqua ad fine, & sic usq; in infinitu, ubi saluatur una ratio causan di,scilicet potentia, uel materia; quia tamen est prius, & posterius in ratione causandi;ideo uoca tur infinitas secundum lineam rectam, uel indire Ctam: Similiter posset aliquis imaginari, quòd có ceptus speciei resoluatur ad conceptum generis, & conceptus generis ad conceptum entis, & cóceptus entis ad aliquem alium conceptum,& sic usque in infinitum: in tali resolutione est conue niétia in formalitate; quia unusquisque istorum est conceptus formalis:sed tamen quia differentia est in linea conceptuum, secundum sub & su G pra; ideo uocatur infinitas secundum indirectu: Hic ergo modus indirectus differt à primo; quia est secundum speciem: quia infra lineam infinita tis primam, quam uocat Philosophus indirectu, tota linea infinitatis continetur sub uno modo causandi, scilicet uel effectus tantum, uel finis tã tùm;& fic de aliis:In fecunda autem linea infinitatis, quam uocat Philosophus, secundum specie, cotinentur diuersi modi causandi, quorum unus est per modum materia, alius per modum essicientis; & sic de aliis. Vult ergo Arist.quòd nec fecundum primum modum infinitatis, nec fecudùm secundum est abire in infinitum in causis. Deinde cum dicit.

Neque enim ut ex materia hoc ex hoc in infinitum progredi est possibile, & uelut carnem quidem ex terra, terram ex aere, aerem autem ex igne, & bic non stare. Nec unde principium motus, ut homi nem ab aere moueri, & hunc à sole, et solem à luce: & huiusmodi nullum esse finem.

Ponit intentum suum in speciali circa unam quanque causam, & primò circa causam materia lem, secundò circa causam efficiétem, tertiò circa causam finalem, quartò circa causam formaló; Secunda ibi, [ neque unde principium motus.] Tertia ibi, [similiter autem in causis:] Quarta ibi,[& in qđ quid erat,]Dicit ergo; Neq;.n.boc ex hoc, ut ex materia, supple fieri, possibile é pro ex nocout ex materia, supple nen, possibile e pro
gredi in infinitum, quali dicat, non est possibile, processis quod hoc fiat ex hoc, puta. A. ex B. materialiter, infinitum. & B.ex C.usq; in infinitum. Et hoc est, quod sub

& D. ab A,& A.ab F, & fic usque in infinitú:ita E dit, Veluti nó est possibile, supple carnem quidé esse ex terra;terram autem ex aere,aerem autem ex igne, & hic non stare; hoc est, quòd non habeant statum & finem:quasi dicat, quòd hec duo no sunt possibilia, scilicet quòd hoc siat ex hoc, & quòd ibi non sit status & finis. Deinde cum dicit.

> Neque unde principium motus, ut hominem ab aere mouers, & hunc à sole, & solem à luce, & huiusmodi nullum esse finem.

> Ponit intentum suum circa causam efficientem, dicens, Neq; in causis, unde principium mo tus, hoc est in efficientibus esse infinitate, supple est possibile; ut hominé ab aere moueri, & hunc, scilicet aerem, à sole moueri, & sole à luce; & hic nullum esse finem, supple possibile non est. Dein de cum dicit.

> Similiter autem nec illud, cuius causa in infinitum ire est possibile. Iter quidem sanitatis causa,illa uerò felicitatis, et fœlicitatem alterius, et sta sem per aliud alterius causam esse.

> Ponit intentum fuum circa causam finalem, dices: Nec est possibile illud, cuius causa fiut om nia, quod est causa finalis, in infinitum ire: & ponit exéplum, ut iter ca sanitatis, & sanitas causa felicitatis,& felicitatis alius sit finis,& quod sem per aliud aliam causam finalem habeat, non est possibile. Deinde cum dicit.

Et in quod quid erat esse similiter.

Ponit intétum suum circa causam formalé, & dicit: In quid erat esse, hoc est in ipsa forma, per quam est; quid & quidditas similiter non est, sup ple abire in infinitum. Deinde cum dicit.

Mediorum autem extrema, qua est aliquid ulti- TEX. 6. mum, & primum necesse est esse, quod prius est cau sa ipsorum post se. Na si dicere nos oporteat unum trium causam, quod primum est dicimus: non enim quod eft ultimum. Nullius enim quod finale eft. Sed nec medium, nam unius. Nihil enim differt unum, aut plura esse; nec infinita, aut finita.

Vbi probat intentum, lupra politum; & circa hoc duo facit, primò probat intetum fuum in in finitate, que est in directum: secundò in infinita-H te, quæ est secundum speciem: secunda ibi. [Sed si essent infinitæ pluralitates.]Prima in quatuor: quia primò probat intentum suum de causa essi cienti:secundò de materiali:tertiò de finali: quar tò de formali:secunda ibi. [At uerò nec in deor fum, tertia ibi. [Ampliùs autem cuius causa finis est,]quarta ibi. [Sed nec quod quid erat esse.]Primo ergo probat intentum suum circacau Quod in ca sam efficientem, & facit talem rationem; quan-efficien no do i causis est aliquid posterius, & aliquid prius, sus instinio & aliquid medium, semper primu est causa mo- cum. tionis medio, e ultimo; ita quòd omnia mouent in uirtute primi, ita quòd si primum non moueret, non mouerent alia; & si primum non essiceret, non efficerent alia; & sic remota causalitate à primo, remoueretur causalitas ab omnibus sed in infinito non est primum: ergo non est ibi cau

ergo ponere infinitum in causis agentibus, est re mouere omnium causalitatem, sed hoc est impos fibile, ergo & primum, scilicet esse infinitum in causis huiusmodi. In ista ratione Philosophus duo supponit: primum est, q in ordine agétium primu est causa sequentium:secundò, q in infini to non est primum. Primum suppositum probat in principio. Secundum probat ibi [infinitorum uerò fecundum modum istum.] Dicit ergo quò ad primum suppositum: Mediorum enim extrema, quæ funt, hoc eft, in quibus eft aliquid ultimum,& primu;necesse est,illud, quod est prius, hoc est primum, esse causam ipsorum, scilicetme diorum, & ultimorum: & ponit exemplum. Nã si oportet nos dicere causam trium ordinatoru, B fupple secundum primum, medium, & ultimum; illud, quod est primum, dicimus causam istoru, fcilicet medii, & ultimi. Probat autem hoc, dicens: non enim, quod est ultimum potest esse ca in ista totalitate: cum enim omnis causa sit prior effectu, & ipfum ultimum nullum pofterius habeat, nullius causa erit. Et hoc est, quod subdit: nullius enim, quod finale eft, supple est causa: sed nec medium est causa causatorum; quia non est causa, nisi ultimi. Et hoc est, quod dicit:nam unius est causa tantum, supple ipsum medium, sci licet ultimi:restat ergo, op primum sit causa: Ratio ergo Philosophi stat in hoc, op illud, quod de bet esse prima causa, & principalis infra ordine istorum trium; debet habere causalitatem super Primi sem omne causatum infra ordinem illum : ultimum per e caufa autem habere non potest, quia nullius est causa; medium etiam fuper omnia non habet, quia no habet super seipsum; & tamen causatum est, ex quo est medium.restat ergo, quòd prius sit, quod habet super omnia causata, scilicet super mediu, & ultimum. Et quia posset aliquis dicere, Vtrum possit poni exemplum in pluribus, quam in tribus: dicit Philosophus, quod nihil differt unum, aut plura esse media, nec finita uel infinita: quasi dicat, dummodo ponatur primum, medium, & ultimum; quotquot media ponantur in quacunque pluralitate, semper primum est causa mediorum, & ultimorum. Vbi notandum est, quòd ponere esse media infinita, est impossibile, & implicatio etiam oppositionis in adiecto. Si enim medium est, primu habet; ratio enim medii semper est respectu primi, & ultimi: ubi autem infini tas est, primum non est: & ideo impossibile est, quòd sit medium, & sit infinitum. Vult enim Phi losophus dicere, quòd si esset possibile, quòd me dietas faluaretur in infinito, ficut primum effet causa mediorum, ita esset causa infinitorum: quia ex quo staret cum medietate, quidquid posset su per unum, posset super aliud; primum autem, ut primum, semper est causa mediorum. Deinde

tumi.

cum dicit. Infinitorum uerd secundum modum istum, & omnino infiniti partes omnes media sunt; similiter

falitas in primo; fi no in primo, ergo nec in aliis: A autem ufq; modo. Quare fi nibil est ex toto aliquid primum, nec ex toto causa nulla est.

> Vbi ostédit, quòd in infinito non est dare pri mum, quod fuit fecundum suppositum; & primò probat hoc: secundò concludit conclusionem principalem, ibi[quare si nihil est ex toto.] Dicit ergo, ita dictum est, quòd primum est causa mo uentium secundorum: infinitorum uerò secundùm istum modum, scilicet in mouendo; & omnino, hoc est universaliter, infiniti omnes partes funt mediæ: ita quòd ibi priuatur primum: & sic supple, hoc est aqualiter omnes sunt media, usque modò, hoc est, usque ad quamcunque parté acceptam: Concludit ergo, quare si ex toto, hoc est, in totalitate infinitatis nihil est primum, hoc est, nulla causa prima mouens inuenitur ex toto; in eadem totalitate causa nulla est, hoc est, tota caufalitas remouetur:quafi dicat, ratio infiniti re mouet primum mouens:remota autem caufalita te à primo, remouetur ab omnibus aliis.

Dubitaret quis, Vtrum in infinito omnes cau Questio. fe sint mediæ? Et uidetur, quòd non; quia mediú non est nisi in respectu ad primum:in infinito au tem non est primum: ergo nec medium. In oppositum est Philosophus in litera. Respondeo di cendo, quòd medium propriè acceptum, non effet, si esset dare infinitum. Ad cuius euidentiam in agentibus debet habere tres conditiones, uel Conditiones proprietates; Vna est, quod eciplo, o medium medy in age non est primum in causalitate, nec habet uirtuté tibus. fuper omnia causata; quia ipsum causatum non tas est, quòd ipsum medium semper est in respe

notadum est, quod medium propriè acceptum, habet uirtutem super seipsum. Secunda proprie ctu ad primum; ita quòd fua caufalitas, per quam possit causare, non est nisi uirtute primi, & deriuata à primo. Ex quo sequitur ultima proprietas, quòd omne agens medium est mouens motum; cum enim moueat posteriora, mouens est; sed quia non est nisi uirtute primi:ideo mouens motum est: Si autem esset dare infinitum, benè esset dare rationem medii fecundum primam proprie tatem tantum, scilicet; quia non esset primum ne gatiuè; sed non secundum secundam proprietatem effet ratio medii; quia fcilicet ut haberet aspectum ad aliquod primum; eo quòd infinitum priuat primum: Nec secundum tertiam proprie tatem; si enim esset infinitas in mouentibus, sine dubio quodlibet esset mouens motum; non tamen in uirtute unius primi: quia infinitum primum priuat:Si ergo esset dare infinitum, quodli bet mouentium effet medium, quantum ad hoc; quòd quodlibet illorum moueret, non ut primu mouens, nec ut ultimum; quia infinitum non ha bet primum & ultimum: sed esset medium quan tum ad istam proprietatem, quæ est, ipsum medium mouere in uirtute primi, & habere aspectum terminatum ad primum terminatum.

Quæreret quis , Vtrum si esset dare infinitum 💵 🥫 🗀 in effectibus, omnia media essent æqualiter me-

dia,

deo, dicendo, quòd sic. Ad cuius euidentiam no tandum est, quòd gradus in agentibus secudum sub & supra non est, nisi ex aspectu ad aliquod Ordo in age primum: Debemus enim imaginari, quòd ordo sibus of fi- in agentibus of ficut ordo in loco, uel ficut orcut ordo in do in tempore; illa autem dicuntur ordinata in loco, quæ diuersimodè aspiciunt unum primum locu,ita o illa, que magis accedunt ad illum pri mu locu dicuntur priora; & quæ minus, dicuntur posteriora. Vnde si cœlum ponatur primum in locis, ignis dicetur priùs esse respectu terræ; & è conuerfo, si terra ponatur primum in locis: Similiter in tempore accipitur ordo respectu unius instantis primi : Sic ergo in agentibus accipitur ordo respectu unius primi agentis : ita & illud, F quod magis accedit ad illud primum agens, est medium in primo gradu; & quod minus, est in fecundo, & sic de aliis; & maxime, quod recedés à primo, in ultimo gradu est; ergo tota ista inæqualitas in mediando est ex aspectu ad primum: cum ergo in infinito priuetur primum, priuabitur iste ordo, & ista graduatio; & per consequés, ut dicit Philoso. æqualiter omnia erunt media.

Quastio.

caufis.

Quæreret quis. Vtrum in mouentibus,& effi cientibus sit abire in infinitum; Videtur quòd sic fecundum positionem Philosoph . si enim mundus, secundum eum, est ab æterno; una reuolutio cœli præcessit aliam in infinitum, & unum homi nem præcessit alius in infinitum ergo est procedere in infinitum in causis; quia unus homo causa C tur ab alio. Ad oppositum sit dictum Philosoph. in hoc loco. Respondeo dicendo, quòd non est abire in infinitum in causis efficientibus; & hoc primò patebit, comparado causas ordinatas per se ad causas ordinatas per accidens; secundo hoc patebit, comparando mouens instrumentale ad mouens principale. Prima uia patet, si uideamus differentiam inter per se & per accidens in cau-Perfe, or ? sis:Illæ enim causæ dicuntur ordinatæ p se, quan differentin do impossibile est, quòd causalitas sit in secudo, nisi in uirtute primi: ita quod impossibile est, op fecundum attingat suum effectum, nisi primum præcesserit in uirtute:sicut V.g.elementum non potest attingere effectum suum, nisi per uirtute cœli;& uirtus cœli, nisi per uirtutem motoris: & ideo uirtus elementi; & uirtus cœli, & uirtus mo toris sunt ordinatæ per se: Quando autem secundum potest attingere effectum suum, sine præcelsit primum, siue non; si cotingat primum præ cedere, & secundum sequi, hoc per accident est: quia hoc secundum ad causandum per accidens ordinatur ad primum, Verbi gratia, si no possem habere effectum in tanto uigore, decem homines aliquo mó ordinarentur essentialiter ad me; si aut ad urgore effectus mei, & ad ipsum effectu nihil facit, qu precesserint quatuor homines, uel non precesserintsi cotingat præcedere octo, per accidens est:sicut ponitur exemplum commune: Si contingat artificem cum tali instrumento, pu-

dia, ficut uidetur dicere Philosophus? Respon- E ta cum martello sacere artificiatum, ibi sunt ordinata tria essentialiter, scilicet ars in mente arti ficis, instrumentum medium, & ipsum martellű esse factum per alium martellum; ita quòd sit ordo inter martellum & martellum, ille ordo accidentalis est; quia nihil ad rem, siue sint pauci, siue multi, siue nulli martelli præcesserint, dumó iste sit, per quem, tanquam per instrumétű sactú deducaturad esse. Hac differentia admissa, dicit Comment. quòd in mouentibus ordinatis per se -non potest iri in infinitum:quia obuiat ratio Philosophi; quia(ut ostesum est) ex hoc est ordo per , se, quia secundum no potest mouere nisi uirtute primorum; ita quòd si non sit primum, non erit ultimum; in infinito autem non est primum.Et ideo ratio infiniti obuiat ordinatis perde; ut si di ceré sic, factum artificiatum fit in uirtute instrumenti, instrumentum mouer in uirtute artis, & cum ista sint ordinata per se, impossibile est, co ars moueat in ratione & uirtute alterius in infini tum; quia hec posteriora mouent in uirtute unius primi. In causis autem per accidens non sie se- Quia parti quitur, quia ibi non obuiat ratio Philosoph. cum cularia menim in causis per accidens ultima non moueat dentia, sun propter præcedentia, non potest argui, Primum innicem cam tollitur, ergo tollentur ultima: quia primum non sa per accifuit primum nisi per accides: sicut si mihi agenti dens, quia accidit, quòd Petrus præcessit me, non potest arhoc singula gui, quòd sublato Petro, scilicet hoc accidenta-re, tune pra li, quòd propter hoc tollatur ratio mea; Et in tali cefferit, hoc bus causis mouentibus p accidens, secudium Co auté sequamentatorem in hoc loco, non est impossibile abi tur.

re in infinitum. Vtrum autem hoc possit impro
accides pos bari, quòd in causis per accidens est infinitas, esse procesuelnon; non est presentis speculationis: quod aut jus in infini dictum est, dictii est propter distinctione Com- rum. mentatoris. Secunda uia patet ex differentia, quæ est inter agens instrumentale . & agens principale: Omne enim instrumentum in efficie Agens datibus est mouens motum; indrumentum enim plex, inferm attingit effectum, & quantum ad hoc moues est; principale. sed quia in uirtute alterius, eo ipso quòd instrumentum, ideo est mouens motum: ergo omne mouens motum est mouens instrumentale: quia semper in uirtute alterius:Principale autem agés non est mouens in uirtute alterius; quia hæc est implicatio contradictionis, scilicet quòd sit prin cipale,& quòd moueat in uirtute alterius: Si autem esset abire in infinitum in causis mouentibus, oé mouens esset mouens motifiquia si motu tantu hoc uoco ultimu, infinitu privat ultimu: u mouens tantum, hoc uoco primum; quia primu mouens est, quod non mouet in uirtute alterius; infinitum autem priuat primum: ergo secudum hoc omne mouens motum, & instrumentaliter Movems mo mouens conuertuntur; ergo omne mouens esset tum, o ininstrumentaliter mouens, quod est impossibile; strumentali fequitur enim contraditio scilicer quod ester mouens fequitur enim contraditio, scilicet quod effet in- connertumstrumentale, & quod non esset instrumentale: iur. De ratione, enim instrumentiest, quod moueat

in uirtute principalis; de ratione eiusdem est, 🏚 A modo, hoc sit ex hoc; quia hoc impersectum trãfit mouens motum; sed si esset infinitum, nullum esset principale mouens, ergo nullum est moués instrumentale:si esset infinitum, omne mouens esset mouens motum, ergo omne mouens esset instrumentale; & sic esset instrumentale & non instrumentale. Ad argumentum in contrarium patet responsio; quia secundum Commentatore, ibi est ordo in causis secundum accidens, ut in re uolutionibus, & etiam in hominibus, si sunt infinita.

TEX. 7.

At uerò nec in deorsum est possibile in infinitum ire,ipso sursum babente principium,ut ex igne quidem aquam, ex hac uero terram, & ita semper ali-

quod alind fieri genus.

nitum in causis materialibus: & primò ponit in-In eais ma tentum suuns saterianous: & primo ponitin-terialib. no continum: secundo probat, ibi [Dupliciter.n. est abire in fit hoc ex hoc] Dicit ergo: at uerò neque possibi infinium. le estire in infinitum in deorsum, supple in causis materialibus, ipso materiali hab ente primum, idest supple, in quo statur in sursum: quasi dicat, supposito, quòd in causis materialibus sit status in lurlum, non potelt elle infinitas in deorsum: & ponit exemplum, ut ex igne quidem aquam, & ex aqua terrã , & ita femper aliquid ex aliquo fieri in deorsum in interminatum, supple, hoc est Processissis impossibile. Notandum, quòd possibile subiiciefficitibus tur agenti, ita quòd processus ad agens est profum, proces cessus in sursum: & ideo in causis agentibus, sup fus in mate posito aliquo ultimo in deorsum, quarebat Vtra rielibus est sit abire in infinitum in sursum:processus autem ire deorsific ad materiam est processus in deorsum, trahit.n. quia efficie materia: ideo supposito aliquo primo in sursum, materia: de l'upponto anquo primo in turtum, sis è agere, quarit etiam Vtrum sit abire in infinitu in deorrò pati, & fum? Deinde cum dicit.

Dupliciter enim fit hoc ex hoc, non (ut dicitur) post boc; ut ex Isthmiis Olympia, sed ut ex puero

mutato fieri vir, aut ex aqua aer.

Probat intentuni; & dividitur in duas partes, primò ostendit, quot modis fiat hoc ex hoc:secú dò, quòd neutro illorum modorum contingat abire in infinitum. Secunda ibi [Vtroque autem modo.]Prima in duas; quia primò ostendit, quot modis fiat hoc ex hoc: secundò dat differentia inter illos modos.ibi, [Vt quidem ex puero fieri.]Dicit ergo:dupliciter fit hoc ex hoc, non folùm é ibi sensus de post, eo modo, quo dicimus, quòd de mane fit meridies, aut ex Isthmiis, hoc est post talia sesta fiunt Olympia, hoc est alia sesta; sed dicimus hoc fieri ex hoc, aut sicut ex pue ro mutato fit uir, aut ficut ex aqua fit aer. Vbi no tandum est, quòd Philosophus dat hic tres modos, quibus dicitur fieri hoc ex hoc: unus autem nihil facit ad propositum suum: Primus modus est, quòd hoc fit ex hoc; quia hoc fit post hoc; ita. quòd unum subiectu non transit de hoc in hoc, eo mó quo dicimus, ex mane fit meridies, idest post mane, nó quia una differentia temporis mo dò sit sub mane, modò sit sub meridie : Secundo

sit in perfectum: ita quòd hoc sieri non est, nisi imperfectum perfici, eo modo quo dicimus, 9 ex puero fit uir, hoc est puer perficitur per uirtu tem. Tertio modo, fit hoc ex hoc; non quia imperfectum perficiatur per perfectum, immo destruitur,& corrumpitur hoc perfectum, eo modo quo dicimus, quòd ex aqua fit aer, non enim est sensus, quòd aqua perficiatur per aerem, sed quòd uno destructo, aliud fit; ita quòd in secundo modo incompletum transit in suum comple tum: in tertio autem unum completum destruitur,& aliud fit. Notandum est etiam, quòd diffe rentia est inter istos duos modos ultimos; quia hoc fieri ex hoc, potest esse, uel quia totum tran-In parte ista ostendit; quòd non est ire in insi- B fit in totum, sola imperfectione ammissa & cor rupta;& fic est secundus modus: quia illud, quod fuit sub esse impersecto, sit sub esse persecto, Vel quia materia acquirat aliam perfectionem; & sic est tertius modus, nam materia, quæ suit sub una perfectione, induit aliam formam; ut ex actu aere fit actu ignis:in fecundo enim aliquid est motũ in magis perfectum, hoc autem est ad formã. Notandum etiam, quòd in his modis est intentio de primo. nam ex puero fit uir, hoc est prius, & ex aqua fit aer, hoc est prius: sed tamen differunt à primo; quia in primo nullum est subiectum cómune in actu, hic autem est subiectum commune, quod perficiatur, nec per unum terminum, nec per alium:& ideo isti modi illumincludunt: tamen differunt ab ipfo; quia aliquid addunt super ipsum primum. Deinde cum dicit.

Vt quidem ex puero fieri uirum dicimus,quomo do ex eo, quod fit, quod factum est: aut ex eo quod perficitur imperfecti. semper enum est medium inter esse of non essentatio; it a or quod fit, existentis & non existentis. Est autem addiscens, qui fit scies: & boc est, quod dicitur, & fit ex addiscente sciens,

boc uerò ex aere aqua.corrupto altero.

Vbi postquam posuit duplicem modum, quòd hoc fit ex hoc, ponit differentiam inter illos modos:& habet duas partes, secundùm quòd ponit duas differentias:secunda ibi [ propter quod illa non reflectuntur.] Dicit ergo, quòd illo modo, quo dicimus ex puero uirum fieri; illo modo dicimus, quòd ex impersecto fit persectum; eo perficitur, quod impersectum est: quasi dicat in hoc modo iplum fieri no est, nisi ipsum imper fectum, etiam quod est in uia ad perfectionem, perfici. Vbi notandum est, quòd debemus imagi nari hic tria, scilicet non esse uirum, uel non esse perfectum: secundò esse in uia ad perfectionem, ficut esse puerum:tertiò ipsam perfectionem, sci licet esse uirum: quando ergo ex puero fit uir, no fit ex no esse simpliciter, quia illud est quodamo psectu;sed fit ex quoda medio, quod quide est i quodam recessu à nó esse, sin quoda accessu ad esse. Et hoc est, quod subdit Philosophus: semper enim ficut generatio est medium inter esse, & non esse; quia supple recedit à non esse, & acce-

Aliquid fo ri ex aliquo

patientis est

Subijei .

Esse pueri & in perfici, sicut puer, est ctiam medium existen est medium tis, & non existentis; sicut V. g. esse puerum, est snter esse ui medium inter esse uirum, & no esse uirum: & po rum, ernon nit exemplum, quod addiscens est illud, quod fit esse uirum. sciens; non fit tamen ex non sciente simpliciter, Addiscens sed eò quòd est in tendentia ad scientiam, uocano fit ex no tur addifcens; sic ergo in isto primo modo hoc esse ex hoc, est idem, op perfici per hoc. In scao autem modo fieri, non est, quòd hoc perficiatur per illud; si quidem unum corrumpitur, & aliud fit:Et hoc est, quod subdit, quòd quando ex aere fit aqua, utrumque est quid perfectum in sua spe cie; Et ideo est impossibile, quòd hoc fiat ex hoc eo modo, quòd hoc perficiatur per illud; quia per fectio unius speciei non perficitur per aliam: om ne enim, quod perficitur ab alio, est in potentia respectu illius; forma autem est persectio, aqua non est in potentia, ut perficiatur per formam aeris;sic enim sieret unum ex illis, sicut ex perfe ctione & perfectibili; quod est impossibile; Sic ergo fit hoc ex hoc in isto modo, quia perfectio prima corrupitur, & alia introducitur; in primo autem modo unum se habet sicut persectum, & aliud sicut impersectum; impersectum autem no debet destrui in aduentu perfecti, sed debet per fici, & ideo illud fieri est idem, quòd perfici.

Quaftio.

tria sunt.

quid.

jus ejt.

Dubitaret aliquis de eo, quod dicit Philosophus, quòd generatio est medium inter esse,& non esse; Vtrum sit uerum: Et uidetur, q non; quia quod fit, non est; ergo generatio est quoddam non esse. Ad oppositum sit dictum Philoso-In qualibet phi. Respondeo. Dicendum est, quin qualibet ge generatione neratione tria funt. Primum est, quod illud, qd generatur;possit fieri & generari; & ideo in qua libet generatione requiritur possibile, quod pos sit perfici p terminum generationis. Debemus enim imaginari, quòd ipsum generari non est aliud, nisi ipsum possibile medium perfici per formam substantialem; ut quando ex aere sit aqua;hoc est, quia possibile, quod primò perficiebatur per unam formam, modò perficitur per aliam. Secundò oportet, quòd istud possibile posi tum per uirtutem agentis trahatur ad actum; pol fibile enim, ut possibile, non trahit seipsum ad adum:ergo trahitur ab alio; omnis enim potentia passiua per actiuam perficitur; ipsam autem potentiam trahi ad actum, est ipsam esse in fieri; dum scilicet possibile trahitur ad actum, & ad ipsum factum esse. Tertiò, oportet, quòd istud Finis no pos fieri terminetur ad aliquem finem; fieri enim elfet ociosum, nisi terminari posset; nec natura ini ciaret fieri, nisi propter terminum consequendum. Habemus ergo hic tria, scilicet Posse sieri, quod tenet primum gradum, Ipsum fieri, scilicet quando possibile trahitur ad actum, & tertiò Ipfum factum esse, idest, quando ipsum possibile est perfectum, & tractum ad actum; Nomen autem generationis non est impositum possibili se dum primum gradum, nec secundum ultimum;

dit ad esse : ita & quod fit, idest quod est in fieri, E quia tunc iam est perfectum, ergo secundum medium; Cum ergo ille gradus teneat medium inter esse, & non esse; quia quod possibile est, ad huc non est; quod in termino est, iam persectum est; ergo & ipsa generatio tenet medium inter Generatio esse, non esse;ita quòd esse in generari, & esse tener media in fieri non est, nisi quidam recessus à possibili se inter esses cundum primum modum, & quidam accessus non esse. ad possibile perfectum secundum tertium modum; ita quod questi est quid mixtum ex esse, & non esse. Argumentum ad oppositum patet per

Dubitaret quis, etiam, Vtrum sit uerum, quod Quastio. dicit Philoso, quòd ex addiscente fit sciens? Re spondeo.dicendú quòd sic.Ad cuius cuidentiam notandum est, quod hæc tria differunt, no scies, Non sciens addiscens, & sciens: Non sciens dicit simpliciter addisces, co negationem scientiæ; ex hoc enim dicitur non scients que different. sciens, quia simpliciter ignorat : Addiscés autem dicit quandam tendentiam ad scientiam, & ad scibile; tendere autem aliquis ad scibile non potest, nisi habeat aliquam notitiam de scibili ad minus in uniucriali; nullus enim quærit scire, quod omnino ignorat: sic ergo non sciens dicere uidetur ignorantiam negationis: addiscens elt in uia ad scientiam, dispositus ad sciendum, nec omnino ignorat scibile, sed partim scit, & partim ignorat: Sciens autem dicit functionem scientiz, oppositam utrique ignorantiz, scilicet mon scientis & addiscentis. Si autem hæc sunt G uera, patet quòd propriùs dicitur sciens ex addi scente, quam ex non sciente: scientia enim semper fit ex aliquo præcognito, & ex præexistenti cognitione, ficut dicitur primo Poste, quod au- Tex. 16, 50 tem præcognoscitur, simpliciter non ignoratur, fed femp aliquid præcognoscitur, & aliquid que ritur: Cu ergo nó sciens dicat simplicem ignorá tiam, addiscens autem eò dicitur, o secudum ali quid scit scibile,& secundum aliquid quarit, & sciens semper iam sit cognosces: patet quòd ueriùs dictum est, ex addiscente fit sciens, quàm ex nesciente. Deinde dicit.

Propter quod illa non reflectuntur adinuicem; nec fit ex uiro puer. Non enim fit ex generatione, quod fit, sed est post generationem. Sic enim est dies ex aurora, quia post hanc: propter quod nec aurora ex die. Altera uerò reflectuntur.

Vbi ponit secundam differentiam inter duos modos fiendi, hoc ex hoc; dicens, quòd in primo modo, quando scilicet ex imperfecto fit perfectum, non est reslexio; quia ex imperfecto fit per fectum, ut ex pucro uir; non autem ex perfecto fit perfectum, sicut ex uiro puer: In altero autem modo reflexio est, quia ex aere fit aqua, & ex aqua aer: Et hoc est, quod dicit litera: Propter quod.s.quia unum est impersectum, & aliud per fectum in primo modo; ideo illa non reflectuntur adinuicem; Nec fit ex uiro puer; licèt econ trario fiat: ficut naturali ordine, terminus sequitur fieri, non fieri terminum; ita quex fieri ali-

termino ad fieri: ita quòd ipsum terminum sieri ex generatione, est ipsum necessariò sequi gene rationem; sicut fieri ex aurora diem, est ipsum diem necessariò sequi ad auroram. Et hoc est, quod subdit Philosophus: Non.n.quod fit, hoc est ipse terminus, no est illud, supple, quod fit ex generatione, supple termini: ita quòd non sit ibi alia conditio: sed ita fit, quòd prius est generatione:ita quòd tale fieri necessariò supponit, hoc esse priùs hoc; sicut dies est ex aurora; quia est post hanc: ita quòd in hoc modo, omne ex hoc est hoc.i.hoc sequitur post hoc: Propter quod, quia. s. unum supponit aliud, aurora nó fit ex die, licèt dies fiat ex aurora: in hoc ergo modo non est reflexio; Altera uerò, hoc est, illa de alio mo- B do reflectuntur: quia non est ibi ista neccisitas suppositionis. Vi autem uideatur melius ratio Philosophi, notandum est, quòd Materia aliqua aspicit sub quodam essentiali ordine;ita quòd ad unum non deuenit nisi per aliud: ita quòd ordo requirit, quòd primò unum sit in materia, & me diante illo deducatur ad aliud; ficut non aspicit uirum, nisi mediante puero: Et in talibus propter ordinem essentialem, ad ultimum deuenitur per medium, non ad medium per ultimum; & ideo non est ibi reflexio; sic enim deuenit ad uirū per puerum, quòd non è conuerso; & ad terminum per fieri, quòd nó è conuerfo: Aliqua autem afpi cit, nimirum no sub aliquo ordine essentiali, nec aspicit unum per aliud, sed indifferenter omnia illa, eo modo, quo aspicit formam aeris, sormam aque: & in talibus potest esse reslexio, propter de fectum effentialis ordinis; quia no est ibi primu, & ultimum; sed omnia sunt æqualiter prima ipsi materiæ. Notandum est ctiam, q in primo modo, ubi est ordo essentialis, necessariò quando hoc fit ex hoc, oportet co hoc fiat priùs hoc; quia hoc requirit ordo essentialis. Et hoc est, qd dixit Philosophus supra, quòd hoc fieri ex hoc, non est sicut ex generatione tantu, sed magis sicut prius generatione. In alio autem modo, quia nó elt ordo ibi essentialis, ipsum esse hoc ex hoc, non est necesse esse prius hoc; & hoc propter desectum ordinis:non enim necessariu est, quòd si fiat uir, præcessit puer; Ita grin primo modo sic habet lo cum habitudo, importata per hane præpolitionem, ex, quòd necessariò habet locum illa, quæ est per hanc dispositionem prima:in secundo au tem loco ita habet locum prima, quòd non necef fariò habet locum fecunda: & ideo(ficut dictum est)ibi est reslexio, ubi non est ordo; ubi auté est

Questio.

Materia du

Quereret quis.Vtrum hoc prius, de quo loqui tur Philosophus hic, sit illud, de quo laquutus est Videtur, quòd non; quia loquendo de isto, excludit illud. Respondeo. dicendum est, q hoc prius, & illud in hoc coueniunt, quia sicut in illo est ordo essentialis, ita & in isto: quado enim dies fit ex aurora, dies sequitur essentialiter auro

ordo, ibi non est reflexio.

quo modo deuenitur ad terminum, no autem ex A ram, & non è conuerso ita quòd diem sieri ex au rora, est diem necessario ordine sequi auroram; & non è conuerso, & ideo non reflectuntur; fit enim dies ex aurora, & non è conuerso: Sicut est in hoc modo, iam dicto; ita est in hoc modo, de quo loquitur hic Philosophus:uirum enim fieri ex puero, est uirum necessariò fieri priùs per pue rum;ita quòd uir necessariò ordine sequetur pue rum, & non è conuerso, & sic hij duo modi conueniunt. Et ideo Philosophus in isto modo probans, quòd non estibi reflexio, dedit exemplum de die,& aurora : ex hoc etiam dans intelligere, quòd hi duo modi conueniunt; Licèt autem sic conueniant; differunt tamen: quia in illo modo unum subiectum non subijcitur utrique: & ideo impropriè est ibi fieri & generari: hic autem subijcitur subiectum unum, quia uel totum, sola im perfectione remota; sicut quado ex puero sit uir, uel materia existens sub una dispositione, transitur ad aliam: sicut quando ex uino sit acetum, in quo quidem transitu posterior dispositio necessa riò supponit primam: acetu enim necessariò supponit uinum; & ideo ex aceto non potest fieri ui num, nisi fiat regressus usque ad primam materiam:In prima enim materia non est iste aspectus polterioritatis respectu sorma uini, que est in ma teria existéte sub forma acoti:Propter enim aspe ctum posterioritatis non potest fieri ex aceto uinum, quod est, ex posteriori non fit prius: propter aspectum prioritatis potest fieri ex uino acetum, quia ex priori potest fieri posterius. Quado auté facta est reditio usque ad primam materiam, iam materia ammisit aspectum posterioritatis, quem habet sub forma aceti; & ideo ex ea potest fieri uinum. Deinde cum dicit.

V troque autem modo impossibile est in infinitum ire, existetium uerò intermediorum necesse est sinem esse. Quadam uerò adinuicem reflectuntur. Alterius enim corruptio, alterius est generatio.

In qua parte ostendit, quòd non est abire in in finitum in utroque modo posito siedi hoc ex hoc: & dividitur in duas partes, secundum quod pri- Non fit hoc mò probat hoc in primo modo: secundo probat ex hoc in u hoc in secundo: secunda ibi, [quædam uerò adin finium pro uicem.]Dicit ergo primò iam dictum est, quòd cedendo. duobus modis fit hoc ex hoc; in utroque autem modo impossibile est in infinitum ire: & hoc patet in primo modo, quia ubi est determinatum mediu, ibi est determinatus finis, & principium; ubi autem est determinatum principium, medium,& finis,non est infinitas; ergo in primo mo do nó est abire in infinitum: Et hoc est quod subdit: Existentium uerò, supple, mediorum determinatorum necesse est finem, supple, este determinatum: Est ergo ratio Philosophi in hoc:in pri mo modo hoc fit ex hoc, determinato medio; determinatum autem medium principium & fine habet; ubi autem hæc funt, non est infinitum, ergo ibi non est infinitas.

Dubitaret autem quis. Vnde sequitur est de-

Questio.

finem.

Respondeo, dicédum est, quòd natura medij est, quòd sit in quadam analogia ad principium,& fi nem; ideo enim dicitur medium, quia sub determinato gradu aspicit principium,& finem:sic au tem est in ijs, quæ habent analogiam ad aliud, co posito illo, quod est in attributione ad aliud; po nitur primum, & si non in esse, ad minus in conceptu: Si enim accidens non est ens, nisi in attributione ad substantiam; non couenit concipere, quòd accidens sit ens, nisi quia entis, uel substan+ tiæ: Cum ergo medium dicatur in attributione ad principium,& finem;non conuenit concipere medium, nisi concipiendo principium, & finem: F & sicut medium habet analogiam ad principiū: ita determinatum medium ad determinatu prin cipium, & fine: Et ideo benè dixit Philosophus, quòd determinatum medium habet determina-Prins muta tum principium, & finem. Alia uia potest deduci re in alind sic, secudum Philosophum. 5. Physi. medium est, potest intel in quod priùs mutat mutans, quam in ultimum: Priùs autem mutare in aliud, potest esse duobus modis; uel priùs intentione, uel priùs actione: Si loquamur de prioritate intentionis, sic ultimum priùs est, quam medium; non enim intendit agés inducere naturam medij, nifi propter naturam ul timi:natura enim nunquam intendit inducere illud, quod est ad finem, nisi propter finem. Si auté loquamur de prioritate actionis, natura priùs at- G tingit medium, quam finem; quia illud, quod est Natura in prius in intendendo, posterius est in essendo. Cu sendit me- crgo ita sit, quòd natura nunquam intendit mediu propier dium, nisi propter finem; nec attingat medium, nisi ut possit attingere finem; necessariò ubi non potest attingere finem, nec potest attingere medium: medium enim ociosè attinget, nisi possit attingere finem: Et sic ubi potest attingere medium, potest attingere finem; & ubi potest attingi determinatum medium, ibi & determinatum fine: in infinito nullus finis potest attingi, ergo terminatus nullum medium: & si medium ibi non est, nec finis; & per consequens in infinitum non est:ergo benè dictum est, quòd ubi determinatum mediu est, ibi determinatus finis est.

dıum, ibi de finis.

finem.

Quaftio.

Dubitaret aliquis. Vtrum in primo modo fie di hoc ex hoc, sit determinatum medium, quod quidem arguit determinatum principium,& finem determinatum? Respondeo, dicendum co sic. Vbi notandum est, quòd primus modus est, quòd fit hoc ex hoc, ficut ex imperfecto fit perfe ctum; omne aut imperfectum determinatum est; ideo impersectum determinatum est; quia est ad propriam perfectionem, & est ex proprio perfectibili; Vt v.g.quando ex puero fit uir, esse puerum est esse imperfectum, non quodcunque imperfectum, sed determinatum; non est enim esse puerum impersectio uniuscuiusque entis,ncc cu iuscunque possibilis, nec ad quamcunque perfectionem, sed tantum ad esse uirum, ergo imperse dum determinatum arguit proprium possibile,

terminatum medium, ergo finis, & principium? E ex quo est, & propriam perfectionem, ad quam Possibileha est; possibile autem uoco principium, persectio- bet ratione nem autem uoco finem . Imperfectum ergo ar- fectio aute guit possibile sicut principium, & perfectionem habet ratio sicut finem: cum ergo in primo modo fiat ex im nem finis. perfecto perfectum, illud imperfectum arguit principium, & finem determinatum. Deinde

> Q uadam uerò adinnicem reflectuntur. Alterius enim corruptio, alterius est generatio.

> Probat, quòd non elt abire in infinitum in fecundo modo: & diuiditur textus; quia primò pro bat hoc per rationem: secundò probat quòd pro priè non fit hoc ex hoc, sicut ex materia: secunda ibi[Similiter autem impossibile.] Dicit ergo pri mò, ubi reflexio est in generatis, & corruptis no potest esse infinitas in causa materiali; sed in secudo modo est reslexio; si enim ex aere fit aqua, & econuerso ex aqua fit aer & c. Et hoc est, quod dicit, Quædam uerò generata ad inuicem refle-Cruntur; & ideo supple, non est ibi infinitas; gene ratio enim unius est corruptio alterius: quasi dicat, benè est reslexio; quia uno generato, aliud corrumpitur; & econuerlo, illo corrupto, aliud

Dubitaret quis, Vnde sequitur ista consequé- Questio. tia:est ibi reflexio;ergo non est ibi infinitum?Re fpondeo, dicendum, quòd hoc uerum est; quod primò sic patet: vbi est reslexio, ibi est primu & ultimum: quia illa dicuntur reflecti ad inuicem, quando illud, quod est primu respectu alicuius, fit postea ultimum respectu eiusdem, Vt si ex aere fieret aqua, tunc aer esset primum respectu aquæ: si autem ex aqua fiat aer; ita quòd sit ibi re flexio; tunc aer ultimu est: ergo ubi est reflexio, ibi primum & ultimum est; in infinito autem no Reflexio re est primum & ultimum; ergo benè dictum est, o puguat inf reflexio repugnat infinito. Secundò potest hoc fic declarari: reflexio in elementis est propter sinitatem elementorum : si enim elementa essent infinita in deorsum, possem dicerc sic, ex igne sit aer, ex aere aqua, & ex aqua terra, ex terra aliquid aliud inferius: sed quia elemeta finita lunt, H non potest fieri ex terra aliquid inferius; immo oportet, quòd fit reflexio ad superius elementu. Tertiò patet, quòd benè probatur, quòd non est ibi infinitas; de qua loquitur Aristo.intédit enim excludere infinitatem in directum, si autem infinitas est in isto modo generationis, non est nisi in intellectu. Vbi notandum est (sicut dicebatur in causis efficientibus) quòd in per se ordina tis non potest esse infinitas, sed inordinatis accidentaliter non prohibetur: Sicut in causis materialibus, si fiat hoc essentialiter, idest secundum essentialem ordine, est ibi dare finitatem necessariò; ut si mixtum fiat ex elementis, & elementa ex potentia materiz ordine essentiali, necessariò est ibi status in deorsum; quia infra potentia materiæ nihil est:cùm autem sit hoc ex hoc acciden taliter, nihil prohibet ibi esse infinitatem; fit ali-



quid

quid per se, & essentialiter ex potentia materiæ: A tia uocat ens; minus autem est esse in potentia, accidit autem, quòd fiat ex alia forma, qua non habet ordinem ad istamsideo potest esse hic infinitas; ut si dicam, quòd aqua fit ex aere, & aer ex aqua alia, & hæc aqua ex aere,& sic usque in infinitum. Notandum tamen, quòd hæc infinitas semper est infra finitas formas elementorum, & ibi semper reflexio est; ita quòd propriè non est infinitas indirectum, sic quòd fieri hoc ex hoc in directú, capiat infinitas formas specificas. Deinde cum dicit.

Similiter autem imposibile primum sempiternu corrumpi, Quoniam enim non est insinita generatio insursum, necesse ex quo corrupto primo aliquid fa

Etum est, non sempiternum esse.

Vbi oftendit, quòd in fecundo modo, fcilicet 🖪 fiendi hoc ex hoc, non propriè fit hoc ex hoc, ficut ex materia; quando enim fit hoc ex hoc, fi-Admittunt cut ex materia; non corrumpitur, sed perficitur; omnes ma- non enim materia corrumpi potest; quia sempiterna prin ternum quoddam : quando autem fit hoc ex hoc cipium, sed in secundo modo, ut ex aere fit aqua: hoc est per Arist. sempiterni fa- corruptionem primi, ex quo fit. Et hoc est, quod dicit:Similiter autem impossibile est primu sem piternum, hoc est primam materiam corrumpi; si autem fit hoc ex hoc, sicut ex materia; ipsa materia corrumpetur, Et hoc est, quod dicit. Quoniam enim non est infinita generatio in sursum, supple, nec supponitur; necesse est, ex quo corrupto primo aliquid factum est, non esse sempiter-1.de Gene- num; quia generatio unius est corruptio alterius. rat. & Cor Vbi notandum est, quòd aliter sit aliud ex poten rupt. 17.65 tia materia, aliter ex contrario, uel ex priuatione:Ex potentia materie fit aliquid per se, sicut ex eo, quod saluatur sub forma sienda, & perficitur per eam: ita quòd fieri aliquid ex potentia, non est aliud, quàm ipsam potentiam perfici; non ut sieri post potentiam propriè:Fieri autem ex contrario, uel ex priuatione, est ipsum contrariu per prinationem corrumpi; Cum ergo in secudo mo do fiat aliquid, sicut ex contrario, fit ex illo sicut ex eo, quod corrumpitur: si ergo hic esset materia, ergo materia corrumperetur, quod tamé impossibile est:quia sempiterna est.

Dubitaret quis. Vtrum sit abire in infinitum in causis materialibus? Respodeo & dico, op no in essentialiter ordinatis: Voco autem essentialiter ordinata, quando unum naturaliter supponit aliud, sicut potentia propinqua supponit remotam; eo modo quo dicimus, quòd naturali ordine mixtum est ex elementis, & elementum ex potentia materia: in quo modo necessariò est fini-Potetia me tas: quia infra potentiam materia nihil est, quod teria media quidem patet sic: Materia substantiatur per poiinter ali- fe,sed in posse & in potentia necessariò est status, ergo & in materia: quòd autem in potentia fit status, & infra ipsam nihil sit, patet:nam pote tia materiæ tenet medium inter aliquid, & nihil: in potentia autem esse, est plus quam esse nihil. Ten. 63. 17. Vnde Philosophus in Quinto huius, ens in poten

quam esse in actu: cum ergo infra potentiam no র্বাং aliquid aliud,nifi ipfum purum nihil ; ergo nó est infinitas indeorsum. Si enim aliquid esset me dium inter potétiam,& nihil; aliquid esset, quod esset minus ens, quam esse in potentia; quod est impossibile. Vnde postumus sic arguere: nihil & actus funt determinata extrema finitatis, maximè ex parte actus; actus enim finitus est; inter es sentialia autem finita & determinata nó possunt capi infinita media: cum ergo materia teneat me dium inter extrema, & extrema fint finita; ergo non est infinitas in numeris. Secunda ratio patet sic, sicut omnis motio actiua est in uirtute primi agentis; ita omnis motio passiua materia ad formam est in uirtute primi possibilis: Sicut ergo fuit arguendum in causis efficientibus, quòd in essentialiter ordinatis omnes motiones secundorum agentium arguunt motionem primi agé tis, uel mouentis; ita in essentialiter ordinatis om nia palsiua arguunt primum polsibile; sicut pote tia propinqua arguit remotam. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem cuius causa finis est . Tale autë TEX. 8. quòd non alicuius causa, sed alia illius; quare siquidem fuerit tale ipsum ultimum non erit infinitum: si uerò nibil tale, non erit cuius causa.

In qua parte oftendit, quòd est status in causis finalibus; probat autem hoc per quatuor rationes; & sic hec pars habet quatuor partes, secunda dun quod ponit quatuor rationes. Secunda ibi, processis in [Sed qui infinitum faciunt.] Tertia ibi, [Et nul- infiniti in lus conabitur Quarta ibi, [Neque utique erit in- cansis sinatellectus. ] Primò ergo facit talé rationem : finis libus. est, tuius causa sunt omnia, & omnia alia sut pro pter illud,& ratione illius: tale uerò non est causa alicuius alterius; uel ergo erit dare tale aliquid; et si detur, ultimum est: si autem ultimum, non erit infinitum: fi autem nihil detur , ratione cuius alia fiant, & ipsum, non propter aliud; non erit dare finem aliquem, cuius causa fiant alia: Est ergo ratio Philosophi in hoc: de ratione sinis est, esse ultimum; uel ergo dabitur finis, uel Vlimi infi non:si dabitur, tollitur infinitum; quia ultimum nuo repurepugnat infinito:si non dabitur, tollitur causa fi guat. nalis, quod est impossibile; Ita quòd possumus sic arguere, infinitú destruit ultimum, ergo destruit

finem, sed hoc est impossibile, ergo & primum. Quereret quis. Vtrum de ratione finis sit, esse Questio. ultimum.Respondeo, dicendum quòd sic:& hoc patet per distinctionem, quæ est inter finem,& il lud, quod est ad finem. Nã de ratione eius, quod est ad finem, est; quòd tota natura sua sit in ordi- Finis dune ad aliud; illi autem, quod confistit in ordine plex. ad aliud, repugnat ratio ultimi: de ratione autem est, quòd non sit in ordine ad aliud;ideo enim di citur finis, quia alia terminat, & ipfum non termi natur; si enim terminaretur, esset finitum, pon sinis. Si ergo sua ratio est in ordine ad aliud, & natura sua est in terminare, & non in terminari, &

Η

Quaftio.

tale ultimum est, ergo sua ratio est ultimitatis. E tio Philosophi in hoc:qui ponit infinitum in cau Deinde cum dicit.

Sed qui infinitum faciunt, latent, auferentes bo ninaturam.

Ponit secundam rationem dicens, qui faciunt infinitum in causis finalibus, auferut rationem si nis, & auserunt naturam boni:quòd auserant na turam finis, patet per præcedentem rationem: 4 auferant naturam boni, patet per Philosophum

2. Phys.finis, & bonum idem.

Quereret quis, Vtrum finis, & bonum fint ide, ficut dicit Philosophus. Respondeo. Dico quòd sic, hoc autem patet duplici via. Prima est talis. Il lud, quo non habito, non quiescit res; & quo habi to, quiescit; uo catur finis eius; quia illud terminat appetitum præcedentem; illud autem, in quo na- F turaliter res quiescit, idem est, quòd persectio eius: ergo perfectio, & finis sunt idem; perfectio autem rei, & bonitas idé sunt; quia perfectio, uel bonitas rei, nihil aliud est, nisi perfectio rei: & ideo rem esse bonam non est aliud, nisi rem indi uisam esse à sua perfectione; ergo idé est bonú,& finis,& perfectio. Secuda uia patet sic, ois finis, uel est finis rei cognoscétis ipsum finem, uel nó cognoscentis;& in primo modo,& in secundo fi nis,&bonum idem:In primo, scilicet in re cogno scente patet, quia appetitus cognoscitiuus non fertur nisi in bonum; nunquam enim fertur in malum, nisi inquantùm induit rationem, & simili tudinem boni: nullus enim operatur ad malum Nulus operad ma aspiciens: cum ergo illud, in quod fertur appeti- G lun afficies tus cognoscitiuus, sit finis, et hoc est bonum, sicut probatum est; ergo finis, & bonum idem. Simili ter patet in secundo, scilicet in eo, quod ordinatur ad finem,& tamen non cognoscit finein? nã talia, quæ sic ordinantur, non ordinantur, nisi acta ab alio; quod enim ordinetur, hoc habet à re cognoscente, quia opus naturæ non intelligétis, est opus intelligentiæ: sic enim sagitta, quòd ordinetur, habet à sagittante, cognoscéte finem : fic quòd uerum ordinetur in finem, habet ab intelligentia, cognoscente finem: ita quòd semper Opus natur- opus naturæ reducitur ad opus artis: sicut autem

ra reduciartis.

Quaftio.

idem.Deinde cum dicit. Et nullus conabitur aliquid facere, ad terminum non futurus uenire.

est, quando aliquid tendit in aliquid, actum ab

alio, eo modo tendit, quo est actum; & eo modo,

quo agens deducit. Cum ergo natura non tendat in finem, non nisi acta ab intelligentia; non

tendit, nisi eo modo, quo accipit ab intelligétia;

& eo modo, quo intelligentia imprimens istum

ordinem, tendit: secundiim autem primam ratio

nem intelligentia non tendit nisi in bonum, ergo nec natura: cum ergo illud, in quod tendit ali

quid, fit finis eius, ergo in natura finis,& bonum

Ponit tertiam rationem, dices, quòd fi aliquis tollit naturam finis, nullus conabitur aliquid facere; ad terminum non futurus; hoc est non potens puenire ad aliquem terminum: Est ergo ra

sis finalibus, tollit terminum: qui tollit terminu, tollit actionem: sed quòd omnis actio tollatur; hoc est impossibile, ergo est impossibile ponere infinitum in causis finalibus:natura siquidem ter minare non posset, & per consequens non initia ret, & sic destrueretur omnis actio natura. Vbi Alio, et aetiam notandum est, quòd actio & terminus a- thonis terctionis se habent suo modo, sicut antecedens, bent ut an-& consequens: si autem antecedens est impossi- tecedens, es bile, & consequens est impossibile: ita suo mo- consequens. do, si terminus est possibilis, actio est possibilis, & si terminus est impossibilis, certè & actio ipsa est impossibilis: cum ergo infinitus terminus sit imposfibilis, ergo & actio. Deinde cum d.

Neque utique erit intellectus in talibus. Nam TEX.9. causa alicuius semper facit, qui intellectum habet:

bic enim terminus finis est rei.

Ponit quartam rationem, dicens, quòd qui po nit infinitatem in causis finalibus, tollit accioné practicam intellectus. Qui enim habet intellectum practicum, semper agit causa alicuius; hoc autem, cuius causa agit, est terminus; Terminus autem finis est, infinitum autem tollit terminum & finem, ergo &c. Est ergo ratio Philosophi in Praxis e hociomnis praxis est propter aliquem finem ter propier ali minatum, infinitum autem tollit rationem termi quem finem ni,& finis; ergo rationem praxis. Vbi notandum terminati. est, quòd si est dare intellectum practicum, neces Intellectus sariò tollitur ratio infiniti in causis finalibus; na practicus in operante per intellectum, oportet, quod pri- tollus roment mò sit aliquid in intentione; aliàs ad nihil termi- infinti, natum ageret; istud autem idem, quod est primu In operate in intentione, & in intendendo, est postea ulti- per intellemum in essendo; ubi autem est primum & ulti- est oportes mum, no est infinitum; ergo in intellectione pra- aliquid esse in intentioctica non est infinitas. Præterea nulla determina ne. ta media lunt, nisi ad determinatum finem: ideo enim media sunt determinata, quia finis est determinatus; cum ergo intellectus practicus agat per determinata media, ergo propter determinatum finem.

Quæreret quis. Vtrum sit abire in infinitum Questie. in causis finalibus? Respondeo, dicendum est, co non: hoc autem patet in fine proprio; fecundò H hoc patet in fine communi : Primo ergo in fine proprio sic, Debemus enim imaginari, op proprius,& certus aspectus est inter generans,& for mam geniti, & actionem geniti, & finem, quem consequitur per actionem: Sicut enim generans generando dat formam, ita suo modo dat actionem consequentem formã;& suo modo dat aspe ctum ad certum finem, cósequentem illam actio nem:& sicut dat terminatam formam, ita dat ter minatam actione, & terminatii fine. Vt.v.g.gene rans dando formá igni, sibi dat, op possit tendere sursum, ut per tendentia sursum quiescat in loco proprio;& sicut dat generas propria formam, et limitatam, ita dat fibi limitatos afpectus ad limita tos fines, uel ad limitatum finem; ita quaspiciat

Secunda uia patet de fine in communi: Si enim uniuersum unum est, oportet, op partes uniuersi, & ipsum universum connectantur in uno fine: Ita cy sic imaginabimur, sicut imaginatur Com-Bonum par mentator in Quinto huius, cp bonu partis est pro sis est pro- pter bonú totius, & bonum totius est propter bo Pter bonum nú Ducis, ita op pars universi est propter univer num totius fum, & ipfum universum propter ipsum motore, propter bo. & est ibi status;ita q nullum medium finem ima num ducis, ginabimur inter partes universi & vniversum, vide 12.Me nec inter universum & primum motorem, Si.n. saphy.52. aliquid esset medium inter universum, & primū motorem, propter quod esset universum; ipsum esset melius in uniuerso, quod est impossibile; tu B quia solus primus est melius in universo; tum et, quia ipsum, ex quo esset aliud à primo, esset pars uniuersi, & ideò in inferiori gradu respectu uniuersi: Quòd aut hæc ratio sit bona, patet ex hoc, Omnia inte quia omnia suo modo intendunt assequi esse pro die assequi prium, quod uoco ipsum finem proprium, & per er propris, illud assequi esse divinum, in quantum possunt, o per illud quod uoco communem finem, & ibi est status.

assequi esse Tertia uia potest patere sic. dictum est in causis efficientibus, op si esset ibi abire in infinitum, om ne mouens esset mouens motum; esse autem mo uens motum debet attingere unum principale mouens, quod est mouens tantum; q ita sit mouens, o non motum; quia moues motum est instrumentum,omne autem instrumentum arguit principale,& primum: Ita suo modo, si esset abire in infinitum in causis finalibus;omne,quod es set infra illű ordinem, & esset finis, & esset illud, quod est ad finem: Sicut ergo imaginor suo modo, quòd omne mouens motum arguit primum mouens, quod est moués tantum: ita illud, quod est ad finem, & est finis, arguit illud, quod est finis tantum; Sicut autem in mouentibus omne mouens motum mouet in uirtute primi motoris; & qui tollit illud, tollit totum ordinem, ita in causis finalibus omnia præcedentia mouent in

mum; ut enim terminata est natura, sic & finis.

TEX. 10.

illud, tollit totum ordinem. Deinde cum d. Sed nec quod quid erat esse conuenit reduci ad

uirtute illius, quod est finis tantum, & qui tollit

aliquam diffinitionem, multiplicantem rationem.

Voi probat, quod in causis formalibus non est abire in infinitum : & dividitur in duas partes: quia primò probat intentum suum: secundò illud probat; secunda ibi, [Semper enim que an te est.] Dicit ergo primò, quòd in causis sormalibus, siue in causa formali, per quam est quod quid erat esse, non conuenit reduci, supple con-Forms que ceptus formales, integrantes diffinitionem ad libet specisi aliam definitionem; definitionem dico, multipli sur ex con- cantem rationem, hoc est, uariantem semper alia cepeibus for & aliam definitionem, & rationem in infinitii. Vbi notandum est, quod intétio Philosophi est, quòd quælibet forma specifica componatur ex conceptibus formalibus, quia species sunt sicut

certa & determinata tendentia ad unum ulti- A numeri; explicatio horum conceptuum est de finitio rerum; & in his conceptibus est prius & posterius; & unus conceptus per se facit aliam rationem, quàm fecundus, & omnes fimul faciút unum conceptum completum. Verbi gratia, in specie hominis est conceptus rationalitatis, & humanitatis, & substantiæ, & entitatis, & ultimus conceptus, scilicet rationalitatis facit có ceptum differentiæ, & animalitatis conceptum generis subalterni, & substătie generalissimi, & entitatis conceptum analogi, & sic semper vnus conceptus facit aliam & aliam rationem; & hi omnes faciunt conceptum hominis. Vult ergo Philosophus, quòd in his conceptibus non est abire in infinitum; scilicet, quòd alia & alia ratio, uel definitio uari etur in infinitum, scilicet in infinitate conceptuum. Deinde cum dicit.

Semper enim; que ante est, magis est, & que posterior non est cuius autem primum no est nec erit

quod habitum eft.

Vbi probat, cp in causis formalibus non est In căis forabire in infinitum: & primo probat, quod non malibus no est abire in infinitum in conceptibus formalibus est abire in ascendendo, sed quòd est stare in uno primo co infinium. ceptu: fecundò probat, quòd nulla forma materialis sit infinita: secunda ibi, [Sed materiam in eo quòd mouetur.]Prima diuiditur in duas partes, secundum op primò probat, op in conceptib. formalibus non est infinitas in sursum: secundò quòd nec in deorsum:secunda ibi, [Ampliùs autem scire destruunt.] Dicit ergo primò, in cóceptibus formalibus femper ille, qui est ante, est magis, hoc est, maioris ambitus, quam consequens conceptus; sicut conceptus animalis est maioris ambitus, quam conceptus hominis: & il le conceptus, qui est posterior, non est nisi sit prior conceptus; nam posito posteriori conceptu,ponitur prior,& si primum non est, nec habitum, idest consequens conceptus non erit: si autem est infinitas in conceptibus, non estibi da re primum conceptum, ergo nec secundum, & per consequens nullum. Est ergo ratio Philosophi in hoc, quòd conceptus formales essentialiter ordinati, licut generis, & speciei ita se habét adinuicem, quòd posito posteriori conceptu po nitur prior. Verbi gratia, posito conceptu hominis, ponitur conceptus animalis, & destructo co ceptu primo, destruitur posterior; ut destructo conceptu animalis, destruitur conceptus hominis:Si autem esset infinitas in conceptibus in sur sum, non esset ibi primus conceptus, & ita nec se cundus:ergo ponere infinitatem in conceptib. formalibus, est destruere omnem rem conceptam, & omnem ordinem. Notandum est, quòd omnes conceptus in prædicando resoluuntur ad generalissimum; conceptus autem generalissimi ad conceptu analogi,scilicet entis (si tamen ens dicit alium conceptum à prædictis) conceptum autem entis ad nullum alium resoluitur: ideo ne cessariò in conceptibus status est. Deinde d.

H 2

TIX. 11.

non enim possibile scire, priusquam ad individua

Vbi ponit, quòd non est abire in infinitum in conceptibus in deorsum: & hoc probat per duas rationes, secuda ibi, [& cognoscere non est] Di cit ergo sic: qui ita dicunt. s. q est abire in infini tum indeorsum, destruunt ipsum scire: quia non conuenit aliquid scire, nisi deueniatur ad ultimű conceptum, qui est conceptus individui; in infinito autem non est ultimum: igitur infinitas de-

Individuü

struit scientiam. Vbi notandű est pp róem Philo Scietia pro sophi, cy scientia propriè habetur de specie, spe priè est ipsi cies autem non propriè pot sciri, nisi sciatur ulti ss species, ma differentia, quæ specificat specié; si ergo non que sciri ne conuenit in genere dare ultimam differentiam, atur eius ul immo esset abire in infinitu indeorsum, si post sima diffe- rationale posset inueniri alia differentia, & sic usque in infinitum; non contingeret scire homi nem, quia non contingeret aliquod ultimum, quod specificaret hominem. Notandum ét est, op hic appellat Philosophus individuum ultimam differentiam, quæ non est resolubilis in alios con ceptus ulteriores; Quod(ut melius uideatur) scié dienne ulti dum est, qualiter dividitur genus in hac inferiora, aliter species; quia divisso in differentias est diuisio formalis, & ideo diuisio generis est diuifio in conceptus formales; quare genus irrefolubile ad alios conceptus: diuisio autem speciei in indiuidua est diuisio materialis, & ideo non diuiditur in alios conceptus Petri, & Martini; G variatur tamen per materiam, scilicet conceptus humanitatis: & quia ita est; ideo conceptus speciei irresolubilis est ad alium conceptum: ideo uocatur conceptus individuus; ficut conce ptum generis possumus uocare conceptum diuiduum,& resolubilem. Tunc sequitur pars su pra dicta, scilicet,

Cognitio,quæ esse non potest. Qui namq; fieri po test, ut ea, que hoc pacto sunt; infinita intelligatur?

Quæ diuiditur in duas præcipuas partes; quia primò ponit rationem; secundò remouet quoddam dubium : ibi [Non enim est simile.] Dicit ergo primò, quòd si ponatur infinitas in formis, nihil conuenit sciri, & cognosci: quia infinitum ut infinitum cognosci non potest: quod enim cognoscitur, ab intellectu pertransitur, infinitum autem pertransiri non potest, ergo infinitum cognosci non popefinitiorei test. Notandum est, quòd cognitio rei persectè est explica- haberi non potest, nisi per definitionem eius; definitio autem rei non est, nisi explicatio consetorum in ceptuum contentorum in re ; ut explicatio generis, & differentiæ. Debemus enim imaginari, quòd illud idem, quod dicit definitum, dicit & definitio; sed definitum dicit illud quasi modo confuso, & non modo explicato; definitio modo claro explicat omnia principia rei: Si ergo omnis res per definitionem cognoscitur, & definitio non est nisi explicatio conceptuum, ut

Amplius autem scire destruunt, qui ita dicunt, E dictum est;non potest cognoscires, nist cognofcantur conceptus explicitè: ut non cognosco hominem, uel naturam hominis, nisi per explicationem generis, & differentiæ: si autem esfent conceptus infiniti, cum infinitum non possit cognosci, necilli conceptus cognoscerentur, uel explicarentur; & per consequens nec definitum. Deinde cum dicit.

> Non enim est simile de linea, que secundum diui siones quidem non stat, intelligere uerò non potest, nisi sistat : quare non numerabit divisiones, qui infi

nitam pertransit.

Remouet quoddam dubium: posset enim aliquis obiicere Philosopho, infinitum nó potest co gnosci, sed linea est infinita, ergo non potest co gnosci. Ad hoc respodet Philosophus, quando dictum est, cp infinitum non potest cognosci, uerũ est de infinito simpliciter; linea autem nó est infinita, nisi solùm secundű quid; quia solű est infinita in potentia, & nó in actu. Et hoc est, quod dicit litera, quòd non est simile de linea, & de infinito, de quo dictum est; linea enim solum est in Infinitum finita secundum divisionem, & tamen est infinita duplex. simpliciter. Vnde lineam non conuenit intellige re illum, qui non reducit eam ad aliquam unitatem, & ad aliquem statum; qui enim in linea considerat infinitas sectiones, idest infinitas partes, illas partes enumerare non poterit, & per co fequens nec intelligere: quia quidquid intelligitur, aliquo modo ab intellectu numeratur. Notandum est, quòd esse in potentia est esse secundùm quid; esse auté in actu est esse simpliciter; illud ergo,quod est infinitum in potentia, & fini tum in actu, est scom quid infinitum; tamen sim pliciter finitum; quod at est simpliciter finitum, licet sit secundum quid infinitum & diminute, intelligi potest:linea autem est hmói: cst.n.simpliciter finita:& tamen scdm quid infinita:& sic à nobis potest intelligi. Notandum est, op partes lineę possibiles accipi per diuisionem, non capiŭ tur à nobis, ut faciunt quandam infinitatem; sed folum ut sunt reductæ ad unitatem ipsius totius; & sic capiuntur à nobis semper ut finita. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd nullus poterit numerare, idest intelligere sectiones possibiles, supple in linea, nisi inquatum reduci tur ad unitatem. Deinde dicit.

Sed materiam in eo quòd mouețur, intelligere eft  $_{TEX,1}$  ». necesses infinito nibil est, esse autem non.

Vbi postquam probauit, quòd non est infinitas in conceptibus formalibus, probat quòd Ex hoc haforma materialis non est infinita: dicens, op ne- beri pot, in cesse est in omni eo, quod mouetur, intelligere calo esse ma materiam; materia aut de se est quid infinitu, & teriam. hoc quia in materia est negatio oium formarii; Et hoc est, quod dicit litera: in infinito aut, hoc est in materia, que infinita est; nihil, hoc est, est generatio omnium formarum; & sic ipsa est indeterminata & infinita; quia omnis finitas est à forma; esse autem, datum à forma, non est in finitum,



quale sit, eë materia.

Infinitas duplex.

Quaftio.

Questio.

Motus ad locum duplex .

Generans de loco.

finitum, sed determinatum. Et hoc est, quod di- A non possit absolui à materia, ergo nec ipse mocit litera, quòd ipsum esse formale non est infini tum:quia est finito esse, idest, quia finitum, & de terminat ipfam infinitatem materiæ;Notandum Elici potest est, quòd ratio Philosophi in breui est ista, quòd materia est infinita, & interminata; & hoc quia de se non determinatur ad aliquem gradum firmitatis, siue formæ: de se enim nec est quid, nec est quantum, nec est quale, sicut dicetur in Quinto ergo forma finita est, & determinata; & hoc quia ponit materiam in certo gradu, & in certa determinatione. Notandum est, quòd duplex est infinitas:est enim quædam infinitas, que oritur ex persectione rei; & ista infinitas est in primo principio, quòd propter suam persectionem capit omnem perfectionem entis, & talis in B tere. finitas sequitur formam, & non materiam: Alia est indeterminatio & infinitas, quæ oritur ex im persectione & privatione, & tali infinitate est in Que mate- finita materia.cuius natura est, quòd non sit deriasie infi- terminata, sed quod possit determinari: & sicut materia est infinita tali infinitate; ita forma est in finita: sicut enim materia est determinata, ita sorma est determinata: materia enim de se nec 7. Meraph. est quid, nec est quale, & sic de aliis prædicamétis: forma autem uel est quid, uel est quale, & sic de aliis. Et hoc est, quòd dicit Philosophus in litera, quòd in infinito est quoddam nihil, hoc est quædam negatio formarum;infinitum autem uo cat materiam; forma autem non est quid infinitum, & hoc quia est esse infinito, idest quia dat C esse determinatum materia, qua est infinita.

Quæreret quis, Vtrum in omni eo, quod mouetur, sit materia? Respondeo. Dicendum est, qu ficut motus ad locum docuit nos locum; ita motus ad formam docuit nos materiam: non enim imaginandum est, quòd forma transmutetur in formam; sed quòd possibile, quod perficiebatur per unam formam, perficitur per aliam: fic ergo in omni eo, quod mouetur ad formam, debemus imaginari aliquod possibile commune, quod transmutetur de forma in formam : hoc autem possibile uoco materiam. Consequenter.

Quæreret quis, Quia ratio prædicta non est, nisi de motu ad formam, Vtrum motus ad locu arguat materiam. Respondeo. dicendum est, op duplex est motus ad locum, scilicet motus rectus, qui sequitur naturam elementorum, & motus circularis, qui sequitur naturam cœli: de primo manifestum est, quòd arguit materiam: quia naturali ordine sequitur motus ad formam; nam generans quantum dat de forma, tantum dat de quanti das loco:ita quod idem possibile existens impossibi-de forma, le ad formam, est impossibile ad locum: Verbi gratia, possibile, quod est possibile ad formam, ignis est; possibile ad locum sursum; & idem agens, quod trahit hoc possibile ad actum, trahit ad proprietates sequentes sormam, scilicet ad lo cum; Cum ergo iste motus necessario ordine arguat motum ad formam, & motus ad formam tus;& maximè quia infra unum possibile est locus,& forma: Si autem loquamur de motu circu lari corporum cœlestium, dicerct Commentator, quod non arguit materiam: nam motus ad locum non arguit materiam, nisi quatenus est motus ad formam; in cœlestibus autem non est motus ad formam:Imaginatur enim Commen tator, quòd generatio & motio ad formam fint proprietates materiz;& si aliquid potest absolui à motione formali:non obstante, quòd non abfoluatur à motione fecundum locum; absoluitur à materia; cœlum autem est huiusmodi, ergo. Vtrum autem hoc sit uerum, quòd dicit Commentator, infra in Octavo, huius poterit pa-

Quæreret quis . Vtrum forma materialis fit Questio. finita, uel infinita? Respondeo. Dicendum, est, quod imaginandum est de infinitate in forma, sicut de infinito in quanto : infinitum autem duplex. in quanto uocatur illud, quod capit omnem gra dum quanti:sicut si esset aliquod infinitum in nu meris, caperet omnes species numerorum; sic in finitum in forma & in essentia est, quod capit omnem perfectionem entis; & quod non cst limitatum ad aliquem specialem gradum entis; forma autem in materia limitata est ad aliquem certum gradum entis, ideo semper finita est. Debemus enim imaginari, quòd forma recepta in alio, ex receptione limitatur, ita quòd non po test attingere omnem gradum entis, & perfectionis, sicut forma abstracta: & ideo in materia limitationem accipit à materia, & è conuerso: si-

cut pluries dictum est. Quæreret quis, Vtrum forma immaterialis Questio. possit dici infinita? Respondeo. Dicendum est, quòd in forma possumus imaginari triplicem Forme trigradum:est enim quædam forma, quæ est ipsum plex graesse subsistens, & ideo habet omnem persectio- 445. nem ipsius esse, & ideo infinita est; & talis est una sola, scilicet Deus: Alia est forma, quæ non est ipfum esfe subsistens, sed est esse participatum, & suo modo est essentia recepta in alio; quomo do autem recepta sit.inserius dicetur: & talises sentia, licèt habeat esse participatum, tamen no habet esse immersum materiæ: & talis forma est forma intellectiua creata, quæ infinita dici non debet; quia esse talis sormæ participatum est, & per consequens limitatum. Tertia forma est, cuius esse participatum est, & etiam immersum materiæ: & talis forma, tum propter participationem, tum etiam propter immersionem si-

Quæreret quis.Vtrum forma debeat iudicari *Questio*. finita, uel quia est ab alio, uel quia est recepta in alio?Ad cuius euidentiam notandum est, quòd uno modo finitas est in forma, quia est ab alio: Ens duplex Est enim ens in duplici differentia: est enim ens, quod est ens per essentiam; & tale ens non est ab alio,infinitum.n. est: est aliud ens, quod est ab H 3

alio, & tale ens est ens per participationem; & E albedo numeretur specifice contra nigredine, quia illud ens est ens per participationem, ideo finitum est; quia omne participatum finitum, & limitatum est; omne autem ens, quod est ab alio, est ens per participationem: ergo omne ens, quod est ab alio, finitum est: forma ergo eo ipso, quòd est ab alio, finita est. Secundo modo causatur finitas,& forma ex hoc,quòd forma est rece pta in alio:omne enim receptum secundum mo dum receptionis limitatur & finitur: esse autem. formale cuiuslibet formæ causatæ est receptum, uel in materia quantum ad formas materiales, uel in supposito quantum ad formas immateriale;& ideo omne tale esse formale ex receptione Prima for- tali est limitatum, & finitum . Est enim diligenter notandum, q prima forma, quæ est purus F nita supe. actus, est infinita superiùs; & hoc quia no est ab aliquo: & infinita inferius, & hoc quia non est re cepta in aliquo. Possumus addere tertiam finita tem,& dicere;quòd omnis forma creata est fini tà inferiùs; & hoc quia est arctata ad certum gra dum,& ad certam differentiam . Quomodo autem intelligantur autoritates de causis, dicentes, cp substantie separate sunt compositæ ex fini to & infinito; poterit aliàs declarari.

Questio.

feriès.

tingit.

Numerus

Quæreret quis. Vtrum in causis formalibus sit abire in infinitum? Videtur quòd sic, quia materia est in potentia ad infinitas formas, ergo ad minus in potentia, est infinitas in formis; Postea essentiæ formales sunt sicut numeri: sed numeri habent infinitatem in furfum, ergo & formæ. Ad oppositum sit Philosophus in litera. Respon Dicendum, quòd in hac quæstione duo funt declaranda. primò enim declarandi,& distinguendi sunt intellectus, quos potest habere quæstio: secundò secundum illos intellectus re-Formam nu spondendum est ad questionem. Ad euidentiam erari tri- primi notandum est, o formam numerari potest pliciter con intelligi tribus modis. Possumus enim imaginari primò, quòd prima forma, que est purus, & pri mus actus, lit unum extremum; & iplum, nihil, sit aliud extremuni; & quod omnes formæ, quæ numerantur & multiplicantur, fint inter ipsam pfimam formam, & ipsum nihil: ita cp sicut omnes numeri secundum diversos gradus descendunt ab ipsa unitate, ita omnes formæ secudum gradus descendunt à prima sorma; & iste nume rus formarum est numerus causatus ex hoc, o ipsæ formædiuersimodè aspiciunt ipsam prima unitatem. Secundo modo potest intelligi nume rus in forma: non quia ipsa forma numeretur; fed quia infra unam formam numerantur diuer si conceptus formales; sicut in forma hominis nu merantur conceptus speciei, differentiæ, & generis. Tertio modo numeratur forma per maformarum teriam, uel per illud, in quo recipitur, quidquid que dicitur sit illud; iste numerus formarum uocatur numerus materialis. Vbi notandum, quòd numerus specificus & formalis ex natura & conceptu for mæaccipitur, & non ex aliquo alio; quòd enim

hoc causatur ex natura albedinis, & ex conceptu eiusdem : numerus autem accidentalis, sue: Numerus materialis causatur non ex ipsa natura formæ; accidetalis fed ex aliquo alio, in quo recipitur forma: quòd unde sumienim hæc albedo non sit illa, hoc non est propriè ex natura albedinis;quia albedo ut albedo non est nisi albedo:quòd autem albedo sit hæc, uel illa, hoc est per aliquid extrinsecum, in quo recipitur albedo: Sic ergo tribus modis numera tur forma; & secundum hos tres modos hæc quæ stio potest habere tres intellectus. Primus enim Primus few intellectus quæstionis potestesse. Vtrum inter sus quini. primam formam, quæ est purus actus, & ipsum nihil possint capi infinitæ formæspecificæ? Se- Secundus. cundus intellectus potest esse. Vtrum infra una & eandem formam possint capi infiniti conceptus secundum sub & supra? Tertius intellectus Tertius. quæstionis potest esse. Vtrum in formis potest esse infinitas non secundum speciem, sed secundùm numerum?Sic ergo patet primum declarádum, scilicet secundum quot intellectus potest intelligi quæstio.Sccundum,quòd debemus declarare, est, quòd debet responderi ad quæstionem secundum istos tres intellectus, & primo se cundùm primum: secundò secundùm secudum: tertiò fecundùm tertium .

Si ergo primò quæritur. Vtrú inter puram for mã, & ipsū nihil possint capi infinitæ formæ spe Varia opicifice? Dicendu est, op circa hoc sunt opiniones. nătium sen Dicunt.n.quidam, quod inter formam primam, tentia. quæ est purus actus, & ipsum nihil nec esse posfunt infinitæ formæ:quod quidé probat primò in ordine essentiarum. Dicunt enim, quòd in essentialiter ordinatis necessariò est dare statum; formæ autem specificæ essentialiter ordinantur secundum sub & supra; & ideo necessario est ibi dare statum:ex quo sequitur, quòd formæ specificz nec lunt, nec elle pollunt infinitz. Secundò probant hoc ex habitudine, quam habent omnes formæspecificæ ad primam formam, quæ est purus actus:omnes enim formæ specificærespectu primæ formæ se habent sicut numeri respectu unitatis; ipsa enim prima forma unitas fimplicissima est, omnes autem aliæ forme cadunt in numerum respectu illius unitatis. Vnde sicut numeri aspiciunt unitates scam diuersos gradus; ita oes formæ respiciunt prima forma: Si aut hæc sunt uera, ut uidetur; non est infinitas in formis specificis. Videmus enim in numeris, quòd est dare numerum, o est ita propinquus unitati, quòd nullus alius potest esse propiquior; sicut binarius: ergo similiter in formis est dare unam formam, quæ erit ita propinqua primæ for mæ,quæ dicitur unitas, quòd nulla alia poterit ef se propinquior; Quod si ita est, necessariò est fini tas in formis, quia quando deuentum erit ad for mam, quæ est propinquissima primæ formæ, erit ibi status: si enim esset infinitas in formis inter quamcunque formam acceptam, prima forma,

Tertiò probant ex natura extremorú: ubi enim funt determinata extrema, oportet etiam, quòd media, quæ accipiuntur inter extrema, sint deter minata & finita: cum ergo forma prima, quæ dicitur purus actus, & ipsum nihil sint duo extrema; ergo omnes formæ, quæ poslunt capi inter primam formam, & ipsum nihil; erunt determi-Opinio pro natæ, & finite; fic ergo hi dicunt. Videtur tamen mihi dicendum, quod inter ipfum nihil, & ipfam primam formam possunt capi infinitæ formæ; ita quòd semper in ascendedo potest fieri nobilior forma: Verbi gratia, post materiam sequitur for-Inter pri. ma elementi:post formam elemeti in maiori gra mam formă du sequitur forma mixti;post formam mixti adcipfin ni huc in maiori gradu sequitur forma uegetatiua; bil possionet post forman uegetatium adhuc in maiori gracapi infinisa forma, du sequitur forma sensitiua; post formam sensitiua fequitur forma intellectiua; & sic seper alcedendo possunt à se tendere formæ in infinitum in nobilitate. Ad cuius euidentiam notandum est, quod qualibet forma specifica causata, est imitatio prima forma increata; nulla alia forma creata potest intantum imitari essentiam diuinam, & formam primam, quin aliqua alia possit plus imitari:essentia diuina est infinitæ perfectio nis;& quia est infinita perfectionis, ideo infinitis Prima for- modis est imitabilis; & quia infinitis modis est ma sine di- imitabilis, io possunt sieri infinite species: cui ipla sind essen sper fpés non sit niss quadam imitatio essentia diuimitis modis næ:dicere enim quod non possunt esse species in imitabilis. finitæ, est dicere, quòd deus non est imitabilis in C finitis modis: & per consequens sequitur: quod idex, quæ funt in intellectu primi, fint finitæ; & cum hoc, scam coiter loquetes, no sit uerum;te nendum est, quod possint fieri infinitæ forme spe cifica. Ad argumentum pro parte alia dicendum est, quòd essentialiter ordinata duobus modis poffunt ordinari: Vno modo poffunt ordinari ad Esserialiter aliquem primum, quod est finitæ perfectionis,& pliciter or- quod finitis modis est imitabile; & in sic ordinadinari pof tis est dare statum : & hoc , quia illa essentialiter ordinata, possunt habere totam persectionem illius primi, ex quo finita est. Secundo modo esfentialiter ordinata possunt ordinari ad aliquem primum, quod est infinitæ perfectionis; & sic ordinata non habent statum: & hoc, quia illud primum, ex quo infinitum est, semper potest magis ac magis attingi; ta quòd possunt in ascendendo tet quæstio secundum tres intellectus. Ad argu fieri infinitz formz. Ad secundum dicedum est, quòd prima forma nó solum aspicit alias formas, ficut unitas aspicit numerum; sed sicut numerus finitus numerum infinitum. Notandum est enim quòd prima forma simplicissima est, cum hoc tamen, quòd est simplicissima, infinitissima est: formæ autem creatæ cadunt à prima forma & quò ad simplicitatem, & quò ad infinitatem: cadunt enim à simplicitate primæ formæ;& ideo cadunt in numerum: cadunt etiam ab infinitate primæ formæ,& ideo cadunt in imitationé: quia

quæ dicitur unitas, posset accipere aliam forma. A ergo prima forma est simplicissima & aliæ formæ sunt coposite:ideo prima forma aspicit alias formas, ficut unitas afpicit numerum: quia etiam prima forma est infinitissima, & infinitarum per fectionum; alix autem formæ funt finite & limitatæ;ideo prima forma aspicit alias formas, sicut numerus infinitus aspicit numerum finitum: & quia ita est, ideo formæ possunt esse infinitæ: Si enim esset dare aliquem numerum infinitum, nur qua posset fieri aliquis numerus ita magnus, quin posset fieri aliquis maior: quia ille numerus infinitus nunquam posset tantum attingi, quin posset magis: à simili essétia diuina pro eo, quòd est unitas infinitarum perfectionum: & ideo nunquam potest tantum attingi, quin possit magis. Ad tertium dicendum est, quinter extrema, quo-rum unum est infinitæ perfectionis, possunt capi infinita media: & hoc, quia illa media multiplicantur, quia attingut illud extremum infinitum; & quia non potest esse finis in attingendo illud infinitum extremum, non potest esse finis in mediis: sic ergo patet quæstio secundum primum intellectum.

Si autem quæratur fecundò, Vtrum fcilicet, in eadem forma possint esse infiniti conceptus for males secundum sub, & supra? Sic dicedum est, op non; cuius ratio est, quia omnes conceptus es fentialiter ordinati fecundùm fub & fupra, statú habent in generalissimo, & in specie specialisima: In generalissimo quidem, quia coceptus ge In genere neralissimi est conceptus irresolubilis: nisi fortè generalissidiceremus, o generalissima resoluuntur ad con-mo es specie ceptum entis, si tamen ens habet conceptum: In ma datur specie etiam specialissima est status; & hoc quia status. species specialissima ampliùs non dividitur per conceptus, sed solum dividitur materialiter, sic ergo patet questió ad secudum secundum secun dum intellectum.

Si autem quærat quæstio tertio modo. s.Vtrū formæ possint multiplicari in infinitum materia liter, & non formaliter? Sic non uideo, quòd sit impossibile: licèt.n.forme, differetes specie, habeant ordinem essentialem adinuicem; tamen formæ differentes folum numero, non habent or dinem nisi accidentalem; in ordinatis autem ac- In accidera cidentaliter potest esse infinitum in potentia; si luer ordina mentum primum dicendum est, op numerum csfe in potentia ad infinitas formas, potest intelligi dupliciter; Vno modo, quit in potentia ad infini Numer i eftas in specie; & hoc non est uerum, quia formæ, se in potenquæ possunt educi per agés naturale; & que sunt tia duplicainfra potentiam materix, non sunt infinita. Se- 1er. cundo modo potest intelligi, o materia sit in po tentia ad infinitas formas in numero; & hoc no est spossibile; nec ista infinitas probibetur à Phi losopho: à Philosopho.n.prohibetur infinitas in formis, uel in conceptibus per le ordinatis. Ar-

gumentum secundum concedendum est, quod E cum difficultate est: & ideo intellectus, qui con in speciebus (ut dictum est in quæstione) potest esse infinitas. Deinde cum dicit.

TEX. 14.

Sed si esent infinita pluralitate species causaru, non esset nec ita cognoscere. Tunc enim scire putamus, cum causas ipsas noverimus. Infintum verò secundum adiectionem non est pertrasire infinito tpe. Postquam ostendit, quòd non est dare causaru

infinitatem indirectum; hic oftendit, quòd non est dare infinitatem secundum speciem, dicens Species can sic; quòd si essent infinitæ species causaru in plusarum sunt ralitate, & numerositate, non contingeret per istum modum scire effectum. Tunc enim putamus scire effectum, cum causas ipsius cognoscimus:si autem cause essent infinitæsecundum spe ciem, non possent cognosci; quia infinitum non potest cognosci. Notandum est, quòd ratio Phi-Soph.in breui est ista. Intellectus uidetur limitatus, ergo non pot cognoscere infinitate căru, & per consequens nec effectum, in quo claudun-

> tur infinitæ caufæ lecundum speciem:si ergo cau sæ essent infinitæ, periret scientia.

> Contingunt autem auditiones secundum consuetudinem entibus. Nam ut consueuimus, ita dignamur dici;& qua prater ea non similia uidentur,sed præter consuetudinem minus nota, o magis extra

nea.Nam consuetum notius.

Postquam Philosophus ostendit, quomodo se habet sciens ad ipsam ueritatem secundum possi bile & impossibile, & secundum facile & diffici le:in parte ista ostendit, quæ sunt, quæ impediut acquisitionem scientiæ: & duo sacit; primò enim ostendit, quid impedit acquisitionem scientia; fecundò docet, quis est bonus modus acquirendi scientiam ibi, [Propter quod oportet erudiri.] Prima in duas, quia primò ostendit, quomodo Consuetudo consuetudo impedit acquisitionem scientigiscos est ius mori dò ostendit quomodo diversi diversimodè se hasum, q4 suscipitur per [Alij uerò si non Mathematice] Prima adhuc in lege, co acci duas, quia primò ponit intentum suum: secundò Puur tantu probat per exemplum ibi, [quantam uerò uim in bonă par habeat] Dicit ergo, quod auditiones multum co requirit.pri tingunt, hoc est conveniunt entibus secundum mo quòd sie consuetudinem, idest ijs, que consueuimus audiderebus inre. Nam, ut consue umus audire, & ita dignamur
stis: securdo dici, & ita uolumus assignari: quasi dicat, illa uime sit excer pra à natu- dentur nobis probabilia & nota, quæ consueuira comosu mus audire; quæ autem non consueuimus audire uoluntario, improbabilia nobis uidentur: Et hoc est, quod cost à masort pte populi rertio
dire, uidentur nobis non similia, idest non proba nt sit ad mi bilia: propter consuctudinem enim aliquam minus per de- nus nota, & magis extranea. Nam illud, quod có sem annos. suetu est, notius e; cosuetudo.n.est altera natura: Sicut ergo qd naturaliter mouetur non mouetur nisi ad unu: & si contingat moueri ad contrariu, uiolenter mouetur,& cum difficultate: ita,quod consuetum est ad unum, non mouetur nisi ad ipfum;& si contingat moueri ad contrarium, hoc

fueuit audire aliqua, mouetur in illa, tanquam in probabilia; ad contraria autem nó mouetur, nisi cum difficultate; quia confuetudo facta est quali: altera natura; cu quasi inducat intellectu, ut magis acquiescat uni quam alteri. Et ideo dicit Cómentator, quòd fortissimum impedimentum in scientiis consuetudo est; quia propter inclinationé consuetudinis intellectus mouetur in aliqua, tanquam in probabilia, quæ de se falsissima sunt. Deinde cum dicit.

Quantam uerò uim habeat consuetudo, leges de clarant:in quibus fabulosa, ac puerilia plus possunt propter consuetudinem, quam si cognosceremus ea.

Ostendit per exemplum, quantă uim habeat consuetudo in spedimento sciz, dices; quanta ue rò uim habeat id, quod consuetum est, supple in impedimento scientiz, ostendunt leges, in quibus fabularia & puerilia magis uidentur probabilia, cognitione, supple, uera de iis. Est ergo exemplum Philosophi in hoc, uidemus aperte, 9 multa fabularia in legibus, magis uidentur probabilia hominibus, quam cognitio ueritatis; & magis assentitur illis, quam ueritati in se: quod quidem non potest esse nisi propter consuetudi nem. Vbi notandum est, quòd in legibus huma Leges huma nis multa traduntur puerilia & fabularia, ut homines retrahantur à malis, & prouocentur ad bo na; quæ quidem tradi debent in eis; quia tales le ferta font. ges non intendunt cognitionem ueritatis, sed at secus less solum coseruationem boni in Republica; Aliter dinina. autem est de lege diuina, quæ intendit cognitio nem ueri. Deinde cum dicit.

Alii uerò si non Mathematice quis dicat, non re TEX. 15.

cipiunt dicentes. Ostendit quomodo aliqui se habent diuersimodè ad acquirendum scientiam. Vbi notandu Varialismi est secundum Commentatorem, quod hic uult num dispos ostendere, quomodo aliqui diuersimodè sunt dispositi ad scientiam: quidam enim magis sunt di spositi ad Mathematica:quidam magis ad sensibilia:quidam enim magis ad intellectualia. Et hec pars dividitur in quatuor partes:primò enim ostendit, quòd aliqui semper quærunt certitudinem Mathematicam: secundò ostendit, quòd ali qui semper querunt certitudinem exemplarem: tertiò ostendit, quòd aliqui semper quærunt cer titudinem intellectiuam: secunda ibi, [Alii uerò si non exemplariter ] tertia ibi. [Et illi quidem omnia certè. Dicit ergo primò, quòd aliqui sunt, qui non recipiunt ea, que dicuntur, nisi probentur eis demonstratione Mathematica. Notadum est, secundum Commentatorem quærere demó re demostro strationem Mathematicain in omnibus, hoc po- nem Mathe telt accidere duobus modis, siue ex duplici cau- maticamej? sa: Vno modo propter defectum in Logicalib. ignerare Lo nam quærere demonstrationem Mathematicam gicam. in omni scibili, est ignorare Logicam:nam ostë dit Logica, quòd quædam demonstratur, & quæ dam non; Conclutionis enim est demonstratio;

prin-

Sunt diner-

314 1, 1 13

se itellectus

....

reret demostrationem Mathematicam in princi Ex dissersi- pijs, ignoraret Logicam: Certum etia est, quòd tate scibilis secundum diuersitatem scibilium in diuersis scie fe certitude tijs sunt diversæ certitudines,& per consequens diuersæ demostrationes: non enim in omni scibi li est tanta certitudo, sicut est in scibili Mathemafibili tico: & ideo in omni scibili non debet quæri de-Mathema- mostratio Mathematica: Videmus enim quod in zico potior Naturalibus demostrationes sunt, & etiam in Mathematicis; fed tamen demostrationes Mathematice potétiores sunt, quam Naturales; quia demostrationes Mathematica sunt in primo gra du; Querere ergo demostrationes Mathematicas in omnibus, est ignorare differentiam demóstra tionum, & per consequés ignorare Logicam; Se B cundo modo quòd aliquis quarat demostrationem Mathematicam in omnibus, propter natura est; quidam enim sunt, in quibus dominatur uirtus imaginatiua; & isti quærunt in omni materia loqui Mathematicæ: Possumus addere ijs duabus rationibus tertiam rationem, & dicere, quòd ali qui sunt, qui semper quærunt loqui Mathematicè propter consuetudines; quia à iuuentute imbuti sunt in Mathematicis. Deinde cum dicit.

Alii uerà si non exemplariter, & bi testem indu

ci dignantur poetam

Ostendit, quòd alij sunt, qui non recipiunt ea, quæ dicuntur, nisi confirmentur eis per exem pla, uel per dicta aliorum: & isti multum requirunt Poetarum testimonium, uel aliquod istoru. Notandum est secundum Comentatorem, quòd nullus crederet, nisi confirmaretur per testimo-Ex debilita nium aliorum, hoc accidit ex debilitate intellectus; ex debilitate enim intellectus euenit, quòd aliquis non aliquis non possit pertransire sermones probapossit pera- biles isti enim propter debilitatem sui intellefire fermo- clus non sufficient speculari naturam ueri in se, & quia intellectus corum non sufficit, ideo recurrunt ad intellectum aliorum. Vnde si contin gat eos cócedere per intellecca illa, quæ sunt ue rissima in se; non concedit ea; quia uerissima, sed quia probabilia & famosa. Notandum est, quòd istius sensus desectus, magnus est desectus in scientia:nam de natura scientiæ est , quòd intellectus acquiescat rei per euidentiam rei in D se, non quia uidetur alicui sic, uel non uidetur; nam quando intellectus acquiescit rei propter euidentiam rei in se, tunc intellectus mensuraturà rebus, & hoc est de uirtute scientiz creatæ; nam intellectus noster mensuratur à rebus, creatus me & non econuerso: quando autem intellectus acbus, co non quiescit rei non propter euidentiam rei, sed pro pter alterius cognitionem, tunc non mensuratur à rebus; sed per intellectum alterius : ita op non mouetur à re propter rem; sed à re, quia samosa: certum est autem, quòd multa falsa samosiora & probabiliora sunt aliquibus ueris, cum autem scientia sit de uero in se, & multa famosa & probabilia sint sassa; non est acquiescendum rei

principiorum autem non:quicunque enim qua- A propter famolitatem, & probabilitatem, sed propter euidentiam rei in fe. Deinde cum dicit.

Et illi quidem omnia certè. His uerò labilis est certitudo, aut propter impotentiam complettendi, aut propter micrologiam. Habet autem quod certum est tale. Vnde quemadmodum in symbolis, & rationibus, non liberum esse quibusdam uidetur.

Ostendit, quòd aliqui sunt, qui querunt om nia certudinaliter dicere, & illi quidem omnia quærunt certè, quia omnia resoluere uolunt ad principia: his ergo uerò, hoc est aliis labilis est certitudo, & hoc potest contingere propter impotentiam complectendi priora ad posteriora, ex qua complexione causatur certitudo: uel potest contingere propter Micrologiam, hoc est propter diligentem & certam inquisitionem, quam attingere non possunt, & illiberum uidetur eis, quòd continuè fiat quæstio usque ad minima:Nam illud, quod certum est, habet aliquid fimile ; quemadmodum & in symbolis, & in ra– tionibus, ibi autem uidetur esse quædam illibera litas, quòd ponatur ratio, uel computus de nume ris:ita & hic uidetur esse quædam importunitas, quòd quilibet quærat resoluere omnia usque ad minima. Notandum est, quòd scientia non po- Scientia ha test haberi nisi ex hoc, quod posteriora resoluun beri nequit tur ad priora: ita quòd semper fiat resolutio us nis posterio que ad aliquid primum, quod quidem non est re ra refoluen folubile ad aliquid aliud : quidam namque funt, [mr. quipropter debilitatem intellectus non funt apti nati facere istam resolutionem, ita resolutio qua fi contra naturam corum est: omne autem, quod Oë, quod est est contra natura flebile, & lacrymabile est, & tri contra nastabile: & ideo certitudo habita per istam resolu tură, flebile tionem,talibus(ut dicit Philosophus)slebilis est Notandum est, quòd prima principia, ad quæ Prima prin stat ultima resolutio, sunt maxima virtute, quia cipia sunt in eis sunt omnia posteriora uirtualiter; tamen maximavir funt minima quantitate; & maxima est uariatio in conclusionibus, & maxima infinitas; uniformi tas autem, & unitas est in principiis: & ideo ex uno principio euenit, ut certificentur multæ con clusiones; Quia ergo principia sunt minima, intellectus autem istorum propter suam debilitaté non potest attingere minimum: ideo eis debilis

Propter quod oportet erudiri , quomodo fingula sunt recipienda; & absurdum est simul quærere scié tiam, & modum sciendi. Est autemneutrum facile

est propter certitudo. Deinde cum dicit.

accipere.

Dat regulam, & artem quærendi scientiam, & primò ponit intentum fuum circa duo: fecun dum ibi,[Acribologia uerò.]Dicit ergo sic,quia 🦨 rs, & me igitur funt multa impedimenta scientia, propter thodas que quod oportet erudiri, quomodo, uel quando singula fint recipienda, uel quomodo non; nó enim omnia uniformiter funt recipienda:non enim eo Non omnia dem modo recipiendum est famosum, & uerum funt unifer probabile,& necessarium; nec eodem modo de- miter recimostratione in mathematicis, & in naturalibus.

etostra.

Simi-

Scientia.

furdum est simul quærere scientiam, & modum sciendi:primò enim homo debet addiscere Logi Logica è mo cam; que uo catur modus sciendi quam alias scié medus scie- tias: saturus enim (ut dicit Commentator: ) qui do cet uiam simul, & addiscit eam; neutrum autem Omnis scien facile est accipere. Notandum est, quòd omnis zia e ex de- scientia est ex decurso principiorum ad conclucurfu prin- fiones, & ex resolutione conclusionum ad princi coclusiones, pia, & ex conexione primorum, & posteriorum: ergo oportet, quòd uolens addiscere scientiam, primò sciat modum decurrendi ex principiis ad conclusiones; hoc autem docet Logica. Similiter autem oportet, quòd sciat modum resoluendi có Logica ante clusiones ad principia; hoc autem docet Logica, castelas fa- sicut patet in syllogismo resolutivo: Oportet : etiam, quòd sciat connectere priora cum posterioribus, & hoc docet Logica; docens connectere priora, uel præmissas cum conclusionibus. Et ideo benè dixit, quòd Logica priùs addiscenda est; quia ipsa docet uiam, per quam deuenitur ad scientiam: Sicut enim uiator uolens ire ad alique terminum, oportet quòd sciat primò modum iti nerandi, & modum eundi:ita intellectus uoleņs peruenire ad aliquod scibile, oporter, op primo sciat modum, per quem possit peruenire ad il-Logica cur lud. Notandum est ctiam, quòd illa scientia logi modus scien calis uocatur modus sciedi;unumquodque cnim di dicatur. denominatur à fine; aliqua autem scientia est, cu G ius finis est deuenire ad naturam scibilis; sicut Geometriz ad naturam magnitudinis, & Arithmeticæ ad naturam numeri; & illa est scientia propriè, cuius finis est scibile propriè, scilicet sci bile de se; Alia, scilicet est, cuius finis ultimus est, non deuenire ad scibile, sed docere modum, per quem deueniatur ad scibile: Vnde magis debet uocari modus sciedi, propter talem finem, quain debeat uocari scientia; sicut si esset unus uiator, cuius intentio esset acquirere terminum uix; alius esset, cuius intentio esset docere modum, per quem ipse posset acquirere terminum uixx secundus diceretur doctrina modalis, quia do-Que Logica ceret modum. Notandum est, quòd ipsa Logipossit dici ca aliquid docet, ita quòd ipsa respicit aliquod scibile, puta debitu decursum intellectus, uel debitum syllogismum: quantum ad hoc po test uocari scientia; sed tamen quia in hoc non fistit, sed hoc docet, ut omnes scientie utantur hoc inuento; ita quòd istud inuentum per istam doctrinam sit modificatio omnis scientiz; ideo magis uocatur modus sciendi, propter hunc ulti mum finem, quam scientia propter primum. Vlteriùs notandum est, quòd iste modus sciendi debuit tradi in una scientia separata ab aliis:si.n. omnis scientia utitur modo tradito à Logico, pu ta decurrendi, uel connectendi, uel resoluendi, fi non traderetur in una scientia communi, opor teret, quòd in qualibet scientia repeteretur: ad euitandum ergo superfluitatem, inuenta est scié

tia,quæ docet modum sciendi communem om-

Similiter dat secundum documentum, quòd ab- E ni scientia: & omnis uolens descendere ad propria, priùs debet scire communia: primò ergo debet sciri Logica, postea aliz scientiz. Notandum est etiam, quòd licèt iste modus sciendi tradatur in scientia communi: tamen qualibet scientia propria illum sibi appropriat secundùm modum suum: Et ideo dicit Commentator in litera, quòd duplex est Logica, communis, sci Logica dalicet, & propria; & quia nullus potest persecte plex. : scire propria, nisi sciat communia; ideo omnis · sciens debet scire communem Logicam, & propriam, inquit Commentator. Deinde cum d.

Acribologia uerò Mathematica non in omni- TEX. 16. F bus est experenda, sed in non habentiaus materiam: propter quod non naturalis est modus. omnis enim forsan natura materiam habenti: ideò primò perscrutandum, quid est natura. Ita namque et de qui bus est Physica, manifestum est. Et si unius scientia, aut plurium est, causas, & principia considerare.

Manifestat unum, quod dixerat: dixerat enim quòd non omnia funt æqualiter recipienda, nec æqualiter inquirenda; hoc manifestat hic, dices, quòd Acribologia hoc est inquisitio Mathemati ca non est petenda in omnibus entibus, sed solu Certitude in entibus, non habentibus materiam; hæc enim Scilicet certitudo Mathematica non est natura- in rematelis; quia fortè omnis natura habet materiam, que riali, o in squidem materia non concipitur in Mathemati- re imm cis quasi dicat non potest esse tanta certitudo in riali. -re materiali, ficut in re non materiali; & hoc quia minus impedit certitudinem: & ideo in re Mathematica, & in re Naturali non est quærenda -xqualiter certitudo. Vt autem uideatur quid sit res naturalis, primò perscrutandum est, quid sit natura: sic enim erit manisestum, de quibus erit -Physica naturalis;& etiam erit manisestum, si u--nius scientin; aut plurium scientiarum est considerare causas, & principia. Notandum est pro- Intellectus pter dicta hic, intellectus noster aliquando desi- noster and rcità certitudine rei propter excellentiam intelli quando gibilis,& propter excellentiam realitatis; & qua gnitione re tum ad hoc non habet certitudinem, siuc certam rum. demonstrationem de substantiis separatis. Ali-H quando deficit propter desectum rei in se: quia, scilicet res, eò quòd immersa est in materia, non habet fixionem, & necessitatem euidentem, supra quam possit se ponere intellectus certitudo; & quia omnis scientia supra fixum & necessariu -ponitur;ideo deficit hic demonstratio,& certitu do ex parte rei: Quadam autem funt res, que non funt in materia quò ad conceptum, & ita nó deficiunt ex parte materix; nec etiam excedunt intellectum nostrum: & ideo de cis potest haberi bona,& firma certitudo: ficut funt res mathematicæ:Et ideo consueuit dici antiquitus, quòd Substantiæseparatæsunt supra intellectum, & hoc est dictum propter desectum intellectus:res autem materiales sunt sub intellectu, & hoc est dictum propter excellentiam intellectus; Mathe maticz autem funt in intellectu: & hoc est pro-

Separata

cz. Notandum est etiam, quòd res Mathematicz non funt separatz à materia quò ad esse, sed solu quò ad conceptum: Et hoc intellexit Arist. quando dixit, quòd Mathematica est de separatis à Ma teria. Notandum est etiam, quòd illa, quæ sunt se quò ad esse, parata à materia quò ad esse, & quò ad coceptu, concepium, ficut substantia separata, excedunt sensu: & ideo excedut sen non funt proportionata intellectui nostro: quia omnis cognitio nostra oritur ex sensu;illa autem, quæ non funt separata non quò ad esse; sed quò ad conceptum, ficut funt res Mathematicæ; non ex cedunt omnino sensum: unde ipsum Quantum, de quo est Mathematica, est de comunibus obiectis sensus; que non excedunt sensum; non ideo Demonstra sut improportionata intellectui nostro: Vlteriùs, shematica quia concipiuntur præter materiam, quæ quidem B que sunt un ponit uarietate scibilis: & ideo non deficit certiprime gra- tudo nec ex parte intellectus, nec ex parte rei: du, co ordi- Ergo potentissimus modus demonstrationis est in Mathematicis: Et hoc est, quod dicit Commen tator hic, quod demonstrationes Mathematicæ funt in primo ordine demonstrationum. Et sic ex plicit Liber Secundus.

#### POSTNATVRALIVM ARISTOTELIS

LIBER TERTIVS.

TEX. I.

SECESSE estad quasitam scientiam nos aggredi primúm, de qui-bus dubitare primúm oportet. Hæc autem sunt quæcunque de ip fis aliter susceperunt quidem , & si quid prater hoc est pretermissu.

Divisio, &

Postquam in Secundo Libro Aristoteles desneentio Li- terminauit de Veritate in sezhic uult determinare de rebus, circa quas est ueritas; sicut dictum fuit in principio Secundi Libri. Quia uerò dupli citer contingit determinare de ueritate rerum, primò dubitatiuè, idest circa quid est ueritas, & circa quid non: & hoc per totum istum Tertiu: secudò terminatiue, & hoc in principio Quarti. Prima pars dividitur in duas: quia primò ponit D tionem: ita quòd ipfum prius & posterius notant unam conclusionem probandam, scilicet quod in ista scientia sunt mouendæ dubitationes:secundò conclusionem probat, ibi[Inest autem inuestigare uolentibus.] Dicit ergo primò, quòd necesse est ad scientiam, quam quarimus; primò aggredi illa, de quibus dubitare possumus; hæc, de quibus dubitamus; sunt illa, de quibus sentierunt, uel susceperunt aliqui antiqui, quid sentiendum sit: uel funt illa, quæ omnino prætermissa sunt ab antiquis; quia enim omnino aliqua prætermilerunt, quæ tamen stabilitatem habent; de ijs uidendum est hic. Notandum est, quòd (sicut uult Commen tator:) hæc scientia similis est Logicæ: & ideo ad

pter proportionem intellectus, & rei Mathemati A modum Logicz procedit modo disputatiuo:ita quòd unus liber istius scientiz debuit esse totus disputatious; & hic est ille, quem habemus præ manibus. Sicut enim in ista scientia debuit esse unus liber ad distinguendum nomina, scilicet Quintus:ita debuit esse unus, qui modo disputatiuo uerlaretur circa problemata:quæ terminanda sunt in isto lib. Tertio. Et alia ró pót esseguia ilta scientia uersatur circa ueritatem in se ; reliquæ autem scientiæ circa particularem ueritatem: & ideo debuit esse una pars istius scientia, quæ tota dubitatiuè uersaretur circa ueritatem rerum. Deinde cum dicit.

Inest autem inuestigare nolentibus præ opere bene dubitare. Posterior enim innestigatio priorum

est solutio dubitatorum. Probat conclusionem intentam: & circa hoc tria sacit: quia primò probat intentum suum: secundò mouet, siue numerat dubitabilia: ter tiò dehis exequitur. Prima in quinque, secundùm quòd ponit quinque rationes ad propositu probandum: secunda ibi[Soluere enim non est] tertia ibi[Et quia quarétes]quarta ibi [Et adhuc neque quando] quinta ibi[Ampliùs autem.] Di- Qua fit mi cit ergo primò, quòd uolentibus inuestigare ue- lu dubirati ritatem, præ opere, & necessarium est, benè dubi 🚧 rosma. tare: quia posterior inuestigatio est solutio priùs sie. dubitatorum; Est ergo ratio Philosophi in hoc; dubitatio est utilis ad scientiam, quia qui benè dubitant, benè inuestigant; & qui benè inuestigant, benè inueniunt : si ergo bona dubitatio est utilis ad bonam inuestigationem, & bona inuestigatio ad bonam inventionem, ergo dubitatio utilis est ad inueniendu scibile. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd inuestigatio posterioru dependet ex primorum dubitatione. Notandum est, quòd illud idem, quod cadit sub dubitatione, cadit sub inuestigatione, & tertiò cadit sub inuentione: illud enim quod primò quærebatur, postea inuenitur, non autem aliud & aliud : cum ergo dicit Philosophus, quòd inuestigatio poste riorum est solutio priùs dubitatorum; non intelli git ibi per prius,& posterius aliam rem;sed inten dit dicere, quòd illud idem, quod simul benè inuestigatur, est quod soluitur per inuestigatione; & quod bona inuestigatio arguit bonam dubita

est sub inventione. Deinde cum dicit. Soluere enim non est ignorantis uinculum. Sed mentis dubitatio, boc de re demonstrat. Inquant um enim dubitatur, in tantum similiter ligatis est passus. impossibile enim utrisque procedere ad quod est ante . Propter quod oportet difficultates speculari omnes priùs, & harum causas.

circa eandem rem ordinem temporis;quia una,

& eadem res, primò fuit sub quæstione, & dubi

tatione; secundò est sub inuestigatione, ultimò

Ponit secundam rationem, & est ratio sua talis. Dubitatio est utilis; quia omne, quod facit ad scientiam, & cognitionem uinculi; sacit ad solu-

Ignorantia

Difcrimen dubitătem .

Dubitatio

nem uinculi: quia ille, qui dubitat, et uinculatus est, scit se esse uinculatum: ergo dubitatio facit ad folutionem uinculi, & quantum ad hoc utilis est. Et hoc est, quod dicit litera; quia ignorantes entis liga uinculum, non possunt soluere uinculum; quia nesciunt se esse uinculatos: sed dubitatio mentis hoc oftédit de re, quòd ille, qui dubitat, scit se esse uinculatum; inquantum enim dubitat similis erit ligatis, qui tamé sciunt se esse ligatos. Quòd. autem dubitás sit similis ligatis, patet: sicut enim ille, qui est ligatus, no potest procedere ampliùs in uia, nisi soluatur: ita dubitans non potest ampliùs procedere in scientia, nisi soluatur dubitatio: & ideo oportet priùs speculari difficultatem rerum in isto libro dubitando, ut ex folutione du bitationum appareat ueritas. Notandum est ad euidentiam istius rationis, quod differentia est inter simpliciter ignorantem, & dubitantem: ignorans enim ligatus est, ne attingat scibi le; & tamen nescit se esse ligatum, & ideo non quarit soluere; dubitans autem ligatus est, sed ta men scitse esse ligatum, quærit se soluere: ex quo fequitur, quod dubitatio utilis est ad scientiam. Debemus enim imaginari, quòd dubitatio facit, facte ad seie quod sciatur uinculum; ex hoc autem, quod scitur uinculum, quæritur solutio uinculi; ex hoc g foluitur uinculum, inuenitur scibile: ergo de pri mo ad ultimum bene'dixit Philosophus, quòd du bitatio ex co, quòd est quoddam uinculum, & fa cit ad scientiam uinculi, ex hoc etia facit ad scie; tiam in se. Notandum est etiam, quòd sicut ille qui scit, oportet co sciat causam, & causam inqua Quariti fci tum causam: si enim sciret illud, quod est causa, bile duo ne- & nesciret illud esse causam, nesciret: Ita quicun cessariasie. que debet quærere uerum scibile, oportet quòd sit ligatus, & sciat se esse ligatum. Si enim esset li gatus, & nesciret se ligatum, unquam quæreret soluere uinculum; & per consequens non attingeret uerum scibile:hic enim suit modus in scie tia:quia primò cœperunt homines admirari ; ex hoc enim admirabantur, quia ignorabant caulas:ignorantes autem cœperunt dubitare de cau fis; dubitantes aut uiderut esse se ligatos à natura causarum; uidentes aut se esse ligatos, coeperunt inuestigare uerā causam, ut possēt solui uincuki; per inuestigationem autem deuenerat in cogni tionem & scibilis, & causarum. Deinde cum d.

Et quia quarentes sine dubitatione primò simi-

les, quò oportet ire, ignorantibus.

Ponit tertiam rationem ad probandum, cy du bitatio utilis est; dicens, quod quarentes, non primò dubitantes, sunt illis fimiles, qui uadunt ad terminum, & ignorant quò uadunt: Est igitur ratio Philosophi in hoc: terminus scientia, scilicet ipsum scibile, si debet quæri, oportet quòd ali quo modo ante præsciatur; alias casu quæreretur; per dubitare autem præscitur aliquo modo natura scibilis; ergo dubitatio est aliquo mó utilis ad scientiam. Notandum est, quòd dubitatio

tionem uinculi; dubitatio autem facit ad folutio E de re ex hoc confurgit; quia de re aliquid scitur, Dubitatio fed tamen ipfa res non sciuir perfecte:si enim de reunde cos re nihil sciretur, nihil de ea dubitaretur; sed quia sirgat. scitur tantum impersecte, ideo de ea dubitatur; ergo dubitatio semper arguit, quòd aliquid scitur de re,&aliquid quæritur: Benè ergo dixit Phi losophus, quod dubitatio ex hoc utilis est quæftioni scientiali;quia dubitans,aliquid scit, & ali quid ignorat; ille autem, qui omnino ignorat, de nullo quarit;quia de nullo dubitat. Notandum Vna, & es est etiam, quòd non est incoueniens, quòd una, dem res sci-& eadem res sub uno modo sciatur, & sub alio tur, & que modo de ea queratur, & dubitetur: sicut possum ritur. scire de re aliquid in universali, & ignorare de ca in particulari:similiter de re potest sciri; quia es,& tamé dubitari de ea, & quæri, propter quid est: Et ideo benè dixit Philosophus, quò dille, qui dubitat; aliquo modo scit, & aliquo modo quz-

rit: quia fi omnino ignoraret, nihil quæreret. Dubitaret quis. Vtrum omnis addiscens ali- Questio. quid, priùs sciat? Respondeo, hic duo sunt decla randa: primum, quod omnis addiscens aliquid Addiscens priùs scittsecundum, quod prescitur, & quid que aliquid, pri ritur. Primum patet duplici uia:prima uia erit ex modo intellectus nostri, secundum quem modu deuenit in scientiam : secunda uia erit ex differentia, quæ est inter ignorantiam dispositionis, & ignorantiam negationis. Prima via patetsic. Intellectus noster non deuenit in verum scibile, Differentis niss per quendam discursum: hæc enim est diffe- inter intelrentia interintellectum Angolicum, & Intelle-lectum no-ctum nostrum, & Diuinum: quia intellectus diui gelicum co nus intelligit omnia simul, nec intelligit unum Diviname post aliud, nec propriè intelligit unum ex alio, quafi intellectus fuus sit discursiuus; Intellectus autAngelicus,licetno intelligat una post aliud, tamen intelligit unum ex alio; (. magis intelligit conclusiones in principiis; ideo intellectus cius non est discursiulis. Intellectus autem noster; quia est causatus in nobis, & intelligétiú est ultimus, intelligit unum post aliud, & unum ex alio; quare in utroque deficit : Quia ergo intellectus noster discursiuus est, & per discursum intelligit, oportet, quòd ille discursus ab aliquo prius scito incipiat: si enim de natura scibilis nil ca discursciret, nullo modo posser discere: ergo intelle- sus intellectus noster eo ipso, quod discurrit, necessario ali clus humaquid priùs scit, & aliquid quarit : prascit enim à m. quo incipit discursus; quærit autem illud, ad qd discursus terminatur. Secunda uia patet sic, igno Ignorantia rantia negationis in hoc differt ab ignorantia di duplex, ne spositionis; quia ille, qui habet ignorantiam nega gationes, ce tionis, nullam cognitionem habet de scibili: qui disposis. aut het ignoratiam disponis, cognitione het, sed imperfectam; quia ergo cognitionem imperfectam habet; ideo ipfum scibile secundum alique modum præscit: si ergo esset, quod doctrina & disciplina inciperet ab ignorantia negationis; ita quòd disciplina esset motus, cuius terminus à quo, esset ignoratus ignorantia negationis; sine

dubio

Addiscens

compositi.

subsettum .

Proportio

Cantes.

plina est quidam motus, cuius terminus à quo est ignoratus ignorantia dispositionis, & sicut dictu est, quòd habens ignorantiam dispositionis, aliquid præscit;necessarium est,quòd disciplina incipiat ab eo, quod præscitur. Est enim diligenter enr sie dies notandum, quòd addiscens ex co dicitur addiscens; quia quarit determinatum scibile; non autem potest quærere determinatum scibile, nisi aliquo modo illud præsciat; aliàs à casu quæreret; præscire auté non potest, si de eo habet igno rantiam negationis: ergo oportet, quòd habeat de eo ignorantiam dispositionis: ergo benè dictu est, quòd omnis disciplina ab ignorantia dispo- B sitionis incipit. Secundum, o uidendum est;est quid præscitur, & quid quæritur: quod primò po test declarari ex habitudine, quæ est inter terminos & principia, & inter principia & conclusiones. Vbi notandum est, quòd principium, & con & coclusio clusio sunt quidam conceptus compositi; omnes Just conce- autem conceptus compositi resoluuntur ad con ceptus simplices: ergo conceptus principiorum resoluuntur ad conceptum simplicem. Nam unu quodque principiorum oritur ex quidditate terminorum, ut dictum est supra. Viteriùs conceptus compositi conclusionum resoluuntur ad co ceptum compositum principiorum: sic ergo natu rali ordine præscitur conceptus termini ante co ceptum principij, & conceptus principij ante co C ceptum conclusionis; ita quòd principium præscitur,& conclusio quaritur. Secundo hoc patet, scilicet, quid præscitur, & quid quæritur, ex habi tudine, quæ est inter subiectum, & passioné. Vbi notandum est, quòd quelibet scientia præsupofeiena pra- nit suum subiectum sub esse consuso;quærit auté Juponit sui ipsum explicare: sicut enim ars Carpentaria sup ponit lignum, & de ligno quarit explicare formas, puta formam arcæ, uel huiufmodi; Ita quòd fecundum hoc possumus dicere, quòd lignu sup inter artist ponitur, archa autem quæritur, sic quæcunque eialia, or alia artificialia: ita scientiz speculatiuz supposcieries fre munt subiectum suum, & quarunt eum explicare per passiones; immo ipsæ passiones sunt expli cationes subiecti. Verbi gratia, Geometria de triangulo supponit, quia est; & postea explicat istam passionem, quòd angulus habet duos intrinsecos sibi oppositos; & mediante ista iam explicata, explicat istam, quod habet tres æquales duobus rectis. Si ergo hoc est uerum; igitur sup ponitur subiectum, & præscitur; quæritur autem explicatio subiecti: & sic patet quid quaritur, & quid supponitur. Notandum est, quòd quia expli catio ista non potest fieri, nisi mediantibus principiis:ideo scientia supponit subiectum taquam explicabile, & supponit principia tanquam quædam media, per quæ fit explicatio; & quærit pafsiones tanquam illud explicatum per principia. Tertio, patet quid præscitur; & quid quæritur, ex

lis:quia autem disciplina est quidam motus, qui

incipit ab ignorantia dispositionis;ita quòd disci

dubio addiscens nihil præsciret de natura scibi- A ordine, qui est inter quæstiones. Vbi notandum est, quòd nullus potest quærere naturam scibilis, nisi sciat quid dicatur per nomen scibilis; si enim omnino ignoraret, quid diceretur per nomen, nullo modo posset quærere : & ideo quid est, qd dicitur per nomen, est primum præscitum de na tura scibilis, quod quæritur : Postquam auté habetur quid dicitur per nomen, adhuc potest dubitari, utrum illud, quod dicitur per nomen sit ens, uel non ens; hoc est habeat essentiam, uel nó habeat: Video enim, quòd illud, quod dicitur per nomen, potest reperiri in re non habente essentiam, ficut in uacuo; & in re habente essentiam, sicut in homine; Et ideo prescienti quid dicitur p nomen, ad huc restat quærere, utrum illud dictu, uel significatum sit, uel non sit: nec dico sit, uel nó sit inexistentia; sed in essentia: Ergo postquam præscitú est, quod dicitur per nomen, restat querere si est, quod est quærere, si habet essentiam, uel non habet: ita quòd istud si est, quærit de essentia non de existentia: Habito quòd dictum p nomen, habeat aliquam essentiam, ad huc restat dubitatio, quid sit determinate, hoc est indeterminato genere, & determinata differentia: posfumus enim scire quòd significatio per nomen non repugnat naturæ esfentiæ,& naturæ entis;ta men nescimus quid determinate est ipsa essentia, igitur restat quærere, quid est determinate. Habito quid sit determinate, adhuc restat que- orde in derere, utrum sit in existentia, aut non; ita quòd ha- bitando. bita quidditate, adhuc restat quærere, an est in existentia: ita quòd quidditas tenet medium inter duo, scilicet inter si est essentia, & si est existentiæ. Ex omnibus istis patet, quod præscitur in toto ordine quastionum, est illud, quod dicitur per nomen,& super illud fundatur prima du bitatio de esse essentia: ita quòd hac dubitatio præcedit scitum; quod uoco esse essentia in generali; super hoc autem scitum fundatur quæstio de quidditate in determinato genere; habita au-

> Et adhuc neque quando quasitum inuenit,cogno  $_{\mathbf{D}}$  scit sinis enim huic est non manifestus. Pradubitan ti autem manifestus.

bitatio proprium scitum. Deinde cum dicit.

tem quidditate, restat dubitatio de existentia; Ex

quibus omnibus patet, quod semper dubitatio

præcedit scitum, sicut dicit Aristo. & propria du

Ponit quartam rationem, dicens; quòd ille, qui sine dubitatione quærit inuenire scitum, non cognoscit in termino inuentionis, Vtrum inuenerit, uel non inuenerit. finis enim quæstionis fit manisestus per dubitantem. Est autem ratio Phi losophi in hoc, quòd quicunque quærit inuenire scitum, debet scire quidquid quærit; aliàs in fine qonis nescict . Notandum est, quille, qui quærit Qui benè bene, debet scire quid quærit, & quid non quæ- queru, scirit; per dubitationem autem præscitur aliquo re des quid modo, quod quaritur: quia prascitur sub uno queru, o modo, & quæritur sub alio: Similiter per dubita- quid no que tionem scitur, quid ouæritur, nam per dubitarie. tionem scitur. quid quæritur; nam per dubitatio

nem manifestatur difficultas quæsiti: difficultas E tio, uel negatio uera. Nam hoc principium seautem quæsiti respicit quantitatem quæsiti. Deinde cum dicit.

Melius necesse est habere ad indicandum eum, qui audiuit, uelut aduersariorum, & dubitantium omnes rationes.

Ponit quintain rationem ad probandum, cp dubitatio est utilis, dicens: melius se habet ho mutenduin moad iudicandum benè de re quisita, & hoc scientia, qu propt er rationes & dubitationes aduersarioru, est mile ad quæ mouentur circa quæsita. Notandum est, q bene iudi- ratio Philosophi in breui est hæc: quidquid est candu de re utile ad bene iudicandum de re quæsita, debet præmitti in scientia:dubitatio est huiusmodi: er go. Vbi notandum est, quòd propter rationes terent: per ea autem, que patefiunt; circa que sita potest homo melius iudicare, quam prius.

Est autem dubitatio prima quidem, de quibus proæmialiter dictis, dubitauimus: utrum unius scië tiæ, aut multarum est scientiarum causas spe-

Postquam Arist.posuit intentum suum, secun dum quod utile est dubitare, hic enumerat ipsa dubitabilia. Et diuiditur textus; quia primo ponit dubitabilia, quæ spectant ad scientiam, & considerationem scientiæ in se:secundò ponit dubita tiones, quæ spectant ad principia, & elementa, ibi. [Et utrum principia, & elementa. ] Prima in duas: quia primò mouet dubitationem pertinen tem ad scientiam in se: secundò mouet dubita- G tiones, qua spectant ab substantiam, que specialiter considerantur in ista scientia, ibi [Et utrum substantiæ principia. Dicit ergo primò, cp prima dubitatio est, de qua dictu est in procemio, hoc est in fine secundi libri, Vtrum, scilicet, ad unam scientiam, uel ad plures spectet considerare causas,& principia rerum? Deinde cum dicit.

Et utrum substantia principia est scientia huius scire solum, aut de principiis, de quibus oftendunt omnes: ut utrum contingit unum, & idem simul dicere, & negare, aut flon: & de aliis talibus.

Ponit qualtiones, pertinentes ad substantia: & diuiditur textus; quia primò ponit quæstiones de scientia substantiæ: secudò ponit quæstiones de ipsa substantia in se;ibi, [Et hoc quidem ne- H cessarium ipsum est quærere.] Et dividitur in tres partes, secundum tres quæstiones, quas mo uet: secunda ibi, [Et si est circa substantiam] tertia ibi, [Et si plures.] Quærit ergo primam quæstionem, dicens, quòd quæstio est, Vtrum istius scientiæ sit solum considerare prima principia substantia; an etiam cum hoc consideret de primis principiis, ex quibus, idest, per que ostendut omnes scientiæ?videlicet, Vtrum ista scientia co sideret de hoc principio. An contigerit idem simul affirmare, & negare, aut non? & Vtrum con sideret etiam de sibi similibus. Notandum, quòd non est idem principium substantia, & quo utun tur omnes scientia, sicut De quolibet assirma-

quitur naturam entis ; natura autem entis maioris ambitus est, quain sit substantia: & ita istud principium se extendit ad plura, quam se extendat substantia: principia autem substantiæ non non se extê se extendunt extra substantiam; Et propter istă dunt extră dubitationem principiorum fortèvidetur alicui, substantia. quòd una scientia non cossideret ista duo; & quia hoc dubitabile est:ideo Philosophushoc sub que stione posuit. Deinde cum dicit.

Et si est circa substantiam,V trum una circa om nes, aut plures (unt?

Ponit secundam quæstionem de consideratio ne substantiæ, dicens, quòd supposito, cy scientia sit circa substantiam; quæstio est, Vtrum una aduerfariorum multa patefiunt, quæ aliàs la- F Icientia lit circa omnes substantias, an plures scientiæ circa plures substantias? Notadum est, scientia pe quòd scientiæ differunt pænes obiecta sorma- nes quid dif lia: ubicunque ergo inuenitur una formalitas, ferunt. oportet, quòd inueniatur una scientia: cum ergo omnes substantiæ conucniant in una formalitate,scilicet in hoc,quòd est per se esse; apparebit forte alicui, quòd una scietia sit circa omnes sub stantias, & sic quæstio habet faciem pro una parte. Secundò, quia ratio substantie æquinocè salua tur in incorruptibili, & quod aquiuoce saluatur, est secundum aliam & aliam rationem formale, & alia & alia ratio uariat scientiam; ideo uidetur fortè alicui, co non sit una scientia circa omnes substantias: & sic quæstio habet faciem pro secu da parte: & ideo Philosophus istud, tanquam du bitabile mouet. Deinde cum dicit.

> Et si plures, utrum omnes cognata, aut earum ha quidem sapientia, illa uerò aliquid aliud dicendæ funt?

Mouet tertiam dubitatione de substantia, siue de consideratione substantiæ, dicens; supposito, quòd sint plures scientiæ circa substantias, quæftio est, V trum illæ scientiæ sint cognatæ, & unigenez, aut de numero istarum, ha uocentur sapientiz,illæ uerò uocentur aliquo alio nomine? Notandum est ad euidentiam literæ, 🔈 scientias Scientias 🕏 elle unigeneas potest intelligi dnobus modis: unigeneas Vno modo ex parte obiecti, secundo modo ex dupliciser. parte caufarum, uel ex parte modi confiderandi: Dux enim scientix dicuntur unigenex, qux con fiderant duo obiecta ad unam formalitatem propinquam; sicut Geometria, & Arithmetica dicun tur scientiz unigenez, quia considerant numeru & magnitudinem, que conveniunt in quatitate, & etiam in quadam formalitate propinqua: E co trario scientia Naturalis & Geometria dicuntur diuerfigenez, quia obiccta istarum scientiarum, scilicet motus, & magnitudo, non sic accedunt ad unam formalitatem. Secundo modo potest el se unigeneitas ex parte modi considerandi,& ex parte causarum:nam scientie, que non conside? rant causas altissimas, ita sunt scientiæ, quòd non funt sapienntia; & ita quantum ad hoc unigenea sunt; ex quo merentur dici uno nomine. Si autom

Principiü non idem.

TEX.2.

fas altissimas, alia autem sic: prima meretur ita di ci scientia, quòd non sapientia: secunda autem Qua scieria ita scientia, quòd etiam sapientia; & in quantum meretur di- ad hoc non sunt unigeneæ: De ista ergo unigeci sapiesia, neitate quærit Philosophus. Vtrum, scilicet plures scientie considerantes substantias, mereantur omnes dici scientiz ;uel una mereatur dici scien tia, & alia sapientia? Vbi notadum est, quòd quia istæ scientiæ, quæ considerant substantias, uidentur conuenire in scito & considerato, uidetur for tè alicui, quòd essent unigenez propter istam co uenientiam; & fic quæftio habet faciem pro prima parte: Secundò uidetur fortè alicui, quòd illa scientia, quæ considerat substantiam altissimam feparatam, mereatur dici nomine nobiliori; qua B illa, quæ considerat substantiam materialem: & ita cum fecunda dicatur scientia, restat quòd prima dicatur sapientia, & ideo quæstio faciem habet pro secunda parte : Et ideo fortè à Philoso pho ponitur hoc dubitabile. Deinde cum dicit.

Et hoc quidem necessarium est ipsum quærere; utrum sensibiles substantia esse solum dicenda sunt, aut præter has aliæ: et utrum unitæ sunt, aut plura genera sunt substantiarum, ut facientes species, & Mathematica inter ista & sensibilia dixerunt. De bis igitur (ut diximus) perscrutandum est.

Postquam multiplicauit quæstiones ex parte considerationis substantie, hic multiplicat ex par te fubstantiæ:& diuiditur in duas partes, quia pri mò multiplicat quæstiones ex parte substantie in se: secundo ex parte substantiæ in respectu ad ac cidens, ibi, [Et utrum circa substantias folum . ] Dicit ergo primò, questio est, Vtrum omnes sub stantiæ sint sensibiles, an præter substantias sensi biles fint fubstantia separata eo modo, quo ponebat Plato ideas, & species: Et etiam quastio est, Vtrum sit dare substantias separatas; Vtrum fit dare tantum unum genus substantiarum separatarum; aut sit dare duo genera substantiaru separatarum eo modo, quo ponebant illi, qui po nebant Mathematica separata intermedia inter species & sensibilia:ita quod ponatur unus gradus substantiarum sensibilium: secundus autem ponatur substantiarum Mathematicarum: in ultimo uerò ponantur species, quæ uocantur idee. De his.n. gradibus, Vtru fint; perferutandu est. Al intelle. Notandum est ad euidentiam litere, comnis in etum nern tellectus, si debet esse uerus; oportet, qualiquid respodeatsibi in re; alias intellectus esset uanus; nam intellectus noster mensuratur à rebus. Si Invellectus noster aliqua separat, que in re softer 200 separata non sunt; uidetur quòd intellectus conceptui nihil respondet in re; & sic intellectus est uanus: uidemus enim quòd intellectus separat universalia à particularibus, sicut humanitaté ab hac humanitate; ergo oportet, quòd in se humanitas sit separata ab hoc homine: & hoc sic separatum uocabat Platonici idea, & specie; quam ponebant separatam, ne intellectus esset uanus.

sint dux scientix, quarum una non cossiderat cau A Viterius uidemus, quòd intellectus noster separat naturam quantitatis à natura materiæ: ut ergo intellectus noster nó sit uanus, oportet quòd În quantitas separata in re; & ista quantitas sic separata ponebatur media inter sensibilia & species. Sic ergo ne intellectus noster esset uanus, ponebantur duo genera separatorum: Quòd tamen hac ratio, fundata super naturam separationis, non concludat; patebit inferius. Deinde cum dicit.

> Et utrum circa substantias solum speculatio, aut circa que accidunt secundum se substantiis.

Multiplicat quæstiones in substantia in respe ctu ad accidens: & dividitur in tres partes, secu dum tres quæstiones:secunda ibi.[Adhuc auté.] tertiaibi. [Ampliùs autem.] Dicit ergo primò, op quæstio est, V trum speculatio scientialis cadat folum circa fubstantias;an etiam cadat circa accidentia, que per se accidunt substátiis? Notabi- Accideria liter autem dicit, per se; quia accidentia per acci accidens dens non cadunt sub scientia, quia sunt infinita, cadune sub & indeterminata. Notandum est autem, co accidens, & substantia widentur reduci ad duas for- Unitas Sub malitates, que non habent unitatem, nisi analo- sente. gicè: & ideo fortè uideretur alicui, paccidens, analoga. & Substantia non spectant ad unam scientiam; quia una scientia unam formalitatem aspicit; & fic questio habet faciem pro una parte. Secundò hét facié pro alia parte; quia licèt formalitas acci dentis nó sit sormalitas subiecti; tamé ipsum acci des oritur ex principiis subiecti; & quarere ipsu accidés nó est querere, nisi explicatione subiecti; Qui.n.quærit habere tres, quodamó querit trian gulu; quia ad hoc quæritur, ut explicatius sciatur natura trianguli: ergo unum quæritur propter aliud:ubi autem unum propter aliud, Vtrum sit tantum unum:ergo quærere substantiam,& acci dens est quodammodo quærere unum: & cum una scientia sit respectu unius; uidetur, quòd una scientia possit esse subiecti,& accidetis: Et quia hæć quæstio habet probabilitatem ex utraq; par

Adbuc autem & de eodem & dinerso, simili et dissimili, & contrarietate priori & posteriore, & aliis omnibus talibus, de quibus Dialectici intende re tentant; ex probabilibus solum perscrutationem facientes, quorum theoria est de omnibus.

te, ideo forte ponitur à Philosopho. Deinde cum

Ponit lecundam quæstionem quærens, Vtrű ista scientia consideret de eodem & diuerso, simili & dissimili, & contrarietate priore & posteriore, & aliis communibus accidentibus; de quibus Dialectici tractant ex probabilibus; quo rum Dialecticorum theoria, & speculatio est de omnibus. Notadum est, quod prius & posterius Prins, espe oriuntur ex ente, inquantum ens. Nam prius, & sterius oriu posterius non sunt accidentia huius entis, uel il- tur ex ente, lius:na omne ens respectu alterius, uel est prius, ens. uel est posterius: Eodem modo dico de simili,& dissimili; quia similitudo non est, nisi quædam

quid requi-

Que circa idê wersetur Logicus, O

Logica circa discursi propriè ner

autem,& multa sequitur naturam entis in se, nó huius entis;uidetur ergo, quòd illa scientia, quæ considerat ens inquantim ens; debet considerare huiusmodi accidentia: & ita questio habet faciem pro una parte. Secundò uidetur, quòd duz scientiz nouersentur circa idem, Dialecticus au tem(ut dicit Aristo.) de iis considerat; & ideo uidetur, quòd Metaphysicus non consideret: & ita quæstio habet faciem pro alia parte: & sic hoc tã quam dubitabile ponitur. Notandum est, quòd de iis accidentibus considerat Metaphysicus sub Mesaphysi alio modo, quam Logicus: inquatum enim oriutur à principiis entis considerantur à Metaphysico:inquantum autem deserviunt decursui intel lectus, circa quem decursum uersatur Logicus, F considerantur à Logico: Ita quòd proprie, & per se Logicus est circa decursum; sed quia decursus inuenitur in tali materia, puta in priori & posteriori, & sibi similibus; ideo hoc secundario consi Logica quo derat. Notandum est etiam, quòd quando dicit Aristo. quòd speculatio Logici est circa omnia; hoc debet sic intelligi, scilicet, quòd ipsa Logica primò, & per se non est nisi circa decursum in tellectus ad regulandum, scilicet illum decursum: & ita primò, & per se est circa unum: sed quia ille modus inuentus à Logica, est communis omni scibili in quacunque scientia; ideo secundariò est circa of scibile quasi materiale ii quòd suus decursus, quem invenit, potest esse circa omnem materiam scibilem. Deinde cum

Ampliùs autem iis eisdem que cunque secundii se accidunt, & non solum quid est horum unumquodque. Sed utrum unum est uni contrarium?

Ponit tertiam quæstionem quærens. Vtru non sit considerandum solum de ijs accidentibus comunibus, sed etiam sir considerandum de ijs, que accidunt his accidentibus?& Vtrum non sit con siderandum, quid sit unumquodque horum acci dentium, sed etiam debeamus considerare illa, quæ accidunt ills ? ut non solum sit considerare quid sit contrarietas, sed etiam Vtrum ipsius con trarictatis passio, quòd unum est uni contrariú? Accidentia Vbi notandum est, quod quadam sunt accidetia que immediate aspiciunt subjectus quædam sunt quæ non aspiciunt subjectum, nisi mediante alio accidente, & alia passione. Verbi gratia, habere tres non aspicit triangulum, nisi mediante ipsa passione, quod angulus extrinsecus ualet duos in trinsecus sibi oppositos: similiter albedo immediate aspicit quantu; sed claritas in albedine non aspicit quantum, nisi mediante albedine: Sic etia in proposito, contrarietas est quædam diuersitas, & ista contrarietas habet iplam passionem, quòd unum est uni contrarium, ita quòd ipsa passio nó reducitur ad subiectum, nisi mediante contrarie tate: Est ergo quæstio, Vtrum hæc scientia con sideret de contrarietate, que est quedam diversi tas; uel etiam consideret de passione contrario-

unitas; dissimilitudo quædam multitudo; unum E tatis, quæ est, Vtrum uni sit unum contrarium ? Deinde cum dicit.

Et utrum principia, & elementa sint genera ipsa; an ea, que insunt, et in que res queq; dividitur? Q uid si sint genera, utrum sint ea, que ultimò de individuis ipsis dicuntur, an ipsa prima? Et utrum animal, aut homo principium & magis est, quam

singulare? Postquam posuit quæstiones,quæ cadunt circa res, quæ res sunt de consideratione huius scié tiæ;hic ponit quæstiones, que spectant ad princi pia rerum:Ponentes autem principia in rebus, uariabantur: quidam enim ponehant principia rerum materiam, & formam; quidam autem ponebant ipla universalia, sicut genus, & species; quidam autem ponebant unum, & ens esse prin cipia rerum; quidam autem ponebant ipía Mathematica:Et secundum hoc hæc pars dividitur in tres partes: quia primò quærit, Vtrum principia rerum fint materia, & forma, uel ipía genera.Secundò quærit, Vtrum principia rerum sint unum, & ens, ibi. [Amplius autem. qomnium difficillimum.) Tertiò quærit, Vtrum Mathema tica sint principia rerum, ibi. [Adhuc autem, utrum numeri, & longitudines. ] Dividitur textus: quia primò mouer quaftionem de materia, & forma respectu generis, & speciei, Vtrum secundum hac principia fint, uel illa: secundo mouet quæstionem de ipsa materia in respectu separati à materia, ibi. [Maximè uerò quærendum est.] Dicit ergo primò, querendum est, Vtrum genera fint principia,& eleméta rerum dan illa fint principia, in quæ fingularium existentia diui dinur, ficut est materia & forma? & supposito, co genera sint principia, quæritur Vtrum illa dican tur principia, quæ proximè predicantur de indiuiduis?an illa sint principia, quæ sunt priùs, quæ non prædicatur proxime de individuis lieut sunt subalterna, & generalissima: Videlicet utrū animal sit magis principium, quam homoran homo magis quam animal?quod est magis existens, & magis singulare, quam animal: hec de prima que stione. Notandum est, quod omne illud uocatur Principii principium, ad quod ipsum compositum mate- wocatur, in riale resoluitur: Videmus enim quipsum com- mitur coposi H positum materiale resoluitur ad materiam & for ti materia mam; materia autem ampliùs non resoluitur in le. aliud; & quia resolutio compositi stat ad materiam & formam; ideo posset uideri alicui, quòd materia & forma sint principia: Secundò uideamus, quòd species & conceptus speciei refoluun tur ad genus, & differentiam: Sicut enim natura Refolmin is resoluit compositum ad materiam, & formam; positi state ita intellectus resoluit conceptum compositum, compositum, conformante scilicet speciei ad conceptus simplices, scilicet generis,& differentiæ: ideo posset uideri alicui, quòd genera fint principia, quia ad illa refoluun tur conceptus speciei. De secunda questione notandum est, quòd à conceptu composito, scilicet speciei, ad conceptus simplices, scilicet ge

neris,

Digitized by Google

duplicia

su duas bes

deri alicui, quòd genera sint principia; quia ad il Ad conce- la resoluuntur conceptus speciei. De tertia quæprum com- stione notandum est, quòd ad conceptum compositum duo concurrunt, scilicet possibilis conceptus, & actualis; possibilis autem coceptus est ipium genus, quod possibile est; alius est conceptus actualis, conceptus in formas per diuerfas differentias. Conceptus autem generis, & differe tiæ sic differunt, quod conceptus generis non ha bet alium coceptum priorem; conceptus autem differentia ante se habet conceptum generis: Si ergo ita est, cum de natura principii sit, quòd no resoluatur ad alium conceptum in prædicando; B ideo uideretur alicui, quòd genus effet principium, magis quam differentia; quia tamen differentia dicit actum respectu generis, & omnis a-Etus magis habet rationem principii, quam possi bile: uidetur quod differentia fit magis principium, quam genus: Et sicut dico de differentia re spectu generis, ita dico de specie etiam respectu generis: genus enim, & species concurrunt ad in tellectum individui, sed genus concurrit tanqua conceptus generalior, & qui ad plura se extédit; & quiade natura principii est, quòd se extendat ad effectum:ideo quod ad plura le extedit, uidetur magis habere rationem principij, & sic genus magis, quam species; species autem concurrit ad intellectú individui actualiùs; & fic magis C uidetur declarans naturam individui; & fic species magis uidetur habere rationem principij, Quare spe- quam genus. Notandum est etiam, quod species cies dicator uocantur finalia; quia ultra speciem nihil reperitur, op proprie sit in prædicamento: predicamentum enim propriè duo respicit, scilicet primò diuisionem formalem non materialem, species auté dividitur in individua divisione materiali, & non formali: & ideo fola diuifio generis, quæ est divisio formalis, multiplicat prædicamentum infra se ipsum: divisso autem speciei in indiuidua, quæ materialis ett, non multiplicat prædicamentum, sed ut sic, est accidens prædicamento. Secunda proprietas ptædicamenti est, quòd ratio prædicabilis semper cadit super aliquo fixo, certo, & determinato; indiuidua autem sunt incerta, & quasi infinita; & ideo ratio prædicamenti sistit in specie; indiuidua autem funt præter artem: & ideo species uocauit finalia. Deinde cum dicit.

Maxime uero quarendum est, & tractandum; utrum est aliquid præter materiam causa secundum se, aut non: Et hoc separabile, aut non: grutrum unum, aut plura numero.

Querit quæstionem de causa materiali in respectu ad alias causas separatas à materia : & diniditur in duas partes, quia primò quærit tres quaftiones de aliis caulis, leparatis à materia: fecundo quærit, Vtrum fit dare quidditatem separatam à suo toto, ibi [Et utrum est] Est ergo quæstio duplex, prima est, Vtrum præter

meris, & differentiz, est transitus, ideo posset ui- A causam materialem sit alia causa secundum se, aut non: & supposito, quòd sit alia causa, Vtrum causa illa sit separata à materia, aut non. De primo notandum est diligéter, quòd antiquorum quidam non ponebant nisi causam materialem, non curantes de causa formali, uel efficiente; sed hoc statim suit dubitabile; potentia enim passiua non potest seipsam deducere ad actum, ergo oportet, quòd deducatur per aliud : dicere ergo quòd sit solum causa materialis, est dicere, quod materia, quæ est in potentia passiua; possit feipsam deducere ad actum: sed cum hoc sit impossibile, oportet præter causam materialem dare aliam causam, quæ deducat ipsam potentiam passiuam ad actum;& hanc causam uocamus efficiens: quia autem efficiens deducendo ad actú. largitur actum; & actus est forma; ideo præter causam materialem oportet dare causam formalem.Notandum est etiam, quòd notabiliter querit, Vtrum sit dare aliam causam secundum se: In que me cuius ratio est, quia licet ratio causalitatis salue- 8is saluatur in potentia passiua; idest materia, & saluetur salutatu. in potentia actiua; idest efficiente, & in forma: attamem priùs, & magis secundum se saluatur in potentia actiua, qua in passiua. Vnde potentia passiua non dicitur, nisi in quadam analogia ad actiuam:magis enim debeo dicere, quòd hoc pa titur, quia hoc agit; quam é conuerso, hoc agit, quia hoc patitur, & ideo quasi secundum se in po tentia actiua saluatur ratio causalitatis, & quasi secundum aliud in potentia passiua, & materia: Eodem modo dico de materia respectu forma, magis enim faluatur analogia in potentia respedu actus ad actum, quam in actu respectu poten tiz passiuz. De secunda questione notandum est, quòd illa quæstio potest querere de principio efficiente, uel de principio formali: De princi- De principio enim efficiente potest esse triplex imagina- pio essicien tio; Vna, quòd omne agens essicienter sit separa te triplen tum à materia; Secunda, quòd omne agens sit in materia, & nullum sit agens præter materiam: Tertia quòd aliqua agentia fint in materia, & ali qua extra materiam: Et ideo quantum ad effi-D ciens quæritur, Vtrum sit separatum, uel non: Vel potest esse de forma , Vtrum sit separata, uel nó. Tertia qó est circa ipsa separata, V trū illud separații à materia sit unu, aut plura numero. Vbi no De separatandum est, q circa separatum potest esse du- 10 duplen plex imaginatio:una quodtota materia sensibilis imaginatio. respondeat uni separato, tanquam agenti eo mo do, quo ponebat Anaxagoras, quòd intellectus unus, immixtus, & impassibilis segregabat omnia:Secunda imaginatio potest esse, quòd sit dare diuersitatem separatorum iuxta diuersitatem fensibilium eo modo, quo imposuit Arist. Platoni,quòd fit dare diuerfitatem idearum separatarum, eo modo, quo posuit Plato. Deinde cum dicit.

Et utrum est aliquid præter synolon, Dico autem fynolon,quando pradicatur aliquid de materia, aut

nihil, aut horum quidem, horum uerò non

Synolon quid est.

quid.

Ponit quastionem de quidditate separatorum, quæ propriè spectat ad opinionem Platonis,& est questio, Vtrum quidditas aliqua sit separata præter synodon, idest simul totum, quan do aliquid prædicatur de re materiali; aut nihil fit separatum, aut in aliquibus sit, & in aliquibus non. Vt autem uideatur quæstio, notandum est, quòd secundum opinionem Platonis, indiuiduum participat naturam speciei, & secun Semul toti dum hoc, quod quoddam totum simul ex participabile, & re participata; & ipsa res participata est quasi quoddam simplex istius compositi; & istud compositum uocat Philosophus si- " · mul totum, respectu speciei. Est ergo quæstio, Vtrum ista species, quæ participatur; sit separata realiter actualiter ab omni participante, eo modo, quo posuit Plato per se hominem, & per se equum. Notandum est etiam diligen ter, quòd ista participatio ex hoc consurgit; quia ipsa non participata prædicatur de participante; ipsum autem participans est materia uniuscuiusque, & materiale respectu participati: & ideo dicit; uoco autem simul totum, quan do aliquid prædicatur de materia; quasi dicat, ex hoc est simul totum, quod est participans, de quo prædicatur; & hæc est res participata, quæ prædicatur de illo participante; eo modo; quo nos dicimus, quòd hic homo est quoddam totum respectu humanitatis; quia hic homo plus includit, quam humanitas: nam hic homo includit participantem, & humanitatem G participatam: humanitas autem non includit, nisi rem participatam: Tendit ergo quæstio ad hoc, Vtrum, quòd quid est rei; sicut esse humanum; fit separatum ab eo, cuius est; hoc est à participante. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem, utrum principia numero, aut specie determinata; & qua in rationibus, & in subjecto.

Postquam quæsiuit quæstionem de natura principiorum; hic quærit quæstiones de modo ipsorum principiorum : & primò quærit quæ stiones circa unum, & multa: secundò circa pœnes corruptibile, & incorruptibile: ibi, [Et utrum corruptibilium.] Dicit ergo primò, Vtrum principia naturæ sint determinata in H numero, an determinata in specie: Verbi gratia, si ad naturalem concurrunt prinatio; forma, & materia; est quæstio, Vtrum una priuatio numero sufficiat ad omne generabile, an una materia numero; an priuatio, forma, & materia fint unum principium, secundum conuenientiam speciei: Et ista questio locum habet tam in rationibus, hoc est tam in principiis formalibus, quam in subiecto, hoc est in principiis materialibus. Deinde cum dicit.

Et utrum corruptibilium, & incorruptibilium eadem, aut diversa. Et utrum corruptibilia omnia, aut corruptibilium corruptibilia.

Mouet quæstionem de corruptibilitate, & in corruptibilitate principiorum: & est quæstio du plex. Prima est, Vtrum corruptibilium, & incorruptibilium fint eadem principia, uel diuerfa: Et supposito, quòd sint diuersa, est secunda questio, Vtrum principia corruptibilia, & incorruptibilia fint corruptibilium; aut corruptibilium corruptibilia, & incorruptibilium incorruptibilia? Notandum est diligenter, quòd quia proportio uidetur esse inter principia, & principiata, uidetur alicui, quòd corruptibilia haberent principia corruptibilia & incorruptibilia. Ampliùs de natura principii est, quòd non resoluatur ad aliud; ita quòd non habeat ali quod prius, in quo possit corrumpi: siue genus fit principium corruptibilium fiue incorruptibilium; de natura sua est, quòd non resoluatur in aliud;ita quòd fit incorruptibile,& fic quæftio habet dubitationem ad utramque partem. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem quod omnium difficillimum est, ூ plurimùm habet dubitationem₅utrum யாயா சு ens ; quemadmodum Pythagorici dicunt & Plato; non aliquid alterum esse supra existentium substantiam, aut non; sed alterum aliquid ipsum subie-Etum, ut Empedocles amorem dicit, alius uerò ignem, alius aquam, alius aerem? Et utrum principia sint universalia, aut singularia rerum?

Mouet quæstionem de ente & uno: & diuiditur in quatuor partes, secundum quod mouet quatuor quæstiones. Primam quæstionem mouet sactam ex habitudine, que est inter ens & unum, & participantia ens & unum .: Secundam quæstionem mouet ex habitudine, quæ est inter particulare, & universale. Tertiam ex habitudino, quæ est inter potentiam, & actum. Quartam ex habitudine, quæ est inter motum, & non motuh; secunda ibi. [Et etiam est questio, ] Tertia ibi, [Et potestates.] Quarta ibi . [Ampliùs utrum aliter .] Dicit ergo, quòd omnium difficillimum, & quod pluriman habet dubitationem est, Vtrum unum, & ens sint principia rei substantialia, ita quòd non differat realitas & unitas, sed sint substantia rei, sicut ponebat Pythagoras & Plato: An non fint idem cum fubstantia rerum, sed ponatur aliquid aliud principium rerum, eo modo, quo ponebat Empedocles, & alii naturales ponentes amorem, aut ignem, aut aquam, aut acrem esse principia rorum: ita quòd aliquid aliud Itt in rebus præter unitatem & entitatem? Deinde cum dicit.

Et etiam quastio est, V trum principia sint uniner. falia,ant fingularia rerum?

Hoc est, utrum principia se extendant ad cau fandum res in sua universalitate, in sua singularitate, uel particularitate. Deinde cum d.

Et potestate, aut altn.

Hoc est, Vtrum principia sint principia in a-Qu, uel in potentia. Vbi notandum est, quòd

hac quastio uidetur extendi ad principium ma- A pliùs autem, vtrum substantie sensibiles. Terteriale: principium materiale, ex quo fit aliquid; quidam posuerunt esse corpus in actu; Philosophus autem posuitillud esse ens in potentia, me dium inter ens simpliciter, & nihil: Et ideo quæstio est, Vtrum principium materiale habeat suam causalitatem, quia in actu, uel quia in potentia. Deinde cum dicit.

Ampliùs,V trum aliter, aut secundùm motum. Hec enim dubitationem prestant magnam

Quærit, Vtrum primum principium habeat suam causalitatem secundum motum, uel non secundum motum. Vbi notandum est, quòd hæc quæstio potest intelligi duobus modis. Philosophi enim naturales ponunt, quòd efficientia na turalia causent suos effectus per motum, & trans B mutationem:Plato autem posuit, quòd hec sensi bilia funt ab ideis separatis per quandam partici pationem, sine motu, & transmutatione. Potest ergo esse questio, Vtrum hoc modo, uel illo sit. Secundò potest habere intellectum questio, quia efficiens agit motus à fine, ita quòd agens, & effi ciens est mouens motum à causa finali; finis autem mouens non motum, quia finis est causa cau farum; ideo potest esse questio, Vtrum mouens moueat tantum per modum efficientis, quod est mouere motum à fine; an moueat per modum finis, quod est mouere non motum, sed per modum desiderati,& amati; hæc enim dicta prestat magnam dubitationem, quia difficultatem habent ad utranque partem. Deinde cum d.

Adhuc autem, Vtrum numeri, aut longitudines, & figure, & puncta subfiantie sunt quadam; aut non? & si substantia, utrum separata à sensibilibus, aut in eis? De his omnibus non solum difficile est consequi ueritatem, sed ne ratione quidem bene du-

bitare facile eft.

Mouet duas dubitationes de Mathematicis; & prima dubitatio est, Vtrum res Mathematice,scilicet numeri,longitudines, figuræ, & puncta sint quædam substantiæ; sicut posuit Pythag. & Plato? Aut non; ficut posuerunt Naturales, Secunda quastio est, supposito, quòd pradicta fint substantie, Vtrum sint separata à rebus sensbilibus, uel non. Hec enim omnia magnam dubi tationem habent,& de illis non folum est disfici le ucritatem inquirere; sed nec etiamfacile est de iplis dubitare.

Primum quidem igitur de quibus diximus pri+ mum, utrum unius, an plurium soientiarum sint spe

culande omnia genera causarum?

Postquam Philosophus mouit quastiones; & numerauit ea, que faciunt dubitationem in ista scientia:hic incipit de eis disputare: Et diuiditur in tres partes:in prima disputat de questionibus pertinentibus ad considerationem huius scientie:in lecunda de queltionibus pertinentibus ad substantiam: in tertia de questionibus pertinentibus ad principia substantie. Secunda ibi, [Am-

tia ibi, [ At de principiis, utrum oportet genera elementa.] Circa primum tria facit, primò disputat de consideratione huius scientie quantùm ad causas; per quas demonstra-.. tur: secundò disputat de primis principiis demonstrationis: tertiò quantum ad substantias consideratas in hac scientia: Secunda ibi, [At uerò de primis principiis demonstratio-nis.] Tertia ibi, [Totaliter substantiarum, utrum una est.] Circa primum sic procedit, primò premittit titulum quæstionis, quem intendit disputare: secundò disputat de ea, ibi, [Vnius enim scientia.] Dicit ergo primò, quòd primum dubitabile, de quo prius diximus, est, Vtrum unius scientia, an plurium sit speculari omnia genera causarum? Deinde cum

Vnius enim scientia quomodo erit non contraria

principia existentia cognoscere?

Incipit disputare quæstionem, & sic procedit : quia primò ponit rationes ad probandum, quòd una scientia non confiderat omnia genera caularum: secundò supposito, quòd plures scien tiz considerent plura genera causarum, quzrit Quæ illarum debeat dici scia, quæ queritur &c? Secunda ibi , [At uerò, sed scientiæ causarum . ] Prima in duas, secundum quòd adducit duas ra tiones: prima ad probandum, quòd ad unam scientiam non pertinet considerare omnia genera causarum : secunda ad probandum, quòd omnes scientiæ non possunt considerare omnia genera causarum: Secunda ibi, [Ampliùs autem multis existentium.] Dicit ergo primò: contraria sunt illa, quæ spectant ad unam scien tiam: quæ ergo non funt contraria, non fpectant ad unam scientiam.

Dubitaret quis. Vtrum ratio Aristotelis ua- Quastio. Dicendum est, quòd non: cum enim disputatiue hic loquatur, non est inconueniens, quòd hic adducat aliquas sophisticas rationes: deficit autem hæc ratio per fallaciam consequen tis; quandocunque enim fit processus à duobus causis ueritatis ad unam, semper est sallacia.

Quòd autem aliqua diuersa spectent ad unam Diuersa ad D scientiam, potest esse duobus modis, & pro+ eandem scie fcientiam, poteit ene auodus mouis, a pro-pter duas causas. Vna causa potest esse; quia il- re, duplicila diuersa reducuntur ad unam formalitatem: ter. cum enim scientia sit una, oportet, quòd sua unitas oriatur ex una formalitate in obiecto: diuerfa ergo unam scientiam non afpiciunt, nisi quæ reducuntur ad unam formalitatem. Secunda causa potest esse, quòd aliqua diuersa reducantur ad unam scientiam; quia unum facit ad co+ gnitionem alterius; quandocunque.n. cognitio Dependens gnitionem alterius; quantocunque.... cognitione unius dependet à cognitione alterius impossibile est; quod perfecte cognoscatur unum cognoscitur fine alio; co modo quo dicimus, quòd quia cogni sine co. tio prinationis dependet ex habitu, non potest

Digitized by Google

Discutit propolitai.

TEX. 3.

& hoc modo contraria fortè spectant ad unam scientiam: quia non potest persecté cognosci unum contrariorum sine cognitione alterius.

pliciter effe

Quòd ergo genera causarum spectent ad unam rum ad una scientiam, hoc potest esse duobus modis; uel spectare sci quia reducuntur in unam formalitatem; uel quia entiam, du duorum contrariorum, siue prinatine oppositorum, unum dependet à cognitione alterius: Cùm ergo hec possint uerificari duobus modis, ipse accipit, ac si uerificarentur tantum uno modo: sophistica ergo ratio est à duabus causis úcritatis ad unam. Potest etiam hoc probari aliter: non enim si cotraria sunt infra unam scientiam, quòd quæcunque funt infra unam scientiam, sint contraria: maioris enim ambitus est esse infra unam scientiam, quam est ambitus contrarioru: non enim ista duo conuertuntur; si sunt contraria, ergo funt infra unam scientiam, & èconuerfo. Ratio autem Aristote: accipitur, ac si esse infra unam scientiam tanti ambitus sit, quanti est ratio contrariorum: & è conuerso. Potest hoc idem probari aliter: quia ratio accipitur, ac si unitas scientiz sumatur ex natura contrarietatis; quod tamen falsum est. Debemus enim imaginari unitatem habitus sicut unitatem potentiæ; unitas autem potentiæ sumitur ex unitate formalitatis in obiecto, ut ex aliquibus diucriis, que sint infra illam formalitatem: Potentia enim uissua ideo una est; quia quamuis aspiciat que-A.l.diapha cunque diuerfa, nó afpicit nifi sub ratione umus, 🞧 scilicet lucidi; sic unitas ambitus sumitur ex unitate formali in obiecto principali; ut Geometria dicitur una scientia; quia quidquid considerat, considerat sub una ratione formali. Hac autem formalitas in scientiis non est ipsa contrarietas, uel non contrarietas; immo esse contrarium accidit formalitati: ratio autem Philosophi accipit, ac si contrarietas esset tota ratio, quare aliqua cadunt infra unam fcientiam. Dein de cum dicit.

Ampliùs autem multis existentium non prosectò insunt omnia.

Postquam probauit, quòd una scientia non considerat omnia genera causarum; hic probat, quòd & si una scientia sortè possit considerare H omnia genera causarum, tamen non omnis: Et circa hoc dividitur textus: primò enim probat, quòd non omnis scientia considerat omnia genera causarum: secundo probat quoddam, quod dixit,ibi [Quo namque modo possibile est] Girca primum ergo dicit sic , quòd omnia genera causarum non insunt omnibus de numero entium; debet ergo suppleri: ergo non scientia quæcunque considerans aliquod ens, uel aliquod existens, considerabit omnia genera caufarum. Elt ergo ratio Philosophi in hoc; si omnis scientia consideraret omnia genera causaru; ergo omne ens consideratum à quacunque scien

cognosci priuatio, nisi cognoscatur & habitus: E tia, includeret omnia genera causarum; sed hoc non est uerum; ergo nec primum.

Quareret quis, Vnde sequitur hæc conse- Questio. quentia: si omnis scientia consideraret omnia genera causarum; ergo omne ens, quod cadit sub scientia, includeret omnia genera causa-.rum. Respondeo. Dicendum est, quòd propor- Proportio tio est inter scientiam, & obiectum scientiz; que inter scienquidem proportio est in hoc: quòd scientia ca-tiam, et obie dit super obiectum; nes cadit super aliud, nisi super illud, quod continetur infra obiectum; ens enim, circa quod uerfatur fcientia, reducibi le est ad obiectum, & quasi clausum & contentú infra illud: Si ergo omnes scientiz considerant omnia genera causarum; oportet, quòd omnia genera causarum includantur infra omnia entia, considerata ab omni scientia: impossibile est enim, quòd scientia uersetur circa causas, & omnia genera caularum, nisi inquantum omnia genera causarum reducta sunt ad obiectum scientiæ, & quafi claufa infra obiectum: Si ergo omnes scientiæ considerant omnia genera causarum,& omnes scientiæsunt circa totum ens; ergo omnia genera causarum claudunt totum ens.

Deinde cum dicit. Quo nanque modo possibile est, motus principia -e∏e in omnibus immobilibus,aut boni næurã? ∫iqui -dē omne, quod bonū est, secundùm fe, et propter suā natură , finis eft,& ita caufa, quòd illius caufa & funt, & sunt catera: fmis autem, & cuius causa; actus cuiusdam est finis. Sed actus omnes cum motu, quare in immobilibus non continget bot eße principium, neque esse aliquid autogathon, idest per se bonum.

Probat, quod dixit: dixit emm, quòd omnia genera causarum non insunt omnibus entibus: uult ergo hoc probare: & primò probat per rationem in rebus mouentibus universaliter: secundò in rebus Mathematicis, ibi [Vnde etiam in Mathematicis.] Dicit ergo primò, benè dictú est, quòd omnia genera causarum non insunt omnibus entibus, quo naque modo possibile est principium, unde motus in immobilibus? idest In immobicausa agens non potest esse in rebus immobili- libus no est bus; quia coipso, quòd immobilia sunt, ibi non actio, nec est actio, nec motus; Nec etiam in talibus potest motus, nec esse causa finalis, quæ uocatur natura boni: cuius ratio est; quia omne, quod est bonum secundum le,& secundum naturam suam, estinis sinis & bonum convertuntur; finis autem, & cuius causa fit aliquid, est terminus alicuius actus; omnis autem actus cum motu est; sed in immobilibus non contingit esse motum, & actum, eoipso q immobilia:ergo non est in eis istud principium, quod est causa finalis, nec aliquid autogathon, idest per se bonum. Est ergo ratio Philosophi in hoc:ubicunque nó conuenit esse motum, & actu, non conuenit esse motum, finem, & actu, nec ét causam finaléssed in immobilibus no est motus,

bile.

ex hoc habetur confirmatio prædictæ rationis; fi aliqua scientia considerat de immobilibus, & im mobilia non claudunt omnia genera causarum; ergo non omnis scientia considerat omnia genera causarum. Notandum est, quòd notabiliter dixit, quod est bonum secundum se, est finis: aliquod enim bonum est utile, quod non est bonu, plek mile : nisi in ordine ad aliud; & tale non est bonum se-tonessum : cundum se, ex quo est bonum in ordine: & de ta li non est uerum quòd sitsinis, nisi forte finis sub fine: quoddam estaliud bonum, quod non est bonum in ordine ad aliud, sed non est bonum de se; & tale bonum, eoipso est finis, quòd non est ordinatum ad aliud, sed alia ordinantur ad ipfum; quia de ratione finis est, quòd alia præcedé B tia, & priora finiat, & terminet; & iple non termi netur, uel finiatur. Quareret quis. Vtrum codem modo, & ea-

dem ratione aliquid & sit bonum, & sit sinis?

Questio.

Respondeo. Dicendum est, quòd licèt idem in Finis co bo re, & sit bonum, & sit finis, tamen alia ratione di mă sut ide, citur bonum, & alia ratione dicitur finis. Vbi no o differit. tandum est, quòd secundum Auicennam, secun do Metaphylicæ; finis, & bonum idem funt in re; differunt tamen in ratione; Iple enim finis co parationem habet ad agentem, comparationem habet ad recipiens etiam ipsum:& cu sit in potétia et comparatione habet ad motum.per compa rationem enim motus uocatur terminus, & non potest uocari finis : fine enim existente, propter C Per inuen- quem res est; & quem res intendit; res non decionem finis struitur, sed perficitur per eum; motus autem de destruitur struitur per inuentionem finis, qui quidem non debet uocari finis respectuipsius motus, sed ter minus: finis uerò respectu recipientis, quod per illum perficitur, uocatur bonum; nam ilto modo idem est, quòd perfectio perfectibilis, & recipie

lis; quia ex hoc fua calitas est, quia mouet agete. Dubitaret quis, Vtrū finis sit terminus motus? Respondeo. Dicendum est, quòd sic, ille finis, sci licet, qui acquiritur per motum: nam de ratione caufæ finalis eft.quòd habeat quandam prioritatem respectu agentis, & quandam posteriorita-Finis babet tem: finis primo mouet agentem : agens autem vonem prio motus, inducit finem in effectu:ita quòd finis, vis, co poste ut ca est, præcedit agens: sed secundum quòd sinis est quidam effectus, qui per actum agentis in

tis;omnis autem perfectio est quedam bonitas

perfectibilis. Debemus enim imaginari, o pri-

uatio perfectionis in recipiente perfectibili est

quoddam malum; perfectio autem libi oppolita

est quoddam bonum, oppositum remouens il-

lud malum, & perfectio, ipsius perfectibilis:

respectu aut agentis debet ipse finis dici că fina

ducitur, ut sic finis & est prius & posterius; & præcedit actum,& sequitur.

Dubitaret quis. Vtrum omnis finis sit acquisitus per actum, & sit terminus actus? Dicendum est, quòd non; nam certum est, quòd prima cau-

& actusiergo non est ibi finis. Notandum est, o A sa est finis totius universi: dictum est enim supe- Prima can rius, quòd omne ens ordinatur ad primum ens; sa est sins certum est autem, quòd prima causa est prior of mersi. ente in essendo; ergo non potest acquiri per actum alicuius agentis;ipsa enim & est agens, & est finis: inquantum est agens, præcedit actum euiuscunque agentis, etiam in essendo; inquantùm est finis omnium actionum agentium, terminatomnem actum:sed tamen ita terminat, o non acquiritur per actum : quia impossibile est, quòd illud, quod est prius alio in essendo, acquiratur per actum illius:hec autem causa præcedit omnem actum in essendo.

Dubitaret quis, Vtrum in rebus immobilibus -Queftio.

sit actus, & motus? Respondeo. Dicendum est, cy hoc potest intelligi duobus modis: Vno modo op fit ibi actus, ita op acquiratur per motum; & hoc mó non est motus in rebus immobili- Que in im bus, res enim immobiles, ficut Substantia separa mobilib. se tæ, non introducuntur in effe per motum, aut ge nerationem(nisi fortè uocemus crcationé mutatione) & sic res imobiles no sut finis alicuius mo tus,nec alicuius actus mobilis. Secundo mo pot intelligi, o fit ibi motus, ita o motus, & actus cau setur actiue à substátia smobili: & sic dico, cp est ibi motus,& actus: mouet.n.alia p modum agen tis,& per modum finis; quia mouent sicut desideratum & amatum. Ex quo patet, o quamuis res immobiles non moueantur secundum se, &. co modo non sit ibi principium motus, nec etiá finis alicuius motus; tamen ipsa alia mouent: & hoc modo causa agens est in rebus immobilibus: Causa ages & cuiam alia finiunt, & funt finis aliorum; quia of in rebus mouent sicut desideratum & amatum; & hoc mo do etism est finis in rebus immobilibus. Et ad ad hoc non ualet ratio Philosophi: non. n. plus probatanifico non mouentur; nec funt terminus aliculus motus; nec introducuntur in este ab ali quo agente per motum. Ita quando dicitur, im mobile privat motionem passivam in substitiis separatis, s.c. per motum non habeant esse; non autem priuat motionem actiuam. s.quin alia mo ueant per modum agentis, uel per modum finis. Deinde cum dicit.

Vnde & in Mathematicis nihil per hanc oftenditur causam, neque est demostratio ulla seo quod me lius aut deterius, sed nec omnino nullus taliu alicuius reminiscitur. Quapropter & Sophistarum quidament Aristippus ipsaspra neglexit. In aliis enim artibus & illiberalibus, sa Tectonica, & Coriaria, eo quò d meliùs aut deteriùs dici omnia: Mathemati cas uerò nulla de bonis, aut de malis ratione facere.

Postquam probauit causam agentem, & fina lem non esse in immobilibus; ex hoc specialiter descendit ad ostendendum, quòd non sunt in Mathematicis, dicens sic, quod ex hoc, quod in Mathematic immobilibus non est finis, euenit, quòd in Ma- co non de thematicis nihil demonstretur per causam finalemmee demonstratio est in eis ex hoc, quòd ali lem, quis finis sit deterior, uel melior; nullus enim Ma thema-

rieris.

Questio.

considerant

Sophista Aristippus neglexit dinumerantes scie tias per causas finales; cuius ratio est, quia tales demonstrationes sunt in artibus illiberalibus, pa ta Coriaria, & Tectonica idest adificatoria tales fine, co be enimartes considerant rationem boni, & rationem finis; & quidquid considerant, considerant propter melius,& propter deterius : artes autem Mathematicz nullam demostrationem faciunt propter finem, quia nullam mentionem faciunt de ratione boni, uel mali; bonum autem & finis convertuntur. Est ergo ratio Philosophi in hoc. Demonfiro scientia, que considerant causam finalem, demo nes possif- strant per finem; sed in Mathematicis nulla est de me sient in monstratio per finem, ergo Mathematica non potissime demonstrationes sunt in Mathematidridebat de cis;& ideo Aristippus demonstrationes, que non monstrones erant in Mathematicis, sed in Metaphysicis; uilimen Mathe pendebatt & hoc quia non erant in scientiis, que potissime demonstrant.

Quereret quis, Verum in Mathematicis sit si-

nis? Dicendum est, quòd Mathematica ut sic, nec

mouet, nec mouetur: No.n. mouent, quia of mo

uens concernit esse existentiz; Mathematica au-

tem in conceptu,licet non in esse, abstrahunt ab

uétur, hoc est, ut sic non introducitur per motu:

se sensibile; Mathematica autem abstrahitab es-

nis, in quantum finis; in Mathematicis enim po-

test esse illud, quod est finis; & illud, quod est bo-

num, idest quod idem est quantitas naturalis, &

quantitas Mathematica: ergo sicut illa est finis,

ita & hæc: sed tamen quantitas ut naturalis, scilicet sub isto modo, est finis sub ratione finis; quia

ut naturalis terminat motum; illa cadem quanti-

tas, ut mathematica, est illud, quod est finis; quia

maticas. Questio.

esse existentiæ: ex quo ergo non mouent, non est met,necmo- ibi principium motus,nec finis motus:finis enim mentur: sed respicit agens; ex quo ergo no est ibi ratio actio nis,nec ratio finis. Mathematica etiam/nonmo-

Finis, e id fe sensibili; & per consequens ut sic, non termi+ aft eft finis, eft tamen, quod differt finis, & illud, quod est fi-

Quaftio.

bieltumMe sapbyfi.

cadem est cum naturali: sed tamen quia ut siconó terminat motum; non est finis inquantum finis's nec sub ratione finis. Quæreret quis. Vtrum hæc scientia consideret omnia genera causarum?Respondeo, Dicen An că fit fo dum, quod dicit Auicenna primo Metaphylicz, quosdam dixisse, quòd causa erat subiectum in hac scientia:ita quòd genera causarum erant co fiderata in hac scientia, sicut subiectum: quod po test improbari, sicut ipse improbat multis uiis. men confide Prima uia summitur ex habitudine, quæ est intes rat omnia subiectum, & passiones : nam passio sic se debet genera can habere ad subjection, quod debet oriri ex princi piis subiecti; nec debet esse maioris ambitus, quam sit ipsum subiectum: si enim passiones excederent lubiectum, non possent oriri ex princi-

thematicoru reminifeitur caulæ finalis.Et ió ille 🛕 piis fubiecti:quia qd eft extra fubiectum de paf sionibus, non potest oriri ex eo. Verbi gratia, si aliqua passio excederet magnitudinem, quæ reperiretur extra magnitudiné; illa nó oriretur ex natura magnitudinis, sed ex aliquo superiori; cuius ambitus ellet tantus, quantus ellet ambitus il lius passionis. Si ergo hæc sunt uera, patet, quòd causa non est subiectum in hac scientia: passio- Passiones nes enim huius scientiæ excedunt causam : nam cedunicam ista scientia considerat de potentia, & actu; de uno & multo;quæ excedút ambitum caufæ: quia esse in potentia, & in actu non sunt passiones carum tantum: sed etiam effectuum: similiterynum & multa: Cum ergo excedunt ambitum causa, igitur causa non potest esse subiectum: oportet Mathema - considerant causam finalem. Notandu est, quòd p ergo, quòd subiectum sit illud, cuius ambitu hæpassiones non excedunt: & hoc est tantum Ens, inquantum ens. Secunda uia potest esse ex ratio ne huius scientiæ ad suum subicctum : nam cum ista scientia sit suprema & prima : oportet, quòd fuum obiectum fit primus conceptus, non refolu bilis ad aliquem priorem conceptum; hoc autem impossibile est, quòd sit causa; causa enim inqua tum caufa est quid relatum;omnis autem conce ptus relatiuus est resolubilis ad alium coceptum absolutum, tanquam ad prius; impossibile est.n. cognoscere causam inquantum causam, nisi cognoscatur illud, cuius est causa: & similiter conceptus causa, & cuiuslibet relatiui dependens est ex conceptu sui relatiui : conceptus autem; qui est obiectum huius scientia, debet esse conquia quod introducitur per motum, concernit ef ceptus independens: & cum conceptus Entis fit primus conceptus, & abfolutissimus, & non refo lubilis:oportet, quod obiectum huius fcientiæfit Obieli Me conceptus entis, inquantum ens. Concludit ergo Auicenna, quòd hæc scientia considerat caufam, uel inquantum caufa, uel inquantum ens; cũ ergo non possit esse subiectum inquantum caufa;oportet, quòd sit considerata in ista scientia, in quantum reducta ad ens. Ex quo concludo: eo ip fo,quod non consideratur nisi per reductionem ad aliquod aliud, non potest esse subjectum huius fcientia; quia ex quo reducitur ad aliquod; illud, ad quod reducitur, formalius est; illud autem Illud est fuuocatur obiectum in scietia,& subiectum; quod biectum in

> Quareret quis. Vtrum hac scientia in speciali Quaftio. consideret causam finalem?Respondeo. Dicendum est, quod sic; quod patet sic: hæc scientia co fiderat ens inquantum ens, ergo debet confiderare illud, in quo maxime faluatur ratio entis; illud autem, in quo maximè saluatur ratio entis, est finis omnium entium. Nam illud, in quo maxime faluatur ratio entis ; est ipsum primum ens: primum autem ens est finis omnium entin; quia omnia luo modo appetunt assimilari primo en-

formalius reducitur, sed omnia alia ad illyd. Pa- lins in scil

tet ergo falsitas illorum, qui ponebant, quòd cau 114.

farum genera erant hic confiderata in hac scien-

tia, ficut obiectum.

formalius est in scientia: & quod ad nihil aliud eft forma-

tum ens; & ex hoc cósiderat primum ens;& quia primum ens est finis omnium entium; concludit,

p confiderat causam finalem.

Queftio.

Quæreret quis, Vtrum hæc scientia consideret causam agentem? Respondeo, dicendú est, cp sic; nam cum hæc scientia consideret substantias separatas; substantiæ autem separatæ se habent in ratione agentium respectu inseriorum; considerabit causam agentem: nam substantiz feparatæ, maximè prima causa, quæ cadit sub cófideratione huius scientiz; respectu aliorum en-Că agis, er tium, & est mouens, & est finis: ita op in idem infinalis coin cidit causa mouens, & causa finalis: & ideo ista scientia, quæ considerat primam causam, conside rabit causam mouentem.

Quaftio.

cidunt.

Quæreret quis. Vtrum hæc scientia consideret formalem causam? Respondeo. Dicendum est, quòd sic; causa enim sormalis rei dat entitaté rei;illa ergo scientia, quæ considerat ens inquantum ens, debet considerare formalitatem. Notan Differentia dum tamen, quòd differt considerare formalitainter forma tem in se,& tormalitatem in hoc: sicut differt co buate in se, siderare animal in se, & animal in homine: sicut enim animal in homine non est nisi homo;ita for malitas in hoc, puta homine, non est nisi homo: Considerare ergo formalitatem in se; puta quid est quidditas, pertinet ad hanc scientiam: sicut pa tet ex Septimò huius: considerare autem formalitatem in hoc, pertinet ad alias scientias: Sicut Geometria non considerat formalitatem in se 5 C fed formalitatem in magnitudine; & huiusmodi non est, nisi considerare magnitudinem: quia (ut dictum est) formalitas in magnitudine non est ni si magnitudo: ita quòd hæc scientia considerat formalitatem per se: si autem considerat formalitatem in hoc, est ex consequenti : E contrario autem in aliis scientiis : quia primò considerant hoc, & considerando hoc considerant sormalitatem: ficut Geometria considerat magnitudinem; & hanc confiderando, considerat forma-

Quereret quis. Vtrum hæc scientia consideret causam materialem?Respondeo.Dicendum est, Materiano quod non ita principaliter, sicut alias causas: & est ca totius hoc, quia materia non est causa totius entis, sed entis, sed en tantú entis particularis, & entis mobilis; & ideo sis parties- si consideratur in ista scientia, non consideratur, nisi in quantum saluatur in ea ratio entis. Dein-

de cum dicit.

litatem in magnitudine.

At uero si scientia causarum sunt plures, & alte ra alterius principia; qua earum est dicenda, qua quæritur? aut quis maximè res quæsitas est cas sciés habentium?

Postquam quæsiuit, Vtrum unius scientiæ uel plurium sit considerare omnes causas: supposito quòd sit plurium, quærit, Quæ illarum debet dici scia,quæ quæritur & c? Et dividitur in duas partes, quia primò ponit unam quæstionem, quæ ha bet duas partes: secundo per tractat unam par-

ti. Sic ergo hac scientia considerat ens, inquan- A tem: Secunda ibi, [Contingit enim eidem,] Prima pars quæstionis est, si diuersæ causæ considerantur à pluribus scientijs, quæ illarum debeat dici scientia, quæ quæritur, an illa, que considerat causam finalem? an illa, quæ considerat causam formalem, uel efficientem? Secunda pars quæstio nis est:si aliqua res habet plures causas, quis maximè cognoscit illam rem, illorum, qui considerant diuersas causas illas? Deinde cum dicit.

> Contingit enim eidem omnes modos causarum in-. esse,ut domus. V nde quidem motus ars, & ædificator:cuius uerò causa opus, & materia terra, & la-

pides species uerò ratio.

Pertractat unam partium prædictarum; & di-.uiditur in duas partes;quia primò pertractat una partem prædictæ quæstionis:secundò resumit il- dem res halam quæstionem:secunda ibi, [Igitur ex dudum bes plures determinatis.]Dicitur ergo, quod eidem rei co- cas: co una tingit esse multos modos causarum; quod patet es eade scie in rebus naturalibus, & in rebus artificialibus, considerat de quibus ponit exemplum. Nam donius habet causas. principium efficiens, ficut artem, & edificatoré; fic domus est aliquis finis, cuius causa fit; sicut opus, & usus; similiter domus est materia, sicut lapides, & ligna; similiter domus est aliqua forma, & species, sicut ratio, & proportio inter partes domus. Deinde cum dicit.

Igitur ex dudum determinatis, quam decet uoca **re** scientiarum sapientiam?

Resumit quastionem supradictam, scilicet, supposito, quòd una res possit habere multas cau sas; & quòd plures scientiz considerent plures causas, quæ illarum dici debeat sapientia? & pri- Lua scietia mò format rationem fuam: Ex determinatis du- meretur ne dum, idest in Primo, hoc est, secundum determi men sapien nata de sapientia in Primo libro, quæ scictiarum considerantium causas, debet uocari sapientia, Vtrum illa, quæ considerat causam formalem, uel finalem, & sic de aliis? Deinde cum dicit.

Habet enim rationem quamlibet appellari,inquà tum senior, o principalior; cui ueluti seruientes, no contradicere scientias alias, certum est; que finis & boni talis est. Huius enim causa sunt catera.

Adducit rationes pro tribus causis, & primò pro caufa finali:fecundò pro caufa formali , ibi , [Inquantùm uerò primarum causarum . ] tertiò pro causa essicienti, ibi, [Circa generationes uerò,& actus.] Primò ergo adducit rationem pro causa finali, dicens, quòd licet habeat aliquam rationem, quòd scientia considerans quamcunque causam, appelletur nomine sapientiæ; tamé specialis ratio uidetur de causa finali: inquatum enim sapientia est senior, & principalior aliis scientiis, cui aliæ scientiæ non contradicunt, sed Sapiëtia est subserviunt; intantum certum est, quod sapien- respettu si-tia est respectu sinis, propter quem, scilicet sine, nu. cætera sunt: Est ergo ratio Philosophi in hoc: scié tia principalissima, quæ uocatur sapientia; debet esse respectu principalissimi principii, & principalissimæ causæ: cum ergo causa finalis sit prinprinci-

Digitized by Google

laris.

causa: ergo sapientia est respectu finis. Notandu Finis que est, quòd finis est causa causarum: nam finis mocă canjarn. uet agentem; agens introducit formam: & forma perficit materiam; ergo finis præcedit agentem, & forma materiam: igitur benè dictum est, quòd finis est illud, propter quod cetera sunt. Notandum est etiam, quòd sapientia considerat altissimas causas,& primas:cum ergo finis sit pri ma causa, & altissima respectu omnium; benè di chum est, quòd sapientia debet considerare caufam finalem: Vtrum autem hæc scientia hanc co sideret, disputatum est statim supra. Deinde

> In quantum uerò primarum causarum, & ma-. xime scibilis, dissinitiua est esse substantia, utique 😮

Ponit rationem pro causa formali: & diuiditur in duas partes: primò ponit rationem suam: fecudò probat quoddam, quod dixerat, ibi [Mul tis enim modis.] Primò enim dicit, quòd in quan tum sapientia est consideratio primarum causarum, & consideratio maxime scibilis, in tantum uidetur, quòd sit considerativa substantiz, & sor mæ; quæ quidem fubstantia,& forma est disfinitiua ipsius esse: esse dico disfinitiui, & esse essentiæ:Est ergo ratio Philosophi in hoc: illa sapientia, que considerat maxime scibile, debet considerare causam, quæ maximè sacit scire; causa sor malis est huiusmodi; quia est certificatina ipsius esse: ergo sapientia considerabit causam formale, G Deinde cum dicit.

Multis enim modis rationem scientibus, magis quidem scire dicimus eum, qui nouit in ipso esse, quid ipsa res, quàm in non esse: & horum eorundem aliud alio magis,& maximė quid est, et non quantum, aut quale, aut aliquid facere, aut pati, apta nata est.

Probat quoddam, quòd dixerat, scilicet, quòd causa formalis maxime facit scire, sicut supposue rat in ratione: Et diuiditur i duas partes, quia pri mò probat, quòd causa formalis facit maximè sci re essentiam rei: secundò probat, q hoc etiam ha bet ueritatem in accidentibus, ibi[Amplius autem & in aliis.[Dicit ergo, dictum est, quòd for malis facit scire: quod patet, quia scientibus idem per mul-Canfa for- malis causa est certificativa esse, & sacit maxime resquia dat tos modos, magis dicimus scire eum, qui nouit este, hine in esse rei, quam illum, qui non nouit esse: de nu-diffinitione mero illorum, qui nouerint esse rei, magis nouit splins scire ille rem, qui nouit quid est rei, quam ille, qui no-primo Post. uit quantitatem rei; quam etiam ille, qui nouit, per cam in-selligenda i quid est apta nata facere res.uel quid est apta na că formalis ta pati: Est ergo ratio Philosophi in hoc: formalitas, & quidditas rei magis ducunt in notitiam rei, quam quodlibet eorum confequétium: ergo formalitas, & quidditas facit magis scire rem, quàm quodlibet consequentium. Notadum est, quòd Arist. imaginatur quidditatem immediatè: secundò imaginatur accidentia, tanqua quæ-

cipalissima causa, propter quam sunt omnes alie E dam extrinseca, & quasi quædam aduentitia: sicut primò intelligimus quidditaté humanitatis in habete humanitatem, hoc est priùs humanitatem, secundariò accidétia, & quasi ex cosequen ti: & quia ipsa quidditas immediate aspicit habentem quidditatem; ideo magis declarat haben tem quidditatem, quam quodlibet consequentium accidentium . Notandum est etiam, q no- Que de re titia pot haberi de re negatiue, noscendo. i. non habeaturne esse hoc, uel illud: uolenti.n.uenire ad notitiam tuia negati rei, non est modicum scire, p illud, quod quæri- »?. tur; non est hoc, uel illud: puta uolenti noscere naturam hominis, non est parua portio scire, co illud;quod quæritur,non est aliqua aliarum specierum: Hec autem scientia, quæ habetur de non esse, habetur per notitiam rei in generali; quia cognitio rei in speciali habetur per cognitione iplius effe, non per cognitionem iplius non effe; postquam enim scitur de re ipsum non esse per notitiam generalem; quæritur ipfum effe rei, & etiam lpfa effentia, ut habeatur notitia rei in spe ciali; quantum enim excedit notitia specialis no titiani generalem; tantum excedit notitia de es se notitiam, quæ est de non este. Et ideo benè di Cogno affir cit Philosopus, quòd magis dicimus scire de re, matina, me qui scit ipium esse, quàm illum, qui scit de re ne negatiipfum non esse. Posset hoc aliter declarari : om- 🚜. pis notitia priuationis oritur ex habitu; & ois de monstratio negatiua oritur ex affirmatiua: similiter proportio negatiua ex affirmatiua; ideo.n. ista est uera, bonum non est malum; quia ista est uera, bonum est bonum: & ideo ista uera est, ho mo non est asinus; quia ista est uera, homo est ho mo. Si ergo ita est, & notitia habita de ipso esse, Quando ali est radix, & sundamentum notitiæ, quæ habetur quid magis de non esse: unumquodque enim magis scitur, quando scitur in sua radice, & in suo principio primo: ergo.Deinde dicit.

Ampliù s auté & in aliis scire singula, & quorum demonstrationes sunt : tunc putamus existere, quando scimus quid est: ut quid est tetragonizare? quia media inuentio; similiter autem & in aliis.

Postquam probauit, quòd substantia, & natura rei magis scitur per quidditatem, quam quando scitur per consequentia: hic probat etiam habere ueritatem circa accidentia; quia natura accidentis tunc maximè scitur, quando scitur quid est natura ipsius accidentis. Dicit ergo sic:quòd ampliùs & in aliis à substantiis, scilicet in accidétibus, quorum funt demonstrationes; tunc maximè dicuntur scire illa, quando scimus de illis, qa quid est ita: & ponit exemplum, ut tuc scimus te tragonismu, quando scimus, quod quid est eius, scilicet quòd tetragonismus est inuentio mediz lineæssicut dico de tetragonismo, ita de aliis. Vo Tetragonis catur autem tetragonismus superficies æquidista mus quid. tium laterum, ut quadrata, quam tamen dicimus quadrare; quia inuenimus quadratum illi æqualem:quod non est aliud nisi inuenire lineam media in proportione inter latera superficiei,& ex

Spicitur.

non quadrate. Quod, ut melius pateat; ponamus excplum in numeris: fex enim est in media proportione inter quatuor, & noué. sex enim ad qua tuor est in proportione sexquialtera.noué autem es alsquet, ad sex est proportio similiter sexquialtera: si auté ducătur quatuor in nouem; ex ductu istius in illum fiunt triginta sex. Similiter si ducatur senarius, qui fuit in media proportione in seipso, cer tè fiunt trigintafex:ergo illud quadratum, quod fit ex ductu istius numeri, scilicet senarij in seipsum, est æquale numero, qui fit ex ducatu quater narij in nouennarium. Similiter ponatur exemplum in continuis: sint tres linex. A.B.& C. sicut Te habet. A.ad B.ita B.ad C. ita quòd B, sit in me. dia proportione inter A, & C. tunc quadratum, B quod fit ex ductu in seipsum, est requale superficiei non quadratæ, quæ fit ex ductu ipfius A. in ipsum C.ergo benè dictum est, quòd inuenire li neam, est invenire quadratum æquale superficiei non quadratæ. Notandum est, quòd aliqua sunt, Matura ac que respiciunt naturam accidentium per modu eideutiu du essentialium; aliqua, quæ respiciunt per modum piscuer re- accidentalium : aliter enim dicimus albedinem esse colorem, aliter albedinem esse claram: color enim est de essentia albedinis, claritas autem accidit albedini;Sicut ergo in substantia ipsa quidditas; quia propinquiùs aspicit substantiam; magis notificat eam, quam ipfum accidens: fic in ac cidentibus, ipsum quòd quid est accidentis magis notificat ipsum esse accidentis, quam accides C ipsius accidentis. Deinde cum dicit.

Circa generationes uerò, & actus, & circa omnem transmutationem opinamur nos perfecte cognoscere, quando cognoscimus principium motus.

Hoc autem alterum, & oppositum fini.

Ponit rationem pro causa efficienti, & diuidi tur textus; quia primò ponit rationem suam : secundò concludit, quòd alterius scientiz est confiderare aliam & aliam causam principaliter.ibi, [Quapropter uidetur.] Dicit ergo, quòd circa generationem, & actum, & circa omnem transmutationem, tune maxime cognoscimus, quando cognoscimus principium motus: cuius ratio est; quia in iis, quæ habentur per motum, causa efficiens uidetur tenere principalitatem; nam motus non est, nisi actus mobilis à mouente, hoc autem mouens est quid oppositum fini, & Dinerfa ca alterum ab eo. Notandum est, quòd per præusa diwersia dicta Aristo. non intendit ostendere, nisi quòd mode prace diuersæ causæ habent diuersas principalitates minet in sei in diuersis scientiis: nam in illa scientia, quæ est ordinatio aliarum, & ad quam alia ordinantur; uidetur tenere principalitatem finis, qui est causa causarum in illa scientia, quæ respicit maximè scibile; & quia natura scibilitatis respicit maxime formam, & est per formam, uidetur obtinere principatum forma; & quia una & eadem substantia est ordinatiua & suprema refpectu aliorum, & respicit maximè scibile, in

cuius ductu fit quadratum, æquale superficiei A omni una, & eadem scientia consideratur sorma, & finis; sicut in Metaphysica: nam Metaphysica propriè est de prima forma, & ultimo fine: In iis autem, quæ funt per motum & transmutationem uidetur obtinere principatum cau la agens; quia motus non est aliud, nisi actus mobilis à mouente. Notandum est ctiam dili-Finis, & efgenter, quod Philosophus dicit, quod finis, & ficiens sunt esticiens sunt diuersa, & opposita: cuius ratio opposita. est; quia licet finis sit primum in intentione, est tamen ultimum in operatione, & executione. Vnde ipsum agens respicit motum, sicut principium, à quo effectiue initiatur motus; finis autem respicit motum, sicut terminans motum; & quo habito cessat motus: Et ideo finis agenti opponitur; quia agens præcedit motum, finis au tem sequitur; licèt in intentione præcedat agentem. Deinde cum dicit.

Q uapropter uidetur alterius esse scientiæ cau-

sarum harum singulas speculari.

Concludit, quòd per prædicta maniscessi est, quòd speculari singulas causas est alterius, & alterius scientiz; quia ostensum est, quòd in diuersis rebus diuersa causa uidentur habere principalitatem; in iis, quæ funt per motum, causa agés: in scibilibus quòd quid est:in iis autem, quæ sunt ad finem; iple finis.

At uerò de principiis demonstrationis , V trum TEX. 4.

unius scientiæ est, aut plurium, dubitatio est.

Postquam Philosophus disputauit de consideratione causarum; hic disputat de primis prin cipiis demonstrationis, & maxime de hoc principio, De quolibet affirmatio, uel negatio: Et circa hoc tria facit, primò ponit quæstionem suam: secundò arguit ad unam parté, ibi [Vnius igitur esse non est rationale] tertiò arguit ad partem oppositam, ibi[At uerò si alia.] Prima adhuc diuiditur in tres: primò ponit quæstionem suam: secundò declarat quoddam, quod dixerat, ibi, [Dico autem demonstratiuas.] tertiò redit supra quæstionem suam, eam repetens, ibi[Vtrum harum una scirntia. ] Dicit ergo primò; At uerò dubitatio est de primis principiis demonstrationis, utrum considerare ea, sit unius scientia, aut plurium. Deinde cum dicit.

Dico autem demonstrativas communes opiniones, ex quibus demonstrant: ut quoniam omne necessarium est aut dicere, aut negare; & est possibibile simul esse, & non esse: & quæcunque tales

propositiones.

Manifeltat, quod est principium demonstra- principium tionis dicens; Dico autem, idest uoco demon- demonstroftratiuas, hoc est, principia demonstrationis, nis quod. communes opiniones, hoc est, de quibus omnes opinantur; & circa quæ nullus errat: ex quibus opinionibus demonstrant omnes scientia, ficut est istud principium, Omne, quod est, necesse est esse, uel non esse: & Impossibile est idé de aliquo affirmare, & negare. & si aliquæ sunt si miles propositiones. Deinde cum dicit.

Vtrum

3. Pby.6.

Ptrum harii una scientia et substantia, aut alia? E se quoddam ens, divisum contra subsecta alia-Et si non una est, quam oportet appellare, qua nunc

est quasita.

Repetit quæstionem suam,& est, Vtrum omnium principiorum sit una scientia, uel plures?& Vtrum illa scientia, quæ considerat de substátia; consideret de principiisquel si alia de substantia, alia de principiis, Quæ earum debeat dici philosophia prima, quæ nunc est quæsita? Notandum Prima prim est, quòd Philosophus uocat prima principia cocipia cur di munes opiniones; cuius ratio est; quia ipsa prima intellecta, que sunt prima principia, sunt nota omnibus;ita communiter de illis opinantur: il la autem, quæ eliciuntur ex iis principiis intelle-Ctis, non funt nota omnibus; sed solum sapientibus: Principia enim in fua prima apprehensione statim apprehenduntur ab omnibus: sicut, quòd Omne totu est maius sua parte: & ideo hæc propter generalitatem apprehensionis uocantur có munes apprehensiones, & claræ: Alia autem quæ eliciuntur ex istis, sicut conclusiones; quia non habentur nisi per magnum discursum, nec Propria opi cas habere cst, nisi sapientum: ideo possunt uocari propriæ opiniones, & occulte: prima possunt dici nota omnibus; ista autem nota sapientibus. Deinde cum dicit.

opinio.

Vnius igitur esse, non est rationale. Quid enim magis Geometria, quam qualiscunque de his est pro prium audire? Si igitur similiter qualiscunque sit, omnium uerò non contingit, sicut nec aliarum: ita neque ipsas substantias cognoscentes, proprium est G de istis cognoscere.

Obiicit ad unam partem, ostendendo, quòd

hæc principia considerare non spectat ad unam scientiam;nec etiam ad illam, quæ considerat sub stantiam: Et diuiditur textus; quia primò ostendit, quòd illa scientia, qux considerat de substan tia, non considerat hæc principia: secundò osten dit, quòd etiam scientiæ particulares ista non có fiderant, ibi [Simul autem, & quomodo erit eorum scientiam?] ita quòd prima ratio ostendit, quòd Metaphylica sola non considerat hæc prin cipia: secunda, quòd nec etiam aliæ scientiæ particulares: Dicit ergo primò: unius scientiæ non est rationabile considerare itta principia; quia non est maior ratio de una scientia, quàm H de alia: de iis enim non est magis obaudire considerationi Geometria, quam alterius: omnes uerò scientias considerare hæc principia, non Pninscoins conuenit; quia una scientia unu considerat: sicut que sciène autem non est unius scientiæ cuiuscunque connon est con siderare ista principia, sic nec scientia, cogno-

sicam; est proprium cognoscere de huiusmodi

principiis. Est ergo ratio Philosophi in hoc:

unius scientiæ cuiuscunque non est considera-

re prima principia; cum ipla sint communia om-

nibus; ergo necillius, quæ considerat substan-

Vbi notandum est, quòd substantia uidetur es-

tiam, hanc autem uocamus Metaphylicam.

ma princia scentis substantiam, quam uocamus Metaphypia.

rum scientiarum; sicut ergo aliæ scientiæ propter particularitatem subiecti diuisi contra sub-Itantiam, alia subiecta non considerant, principia prima communia oninibus scientiis: nec illa scientia, quæ considerat substantiam (quia substantia uidetur esse quid contra diuisum contra alia subiecta) considerabit ista principia com-

Quæreret quis, Vtrum hæc ratio ualeat : aliæ Questio. scientiæ non considerant hæc principia; ergo nec illa, quæ considerat substantiam?Respondeo.Di cendum est, quòd non ualet: illa enim eadem scientia, quæ considerat substantiam; considerat ens inquantum ens: scientiæ autem aliæ, quæ có-F siderant alia subiecta, utpote magnitudinem,& numerum; non oportet, quòd considerent ens inquantum ens. Ratio autem huius differentiæ est; quia ratio entis inter omnia prædicata pri Röentis pri mò, & etiam principaliter saluatur in substan- mò, et praci tia: & ideo oportet, quòd illa scientia, quæ con- puè saluasiderat ens inquantum ens; consideret illud, in sur in subquo inter prædicata saluatur primò ratio entis: A. I. predinec sic autem saluatur ratio entis in subiectis camenta. aliarum scientiarum sicut in substantia: ideo non oportet, quòd aliæ scientiæ, quæ considerant alia entia; considerent ens inquantum ens. Si ergo una scientia consideret ens inquantum ens, & consideret substantiam; & illa, quæ considerat ens inquantum ens, consideret hoc principium. De quolibet affirmatio, uel negatio: patet, quòd illa scientia, quæ considerat substantiam, potest considerare hoc principium, & alia principia communia: Et patet, quòd motiuum illorum non ualebat: subiecta aliarum scientiarum, ita sunt contra diuisa contra alia subiecta, quòd non includunt aliquod subiectum generale, ad quod sequitur hoc principium, De quolibet affirmatio &c. illa autem scientia, quæ considerat substantiam ita habet subiectum contra diuisum contra alia subiecta, quòd ad ipsum sequitur ens, ad quod pertinet istud principium,

de cum dicit. Simul autem, & quomodo erit ipsorum scientia? Quid enim & unumquodque horum existit ens, & nunc nouimus. V tuntur ergo eis, ut notis artes aliæ

De quolibet affirmatio, uel negatio,&c.Dein-

Ostendit, quòd ad aliquam scientiam particularem non spectat considerare principia: & hoc probat per duas rationes, prima in principio: secunda ibi, [Si autem de iis est demonstratio.] Prima ratio talis est. Illud, quod supponitur à scientia, non consideratur à scientia; prima principia supponuntur in qualibet scientia; ergo non considerantur in scientia qualibet: Et hoc est, quod dicit: quomodo est ipsorum principiorum scientia aliqua particularis; nec enim statim nouimus, quòd unumquodque istorum principiorum est aliquid existens: & omnes

Qå prima impressione ens est.

ca, sed ava loga.

principijs, ut per se notis. Notandum est, quòd illud, quod prima impressione imprimitur in anima, ens est; quod aut secunda impresimprimitur sione imprimitur, est hoc ens, uel illud: illud aut, op anima, quod fecundariò imprimitur in anima, supponit, quod primò imprimitur: cum ergo aliæ scientiæ ab ifta, fint circa hoc ens, uel illud; & hæc fcientia circa ens inquantum ens; aliæ scientiæ sunt circa illud, quod secundariò imprimitur, & ista circa illud, quod primò imprimitur: ergo fubie-Ex hocha. Ctum aliarum scientiarum supponit subiectum bere pet, oes iftius, & cum principia prima oriantur ex fubie tias subal- cto istius, scilicet ex ente inquantum ens, oporternari Me tet quòd omnes alia scientia supponant ista prin saphysi. sub cipia, ficut supponunt subiectum huius scien- B alternatioe tize Notandum est etiam; quod principia, quæ funt fundata super terminos communes, statim occurrent intellectui, ficut & ipfi termini communes; ficut statim occurrit natura entis, ita & hoc principir, De quolibet affirmatio &c. Etió Philosophus, quòd prima principia supponuntur tanguam nota omnibus. Si enim prima principia fundarentur super terminos speciales; cum natu ra terminorum specialium non statim pateat om nibus;nec talia principia fundata fuper tales terminos statim paterent; nec supponerentur ab omnibus artibus, tanquam nota omnibus.Deinde cum dicit.

Si autem demonstratio est de his, oportebit aliquod igitur effe subiectum; & hac quidem passiones:illa uerò dignitates eorum . Namque de omnibus esse demonstrationem, est impossibile : Necesse enim ex aliquo esse, & circa aliquid, & aliquorum demonstratione. Quare accidit esse unum genus aliquid monstratorum. omnes enim demonstratiua dignitatibus utuntur. per nor

Ponit secundam rationem, & est ratio talis; Si scientia effet de dignitatibus, ita quòd dignita tes demonstrarentur in scientia, sequeretur, op di gnitates demonstrarétur cum subiecto: quia quæ cunquæ demonstrantur, de subiecto demonstran tur;quòd autem dignitates demonstrentur de ali quo subiecto, impossibile est: si enim dignitates demonstarentur de aliquo fubiceto, sequeretur, quod omnes scientiz particulares conuenirent in uno subjecto. Sicut enim omnes scientia particulares conveniunt in dignitatibus, ita convenirent in subjecto, de quo demostratur; & sic om nium demonstratorum in quacunque scientia particulari effetidem subiectum, ficut sunt ezde dignitates. Visa hac ratione, pater litera, quæ dicudo Poffe, cit: quòd si de his, scilicet dignitatibus esset de-& 4.boins. monstratio ; oportebit , quòd ista demonstratio sit circa aliquod genus subiecti, de quo demon-Cuiliber de. Itrentur dignitates: In omi enim demonstratiomonstrons ne est subiectum, & passio, & diffinitio; subiectu autem, & dignitas non demonstrantur; impossibile est enim demonstrationem esse de omnibus:omnis enim demonstratio ex aliquibus est,

aliæ felentiæ, & artes particulares utuntur iftis A quantúm ad dignitutes; & circa aliquid, quantùm ad fubiectum;& aliquorum;quantùm ad paf siones. Si ergo dignitates demonstrarentur ex ali Oes scientia quibus prioribus (quod est impossibile; quia dignitatibus non sunt priora principia) demonstra tur diguita rentur etiam circa aliquod subiectum: si autem tibus. ita effet, accideret omnium demonstratorum in quacunque scientia particulari esse unum subicctum, omnes enim scientiz demonstratiuz utun tur dignitatibus, ergo conucniunt in dignitatibus: si autem conneniunt in dignitatibus, conue niunt & in illo subiecto, de quo demonstrantur dignitates. Deinde cum dicit.

> At uerò si alia,qua substantia , & qua de his , qua earum principaliter, & prior est? V ninersaliter enim maxime omnium principia sunt dignitates.Et si non est Philosophi, cuius erit alterius deter

nare ueritatem & falsitatem?

Probat, quòd ad aliam scientiam, quàm ad illam, quæ confiderat fubfantiam; non spectat con siderare principia; Et hoc est, quod dicit: siqua alia scientia considerat de principiis, & alia de substantiis; dubium est, quæ istarum sit prior, & principalior?uidetur enim, quòd illa scietia, que considerat substantiam sit prima Philosophia: quæ confiderat etiam principia; dignitates enim uniuerfaliter funt principia respectu omnium, si ergo non cadunt sub speculatione primi Philofophi, non erit dare, quæ alia scientia sit, quæ spe culatur ucritatem & falsitatem in eis: & sic rema nebunt incognita. Notandum est, quòd ra- Einste scië tio Philosophi consistit in hoc, eiusdem facul- tia est consistatis uidetur esse considerare substantiam, & stantiam, et considerare principia : si enim essent due facul- prima prin tates, non effet facile dignoscere, que harum opia. esset maior: eadem. n. scientia principalis, quæ confiderat fubstantiam, confiderat principia. Có fistit etiam secunda ratio Philosophi in hoc : dignitates funt principia respectu omnium, ergo de eis nó potest determinari in una scientia; náque idem pluries repeteretur; ergo oportet, q de istis dignitatibus determinetur in una scientia communi. f.in prima Philosophia, cuius est có fiderare communia. Notandű est, cp hanc quæstionem determinat Philosophus in Quarto hu- Tex.c.7.00 ius; oftendens, op ad eandem scietiam, ad quam inde. spectat consideratio entis in communi, spectat consideratio principiorum, & maxime huius, De quolibet affirmó, uel negatio & c. & iá patuit superius, quòd ratio primatenet. Dictum est enim, quòd non est simile de Metaphysica: quæ considerat substantiam, & de aliis scientiis, quæ considerant alia scibilia particularia: aliz autem rationes, quæ concludunt, q aliæ scientiæ utuntur istis dignitatibus,& non probat eas;ucrum concludunt: quia in ista est uirtus demostrationis, co iplæ non demonstrantur; cum etiam primus Phi losophus nó consideret illas dignitates, ipsas demonstrando; sed solum disputauit illas, contradi cendo negantibus.

primo & ft

Dignitates

ttia insput.

Digitized by Google

Totali-

K 2

TEX. sit, autplures scientia?

Postquam posuit questiones de consideratione scientie quantu ad causas,& principia prima, hic multiplicat questiones circa eandem conside rationem quantum ad substantiam : Et diuiditur in duas partes, quia primò querit unam questionem de consideratione substantie in se: secundo de considerationein respottu ad accidens. ibi, [ Ampliùs autem utrum circa substantiam.] Prima in duas: quia primò ponit questionem: secun dò arguit ad unam partem, ibi [ Vnã uerò omnium.] Querit ergo primò, Vtrum uniuersaliter omnium substantiarum sit una scientia, an plures? Notandum est comm dicit, que i una seña diceretur uniuocè,& secundum unam rationem de omnibus substantiis; & sic omnes substantie essent generabiles, & corruptibiles: si autem plu res scientie considerant omnes substantias, aut ille substantiz, que cadunt sub diuersis scientijs; erunt consimiles, aut diverse: si igitur suerint co fimiles, continget quòd scientie substantiarum sint unius scientie; & si non fuerint consimiles, tune hoc nomen, Substătia, diceretur pure equi uocè de substantiis: & tunc substantiarum scientie non reducerentur in unam scietiam: quod est dicitur and impossibile: Igitur Comentator uldetur diceres logice de o- quod substatia non dicitur nec pure uniudee; nec pure equiuoce de omnibus substantiis, sod analogice: cuius ratio est, quiamihil est uniuocu G substantie materiali, & immateriali: substantia ctiam materiales; etiam analogiam habent ad immateriales. Deinde cum dicie.

Si quidem ergo non una, cuius substantia ponen

nibus (ub

fantus .

Ponit rationem ad probandum, quòd nó funt plures scientie respectu omnium substantiarum; dicens, quòd si non est una scientia respectu omnium substantiarum, non potest faciliter assignari ratio, cuius substantia sit hec scientia; cuius ratio est, quia non uidetur maior ratio, quod sit de una substantia, quam de alia. Deinde cum dicit.

V nam uerò omnium non est rationabile. Etenim demonstrativa una de omnibus erit utique per se ac cidentibus.siquidem demonstrativa omnis circa aliquod subiectum, speculatur per se accidentia ex com munibus opinionibus.Et circa idem igitur genus ac cidentia per se eiusdem est speculari ex eisdem opinionibus. Nam circa ipsum quia unius, & ex quibus unius, sine einsdem, sine alterius. Quare & accidentia, sue hec speculentur, aut ex his una.

Probat, quòd non potest esse una scientia re fpectu omnium fubstantiarum, dicens; quòd non est rationabile, quòd sit una scientia respectu on nium substantiarum; quia sic esset una sciétia demonstratiua omnium accidentium, & omnium substantiarum:ratio autem hulus est, quia omnis scientia demonstrativa speculatur per se accidé-

l Totaliter qua substatiarum utrum una omnium E tia circa aliquod subiectum, per consequens opi Scientia de niones, idest per dignitates ita quod eadem scie- mostratina tia, ex eisdem opinionibus, circa idem subiectu speculatur speculatur eadem accidentia: Verum est, quod per se accidentia dentia de su ipsa scientia, que demonstrat passiones, uer bietto. fatur circa ipfum Quia; circa autem fubiectum, propter quid, siue circa principia, ex quibus est demonstratio; aliquando uersatur unus & idem, qui uersatur circa quia; aliquando alius: aliquando enim unius scientia est considerare quia, & pp quid, aliquado unius quia& alterius propter quid, Et hoc est, quòd dicit Philosophus, quòd siue unius scientia, siue alterius, &c. concludit ergo ex dictis: quòd si una scientia, siue plures con siderent substantias, speculabuntur etiam accidé esset omniu substantiaru, uideretur co substantia F tia, que sunt circa substantias; quasi dicat, si una scientia consideret omnes substantias, considera bit etiam accidentia omnium substantiarum: si aut plures sciæ uerfantur circa substantias, uerfabuntur circa etiam accidentia substantiarum. Notandum est, quòd ratio Philosophi in breui est hæcescientiæ ideo uersantur circa subjectum, quia probant passiones, & accidentia de subiectomon enim imaginandum est, quòd dux scien tiæfint circa fubiectum, & accidens; fed una & eadem; quia scientia non est nisi explicatio acci- Scientia no dentium de natura subiecti; ergo si una scientia est, msi exconsiderat omnes substantias, considerabit om- cidetium de nia accidentia per se omnium substantiarum, de-natura sumonstrando en de omnibus subiectis; quod est biecti. impossibile. Notandum est, quòd aliquando con tingit, quod Quia, & Propter quid pertinent ad Principia candem scientiam; ita quod si contingat, quod demostronis aliquod principium demonstret aliquam conclu non sp sunt sionem, etiam illud principium poterit demostra indemostra ri in eadem scientia:ut si demonstretur habere bilia; sed gd tres de triangulo per hoc, quod angulus extrinse est coclusio cus est aqualis duobus intrinsecis, sibi oppositis: unius demo etiam illud principium poterit demonstrari à esse alterius Geometra. Aliquando contingit, quòd quia, & demofrionis propter quid pertinet ad diversas scientias: quia principii : de co, de quo inferior scientia dicit Quia, supe- et propierea rior dicit Propter quid:ut Musicus probat, quod hmoi princi tonus no dividitur in duo semitona equalia, pro pia quadoq; eo quod sexquioctana proportio dividi non po- prinet ad ex test in duo æqualia, hoc dicit musicus ita esse de scientia, propter quid, no dicit, sed Arithmeticus hoc pro bat, dicens; hoc contingere, quia est proportio su per particulari. Notandum est etiam, quod non Eade scienpotest esse diuersitas in scientijs; ita quòd una uer tia considefetur circa subiectum, & alia circa accidens per rat subiese illius subiecti; quia scientia non uersatur circa denua p se accidens, nisi propter subiectum explicandum; ilins. nec circa subiectum, nisi ut sciatur natura accidentis per se illius subiecti: benè potest tamen es se dinersitas in principijs,& in modo considerandi: quia de illo codem, de quo dicit inferior tantum esse, & quia est; dicit superior propter quid est, sieut de ista passione, sexquiodauam proportionem non dividi per aqualia, dicit Mu

at fed a

sicus ita esse, & Arithmeticus, dicit propter A cuius scientiz sit considerare ista, & sua propria quid est. Et hoc est, quòd dixit Philosoph. quòd una & eadem scientia considerat accidens, & su biectum: & hoc est, si ex eisdem opinionib. quia si esset ex aliis principiis, esset alius modus considerandi, ut hoc quia, & hoc propter quid; posset pertinere consideratio illius accidentis, & su biecti ad diuersas scientias, quarum una de illo accidente diceret quia, & alia de codem diceret propter quid.

Quaftio.

Dubitaret quis, Vtrum consideratio omnium substantiarum pertineat ad unam scientiam, & maxime ad istam. Respondeo hanc quæstionem terminat Aristo.in Quarto huius:quia illa scientia, quæ considerat ensinquantum ens, debet considerare substantiæ inquantum substantiam. B Vbi notandum est, quòd multum differt conside Considerare rare substantiam in se, & substatiam in hoc; hec enim scientia considerat naturam substantie in in je, co in se;aliz autem considerant hanc substantiam; noc uerò naturam substantiæ in se, nisi inquantum faluatur in hac fubstantia: sicut Physicus conside rat substantiam mobilem; naturam autem substantie in se non considerat, nisi inquantum salua tur in substantia mobili; hec autem considerat na turam substantie in se: Cum enim cosideret natu ram entisadebet considerare illud, in quo primò saluatur ratio entis predicabilis; hoc autem ens A. Lpradi- est ipsa substantia; nam ratio entis prædicabilis camentalis. est in attributione ad substantiam; Et sicut Meta physica considerat substantiam in se, ita quarit C proprietates & accidentia substantizin se : sicut quòd substantia est primum ens inter prædicamenta, & quòd substantia non diffinitur per additionem, & similia: Et ideo non oportet, quòd quærat omnia accidentia omnium substantiaru, ficett arguebat unum argumentum; fed folum ac cidentia substantia inquantum substantia. Dein

Ampliùs autem,utrum circa substantias solùm theoria est, aut circa ipsas, & accidentia? Dico autem, ut si solidum quadam substantia est, & linea, & Superficies, V trum eiusdem scientiæ est eadem co gnoscere,& accidentia circa unumquodque genus, de quibus Mathematica oftendunt, aut alterius?

TEX. 6.

Mouet quæstionem de substantia in aspectu D ad accidentia propria:& circa hoc tria facit; primò mouet quæstionem: secundò arguit ad unam partem: tertiò ad partem oppositam: Secunda ibi,[Nam si ciusdem.]Tertia ibi, [Si uerò diuer 12.] Dicit ergo primò, quòd quæstio est, Vtrum theoria, idest speculatio sit solum circa substantiam,& non circa accidentia, an illa eadem speculatio, quæ est circa substantiam, sit circa accidentia. Verbi gratia, si solidum, superficies, & linea fint quædam fubstātiæ, hoc supponatur, queftio est, Vtrum eiusdem scientiæ est cognoscere ista accidentia propria ipsorum circa unumquod que genus suum?de quibus, scilicet solido, super ficie, & linea considerant Mathematici: aut ali-

accidentia? Notandum, quòd uocat folidum, fuperficiem, & lineam esse substantias more illorum, qui ponebant res Mathematicas esse substă tias. Deinde cum d.

Nam si eiusdem demonstratiua quadam esset,et qua substantia est. No enim uidetur eius quod quid est demonstratio.

Probat, quòd non eadem scientia est respectu fubstantiæ,& accidentium, dicens: quòd si eiusdem scientie esset considerare substantias, & acdentia; fequeretur, quòd illa scientia, quæ est re- Ipsius quod spectu substantiz, erit quædam demonstrativa quid est no scientia substantiæ; non autem uidetur, quòd ip- est demonfius quod quid est, sit demonstratio; quasi dicat; stratio. ipsum quod quid est, & ipsa substantia demonstrari non potest: quia omnis demonstratio est re

spectu propriarum passionum.

Quæreret quis. Vtrum sequitur consequen- Questio, ția, quia. f. si una scietia esset respectu substătia, & accidétium, cp substantia, & ipsum quod quid Exhec po-est demonstratur? Resp. Dicendum est, cp Arist. ters habere hic uocat scientiam ostensionem scibilis, & uia, duo esse ma per quam deuenimus in scibile : ostensio autem strun scibilis accidentalis, & uia, per quam deuenimus sciendi, dein illud, est demonstratio: si ergo una estet osten monstro, o sio respectu scibilis accidentalis, & substantialis; cue duo sue cum ostensio scibilis accidentalis sit demonstra- scibilia ditiua: sequitur, quòd ostensio respectu scibilis sub "ersa. stantialis esset demostrativa, qu'est impossibile. Questio.

Quæreret quis, V trum oftelio respectu Quòd quid est, sit demonstrativa. Dicendum est, quòd non: sicut enim differt quod quid est, & esse: ita differt oftensio, per quam deuenimus in quod Oftensio dif quid est; & ostenlio, per quam deuenimus in ip- finitua, desum este: ostensio autem, per quam deuenimus mostratina in quod quid est, dissinitio est; ostensio auté, per esse nequit. quam deuenimus in ipsum esse, demostratio est; maxime in esse passionum: sicut ergo ostésio disfinitiua non est demonstratiua: ita ostensio ipsius

quod quid est non est demonstratio.

Quereret quis.Vtrum olteniio respectu fubsta Questio. tiz sit demonstratiua? Respondeo. Dicedum est, Substantia quòd substantia secundum duplicem intentio- dupliciter. nem accipitur, uno modo substantia idem est, o essentia;& cum essentia sit idem, quòd quidditas, sicut diffinitio est ostesiua quidditatis, ita & essen tiz,& per consequens substantiz, hoc modo accepte; Essentia enim ut essentia diffiniri pot , de- Essentia, me monstrari uerò non potest; nisi inquatum induit essenta derationem ipsius esserespectu subiecti: Vnde ipsu pot, sed be-Quod quid est in eo Quod quid est secudu Aris. nediffiniri. 2. Posteriorum: non syllogizatur. Alio modo ac cipitur substantia, secudum quod idem est, quòd substantia predicamentalis, super quam fundatur tota natura entis, & ita huiusmodi propriè non Differentia elt demostratio: In hoc enim differt diffinitio, & inter demodemonstratio; quia diffinitio est ad ostensionem diffinitione huius in hoc. Ex quo sequuntur duz differentiz inter definitionem, & demonstrationem: Vna,

K

cem, scilicet quid est; ita quòd diffinitio est termi natiua quæstionis . nam illud, quod dicit, quid est, per modu quæstionis; dicit disfinitio per modum certificationis. Deinde ratio, quæ cadit super quæstionem composită, scilicet quia est unu, illud idem, quod dicit quia est, per modum quæstionis, dicit demonstratio per modum certifica tionis, reddés causam de ipso quia est, per ipsum propter quid est:In quæstione enim quia est;que ritur passio de subiecto; in demonstratione certi ficatur eadem passio per ipsum propter quid est. Secunda differentia est inter demonstrationem, & diffinitionem; quia ipsa diffinitio potest esse re spectu entis inclinati & concreti; & respectu en tis fixi, & absoluti: quod ens uoco substantiam: F licet non ita proprie sit respectu entis inclinati, si cut respectu entis absoluti:demonstratio autem, quia est ostensio entis in hoc, semper est entis in clinati;non tamen est oftensiua inclinationis, sed solum essentia, & quidditatis in se, Nisi fortè có tingat, quòd essentia non possit intelligi à nobis, nisi fortè intellecta inclinatione: Cu ergo omnis demonstratio eo ipso quòd est ostensiva hoc in hoc, sit entis inclinati;& essentia substantiæ sit es fentia fixa, respectu huius propriè non est demó stratio, Vtrum autem esse ipsius essentia scibilis possit demonstrari de ea per inclinationem illius ad aliud, alibi poterit patere. Deinde cum dicit.

Si uerò diuersa, qua erit speculans circa substantiam accidétia? Hoc enim reddere est ualde difficilé.

Arguit ad oppositum, scilicet, quòd non possint esse diuerlæscientiærespectu substantiæ& accidentis; dicens, quòd si diversæ sunt scientie, non erit dare, cuius scientie sit speculari acciden tia circa substantiam; hoc enim facere est ualde difficile:quasi dicat, si scientia considerat substătiam tantum non poterit dari aliqua alia, que con sideret tantum acidentia:hoc enim sacere est ual de difficile.

Quastio.

Quereret quis, Vtrum eadem scientia conside Eadem est ret substantiam, & accidétia? Respondeo, hic sut sci siasabie duo notanda: Primum est, quòd eadem scientia हां, ७ १ हि est respectu subiecti, & respectu per se accidenaccidentis. tis; tota enim scientie intentio est ad certifican-Intentio sci dum naturam subiectivam; que quidem certifica entia que tio confurgit ex hoc, quòd proprie palsiones explicatur per demonstrationem de subiecto:non enim imaginandum est, quòd alia scientia querat subiectum, & alia passiones; sed una et eadem cadit super utrunque. Secundum quod est notan Scientie no dum; est, quod scientia non est quid unum nuest quid uni meraliter, sed habitus scientialis capit ostensioser, sed que nem demonstratiuam, & ostensionem diffinitiuam; ita quòd ex oftensione diffinitiua deuenitur ad demonstratiuam:nec oportet, quòd quidquid est, in scientia sciatur demonstratiuè tantu, uel diffinitiue tantum; sed aliqua disfinitiue, & aliqua demonstratiue. Ex primo notato patet, o hæc scientia una, & eadem est circa substantia,

est, quia diffinitio cadit super quastionem simpli E & passiones substantia: & si enim hac scientia sit circa ens tantum, ut dicetur in Quartò huius; est tamen circa substătiam, sicut principale ens ; quoniam enim aliqua scientia est circa aliqua, quæ funt in analogia magis quàm alia; cum ergo hæc scientia sit circa entia, quæ habent analogiã ad substantiam, patet, quod est magis circa subftantiam: Et cum dictum sit in primo notato, co eadem est scientia circa subiectum, & accidentia:ista erit circa substantiam in se,& circa accidentia substantia, inquantum substantia. Ex secundo notato patet, quòd argumentum contra hoc positum à Philosopho, non ualet. Dictum of quid est est enim, quòd infra habitum scientialem capiù in scientia tur dux ostensiones, scilicet diffinitiua, & demo non scitur stratiua: & quod Quod quid est in scientia, non uno mo tame oportet, quòd sciatur altero istorum modorum tantum; sed aliqua isto modo, & aliqua illo:non ergo sequitur, Accidentia, & substantia sunt infra unam scientiam:ergo sciuntur una ostensione ambo,scilicet demonstratiua tantum, uel disfinitiua tantum: Et ita non sequitur (sicut conclu debat)accidentia demonstrantur, ergo substantia:non enim accipitur hic una scientia pro una Habitus sci ostensione; sed pro uno habitu scientiali, quasi entialicom composito ex diuersis ostensionibus; quarum u- positus oft. na habebit ordinem ad aliam: aliàs non facerét unum habitum scientialem, nisi una ordinaretur ad aliam.

Amplius autem, V trum sensibiles substantia so TEX.7. la causa sint dicenda, aut prater eas alia? Et utrum unum genus, aut plura genera substantiarum sunt? ut dicentes species, et intermedia, circa que Mathe maticas dicunt esse scientias?

Postquam posuit quæstiones, quæ spectant ad considerationem huius scientie, nunc pertractat quæstiones, se tenentes ex parte rerum consideratarum, an fint fiue fubitantiæ feparatæ, uel fenfi biles, uel Mathematicæ secundum opiniones po nentium substantias Mathematicas esser circa hoc tria facit;primò ponit quæftiones : fecundò arguit ad unam partem: tertiò ad partem oppoli tam.Secunda ibi, [Quomodo ergo dicimus] Ter tiaibi, [Multisauté modis.] Dicit ergo primò: Amplius quæstio est, Vtrum solæ substantiæ senfibiles fint dicendæ esse, an etiam sint aliquæ aliæ substantiæseparatæà sensibilibus ≥ Et si sunt aliquæ aliæ fubstantiæ, Secunda quæstio est, Vtrum istæsint unitæ,hoc est unius generis,an plura ge nera fubstantiarum separatarum? Quidam enim posuerunt substantiam separatam, quam uocabant idea rei, ut per se hominem, & per se equu: quidam uerò funt dicentes, ipfas fpecies, & ipfa sensibilia esse intermedia, circa que intermedia dicunt esse scientias Mathematicas. Notandum est, quòd (sicut dictum est supra) propter duplicé modum abstractionis ponebant Antiqui duplex genus substantiarum separatarum. Est enim una Abstrastio abitractio, qua abstrahitur quidditas ab co, cuius duplex. est quidditas; ut homo ab hoc homine: & huic

modo abstractionis ponebant respondere substă A hominum sensibilium, & quidditatem eorum: & tiam separatam, quam uocabant speciem. Aliud genus abstractionis est, quo abstrahitur forma quantitatiua ab eo, cuius elt quantitas; eo modo quo intelligo quantitates præter materiam: & & huic modo abstractionis respondebant intermedia illa, quæ ideo dicebantur intermedia; quia partim conueniebat cum speciebus, inquantum illa erat abstracta à sensibilibus, seut species: par tim etiam conueniebant cum sensibilibus; quia ficut infra sensibilia reperiuntur plura numero fub una specie, ut plures homines sub humanita te;ita & in istis, ut plures circuli subcirculo: Con ueniunt etiam in alio; quia licet abstrahant à materia sensibili, no tamen abstrahunt à materia intelligibili, quamPhilosophus uocat in Sexto con B 8. Mesaph, tinuum: licet enim abstrahat à continuo sensibili;puta calido, frigido; tamen non abstrahit à con tinuo simpliciter. Deinde cum dicit.

Quomodo ergo dicimus species, causasque, or sub stantias secundum se, dictum est in prioribus de om-

nibus ipsis sermonibus.

Ponit argumentum pro parte affirmativa, scilicet quòd fint separatæ, dicens; per quem modu dicimus ipfas species esse causas, & esse substantias fecundum fe, dictum eft in prioribus fermo nibus, qui sermones fuerunt habiti de ipsis ideis in Primo libro : quasi dicat, ex his, quæ ibi dicta funt; posset probari, quod species, & idex, quas ponebat Plato; fint caufæ iftorum inferiorum; & quòd fint quædam substantiæ separatæ ab istis C sensibilibus. Deinde cum dicit.

Multis autem modis habentibus difficultatem, nullo minus absurdum dicere quidem alias aliquas esse naturas præter eas, quæ in cælo sunt: has autem easdem dicere sensibilibus, nisi quia bac quidem sem piterna illa uero corruptibilia. Nam per se homine dicunt hominem est e, et equum, & santatem:aliud autem nihil simile faciëtes, Deos esse ostendentibus, & humana speciei esse. Nihil enim aliud illi fecerut, qui homines sempiternos, nec hi species, nisi sen

sibiles sempiternas.

Ponit argumenta pro parte negatiua, scilicet quòd non fint fubstantiæ separatæ à sensibilibus: fecundo, quòd non funt media Mathematica in ter sensibilia & separata à sensibilibus, ibi [Amplius autem si quis præter species.] Dicit ergo, quòd per multos modos possunt poni difficultates contra ponentes species, nullo tamen prædictorum modorum minus est absurdum, quod sequitur: quasi dicat, multi sunt modi adducendi difficilia contra ponentes species; tamen maximè absurdum est hoc, quod sequitur, scilicet, di cere alias esse naturas separatas præter eas sensibiles, quæ sunt in cœlo; & dicere eas esse eadem specie cum istis sensibilibus; & non differre in alio,nisi quia illa separata sunt sempiterna,& hec corruptibilia; in differentia autem specifica non differunt: nam per se hominem, hoc est homine separatum diçunt esse hominem, hoc est specie

similiter per se equum ponebant quidditaté omnium equorum:& per le sanitatem quidditatem omnium fanorum: & nihil aliud ponebant infeparatis & sensibilibus, nisi quòd hæc sunt separata,& hæc corruptibilia; & hæc, & illa esse eiusde speciei: simile est dicentibus, Deos esse, illos Deos esse eiusdem speciei cum hominibus: Ij.n. nihil aliud fecerunt, nifi ponere aliquos homines. sempiternos; similiter & isti, qui ponunt species; nihil aliud faciunt, nisi ponere species sensibiles esse sempiternas. Notandum est, quòd in ista ratiene multa impossibilia tangit Philosophus con tra Platonicos. Primum est, quòd quidditas rei sensibilis sit separata à re sensibili, & maximè cum in quidditate rei sensibilis cadat materia: Et hoc est, quod dicit ultimò, quòd nihil aliud saciunt, nisi ponere res sensibiles esse sempiternas. Est enim diligenter notandum, quòd licèt causa Agens sepa agens sit separata à suo effectu realiter; quia nihil ratur reali efficit seipsum; tamen causa quidditatiua, & for fellu, ca an malis non potest separari ab eo, cuius est quiddi- tem formatas realiter: est enim talis comparatio inter illud, lu non por cuius est euidditas, & quidditatem; sicut inter in separari re formatum, & informationem: informatum auté, cuius est est information pon different secundim rem sens est & informatio non differunt, secundum rem sepa quidditas. rata. Ita quòd cotra Platonicos sequentur duo Duo incon-inconuenientia; quia nec quidditas potest esse menitia co parata inquantum quidditas, nec quidditas rei 174 Platoni materialis potest esse separata de materia. Secun ... dum inconueniens contra Platonicos est, quòd ponebant separata, siue sempiterna, & corruptibilia esse eiusdem speciei; quod est impossibile: quia generabile, & ingenerabile differunt plusquam secundum genus 7. Metaph. Comm. dicit multa inopinabilia contingunt dicentes formas, maxime dicentibus, quod hæ substantia, & illæ funt exdem nomine, & diffinitione; & quòd no differunt, nisi quòd hæ sunt sempiternæ, & hæ funt generabiles; & quòd non differunt in nomi ne,& diffinitione;ponunt enim, quòd homo in il lis abstractis, & homo in istis sensibilibus est eius dem nominis, & diffinitionis: Potest ergo poni ratio Philosophi in breui sic; quicunque ponunt corruptibile, & incorruptibile esle eiusdem speciei; & quicunque ponút quidditates rerum sen sibilium esse separatas à materia, inopinabilia po nunt: dicentes aut formas sunt huiusmodi; ergo.

Quareret quis, Vtrum dicentes formas sepa- Questio. ratas, habuerint bona motiua. Dicendum est, qu Auicenna in Metaphyfica sua lib. 8. ponit multa motiua, que mouebant istos ad ponendum res motina, qui separatas. Primum motiuum est; quia cu aliquid bus moti elt separatum ab alio, & explicatum in coceptu, fuere Plato oportet quod sit expoliatum inesse; quidditates nedu Ideas autem rerum cocipiuntur præter illas, cuius funt separatas. quidditates; ergo sunt expoliatæ inesse: Potest au té sic deduci ratio istorum. Intellectus enim est quid mensuratum à rebus : Si ergo concipit unu præter aliud, aut ita est in re, aut non; si ita non

Contra po-

Resposiones tina Platomicoram.

est in rejergo sensus, & intellectus falsus. Si ita E specie est una intétio, ut in materia est (quia om est in re; ergo quod est expoliatum in intellectu, est expoliatum in esse: Hoc motiuum soluitipse Auicenna, dicens; quòd non oportet, quòd illud, quod intellectus apprehendit sine conditione eius, cui adiungitur; sit separatum ab illo in resut ponendo exemplum, non oportet, quòd si intellectus intelligat, sue concipiat animal, non concipiendo hominem; quòd propter hoc animalitas sit separata ab homine: nec oportet, quòd si li nea concipiatur præter superficie, quòd propter hoc sit separata à superficie in re: Ratio auté Aui cenne est; quia alia est ratio rei in se: alia autem ratio rei est, ut coniuncta est; quando cunque autem ita est, quòd aliquid est extra rationem, vna ratio potest concipi præter aliam rationem: ut F verbi gratia, alia est ratio hominis in se, alia est ratio hominis, ut conjunctus est in homine: si.n. de ratione humanitatis esset, quesset in hoc homine; omnis homo esset hic homo. Alia solutio Auicenne est, quòd nó est impossibile, quòd aliquid, quod non est de materia alicuius essentia, separetur à coniuncto in existétia; dummodo cer titudo non contineatur intra certitudinem. Vbi Esentiarei notandum est, quod Auicenna hic appellat certi appellat A- tudinem effentiam rei: sunt ergo aliqua, quæ sesitudinem. parantur à certitudine, que tamen non separantur in existentia:sicut linea,& superficies in existentia non separantur, tamen essentia & certitu do lineæ nó est certitudo & essentia superficiei: etiam quia intellectus per se respicit certitudi- Q nem & essentiam, & non existentiam: ideo non obstante simultate existentia: stante tamen diuersitate certitudinum, unu non pot intelligi,& concipi præter aliud; Aliqua sunt, quæ sunt con+ iuncta & in existentia,& in certitudine, sicut dif finitio & diffinitum; & super talia, quia non inuenitur diuersitas nec in certitudinibus, nec in existentia; non potest cadere separata cognitio intellectualis. Aliam solutionem ponit Auicenna: quia refert separari aliquid ab aliquo per mo dum negationis, & privationis; dicendo hoc no est illud, uel hoc non est cum illo: uel per modú simplicis apprehensionis, intelligendo hoc, scilicet præter illud:Illa ergo, quæ funt coniuncta in existentia, & non in essentia, non cadunt sub pri mo modo apprehensionis; non enim dicit intellectus, homo non est animal, uel linea non est cu superficie; sic enim esset falsus intellectus; sed solum concipit animal simplici apprehensione, no concipiendo hominem:ita quòd hoc concipere, & hoc separare non est, nisi concipere quidditas tem unius præter quidditatem alterius: sic simplici appreheusione concipit lineam, non conci piendo superficiem:Illa autem, quæ sunt coniun Ca in essentia, & in existentia, nec cadunt sub primo modo apprehensionis, nec sub secundo. Secundum motiuum est ex hoc, quod omniu

existentium in una specie est una intétio: pot au

tem sic fieri ratio: omnium existentium in una

est)una intentio separata, participatione cuius quidquid est in materia est talejut participatione humanitatis separatæ omnis homo est ho-Quod motiuum foluit Auicenna, dicens; quòd nos non intelligimus omnium existétium: in una specie esse intentionem unam numero, qualiseparatam, per se existentem. Videntur enim isti imaginari, quòd sit una humanitas separata in se,una existens, quasi multiplicata per multos respectus; quia humanitas una existens, habet exemplum ad omne, quod participat humanitatem; & sic in se una existens secundum re spectus multiplicatur; sicut unus pater numero respectus habet ad multos filios, sic ergo intellexerut isti: Non autem sic debet intelligi esse una intentionem omnium existentium in una specie; sed debet intelligi una intentio; quia in quacunque materia uenerit intentio, non largitur, nec dat nisi intentionem unius rationis:ita quòd de se semper est una ratio specifica; & semper de se largitur realitatem vnius rationis:quòd autem largiatur aliam & aliam in numero, hoc est propter subiectú: Verbi gratia, albedo dicitur una, quia in quacunque materia recipiatur; semper dat, & largitur materiæ intentionem unius rationis, que non est infra quamcunque intentionem aliam specificam; & quantum est de se; non largitur, nisi esse albedinis: quòd autem lar giatur hor esse, uel illud, hor est propter subiectum aliud, & aliud in receptione. Ponitur autem aliud exemplum, ut humanitas, & color dicuntur duz intentiones; quia uenientes in mate riam, secundum alium & alium modum specificant materiam; humanitas autom humanitati una intentio est:una dico non numero, sed inten- Allieu tione; quia eo modo intentionis, quo informat hæc humanitas fuam materiam; eo modo & alia humanitas informat fuam materiam, & non uariatur ratio. Aliter posset dici, & breuiter s'quòd omnium existentium sub una specie est una intentio non numero, sed solum ratione: no enim omnium hominum est una humanitas in numero, sed solum una secundum modum concipien di,& rationis; quia intellectus concipit eam præ ter omnia principia indiuiduantia; & quia principia individuantia dant sibi diversitatem; ideo concipit eam præter omnem diuersitatem; & ideo unam intentione, non ut unam numero; quia concipit eam præter unitatem numeralem. Tertium motiuum est, quia si quaratur, utru intentio sit una, uel plures omnium existétium sub una specieruidetur quòd non possit responderi, quòd sint plures: quia sunt sub una spe cie,& quòd habeant plures intentiones, hoc est impossibile;quia idé esset sub una specie, & sub una intentione: ergo oportet respondere, quòd

ne, quod est in materia, particulare & diuisum

duplex.

sit una, nó ut coniuncta cum materia, ergo ut se parata. Ad hoc motiuú respondet Auicenna in multis locis; quia quassio de intentione potest A humanitatem numero semper manere; sed quia fieri duobus modis: Vno modo, sub modo affirmationis in utroque extremo, quaredo, scilicet, Vtrum sit una, uel plures: Secundo modo per modum contradictionis, querendo, Vtrum sit una, uel non una? Si primo modo fiat quæstio, debet responderi, quòd una, nec plures; homo enim non est nisi homo: de natura sua non est, quòd fit unus, nec plures; fi enim de natura sua esset, quod esset unus homo, nunquam natura ista postet saluari in pluribus: similiter si de naturasua esset, quòd esset in pluribus; nunquam natura ista posset saluari in uno tantum: ita quòd es sentialiter humanitas est tantum humanitas, op autem sit una uel plures, hoc est de accidentibus conuenientibus. Si autem fiat quæstio per modú contradictionis,scilicet, Vtrum sit una, uel non una ? absolute debet responderi negando, quia, (ut dictum est)quòd de se non est una, eo quòd de se non est nisi humanitas: Vt autem melius ui deantur uerba Auicennæ: notandum est, quod dicit; est unitas essentialis, & que sequitur essentiam rei, eo modo, quo dicimus, quod humanitas est una essentia, quæ est indivisa in se, & divi sa ab omni alia essentia: & si de tali unitate loqua mur, cum quæratur Vtrum una, uel plures ? debet responderi absolute, quod una: talis enim unitas non est de accidentibus consequentibus ip sam essentiam: sicut enim humanitas, & color funt plures essentiz; sic humanitas in se non est tantum, nisi una, & talis unitas non est essentia per aliud; sed per naturam sui: Et similiter, si de tali unitate quæratur per modum contradiction nis, Vtrum lit una, uel non una? debet respondori simpliciter, quòd una: Alia est enim unitas, que inest rei per principia indiuiduantia; & talis unitas est de accidentibus consequentibus ef sentiam; ut enim dictum est pluries; albedo non est nisi albedo, quòd autem sit hæc, uel illa, hoc per aliud est; & sic esse hanc uelillam, est de accidentibus consequentibus ipsam essentiam:hoc enim uocatur accidens, quid quid est extra intentionem rei: Et de tali unitate intellexit Auicenna, quando dixit, quòd si quæratur de inten tione, Vtrum sit una, uel plures?absolute debet respondere, quòd nec una, nec plures: licet enim femper sit una in essentia, tamen quod sit in D existentia hoc est per aliud: & ideo extra intentionem rei est. Quartum motiuum est, quia di cimus, quod intentio rerum existentium sub una specie semper manet; non autem semper potest manere, nisi sit separatum à materia, eo modo, quo dicimus, quòd humanitas semper manet, etiam corrupto hoc homine: Ita quòd oportet ponere aliquod separatum unum numero, quod maneat corruptis participatibus. Hoc motiuum soluit Auicenna, quòd non oportet, quòd si semper manet aliquid, quòd semper maneat idem numero; humanitatem enim remanere cor ruptie particularibus non est unam, & eandem

femper manet humanitas fub eadem ratione fpe cifica: quia enim generatio unius est corruptio 1.deGener. alterius, & è conuerso; ideo licèt species defi- & Corrup. ciat in hoc, tamé non deficit in toto suo ambitu. 17. 18. Licet enim corrupto Petro, deficiat humanitas in ipfo Petro; non tamen deficit in quolibet indi uiduo participante ipfam naturam; & hoc est ipfam perpetuam, scilicet perpetuari ipsam in spe cie per fuccessionem individuorum : hæc est ergo uia Auicennæ. Aliter posset dici, quòd in natura rei includitur aspectus essentia, & aspectus existentie; aspectus autem essentie dicitur semper manere; quia in quocunque instanti concipiatur, uerè concipieture & hoc quia non concer nit differentiam temporis: semper enim uerè co cipitur, quòd homo est animal, propter necessariam habitudinem hominis ad animal: Aspectus Esse essetie autem existentie concernit certam differentiam est sempter temporis; & ideo fua ueritas dicitur non femper tem effe exi manere: quia de re non semper uere concipitur, stentia. quòd existat: Permanentia ergo, & perpetuitas in elle existentiz est, quia essentia semper apta nata est facere de seipla perpetuum conceptum; & quia ip am concipi, est concipere eius ueritatem; ideo eius ueritas dicitur semper manens, & perpetua Non fic autem est in esse existentiz, Qui cocipie & hoc quia esse existentia de se non est aptum rem, non ne natum facere perpetuum conceptum:non enim ceffario con cipit ea exi est necessarium, ut qui concipit rem, concipit ea fiere.

Amplius autem si quis prater species, & sensibilia intermedia ponat ; multas habebit dubita-

Postquam probauit, quòd nó est dare species separatas; hic probat, quòd non est dare interme dia inter sensibilia, & ipsa separata. Notandum tamen, quòd isti, qui ponebant ista intermedia; uidebantur ponere, quòd quantitas Mathematica, quam uocabant intermediam: esset alia à qua titate naturali: Inter bos tamen fuit differentia: quidam enim horum ponebant hanc quantitatem Mathematicam effe feparatam à quantitate naturali quò ad esse existentiz, quasi existens qd dam ens per se : alij autem ponebant ipsam esse aliam à quantitate naturali,& sensibili: & ta illi, quam illi deficiebant. Et secundum hoc ista pars diuiditur in duas partes : primò enim improbat positionem illorum, qui ponebant quantitatem istam Mathematicam feparatam;& etiam arguit pro eis; secundò pertractat secundum modum il lorum, scilicet, qui ponebant quantitatem Mathematicam simul esse cum quantitate naturali. Secunda ibi, [Sunt autem & aliqui.] Circa primum duo facit:primò enim adducit rationes có tra illos, qui ponunt Mathematica separata: secu dò arguit pro eis, ibi, [Similiter autem nec hoc uidetur.] Adducendo autem rationes cótra eos; primò ponit intentum suum: secundò adducit ra tiones, ibi, [Palam enim.] Dicit enim primò,

## . Metaphylicæ

intermedia inter species, & sensibilia; multas habebit dubitationes, idelt multa sequentur dubica bilia. Deinde cum dicit.

Palàm enim quia similiter lineæ præter ipsas sensibiles erunt, & unumquodque aliorum generum.Igitur quoniam Aftrologia una harum est, erit quoddam celum præter sensibile cælum, & sol, es luna, & alia similiter calestia, Es quomodo bis credere oportet Neque enim immobile rationabile es-

se;mobile uerò impossibile omnino.

Adducit rationes contra eos: & diuiditur in tres partes, secuidum tres rationes, quas adducit, Secudum ibi, [Similiter aut & de quibus.] Tertia ibi.[Dubitabit autem aliquis.] Dicit ergo in pri ma ratione, quòd si sint aliqua media Mathema- F tica præter fensibilia; tunc erit dare lineam separatam præter lineam sensibilem; & unumquodque mathematicorum separatum erit præter sen fibile: cum ergo Astrologia sit una de numero scientiarum Mathematicarum, etiam ipsa est cir ca cœlum: sicut erit dare lineam separatam, sic erit dare cœlum separatum præter sensibile; & folem,& lunam separatam præter solem, & luna sensibilem; no autem est possibile, quista sime separata; quia si cœlum effet separatum, aut effet mobile, aut immobile: no mobile per eos, quia separatumjergo immobile, quod est irrationale; quia de natura corporum coelestium est, quòd perpetuò moueantur. Notandum est, quòd ra tio Philosophi est in hoc: si res, quæ cadunt sub scientiis Mathematicis, & sub speculatione carum, sunt separatz; ergo & illa, quæ cadunt Astrologia sub speculatione Astrologia quia Astrologia pars Mashe est quædam Mathematica; sed coelum cadit fub speculatione Astrologia; ergo cælum est leparatum; quod est impossibile, quia sic de ratione fuz non esset mobile. Notadum est, quòd fortè uideretur alicui, quòd linea, uel superficies est fent separata; quæ cadunt sub speculatione Geo metriæ; & hoc quia ista non concernunt motu: Similiter uideretur alicui, o numerus non uide tur concernere motum; nulli autem debet uideri, coclum sit separatum; & hoc quia coniungi tur motui; & ideo similiter quia non apparet ita inconveniens de subiecto Geometriz, vel Arith meticz, licut de subiecto Astrologie; magis addu H mon est cir- cit de ista incoueniens, qua de aliis. Notandu et, ca meti ca co Astrologia primò, & principaliter no est circa li, sed circa motum cœli (circa.n.hoc propriè Naturalis est scientia; scientia enim naturalis cósiderat & mo tum ad formam, & motum ad locum) fed magis est circa distantias motuum, & quantitatem mo tus: si.n.principaliter esset circa motum, naturalis esset scientia; sed quia est circa distantias,& quantitatem motuum; ideo Mathematica est: sed tamen quia non considerat quantitatem sim pliciter, sed quantitatem in motu, & quantitas in

motu nullo modo separata est: ideo statim appa

ret prima facie, cp illud, quod cadit sub conside-

quod preter ea , qua dicta funt ; si aliquis ponat E ratione Astrologi, non est separatum. Deinde cum dicit.

> Similiter autem & de quibus Perspectina tra Elat, & in Mathematicis Harmonia. Etenim hoc impossibile esse prater sensibilia propter easide cau+ sas. Nam si sunt sensibilia intermedia, & sensus. Palam & manifestum; quia & animalia erunt intermedia, & ipsorum, & incorruptibilium.

.... Adducit fecundam rationem contra iftosidicens; quòd sicut est impossibile in Astrologia, quòd fint aliqua separata; ita est impossibile in illis, de quibus pertractat Perspection; & in illis, de quib.pertractat Harmoniaca, que sunt in Ma thematicis, hoc est, de numero Mathematicorú: in istis cuim impossibile est esse aliqua separata præter sensibilia propter easdem causas, quibus dicebatur de cœlo. Sicut enim eœlum concernit aliquid fensibile, sic Perspectina, que concernit lineam uisualem . & Arithmetica, siuc Musica, quæ concernit proportiones fonornm audibi lium; ita quòd semper concernit sensibilia; sensibilia autem no funt intermedia separata; si enim essent aliqua sensibilia separata, & intermedia; cum sensibile dicatur respectu sensus, esset & ali quis sensus intermedius: & cum sensus semper fit in animali; si essent sensus intermedii & separati, essent alia sensibilia separata intermedia inter corruptibilia & incorruptibilia. Est ergo ratio Philosophi in hoc: si ea, quæ cadunt sub senfu, effent sub speculatione, & consideratione Ma thematicorumgessent separata, & intermedia: er go & ea,quæ cadunt sub speculatione Perspecti ui & Harmonici, qui sunt Mathematici; hoc autem est impossibile; quia speculatio istorum est circa fenfibilia; fenfibilia autem feparata non funt; quia sensus, necalia quorum est sensus, separantur. Notandum cst, quòd Perspectiua non perspettina est circa lineam simpliciter, sed circa lineam ui- mersainren fualem; & ideo cocernit naturam sensibilis; quia ca linea muisuale concernit uisum & scensum: & ideo si for sualem. tè uideretur alicui, quòd Geometria, quæ est cir ca lineam, fit circa aliquid separatum: tamen nul li debet uideri, quòd Perspectiua, quæ concernit uisuale, sit circa aliquid separatum : Et ideo Aristo.propter concernentiam sensibilis probatity quòd Perspectiua non est circa separata: Simili> ter Musica non est circa proportionem simplici Musica cir ter(circa hoc enim est Arithmetica)sed est circa ca que nerproportionem sonorum; sonus autem concernit saur. rem sensibilem;& ideo si uideretur alicui, quòd Arithmetica esset circa aliquid soparatum, sicut circa proportionem:tamen nulli intelligenti de bet uideri, quòd illud, quod cadit lub speculatio ne Musici, sit separatum: cum concernat rationé

Quomodo iste scientia Questio. Quæreret quis, fint Mathematica, cum fint circa sensibilia? hoc enim uidetur proprium Naturalis scientiz, quòd sit circa sensibilia. Mathematice autem à sensibi libus abstrahunt. Dicendum est, quòd iste scien-

fensibilis . •

Aftrologia

Perspectiwas et Naturalis ner Jantur.

sibilia, sed inquantum saluatur ibi ratio rei Mathematicæ. Perspectiua enim dicens de linea uifuali, magis dicit de uisione inquantum saluatur ibi ratio lineationis, quam de lineatione inquantum saluatur ibi ratio uisionis: terminare enim de natura uisionis, est Philosophi naturalis; sed ui dere quomodo fiatuisio per lineas, & quomodo per lineas uerticales, & pyramidales &c. hoc est Perspectiui. Si enim terminaret de natura uissonis in se,ium esset naturalis; sed quia principaliter attendit lineationem in uisione, non uisionem in lineatione: ideo Mathematica uocantur. Notandum tamen quòd ipse cossiderat lineationem in uifu,& non in quocunque alio; ideo non purè Mathematica, sed quodam modo accedit ad na- B Perspelli- turalem, quasi tenens medium inter purum Ma wa è media thematicum, & purum naruralem : Et sicut dixi mter Natu de Perspectiua, ita dico de Harmonica, siue Musi thematica. ca, quia naturalis principaliter attendit sonum: sed musicus primò & principaliter proportioné in sono; & considerans sonum proportionatum, magis considerat proportionis natura, qua soni naturam: & ideo magis Mathematicus est, quam naturalis. Sic ergo non obstante, quòd considerat quam Na- sensibilia, quia tamen considerat ipsa sensibilia propter rem Mathematicam, non è conuerfo; sicut sonum propter proportionem, non proporportionem propter sonum; & uisionem propter lineationem, non lineationem propter uisionem; ideo possunt dici Mathematica, licet non pura C Mathematice, eo mó quo Arithmetica, uel Geometria. Deinde cum dicit.

thematica, turalis.

TEX. 8.

Dubitabit autem aliquis, & circa qua existentium quarere oportet has scientias? Nam si in hoc differe Geometria, idest ars mensurandi terram d Geodesia, idest ab arte dividendi terram, solum quia bac quidem borum est, que sentimus; illa uerò non sensibilium; palam uerò & præter medicinam & alia erit scientia, & prater unamquanque aliarum inter ipsam medicinalem & hanc medicinalem, sed quomodo hoc possibile? Etenim salubria quædam utique erunt præter sensibilia, & etiam sanum.

Vbi ponit tertiam rationem ad probandu m , quod non est dare Mathematica intermedia, dicens sic; quia non uidetur maior ratio inter species & sensibilia, siue aliqua intermedia in Mathematicis, quàm in aliis scientiis; ideo meritò aliquis dubitabit, circa quæ entia oportet quære inter Geo - re has scientias Mathematicas? Nam in hoc difmetriam & fert Geometria à Geodesia, quæ est scientia de mensuris sensibilibus, quia Geometria est de intermediis no sensibilibus, & alia de sensibilibus; Pari ratione etiam præter medicinalem sensibilem, & preter unamquamque aliarum scientiarum, quæ est de sensibilibus, dabitur aliqua inter media scientia inter hanc medicinalem, quæ est de sensibilibus, & medicinalem, quæ est de speciebus, quod est impossibile; Quia si esset medici nalis media inter species, & sensibilia, essent quæ

tiæ non tractant de sensibilibus inquantum fen- A dam salubria intermedia inter sensibilia salubria, & autosana, i dest per se sanum, quod uocatur species. Est ergo ratio Philosophi in hoc:si esfet dare triplicemgradum in scientiis Mathematicis,ita quòd una fcientia effet de feparatis, quæ uocantur species; & una esset de intermediis, sicut illa, quæ uulgò dicitur Geometria; & esset una de sensibilibus, sicut illa, quæ dicitur Geodo sia:pari ratione esset una scientia medicinalis de speciebus sanorum, & una de intermediis, & una Medicina ? sicut de sensibilibus, & hoc est impossibile : quia de corpera medicina est de corpore sanabili, corpus autem lanabile necessariò concernit materiam, & ita impossibile, quòd corpus sanabile separatum sit, & cum proportio sit inter scientiam & obiectú, nulla scientia poterit esse de salubri separato, uel intermedio. Deinde cum dicit.

> Similiter autem nec hoc uidetur, 5 Geodesia sen sibilium sit magnitudinum & corruptibilium,cer-

rupta.n.esset utiq; corruptis.

Arguit ad oppositum ad probandum. s.quòd est dare intermedia separata, & hoc per duas rationes, secunda ratio est ibi, [At uerò nec sensibi lium.] Dicit ergo primò:dictum est, quòd Geodesia est circa sensibilia, sed non uidetur uerum, quòd Geodosia sit sensibilium magnitudinum & corruptibilii; quia sensibiles magnitudines con tingit corrumpi; corruptis autem illis, esset corrupta Geodosia; quòd est impossibile: supplea- Arguit & tur ergo ratio, ergo Geodosia est incorruptibi- minoriad lium magnitudinum; & omne huiusmodi est so- maine. paratum, ergo Geodosia est de separatis. Notan dum est, op minus uidetur op Geodosia sit de separatis, quàm alix scientix Mathematicx; probato ergo de hac, o sit circa separata, multò magis & alie scientiz erut circa separata; Geodosia au tem uidetur esse circa separata, quia nulla scientia est corruptibilium; quia si esset corruptibilium, contingeret, quòd scientia non esset circa necessaria. Deinde cum d.

At uerò nec sensibilium erit magnitudinum:nec circa celum hac Aftrologia. Nec enim sensibiles linea sunt tales, quales dicit Geometra. Nihil enim rectum sensibilium, ita nec rotundum. Tangit enim regulam non secundum puetum circulus, sed ut Pro thagoras ait, Geometras redarguens: Nec motus, nec reuolutiones celi similes, de quibus Astrologia sermones dicit; nec astris puncta naturam habent

Ponit fecundam rationem ad probandum, 🔈 obiecta scientiarum Mathematicarum sunt se+ parata: & in hac ratione primò hoc probat de Astrologia: secundò de Geometria: De Astrologia sic: non uidetur, op Mathematicæ scientiæ fint magnitudinum sensibilium, nec q Astrolo- Pide Encli. gia sit circa hoc cœlu sensibile: similiter de Geo prime lib. metria; non enim uidetur, o sensibiles lineæ sint tales, quales sunt illæ, de quibus determinat: cum enim omnis scietia sit circa uerum, & multa, quæ

dicit Geometra, non sunt uera, in sensibilibus li-

estas.

Quaftio.

Discrimen qualitatis à quantitate .

neis, uidetur quòd alie sint linea Geometria, alie E cessaria, ea autem sunt incorruptibilia: Secudum sensibiles, & aliæ figuræ ambarum: nullum enim rectum de numero sensibilium, nec rotundum est tale, quale est illud, de quo determinat Geo-Circulus ta metra, quia non habet proprietates illius: circugit planum lus enim secundum Geometram tangit planum in puncto; circulus autem sensibilis non tangit res, hoc est planum in puncto; ita quòd alia: sunt proprietates rerum Mathematicaru, & alie & re Redargutio rum sensibilium: Et ideo Protagoras redarguens Pythagora geometras, ait; quòd métiuntur in multis: & etia contra Geo Astrologi; quia reuolutiones cœli secundum ueritatem non funt tales, quales funt illæ, de quibus , facit fermonem Astrologus: Similiter cum Astro Potest exe- logi ponant stellas loco punctorum, & astra pro plisicari de punctis, & astra sunt corpora, uidetur quòd men F ecentricis, epiciclis es tiantur: quia astrum, cum sit corpus, non potest concerricis habere naturam púcii. Sic ergo cum ista non pos que ipsi po sint uerificari circa sensibilia, uidetur quòd sit da re aliquod separatum: Est ergo ratio Philosophi in hoc:illa, dequibus determinat Astrologus; non possunt uerificari circa hoc cœlum sensibile : ergo uidetur, quòd fit dare aliquod cœlum feparatum; circa quod possint uerificari linex sensibiles; ut exemplificatú est in ipsa passione circuli, scilicet circulus tangit planum in puncto:oportet ergo dare aliquam lineam separatam, scilicet aliquam magnitudinem, circa quam uerificetur: Omnis scië quia omnis scientia est circa uerum, hoc autem via est circa uerum in scientiis istis non potest inueniri circa fensibile:ergo oportet, quòd reperiatur circa ali G quod separatum.

Quæreret quis, Vtrum sit dare aliqua mathematica separata, sicut disputat hic Auicenna? Dicendum est, quòd non : quod patet ex natura quantitatis: hæc est enim differentia inter quantitatem,& qualitatem; quia licet modus qualitatiuus possit reperiri in separatis à materia; sicut patet de prima specie qualitatis; quia in his potest reperiri species intellectualis, quæ reducitur ad primam speciem qualitatis: quantitas autem est de accidentibus adhærentibus materiæ; & ió omnis scientia, quæ considerat quantitatem, con fiderabit aliquid, quod secundum rem in mate-Mathema- ria est. Secunda uia patet ex differétia, quæ est sica quomo inter Mathematicam, & Metaphysicam: quia Ma do differe à thematica est de iis, quæ secundum rem sunt in Metaphy. materia, non tamen secundum conceptum; quia possunt concipi præter materiam: ita quòd non funt separata secundum esse, sed secundum defi niri:Metaphysica autem est de iis,quæ sunt sepa rata & secundum esse, & secundum diffiniri: & ideo si possit poni, quòd Metaphysica est de illis, quæ sunt separata, & secundum esse, & secun dùm rem; non tamen Mathematica. Supposito, quòd Mathematica non est de separatis secun-Solutio ar- dum esse; quæritur quomodo argumenta possint gumetorum solui, quæ adducunt pro hac parte. Dicendum Anicenna. est, co media Philosophi possunt reduci ad duo. Primum, quia scientia Mathematica est circa ne

centricos, & epyciclos, qua uidentur repugnare naturæ quintæ; hoc non est præsentis speculatio nis. Deinde cum dicit.

est, quia scientia Mathematica est circa uerum: ita quòd oportet ita esse in re, sicut concipitur; eo quòd ueritas non est nisi adaquatio rei,& intellectus: si autem Mathematica esset de magni tudinibus non separatis, uideretur, quòd non esset circa uerum; quia passiones, de quibus determinat Mathematicus aut Astrologus; nó possunt certificari in rebus fensibilibus. Primum argu- Que feitus mentum potest sic solui; nihil enim prohibet, qp est de corre illud, quod de se corruptibile est, ab intellectu publibus. possit concipi sub aliqua habitudine necessaria; quando enim considero in homine, uel in pluuia esse existentia, considero aliquid, quod est corru ptibile & generabile: quando autem considero ipsum esse essentie, puta, quòd homo est animal, uel quòd pluuia est aqua, guttatim cadens; tunc considero aliquid, quod habet rationem necessarii, & incorruptibilis: & de re sub hac ratione considerata potest esse scientia: Nec opostet, cy primum & secundum sint diuersain re; quia unum & idem sub una ratione corruptibile est, & sub alia ratione induit modum necessariæ ha bitudinis: & sic unum, & idem potest esse sensibile, & materiale; & tamen potest concipi præter qualitatem sensibilem, & materiam, & motum: Nec oportet, quòd sit alia res, quia una, -& eadem res in se sensibilis est; & tamen ut etiã in intellectu est, concipitur præter qualitatem sensibilem: Et sic res Mathematica, licèt sit sensibilis; tamen scientia Mathematica non est de ea, ut sensibilis est; sed ut secundum conceptum separatum est à qualitate sensibili. Secundu me- Mathemadium potest sic solui:Mathematica enim semper sica quo ne est circa uerum: considerat enim passiones es- riscaniur fentiarum, puta magnitudinum, & linearum: ita quòd hæ passiones sequuntur essentias magnitu dinis, & linez; & si contingat, quòd hæ passiones non reperiatur in sensibilibus, hoc forte est; quia ibi no reperitur perfecte essentia subiecti, in quo est illa passio: Vt si passio circuli est, quòd tangat planum in puncto, si contingat hoc non reperiri in fensibili circulo, hoc forte est, quia circulatio perfecta in fenfibilibus non reperitur: & tamen hoc non obstante, semper ista passio circuli passio est: & hoc sufficit, quòd circulus de natura sui semper hoc habeat; non obstante, quòd impe diatur ab aliquo extrinseco: sicut demonstraui; quòd continuum est diuisibile in infinitum; suffi cit, quòd hoc habeat continuum inquantum cótinuum: licèt non habeat inquantum universale, uel sensibile:quia secundum Philosophu, est da- i. Phy. 36. re minimam carnem. Vtrum autem Astrologi mentiantur, ponendo circa cœlum circulos ec-

Sunt autem aliqui, qui dicunt, esse quidem inter- TEX.9. media hæc infra species, & sensibilia, non extra sen sibilia, sed in bis Quibus accident impossibilia om-

nia quidem pluris est orationis pertransire. Sufficit A tia, si ita est in intermediis; ergo & in speciebus?

enim & talia speculari. Obiicit contra secundam opinionem ponentium, intermedia inter species & sensibilia esse tantú secundum esse in sensibilibus: Et duo facit; quia primò recitat opinionem: secundò obiicit comra eam, ibi, [Non enim talibus.] Dicit ergo primò, quòd funt aliqui, qui dicunt effe aliqua intermedia inter sensibilia & species; & ea esse coiuncta sensibilibus secundum esse: quibus sic dicentibus, enumerare omnia impossibilia, quæ possunt eis accidere, est maioris negotij, quam sit præsens; requirit enim maiorem oratio nem, hoc est maiorem tractatum, quàm sit præsens tractatus: de multis autem impossibilibus, quæ sequuntur ad hanc opinionem, sufficit tan- B gere aliqua. Notandum est, quòd ij ponebat du plex genus quatitatis, quarum una habebat ratio nem intermedij, alia habebat rationem quantita tis fensibilis:& quòd una effet simul cũ alia;quod non poterat esse, nisi dimensiones ponerent dimésiones; has autem dimensiones, quas ponebat intermedia, uocabant aliquo modo separatas: quia non erat aliqua quantitas fensibilis, immo poterat recipere omnem quatitatem sensibilem. Imaginabatur enim in istis dimensionibus, sicut nunqua in nos imaginamur in materia: suo modo enim nun quam inuenitur, separata, quin semper sit sub

mentur feparata.

Quaftio.

Duplex ge-

nus quanti

tatis.

aliqua formarum, & tamen de se non est quid, nec quale, nec aliqua formarum: ita quòd fecundùm aliquam separationera habet à sorma, etiá s nonin esse existentiz, attamen aliquo modo ines se essentia: eo modo quo potest habere essentia; Ita suo modo isti ponebant quantitatem, quæ po terat recipere omnem quantitatem sensibilem, & istam ponebant locum,& receptaculum omnium quantitatum sensibilium, quæ nunquam erat, quin esset sub aliqua quantitatum sensibilium; & quantum ad hoc erat no separata ab eis; tamen non erat aliqua quantitatum sensibilium; quia omnem poterat recipere; Arguere enim co tra istam positionem, scilicet quòd ponatur quatitas una præter quantitates sensibiles, quæ semper coniuncta sit cum aliqua quantitate sensibi-Ten. co. 36 lisita quòd una poneret aliam, spectat ad 5. Physi. ubi probatur, quòd locus quantitatum sensibili D non est quantitas separata. Deinde cum dicit.

Non enim talibus congruum est habere sic solum; sed palam, quia & species contingit in sensibilibus esse. Eiusdem rationis utraque ea sunt.

Adducit quatuor rationes contra prædictam positionem. Prima ratio talis est: Mathematica, & species uidetur esse eiusdem rationis ; quia utrunque propter abstractionem intellectus & uerificationé eius ponitur: Si ergo ponuntur Ma thematica in sensibilibus existere, non solum hoc erit congruum ponere in eis, sed etiam conuenit & ipsas species esse in sensibilibus: quod tamen nullus Antiquorum posuit.

Quareret quis, Vnde sequitur hac consequen

Dicendum est, quòd isti ponebant separationem tam in iis, quàm in illis propter abstractionem in tellectus; quia uidebatur eis, quòd illa, quæ abstrahit intellectus; sint abstracta in re; si ergo alij, qui ponut ipsa Mathematica esse in sensibilibus, non obstante abstractione intellectus; ita quòd duo hæc possint simul stare, & quòd intellectus abstrahat,& quòd ista sint in sensibilibus; uideba tur eodem modo, non obstante abstractione intellectus, qua abstractione abstrahit species à rebus; quòd ipsæ species poterunt esse in sensibilibus: Si enim Mathematica abstrahit, & species abstrahunt: & si non obstate abstractione, Mathe matica funt infensibilibus; ergo non obstante ab stractione, species erunt insensibilibus. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem duo folida in eodem necesse lo-

Ponit secundam rationem, dicens quòd secun dum positionem istorum sequitur, quòd duo cor pora folida funt in eodem loco:ponunt enim cor pus fensibile,& corpus Mathematicum, & quòd hæc duo corpora fimul funt; quia corpus Mathematicum & sensibile penetrant se simul. Notan- Duo corpodum, sicut dicit Comentator 4. Physicorum, cp ra non posduo corpora non possunt esse in eodem loco, hoc sent esse in prohibet quantitas: quòd enim corpus calidum, & corpus frigidum non possint esse in eodem lo co, hoc est propter naturam quantitatum, nó pas fionum: si ergo quatitas prohibet, ubicunque saluabitur ratio duarum quantitatum, ibi prohibetur simultas duorum corporum in uno loco; sed in corpore Mathematico faluatur ratio quantitatis,& in corpore sensibili: similiter,& secundum istos hac quantitas non est illa; ergo est impossibile, quòd fint fenfibiles: Si enim passio naturalis prohiberet hanc fimultatem; quia corpus Mathe maticum non est passionatum passione naturali: posset alicui uideri, quòd posset simul esse cu cor pore naturali: sed quia quantitas prohibet, & se- Quantitas cundum istos, alia est quantitas Mathematica, & duplex. alia naturalis: ideo impossibile est, quòd corpus Mathematicum, & naturale fint fimul, prohiben te hac quantitate. Quomodo autem corpus glori ficatum possit esse simul cu corpore no glorifica to, est alterius speculationis; & alibi poterit patere: Notandum est etiam, quòd sicut suo modo, Proporsio est in formis;ita suo modo uidetur esse in corpo formari re ribus: uidemus enim, qu duæ formæ eiusdem ra- Spectu cortionis non possunt esse in codem; sicut albedo, & porum. albedo:formæ autem aliquæ diuersarum rationű possunt esse in eodem, sicut albedo & dulcedo: Ita fuo modo corpora diuerfarum rationum , & diuerforum prædicamentorum poslunt esse;sicut corpus substantia, & corpus quantitas: si autem essent duo corpora eiusdem prædicamenti, sicut corpus naturale, & corpus Mathematicum: ita quòd corpus naturale uocetur ipsa quantitas sub passione sensibili; corpus autem Mathematicum

Digitized by Google

uocetur

uocetur quantitas no passionata, sed ut abstrahit E à passione: impossibile est, quòd sint in eodem. Notandum est, quòd istud inconueniens sequitur istos; quia ponebant corpus naturale, & corpus Mathematicu differre realiter, & op unu sit in alio. Positioni autem Philosophi non potest se qui istud inconueniens; quia posuit unum, & idé corpus esse naturale & Mathematicu; quòd nunc uocauit naturale, nunc Mathematicum, sub alio, & alio modo considerandi: eadem enim quantitas trium dimensionum, ut est coniuncta passionibus fensibilibus, dicitur corpus naturale; illa au tem eadem quantitas, ut non concipitur præter ista, dicitur corpus Mathematicum. Sicut enim non est alia linea, quæ est coniuncta superficiei, est alia quantitas, quæ coniungitur formis sensibilibus,& quæ consideratur præter formas sensibiles. Deinde cum dicit.

Et non esse immobilia in motis existentia sensi-

Ponit tertiam rationem contra positione ista, & est ratio talis: quòd ipsa Mathematica existen Motis no- ti a in rebus sensibilibus, quæ mouentur, nó erút bis, mouen- immobilia, sed mouebuntur; quia moto aliquo, sur omnia, mouetur illud, quod est in eo; sed Mathematica ponuntur, secundum istos, in istis sensibilibus: er ergo motis istis sensibilibus, ipsa mouetur; quod est contra rationem Mathematicorum; quia abstrahunt à materia, & à motu. Sed uidetur, quòd hæc ratio sit ita contra rationem Aristo.sicut con G tra rationem istorum; quia Mathematica sunt separata secundum conceptum, sed nó secundum esse: ergo secundum esse sunt insensibilibus : igitur motis fensibilibus, ipsa mouentur . Dicédum est, quòd positio Philosophi in duobus differt à politione istorum : primò differt; quia isti ponebant aliquam quantitatem totaliter Mathematicam, & naturalem, Philosophus autem ponit ean dem secundum modum considerandi esse aliam naturalem, & Mathematicam: Secundò differt, quia illi ponebant realitatem quantitatis Mathematicæ realiter esse abstractam à motu: & sic implicabatur contradictio in positione ipsorum; quia ponebatMathematica realiter esse abstracta à motu,& cum hoc quod funt realiter infenfibili bus; ideo sequitur, quòd mouentur & non moué tur: Philosophus autem posuit, quòd secundùm conceptum abstrahunt à motu: ita quòd illud, o est quantitas mouetur ad motum rei sensibilis;ta men inquantùm sic concepta, & inquantùm Ma thematica, non mouetur; quia concipitur præter sensibilitatem, qua propriè respicit motum. Deinde cum dicit.

Totaliter autem cuius causa quis ponet esse quidem ipsa,esse autem in sensibilibus. Eadem enim con tingunt incouenientia eis, qua dicta sunt. Erit enim cælum aliquod præter celum, non tamen extra, sed in code loco, quod magis impossibile. De his ergo du bitatio multa, quo oportet posita habere ueritate.

Ponit quartam rationem contra istos, dicens; illud, quod ponitur, debet poni causa alicuius:to taliter auté ulla causa potest dari rationalis; quia ista ponantur esse, & tamen insensibilibus esse: unde omnia inconuenientia, & eadem sequûtur istam positionem, quæ sequebatur præcedetem. Sicut enim sequebatur ad illam positionem, 9 esset dare aliquod cœlum præter hoc cœlum sen fibile; ita sequitur ad istam positionem: & quod maius est, maius impossibile sequitur ad hanc po sitionem, quam ad primam; quia secudum prima positionem cœlum separatum non est in eodé lo co, cùm hoc cœlo sensibili: secundu autem hanc positionem, cœlum sensibile, & cœlu Mathematicum sunt in eodem loco, & sunt duo corpora & que consideratur pretor superficiem: ita non F in eodem loco; quod est impossibile: Vltimò con cludit Philosophus, quòd prædictæ quæstiones multam habent dubitationem, quomodo se habet ueritas in eis, & quomodo non-

> At de Principiis, V trum oportet genera, elemen TEX. 10. ta,& principia suscipere; aut magis ex quibus cum

insint, est unumquodque, primis.

Postquam disputauit quæstiones motas circa Laboras cir materiam substatie, hic disputat quæstiones, que canaturam mouentur circa naturam principiorum: Et diui- principiera ditur in duas partes; quia primò mouet questiones circa naturam principiorum: secundò circa modu principioru, ibi, [Adhuc autem utrum lub statia una]Prima adhuc dividitur in duas partes; quia primò querit, Vtrú ipfa uniuersalia sint prin cipia: secundò quærit. V trum sint aliqua separata à materia, quæ sint principia, ibi, [Est aut habita in his dubitatio. Prima in duas; quia primò quæ rit, Vtrum genera sint principia, aut non? secudò quæ, genera, Vtrú prima, uel alia?ibi, [Adhuc aŭt si maxime.] Prima in tres: primo.n.ponit titulu quæstionis: secundò disputat ad una parte:tertiò ad oppositam. Secunda ibi, [Vt uoces elementa] Tertia ibi, [Quòd si cognoscimus unumquodq;] Primò.n.quærit, Vtrú principia rerú & eleméta sint ipsa genera, que prædicatur de pluribus: An illa sint principia rerú & elementa, ex quibus pri mis res coponuntur;& ex quibus primis est unuquodque,quæ quidem principia insint in ipsa re? Notandum est, quod duas conditiones addidit Due conde principiis,scilicet quod insint in re, & o sint pri- nes princima: quædam.n.funt, quæ componunt rem;quæ- piorum. dam enim funt, ex quibus fiunt res, quæ non manent in rebus; sed transeunt, secut sunt contraria, uel priuationes: dicimus enim, quòd ex non albo fit album, sed tamen non album non stat cum albo; sed in generatione albi destruitur non albū: & ideo de tali principio hic non intéditur; sed de tali, quod est hmoi, o ex eo fiat res; & est in re: Quedam.n.funt, ex quibus fiunt res, sed tamé nó funt prima principia reru, sed proxima tantu; & quæ aut non sunt prima, sed proxima nó dicutur propriè eleméta. Videmus.n.q corpora aliquá-

do fiunt ex carnibus, & neruis; fed tamé; quia hec

resoluuntur ad alia priora, non propriè dicuntur

Obiettio.

Solutio.

Digitized by Google

elementa

elementa animalis. De natura.n.elementi est, o A non refoluatur ad aliquod corpus prius: Ad diffe rentiam igitur primoru, & que non manent, dixit Arist.cum insint; ad differentia secundorum, quæ in aliud resoluuntur, dixit, prius. Deinde d.

Vt uocis elementa, & principia uidentur esse, ex quibus componuntur uoces omnes primum; sed non communis uox.Et diagrammatum,ideft,descri ptionum ea dicimus elementa, quorum demonstrationes infunt in aliorum demonstrationibus, aut om

nium, aut plurimorum.

dicitur.

Vult oftendere, quòd genera non sunt prin-Qua sunt cipia rerum; sed tantum illa, ex quibus compoprincipiare nuntur res: & hoc per tres rationes. Prima in rationabilibus in principio; fecundò in naturalib. ibi,[Amplius autem corporum.] Secunda in re- B -bus artificialibus ibi. [Adhuc autem & ad aliorum fiquis uult.] Dicit ergo, uidetur, fupple, cp elementa rerum non fint genera; nam elementa & principia uocis uidentur esse ea, ex quibus primis compununtur omnes uoces: non enim principium, & elementum uocis dicitur effe illud commune, quod eft uox, ideft ipfa uox uniuersaliter, & genus uocis: similiter & in diagram matibus, ideft, in demonstratiuis descriptionib. figurarum Geometricarum uidetur esse uerum, quòd genus non est principium, & elementum: fed folum illa, ex quibus hæc componuntur: horum enim diagrammatum non dicimus effe ele menta, hoc commune, quo d est diagramma: sed magis dicimus esse elementa horum theoremata, quorum demonstrationes insunt demonstrationibus aliarum theorematum geometricaru: & hoc dico, aut plurium, aut omnium: demonstrationes enim posteriorum procedunt ex suppositione primarum demonstrationum: ita quod uirtus primorum est in posterioribus, uel omnibus, uel pluribus. Est ergo ratio Philosophi in hoc:fi genus effet principium,& elemétum: hoc commune, quod est uox, esset principium, & ele mentum respectu uocum compositarum: & hoc commune, quod est diagramma, geometricarů: Liber Eveli sed hæc sunt falsa, ergo & primum. Notandum cft,quod liber Euclidis femper est ex deductione primorum ad posteriora: supponuntur enim aliqua, & ex suppositione illorum alia demonfrantur: ita quod ex uirtute istorum suppositorum demonstrantur ista, quæ demonstrantur: & ex istis demonstratis, possunt demonstrari alia posteriora:ita quòd semper gradatim uirtus pri morum in posterioribus saluatur. Ethoc est, op dicit Philosophus, quòd priora theoremata sunt illa, quæ funt in demonstrationibus posterioru. Deinde cum dicit.

Amplius autem corporum, qui dicunt esse plura elementa, & qui unum: ex quibus componuntur & constant principia, dicunt esfe. Vt Empedocles ignem, & aquam, & qua sunt in simul, hac elemen ta dicit esse, ex quibus sunt entia, qua sunt; sed non ut genera dicit ea eorum, que funt.

Ponit secundam rationem ad probandum, o illa funt principia rerum,& elementa, ex quibus res componuntur, & non ipfa genera: & hocin rebus naturalibus. Dicit ergo, quòd illi Antiqui, qui ponunt plura elementa rerum;& illi,qui po= nunt unum;ambo in hoc conueniunt, quòd illa funt elementa, & principia rerum, ex quibus res componuntur, & ex quibus res consistunt: etiam illis rebus existentibus. Vnde Empedocles ponit elementa rerum, ignem, & aquam, & alia hu iulmodi:ex quibus funt ipfa entia naturalia: & quæ etiam infunt rebus naturalibus : fed non dicit ipse Empedoc.ipsa esse elementa rerum, que sunt genera rerum: Est ergo ratio Philosophi sumpta per locum ab autoritate; quia omnes An tiqui in hoc conueniebant, elementa rerum, quæ componebant rem, & ex quibus res fiebant: ex eis, quæ erant in ipsis, quod additum est ad disferentiam prinationis, & contrarii: quia res fit ex Res fit ex prinatione, & ex contrario: tamen nec prinatio, prinatione nec contrarium manet in re, sed destruitur in ad Gonarie. uenta rei. Deinde cum dicit.

Adhuc autem & ad aliorum siquis unit naturam speculari, ut lectum ex quibus partibus est, & quomodo compositis, cognoscet eius naturam. Et ex his quidem rationibus non sunt principia genera existentium.

Ponit tertiam rationem, sumptam in rebus ar tificialibus, dicens: adhuc autem si aliquis uult speculari naturam aliorum, puta artificiatorum:oportet si uult cognoscere illa artificiata:ut puta si uult cognoscere lectum, oportet cogno-Icere, ex quibus partibus componitur illud artificiatum, & modum compositionispartium: tune enim sciet naturam eius, scilicet artificiati, quan do ista sciet. Est ergo ratio Philosophi in hoc: il- Illud & prin lud, quo scito, scitur res: uidetur esse principium cipium rei: sed scitis partibus rei artificiata, & modo có quoscuo, se positionis earum, scitur res artificiata: ergo ista uidentur principia rei artificiate. Notandum est, Quomodo quod partes non quocunque modo composite partes faci. faciunt rem artificiatam; led sub speciali modo unt rem ar compositionis rem artisiciatam saciunt: sicut par tisciatam. tes sub speciali modo faciunt, & componunt na uem: fub speciali archam, uel sub speciali domu faciunt:ita quòd partes tenent locum materiæ: specialis autem modus tenet locum formæ: Et ideo Philosophus hæc duo tetigit in compositio ne rerum artificiatorum, scilicet, partes componentes, & modum compositionis. Deinde conchudit quò ad istam partem, dicens; quò d hæ autem sunt rationes, quibus probatur, q genera non sunt principia rerum existentium. Deinde

Quòd si cognoscimus unumquodque per diffinitiones, & principia diffinitionum, sunt ipsa genera; necesse, or disfinitorum principia esse genera.

Probat, quòd genera sunt principia: & dividitur in duas partes; primò.n. probat, o genera sunt principia: secundò excludit quandam fal-

· ( (12 / 1)

Sam opinionem, ibi[Sed no possibile dicere.] Pri E nem Platonis; posuit enim species separatas, per Platonis ma in tres, secundum tres rationes, quas adducit: Secunda ibi. [Et si est corum, que sunt.] Tertia ibi.[Videntur autem quidam dicentium.]Ponit ergo primam rationem, dicens; quòd inquantum cognoscimus unumquodque per diffinitiones, intantum uidetur, quod genera funt principia: genera enim funt principia diffinitionum, quæ autem funt principia diffinitionum, uidetur esse genera disfinitorum; si sunt ergo genera prin cipia diffinitionum, ergo & diffinitorum.

Principia

Principia

spērum sūt

genera.

Est ergo ratio Philosophi in hoc: principia cognoscedi, et gnoscendi, sunt principia essendi, & è coneconnerso. uerso: si genera sunt principia cognoscendi, ergo sunt principia essendi; genera ergo sunt principia respectu diffinitionum; & quia diffinitio est ad cognoscendum; ideo sequitur, Diffie dif quòd genera sint principia cognoscendi. Notan finité dicet dum est, quòd diffinitio, & diffinitum dicunt ean cande sem. dem rem, licèt sub diuersis modis: & ideo quidquid est principium respectu unius, uidetur esse principium respectu alterius: & ita cum genus lit principium disfinitionis, uidetur, quòd sit prin cipium respectu diffiniti. Deinde cum dicit. ....

Et si est eorum, que sunt accipere scientiam,ac cipienda est scientia specierum; secundum quas dicuntur esse entia. Specierum autem principia sunt

Ponit secundam rationem, dicens: uniuscuiusque rei hoc accipitur, quòd scitur species rerum, secundum quas species res dicuntur entia: species autem sciri non possunt, nisi per genera; prin cipia.n.specierum genera sunt. Est ergo ró Philo fophi in hoc:tunc.n.res scitur, cum spés scitur; er go spes sunt principia respectu reru: species ant sciri non potest, nisi per genus: ergo genus est principium respectu speciei; & si respectu speciei, ergo & respectu illorum, quorum principiú erat spes: quia quidquid est principiù respu prin Scire rei, eff cipioru, est principiu respu principiatoru. Nota+ dû est, o scire re, est scire natura rei: genus auté proprie no dicit natură rei; nă in genere esse, est esse in potentia; conceptus enim generis est conceptus, possibilis informari per multas differentias; scire ergo rem in genere, est scire eam in po tentia: tunc autem propriè scitur, quando scitur eius natura specifica; Debemus enim imaginari de esse, sicut de scire : in esse autem sic est, quòd esse in potentia est esse secundum quid; esse autem in actu, est esse simpliciter: ita sic scire rem Scire dupli in genere, est scire eam in potentia, & secundum quid : scire autem eam in specie, est scire eam in actu, & simpliciter: Et ideo dicit Philosophus, 9 scire rem, est scire speciem rei, uel rem in spe-

cie sua. Quareret quis, Vtrum secundú species res di cantur entia, sicut innuit Philosophus? Respondeo.Dicendum est, quòd hæc principia uerifican tur,& secundum opinionem Platonis, & secundùm opinionem Arist. Primò secundum opinio-

quarum participationem res dicuntur habere en opinio. titatem: licut per participationem hominis separati hic homo dicitur homo: Imaginabatur enim humanitatem in aliquo esse per se, & per

essentia, sicut in specie separata hominis; invaliquo autem esse per quandam participationem, si cut in homine conjuncto cum materia: & sicut dico de humanitate, ita dico de aliis speciebus; ergo potest hoc verificari secundum opinionem

Philosophi. Notandum est tamen, quod esse ens Fife ens per per alind, hoc potest esse duobus modis. Vno mo alind est da do, quia ab eo capit esse essentia, sed in singula- pliciter. ribus capit esle existentia; hic enim homo per hu

manitatem habet essețiam, sed humanitas in hoc homine capit existentiam: ita quòd quidditas, & ipfum particulare ita fe hahent,quòd ipfum par-

ticulare non habet essentiam, nisi per qui ddita tem,& naturam specificam; ipsa autem quidditas & natura, specifica non capit existentiam, nisi in

particulari:Benè ergo dixit Philosophus, quòd participantia non funt entia, supple, quò ad esse effentiz, nisi per species. Deinde cum d.

🔐 Videntur autem quidam dicentium: elementa existentium, unum autem ens, aut magnum, aut par aum, ut generibus eius uti.

Ponit tertiam rationem, sumptam ab autorita te Platonicorum, qui posuerunt elementa existétium unum, & ensiant magnum, aut paruum; quibus utuntur ut generibus; ergo genera funt principia. Deinde cum dicit.

Sed non possibile dicere utrobique principia ipsa. Ratio namque substantia est una. Dinersa ergo erit qua est per genera diffinitio; o qua dicit, ex quibus

est, que insunt.

Excludit quandam responsionem; posset enim aliquis dicere, quòd illa, quæ componunt res, & ipla genera lunt principia; hoc excludit, dicens; quòd hoc non est possibile; ista, & illa dicere prin cipia; quia illa sunt principia rei, ex quibus est ra tio diffinitiua; ratio autem diffinitiua substantia Rodffmin est una:si uerò hæc., & illa essent principia, una sua est una. & cadem res haberet diuersas diffinitiones quis & eadem res haberet diuerías ditfinitiones;quia diffinitio, quæ datur per genera: est alia & diver la ab illa, quæ est ex principiis existentibus in re; ex quibus res componitur. Est ergo ratio Philoso phi in hoc: una, & eadem res habet unam diffinitionem; si autem hæc, & illa essent principia; unum & idem diversimode diffiniretur: quia unumquodque diffiniri potest ex principiis suis; & sic diffinitum est ex principiis, que componunt rem, & ex genere; quod etiam ponitur principium.Notandum est, quòd hec ratio super hoc fundatur, co quidquid principiat rem, posset eam disfinire; si ergo ponuntur duo principia uel mica est duplici modo, essent duz diffinitiones; quod vi- diffi. detur elle contra commune dictum : quia unius rei unica est distinitio.

Adhac autem si maximè principia sunt genera, utrum prima generum oportet astimare princi-

Vnius rei

Digitized by Google

Questio.

pia, aut ultima pradicata de individuis? Etenim A patur ab ea: Quare si ens, aut unum esset genus; hee dubitationem habet.

Hic disputat secundam quæstionem, scilicet, Vtrum genera prima, uel illa, quæ ultimò dicuntur de indiuiduis; debeant dici principia? Et diui ditur in duas partes: primò ponit titulu quastionis: secundò adducit rationes ad quæstiones, ibi, [Nam si qua uniuersalia sunt magis principia.]Dicit ergo primò, quòd si genera sunt maxi mè principia; quæ sunt illa, quæ oportet magis existimare principia; an illa, quæ sunt prima & co munissima de numero generum; an illa, quæ ulti mò & proximè prædicantur de individuis, ficut species specialissima; hoc enim habet dubitationem. Deinde cum dicit.

Nam si quidem uniuersalia sunt magis princi- B pia, palam quia suprema generum. Ea namque maxime dicuntur de omnibus existentihus. Tot igitur erunt entiu principia, quot & prima genera. Quare erit ens, & unum principia substantia.Ea namque de omnibus maxime dicuntur existentibus. Non est autem possibile genus entium esse unum; neque uns, neque lens. Nam necesse est differentias cuinsque generis esse, & unam esse quamlibet. Impossibile autem pradicari, aut species de propriorum generu differentiis; aut genus sine suis speciebus. Quare si unum genus, aut ens, nulla differentia, neque unum, meque ens erit. Sed si non genera, nec principia exut:

st principia & genera.

Obiicit ad propolitam quæltionem: & circa hoc duo facit: primò ostendit, quòd uniuersalia, uel prima generum non possunt dici principia: secundò ostendit, o species specialissima magis debet dici principia, quam ipia genera, ibi[Atve rò & si magis principia:]tertiò adducit rationes ad oppositum, scilicet quòd genera prima debet dici principia, ibi, [Iterum aut quo oportet] Prima dividitur in tres partes secundum tres rationes, quas adducit: Secunda ibi, [Ampliùs, autem quæ sunt intermedia.] Tertia ibi, [Adhuc magis differentiz funt principia.] Dicit ergo primò, o si universalia sunt magis principia, quam ultimo prædicata, manisestum est; quod superna gene+ rūt,& quæ de omnibus prædicantur, erunt maxi mè principia; ita quòd tot erut rerum principia; & quæ de omnibus prædicatur: ergo ens, & unu sunt principia rerum, quæ de omnibus maxime D prædicantur: si auté ens, & unum sunt principia; Eus Co and Tequitur, quòd aliqua principia non funt genenon sunt ge ra; quia ens,& unum non sunt genera: quòd autem ens, & unum non fint genera, probatur ex hoc; quia necesse est cuiuslibet generis esse ali-Cuinslibet quas differentias, & unam quamlibet illarum esgeneris ne- se determinatorum: si ergo ens, & unum essent generis prædicari de propriis differentiis; aut ét genus prædicari de differentiis sine suis speciebus; hoc est nisi mediantibus speciebus; genus enim non prædicatur de differentia, nec partici-

nulla differentia diuidens unum, uel ens; particibabit ipsum unum, uel ens; nec ens, aut unú prædicabitur de eis. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd nec ens, nec unum differentia erit. Si uerò aliquis dicat unum,& ens non esse genera; certè non erunt principia; si omnia principia ponantur genera. Est ergo ratio Philosophi in hoc: Si cómunistima, qua de omnibus pradicantur, ponantur principia:ergo ens, & unum erut prin- Nulla diffe cipia; ens autem, & unum non funt genera; quia renta parnulla differentia participat genus; omnis autem ticipat geres, & omnis entitas participat naturam unius, "". & entis:ergo nó omnia principia erunt genera.

Quæreret quis, Vtrum ens habeat differen- Luestio. tias? Dicendum est, quòd non: cuius ratio est; quia habitudo inter genus & differentiam talis Habitudo est, quòd conceptus generis est extra coceptum inter genus differentiz: nam conceptus animalitatis est extra conceptum rationalitatisL:icèt enim conceptus generis, & differentiæ concurrant ad conceptum speciei; tamen conceptus generis omnino elt extra conceptum differentiæ: si genus ens haberet differentias, oporteret quòd conceptus entitatis esset extra conceptum illarum dif-<del>lerentiarum.Verbi grati</del>a,si decem prædicamen ta diuiderent ens,tăquam differentie;oporteret, quòd conceptus entitatis esset extra conceptum predicamentorum, & per consequens conceptus prædicamenti non effet entitas: cum enim conce ptus entis sit ipsa entitas, si ens haberet divisioné co modo, quo genus dividitur in differentias; oporteret, quòd illud, quod dividit ens;non esset entitas. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera; quòd si ens divideretur in differentias, illa differentia nec esset ens, nec unum: quod est impossibile.

Quæreret quis, Vtrum ens sit genus? Respon- Questio. deo; statim posset patere ista quastio per pracedentem: quia ex quo ens non habet differentias, & omne genus differentias habet: ergo ens non potest esse genus. Tamen aliter potest quæstio Ens duplideduci: ens enim potest esse quoddam nomina- cuer. tum ab esse essentiz, uel ab esse existentiz: sicut enim lucens potest esse quid denominatum à lucesuel à lucererita suo modo potest dici ens ab es fentia, uel ab esse existétiæ; Imaginabimur enim suo modo lucem loco essentia, lucere autem !oco existentiz, lucens autem loco entis: si autem dicatur ens ab esse essentie; patet, quòd non potest esse genus: cuius ratio est; quia omne genus descendit in species mediante conceptu; ita & conceptus generis no est conceptus specierum, licet sit de conceptu speciei : descendit autem p differentias, quarum conceptus est extra conceptus generis: Si ergo ens esset genus, secundum quod imponitur abesse essentiz; oporteret quòd conceptus ellentiæ ellet extra conceptum

cuiuslibet differentie, diuidentis ens: & secun-

3

dum hoc sequeretur, quòd illa differentia esset

quadam non entitas: quod est impossibile; con- E substantie & qualitatis esset eadem : Ad cuius Quecunque ceptus enim essentia est conceptus primus, profundans le infra omnem conceptum inferioré. Secunda ratio potest esse talis, adhuc de esse esfentiæ: si ens, ut imponitur abesse existentiæ, esfet genus ad aliqua; effet genus ad decem prædicamenta; hoc autem probo esse impossibile; omnia enim quæ funt infra unum genus, conue+ niunt infra unum conceptum, qui quidem conceptus, non est conceptus alicuius inferiorum, fed est alius à conceptu omnium inferiorum: Si ergo omnia prædicamenta conuenirent in uno genere,puta in ente;oporteret , 🔈 conceptus ille esset unus conceptus, alius à conceptu omniú prædicamentorú; quod est impossibile: cum omnis conceptus, uel sit conceptus entis in se, uel entis in alio, hoc est accidentis & substantiæ; oporteret autem, si accidens, & substantia conuenirent in uno tertio conceptu, quòd ille conceptus non esset cóceptus entis in le, uel in alio, quod est impossibile: omnis enim conceptus, uel est conceptus entis in se, uel entis in alio: Vnde Commentator; impossibile est, ut aliquid prædipropo Com cetur prædicatione generis de rebus habentibus formas diuersas, que non conueniunt in una for ma numero: Ad cuius Commenti euidentiam, notandum est, quòd Commentator uocat formas diuersas, formas prædicamentales; quas for mas impossibile est conuenire in una forma, hoc est in uno conceptu: genus enim dictum de speciebus, unum conceptum indicat; ens autem,& unum dicta de decem prædicamentis, non indicant unum conceptum. Et hoc est, quod dicit idem Commentator: ens & unum dictum de eis, hoc est, de prædicamentis; non notificat de eis unam naturam, hoc est unum conceptum; Comparatio Suo enim modo imaginabatur de esse, sicut de æquiuoco: æquiuocum enim immediate descendit in multa significata: sic & ens immediate descendit in omnia prædicamenta, sine mediante aliquo alio conceptu: Hæc tamen est differentia inter, æquiuocum & ens : quia æquiuocum, licet immediate descendat in multos conceptus; tamen conceptus æquiuocorum non habet analogiam ad unum conceptum primum; ens autem sic descendit in conceptus prædicamentales, quòd conceptus predicamentales had H bent attributionem ad conceptum primum, qui est conceptus substantiæ. Vnde si ens immediate descenderet inconceptus predicamentales: ita conceptus accidentis no haberet ana logia ad conceptu substantie, ens esset pure æqui uocum ad decem predicamenta. Tertiam uiam tangit Commentator in hoc passu, ad probandum quòd ens impositum ab esse existentie, non potest esse genus: quia si predicamenta conue-. nirent in genere, quod est ens, necesse esset, qu ipía predicamenta intellecta non haberent differentias ad inuicem, quibus differrent adinui-

Commenti euidentia notandum, que que conueniune conveniunt in genere, partim differut, & partim in genere, coueniunt: ita non q differant in oibus suis natu partim difris; sed cu illa, que sunt in genere, sint species, & ferunt, o et species componantur ex conceptu generis, & ueniunt, differentie; oportet, quilla, que funt in genere pre

naturis fuis, fed fecundum partem fui, scilicet Tex.co. 12. per naturam differentiarum. Vnde Philosophus 6 13.

dicamenti conueniant, scilicet in conceptu gene

ris;& partim differant, scilicet in conceptu diffe

rentie : ita op differant à se ipsis non in omnibus

Decimo huius illa uocat differentia, que partim

conueniunt, & partim differunt: diuerfa autem,

que differunt se ipsis. Si ergo ista sunt uera, quæ

credimus esse uera: si predicamenta conuenirent

in ente tanquam in genere; sequeretur (ut dicit

Commentator) op non differrent se ipsis in om-

nibus suis conceptibus, hoc est, in omnibus suis

naturis; quas naturas Commentator uocat con-

capientia infra fuos conceptus conceptum com-

munem generis. Et ideo dicit Commentator, o

fi ens effet genus; quod substantia, & qualitas ef-

fent eadem; hoc eft, haberent unum conceptum

comunem, quod est impossibile. Sic ergo patet,

quòd ens secundum quod imponitur ab este es-

fentig:non potest esse genus. Similiter uó potest

effe genus ens, fecudum quod imponitur ab effe existentie quòd patet duplici via. Primò ex habi

tudine, quæ est inter genus, & specie : talis enim habitudo debet effe inter genus & speciem, p

illud; quod est de principali significato generis,

debet esse de conceptu speciei : licet enim con-

ceptus generis non fit conceptus speciei; tamen conceptus specificus est quidam conceptus com

politus ex conceptu generis, & conceptu diffe-

rentie . Ideo oportet, quod conceptus generis

fit de conceptu speciei; & illud, quod importa-

tur per nomen generis, sit de significato il-

Si autem hæc funt uera, patet quod ens, fe-

cundum quod imponitur ab esse existentie; non

potest esle genus, & maxime respectu decem prædicamentorum : hoc enim ens imponitur ab

esle essentie : ita quòd esse essentie est de signisi-

cato principali, & de principali conceptu ipius

lius, quod importatur per nomen speciel.

ceptus; quia predicamenta, ex quo effent in gene Pradicame re,partim conuenirent, & partim differret:quod ta omnino Commentator habet pro impossibili; quia prædi feipsis diffe camenta omnino se ipsis different, nullo modo runt.

entis: fic autem est, quod esse essentia est extra esse ipsorum prædicamentorum : ad esse enim in prædicamento non requiritur esse existentiæ Si ergo esse existentiæ est extra conceptum prædicamentorum: ergo & ens secundum quòd Illud, à quo imponitur ab esse existentiæ : impossibile est, res imponiquòd illud, à quo imponitur res, fit extra con- effe extra il ceptum illius: quia imponitur ab illo, ut sic non lus coceptu fit extra conceptum:ut fi albedo fit extra concecem in omnibus suis naturis, adeo quòd natura ptű alicuius: & album est extra conceptű eiusde:

Digitized by Google

Notabilis

dicamentorum, ergo & ens, secundum quòd im ponitur ab esse existentia, erit extra conceptum eorundem. Ex quo apparet prima uia, quòd, scilicet ens, lecundum quòd imponitur ab esse existentiæ, non potest esse genus. Secunda uia patet Genn, & ex natura generis in se: de natura.n. generis est, pes, wel pes op dicat quid, & quid essentia; Non.n. debemus er differen imaginari, o genus & species, uel differentia, & uni e ide species dicantur duo quid, sed unum quid, sed alio tamen & alio modo: genus enim dicit ipfum quid in potentia, & sub esse incompleto, & in distincto, quasi specificabilem per differentias: species autem dicit idem quid , iam specificatu, completum, & distinctum; ipfa differentia dicit specificationem eiusdem quid:& quia ipsa speci- B ficatio est quoddam quale substantiale; ideo dicitur, quòd differentia dicit quid quale, uel quid per modum qualis: & ideo in fine decimi Topic. dicitur, quòd differentia dicit qualitatem generis: Ex quibus patet, quòd genus, differentia,& species cadunt super esse essentia: licèt dinersis modis : quia ipsum genus cadit super esse essentia, quasi informabile & specificabile; diffe rentia autem cadit super ipsam specificationem & informationem; ipfa autem species dicit quid compositum ex ambobus, scilicet ex informabili,& informatione, idelt, ex natura generis,& dif ferentiæita tamen quòd nos non imaginamur, quòd genus, differentia, & species dicant tres res, sed unam rem sub diversis modis: sicut pate-bit in Septimo huius; Si ergo genus cadit sub es fe existentiæ: quidquid immediate cadit sub esse existentia, non potest esse genus : huiusmodi est ens, secundum quod imponitur ab esse existentiæ: Quòd autem huiusmodi uia sit bona, patet ex diuersitate quæstionum positarum in secundo Posterio.nam quæstio an est, & quæstio quid est, sic different; quia quæstio quid est, cadit super es Aneft, O quid e que se essentia; & quastio an est super esse existen-different. tia: quidquid ergo cadit immediate super esse existentiæ, respicit quæstionem quid est; & tale non potest esse genus: quia genus est, per quod respondetur ad quæstionem quid est: certum est autem, quòd ens secundum quòd imponitur ab esse existentia, respicit quastionem an est : sicut enim ens secundum quod est impositum ab esse essentiz, respicit quid est; ita ens secundum qu imponitur abesse existentie, respicit qoné an est; & per consoquens non pot esse genus, quia (ut di ctu est) omne genus dicit quid est, & non an est.

Quaftio.

Quæreret quis, Vtrum genus prædicetur de differentiis quia Philosophus innuit, op non. Respond.dicendum est, o non:quia genus non præ dicatur de differentiis per se: cuius ratio est; quia pradicatur illud, quod prædicatur per se de aliquo, est de co per se de dif ceptu illius: & appello hic per sein primo modo: Vult ergo dicere Philoso. p quia conceptus generis est extra conceptú differetiæ:ideo genus p se non predicatur de differentia: & ideo ens pro

Si ergo esse existentiz est extra conceptum pra- A hibetur esse genus: quia ens non dicitalium con ceptum à differentiis;ut pluries dictum est: illud autem, quod est uerum genus; debet habere aliū conceptum à differentiis:ita quòd conceptus hu ius non sit de conceptu illius; & per consequens non prædicetur per se de illo. Debemus enim imaginari luo modo habitudinem inter genus& differentiam, sicut inter potentiam & actum: po tentia autem & actus sic se habent, p conceptus potentiæ non est conceptus actus, nec conceptus istius est de conceptu illius:sic & conceptus gene ris non est conceptus differentiz; sedvisus conce ptus est extra conceptum alterius; & ideo genus

non prædicatur per se de differentia.

Quarcret quis . Vtrum genus prædicetur de Quaffio. differentiis mediantibus speciebus, sicut ponit Philosophus? Dicendum est, quòd genus pradicatur per accidens de differentia;& per consequens uidetur, quòd mediante specie: Pimum patetsic; licèt enim conceptus generis sit extra coceptum differentix; cum ipía differétia aliquo modo det intelligere genus: ita quòd ipium gepus uerificatur de differentia : licet enim conceptus rationalis non sit conceptus animalis, tamé omne rationale est animal: ita quòd uerum est dicere, quòd rationale sit animal; quòd cum non possit esse uerum per se;ut probatum est in quæstione præcedenti; oportet quod sit uerum per Genus pra. accidens:prædicatur ergo per accidés ipsum ge- dicatur de nus de differentia: Secundum, scilicet, quod præ differentia dicatur mediantibus speciebus, patet, sicut dictu ! accidens. est, quòd genus, si prædicatur per accidens, redu citur ad per se:ita quòd genus prædicatur de spe ciebus per se, & de differentiis; eo quod sint in specie: Quòd autem genus prædicetur per se de specie, patet. Per se.n. in primo modo est duobus Per se in modis, Vno modo, quando conceptus prædicati prime dupli idem est, quod conceptus subiecti: sicut quando cuer. diffinitio prædicatur de diffinito, diffinitio, & diffinitum dicunt eundem conceptum: Secundo modo, prædicatur per se in primo modo, quando conceptus prædicati est de conceptu su biecti; & hocmodo genus prædicatur per se de specie: licèt conceptus generis, & speciei non sint unus conceptus: tamen conceptus generis est de conceptu speciei, & non è conuerso: Sic ergo prædicatur genus per se de species de diffe rentia autem prædicatur, secundum quòd est in specie, & mediante specie: & ita per accidens. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, galiquid prædi ari de aliquo potest esse duobus modis, Vel ratione formalitatum subjecti, & Aliquid pra predicati, scilicet, quia formalitas prædicati est dicari de a formalitas subiecti, sicut quando diffinitio præ- liquo dupli dicatur de diffinito: Vel quia formalitas præ-cuer. dicati est de sormalitate subiecti, & talis prædicatio tenet ronem forme, & est semper per se: ali quádoverò tenet róné subiecti, & nó roné formes aliquando.n.prædicatur de aliquando, cuius formalitas prædicati, & formalitas subjecti sunt for

malitates alicuius tertij; & talia semper prædi- E quòd prima genera rerum sunt infinita. cantur secundum rationem sorma: quia albedo nec est formalitas musicæ, nec. de sormalitate eius; sed prædicatur unu de alio ratione ter tii, quia ambo recipiuntur in uno subiecto: & sic predicatur unu de alio per accidens. Sic quan do genus prædicatur de differentia, non potest esse ratione formæ, quia genus nec est formalitas differentiæ, nec de formalitate eius: & ideo non potest prædicari ratione formæ: oportet ergo 🔈 ratione speciei,& mediante specie: Ita 💠 ista, rationale est animal, uera est; quia homo est animal: & ista est per accidens, rationale est ani mal; & reducitur ad istam, quæ est per se; homo est animal. Deinde cum d

Amplius autem que sunt intermedia, & coaccepta cum differentiis erunt genera usque ad indivi dua. Nunc autem hac quidem uidentur, illa autem non uidentur.

TEX. 11.

Ponit secundam rationem ad probandum, quòd genera non funt principia, dicens fic: Ampliùs autem si genera dicuntur principia, quia cómunia;& quia prædicantur de pluribus: oportebit quòd omnia, quæ erunt, prædicata de pluribus, & coia, sint principia; & per consequens genera; si omnia principia sunt genera: Et sic sequitur, quòd omnia intermedia, accepta cú diffe rentiis usque ad indiuidua, erut genera: quia om nia talia sut cómunia prædicata de pluribus:hoc autem falsum est ; quia aliqua intermediorū sunt genera ficut subalterna: aliqua uerò nó sunt, ficut G species specialissima. Est ergo ratio Philosophi in hoc: q quando aliquod prædicatű conuenit ali cui subiecto ratione reduplicationis; oportet co ubicunque reperitur illa reduplicatio, reperiatur illud prædicatum:ut si Isosceles habet tres, quia triangulus;ubicunque reperietur habere tres, reperietur ratio trianguli. Si ergo genera sunt prin cipia,quia cómunia; ubicuq; reperietur ratio có--munitatis, ergo & ratio principiandi: & sic species specialissima principium est; quod non potest stare cum positione eorum; quia secundum eos, omnia principia sunt genera; species autem specialissima non est genus. Deinde cum dicit

Adhuc magis differentia sunt principia; quàm genera; & si ha sunt principia, infinita (ut ita dicatur)erunt principia. Aliter & si primum quidem genus principium ponat.

Ponit tertiam rationem ad probandum, quòd non omnia principia sunt genera: & est ratio talis; magis uidetur, quòd differentiæ sint ptincipia,quam genera; sed differentiz non sunt princi pia;quia si differencie essent priucipia, principia essent infinita; differentiz enim rerum infinitz funt, non quidem infinitz secundum numerum, fed quò ad nos; ita quòd ponere differentias effe principia, est ponere principia eé infinita: Aliter est autem, siquis ponat primum genus esse principium, quia non sequitur ad hoc infinitas, eo

Quaret quis, Quare uidetur, quòd differentie Queftio. magis sint principia, quam genera ? Dicendum, quod quando aliquod predicatum conuenit alicui sub ratione reduplicatiua, ubicunque saluatur magis ratio reduplicationis, faluatur magis Ro princiratio illius prædicati; illi autem ponebant genera pi magis in esse principia ratione notificationis, quia dabant differens, notitiam de re, ratio autem notificationis magis quamin ge reperitur in differentia, quam in genere; quia dif ferentia dicit rem per modum actus, genus auté per modum potentiz;actus autem magis notificat quam potentia. Notandum tamen, quòd isti Principio ponebant principia habere duas proprietates, sci ru due pro licet et quod essent communia, & quod essent no prietates. se tificatiua; si attendatur ratio communitatis, sic cudum Pris genus uidetur magis principium quam disse-sophos. rentia; si tamen attendatur ratio notificationis, sic è conuerso est. Et hanc proprietatem attendens Philosophus, dixit; quòd differentiæ uidentur magis principia, quam genera. Deinde cum dicit.

At uerò & si principium speciale sit unum:unü autem indinisibile; indinisibile nerò omne, sine secu dum quantitatem, sine secund m speciem, & prius, quod est secundum speciem : genera uerò divisibilia in species, magis utique erit unum ultimum prædicatum. Non enim est genus bomo aliquorum ho-

Oftendit, quòd species est magis principium, quam genus. Et dividitur in tres partes secundùm tres rationes, quas adducit; Secunda ibi. [Amplius in quibus & prius.] Tertia ibi. [Ampliùs autem ubi hoc quidem melius, illud uerò uilius.]Prima ratio talis est. Illud uidetur magis habere rationem principii, quod est magis unii; quia ratio unius saluatur in principiis, & ratio multitudinis in principiatis: secundum Platonicos, unum, & ens erant principia rerum; si ergo principium habet rationem unius, & est magis. unum, quod magis est indivisibile; quia unum non est nisi ens indivisum: species autem cum ha beat rationem magis indivisibilem: patet, quia indinisibile dicitur duobus modis, scilicet securi Indinisibile dùm quidditatem, & speciem, & secunda quan-duplicaer. titatem: prius autem est illud, quod est indiuisibi le secundum quidditatem, quam illud, quod est indiuisibile secundum quantitatem: seut quiddi tas prior est quantitate: genera autem sunt diuisi bilia secundum speciem: species autem non diuiditur divisione specifica: si autem genus dividi tur in species: species autem no sic dividitur: ma gis erit principium ultimum prædicatum, hoc elt, species specialissima, quam ipsum genus: ipsum autem genus diuiditur in species: species at specialissima, ut homo, non sic dividitur; non.n. homo est genus hominum:ita quòd homo sit ge nus, & aliqui homines sint species: & divisso hominis in aliquos homines, non est sicut diuisio generis in species. Est ergo ró Philos. in hoc: qd

titativa.

diuisibile, quam illud, quod est diuisibile secundùm speciem; & per consequens habet maioré rationem principii:species est huiusmodi respe-Dinisio du Ctu generis, ergo &c. Notandum est, quòd duplex, forma plex est diuisio, scilicet formalis, & quantitatiua; lis, & quan diuisio autem formalis est in genere, ex hoc, q genus diuiditur in diuersas sormalitates, & diuersas rationes: diuisio autem quantitatiua est materialis, ex hoc, quòd ratio una recipitur in alia & alia materia, uel in alia & alia quantitate: & hzc diuisio in specie est. Debemus enim imaginari, quòd prædicatum primò dividitur in diuersas sormas, scilicet in aliam & aliam differen tiam, Vt verbi gratia, substantia, per corporeum & incorporeum:multiplicatur & corporeum per B animatum & inanimatum: & ista divisio forma-Spes specia lis cotinuè fit usque ad speciem specialissimam: lissima dini quia species specialissima non dividitur per sordieur p ma- mas, led solum per materias: homo enim nó mul tiplicatur in hunc hominem, & illum multitudine formali, sed solum multitudine materiali; generans autem generat aliud propter materiam; Multiplica & hanc multiplicationem appellat Philosophus 210 quatita quantitatiuam: Cum ergo dividi secundum for tina que. mas, & secundum formalitates, sit magis dividi, quam dividi fecundum materiam, patet, op maior diuisibilitas est in genere, quam in specie: & per consequens minus faluatur ratio indivisibilis in genere, quam in specie: & per consequens uidetur(ut tangit Philosophus) quod minus ra- C tio principii. Deinde cum d.

Amplius in quibus, & prius, & posterius est, no est possibile in his aliquid esse præter ea : Vt si prima numeroru est dualitas, no erit numerus aliquis prater speciem numerorum. Similiter autemnec figura aliqua, prater species figurarum. Si autem no horum schola, idest interpretatio aliorum genera erunt præter species. Horum enim maxime uidentur esse genera. In individuis uerò non hoc est primum,

& aliud posterius.

Adducit secundam rationem, quæ sumitur ex quadam quæstione Platonis, quòd quando unu aliquod prædicatur de pluribus non secundum prius & posterius, posuit illud unum separatum; quando autem aliquid prædicatur secundu prius D & posterius, non posuit illud separatum: Et hoc est, quod dicit litera, quòd in quibus est prius & posterius, non est possibile in his este aliquid separatum præter hoc: hoc est præter priora,& po Reriora, de quibus prædicatur illud unum: ut si in numero est prius & posterius, ita quòd prima species numeri est dualitas, secunda ternarius, & sic de aliis; non erit aliquis numerus separatus, qui possit dici idea numeroru: numerus (dico) se paratus præter species numerorum, de quibus prædicatur:Si autem ita est, quòd supra naturam generis reperiatur prius & posterius in spebus: quia semper una species prior & perfectior est, & alia imperfectior; non reperitur aliquod ge-

est indivisibile secundum speciem, est magis in- A mus separatum præter suas species: si autem hoc non sit uerum, sed reperitur genus separatum; genera separata præter species erunt schola alio Platoposwit rum: quia habent doctrinam & scholam per se ideas spēri, respectualiorum; quia in his non saluatur regu- one genela, quæ saluatur in aliis: genera enim maxime uiquarer
dentur de numero eorum, quæ habent prius & posterius:in his autem, quæ habent prius & posterius; dictum est, quòd non est aliquid separatumifi ergo genus esset separatum haberet scho lam per se:si ergo secundú hoc, in genere non est dare aliquod separatum; & hoc quia ibi est prius & posterius; & è contrario in specie est aliquod separatum; quia in individuis eiusdem speciei no 1n indiviest hoc prius, & hoc posterius; si ergo species ha duis eius de bet rationem separati, habet magnam rationem spei non est primi; ergo species habet magis rationem princi hoc primi, et pii, qua genus: Est ergo ratio Philosophi in hoc: quod habet rationem separati, habet magis rónem principii, quam illud, quod non habet: species est quid separatum; ergo species habet magis rationem principii, quam genus. minorem probat; quia ubi est dare prius & posterius, non est dare aliquod separatum; & ubi non est dare prius & posterius, est dare aliquid separatum: in genere est dare prius & posterius; quia semper ut dictum est, una spes perfectior est alia; in indiuiduis eiusdem speciei non est dare prius & po sterius: ergo in genere non est aliquid separatu: in specie autem sic. Dubitaret quis, Que potuit esse ratio motiua Questio.

dicendi, quòd ubi est prius & posterius, ibi non est unu separatum: & ubi non est aliquid prius, & polterius, ibi est dare unu separatu? Respodeo, di cendum, quòd illud unu separatu uidebatur po ni, ut omnia posteriora participarent aliquod pri musita quomnes homines in materia participabant ideam hominis; ita quòd tota multitudo ho minum, quæ erat per materiam, reducebatur ad Cur no pons hominem separatum, quem uocabant Ideam ho tur idea nu

posteriora participarent unum primum: Vbi ergo illud primum poterat reperiri infra natură rei, non fuit necesse ponere illud primum separa tum;sic autem erat in illis,in quibus erat prius & posterius; quia .n. omnis numerus reducitur ad unum primum numerum; qui quidem est infra ordinem numerorum, sicut dualitas: ideo no Prius, et po fuit necesse ponere ideam numerorum: Similiter sterus ordi in genere: quia enim species se habent secundu do aut est

prius & posterius;ita quòd omnes possunt redu- duplex,esis ci ad unam primam: ideo non fuit necesse pone- vialis er ae re ideam generis, ad quam reducerentur oes spe cidentalirs t cies, ex quo possunt reduci ad unam primam spe inter spès è ordo essentiale. ciem. Vbi autem illud primum non potest reperi tialis inter ri infra ordinem rerum, oportet dare aliquod se- individua è paratum, ad quod reducantur omnia posteriora: ordo accide

sic autem est in his, in quibus non est prius & talis. posterius; ex quo enim unum non est prius alio; non est maior ratio, quòd unum reducatur ad

minum: istud ergo primum ponebant, ut omnia merorum.

eiusde speciei; omnia enim indiuidua eiusde spei unam formalitatem participant; una autem formalitas, quia una, non habet prius & posterius infra se:quia prius uidetur semper esse inter duas formas; & ideo in talibus secundum opinionem Platonicorum oportebat dare aliquod umun pri mum separatum, ad quod reduceretur omnia po steriora, quod prius separatum, uocabant Ideam.

Quaftio.

Dubitaret quis. Vtrum in speciebus semper

fit prius,& posterius; sicut uidet ur dicere Philofophus?Respondeo.dicendum, quòd hic non accipitur priùs, & posteriùs tempore; sed prius & posterius dignitate, & nobilitate: sic autem accipiendo prius & posterius inter species eiusde Inter pest duplici uia: Prima fumitur ex habitudine ; quam einsde gene habent species ad ipsum primum. Secunda sumi rus semp est tur ex habitudine, quam habet species ad genus: prins, copo Prima uia patet sic; species habent habitudinem fuo modo ad primu, sicut habent numeri ad unitatem, numeri autem sic se habent ad unitatem, quòd semper sub quibusdam gradibus descendunt ab unitate; & nunquam duo numeri sunt in eodem gradu: sed semper alius & alius numerus alium & alium gradum habent; & semper alius & alius numerus aliter & aliter aspicit uni-tatem; & ille alius & alius aspectus est uariatio specifica inter numeros, Vt uerbi gratia, dualitas suum aspectum habet ad unitatem : & hunc as roum non habet aliquis alius numeruszita op iste aspectus specificus dualitatis est sua natura specifica; & ideo quia omnes numeri sub alio & alio gradu aspiciunt unitatem: ideo nunquam re periutur duo numeri specifice differetes in equa ligradu:Sic fuo modo species se habent respectu primi:omnes enim essentia specifica descendit a prima, & semper descendant sub inaquali gra du;ita quòd illa, quæ propinquior est, perfectior est;& illa quæ remotior, ignobilior est:& sicut nu quam reperiuntur duo numeri specifici, qui non habeant inæqualitatem in gradu quantitatino re spectu unitatis:ita nunquam reperiuntur duz esfentiæ specificæ, quæ non habeat inæqualitatem inter se respectu primi, inzqualitaté (dico) in gra du;quia semper una est persectior alia: ita quòd illud idem, quod facit diuerfitas respectu unitatis H in gradu quantitatiuo; facit dinerfos aspectus spe cierum ad primum in gradu perfectionali: & sicut ibi una quantitas numeri deficit ab alia quan Vas friest titate semper; quia quantitas unius numeri est maior alia; ita semper hic in speciebus persectio unius deficit à perfectione alterius; quia una species semper est persectior altera: Sic ergo patet prima uia. Secuda uia patet sic, genus habetista habitudinem ad differentias, quòd semper una differentia nobilior est, quam alia: unde omnes differentiæ diuidentes genus, reducuntur ad priuationem & habitum, & ad diminutionem, & di minutum;quia una differentia semper habet esse

aliud, quam è conuerso: sic auté est in individuis E diminutum respectu alterius, & alia habet esse perfectius: Si ergo differentiæ se habent secundum esse diminutum, & esse persectius; & ratio specierum semper sumitur ex natura differetiarum ultimarum: ergo semper dua species constitutæ ex duabus differențiis se habent secundum esse diminutum, & secundum esse persectum: ita quòd semper una erit perfectior alia. Deinde cum dicit.

> Amplius autem ubi hoc quidem melius illud au tem uilius, semper quod est melius, prius: Quare nibil borum erit genus. Ex his igitur magis uidentur que de individuis sunt predicata, esse generum

Ponit tertiam rationem ad probandum, quòd generis semper est prius & posterius: quod patet F species est magis principium, quam genus: & est Spes magis ratio talis; Quacunque duo sicse habent, quòd qua genus unum est melius, & aliud est uilius; semper illud, quod est melius, debet esse prius; & habet magis rationem principij, quam illud, quod est uilius: genus autem & species sic se habet ad inuicem, & sunt principia, sed magis ipsa species: conclu dit ergo Philosophus, quòd propter istas rationes,illa, quæ ultimò prædicantur de individuis, ficut species specialissimæ, magis uidentur esse

principia, quàm ipsa genera.

Quereret quis, Vtrum species sit nobilior, Questio. quàm genus? Respondeo: hanc questioné soluit Commentator dicens, quòd species nobilior est quam genus, quia species est persectio generis. sectio gene Âd cuius euidentiam notandum est, quòd con- 👊 ceptus generis est quidam conceptus possibilis, uel informabilis, uel quasi informabilis per naturam speciei:Nó enim debemus imaginari, quòd Genus, & genus & species dicant duas res, sed unam & ean species didem rem; genus autem per modum potentiz, & cunt una per modum informabilis ; species uerò per modum perfectionis, & actus: Et ideo species (dicit Commentator:) le habet sicut perfectio, & genus ficut potentia: Sicut ergo actus, & persectio est nobilior, quam potentia; ita & species nobilior est ipso genere. Deinde cum dicit.

Iterum autem quomodo oportet suscipere principia, dicere facile non est . Principium enim & causam oportet esse præter res, quarum est principium, & possibile ab eis separatum esse.Tale uerò aliquid præter singularia esse, quare aliquis suscipit, nisi quia universaliter & de omnibus prædicatur? Sed fi propter hoc;magis uninerfalia magis poneda funt principia.Quare principia erunt genera.

Obiicit in contrarium, ad probandum, quòd genera prima sunt principia tali ratione: Principium & causa est præter res, quarum est principium;& possibile est esse ab eis separatum; quia nihil est causa suiipsius: ergo quod est principiū fingularium, oportet, quòd sit præter singularias si ergo principium debet esse separatum, illud quod est magis separatum habet magis rationé principii: quòd autem aliquid sit separatum à sin gularibus, hoc est, quia commune & universale,

follier.

si ergo pp hoc sunt separata, quia uniuersalia; ma A cognoscimus. gis univerfaliafunt magis principia, quam minus uniuersalia: ergo prima genera magis suntprinci pia, quá spés: quia magis separata sunt, & magis uniuersalia. Notandu est, cp ipsum uniuersale, & commune ponebant Platonici separatum à particulari: & ideo quod erat magis uniuersale, & magis distas à particulari, uidetur, cp deberet ma gis habere rationé principii, eo quod habet magis rationem seperati: genera autem magis di-stant à particularibus, quàm species; & per cose quens magis uidentur habere rationem univerfalis, & etiam separati; & per consequens magis rationem principij, quam iplæ species. Harum quæstionum solutio principium innuitur ex hac ultima ratione, secundum hoc.n. genera, uel spe- B vis coprehésione coprehéditur ut finitú. Desde d. cies, & ipla uniuerfalia principia ponebantur, in quantum quidem ponebantur separata: cum ergo non fint feparata, ergo non funt principia eo modo, quo ponebat: Probatur.n.in Septimo hu via co for- ius, quòd uniuerfalia non funt per subsistentia; massie prin & i Octauo huius probatur, op principia rei funt cipia mes- materia & forma; ad quorum similitudinem se findo; fic go habent genus & species: Ita o ficut materia & in cognosce forma sunt principia in essendo; sic genus & spe cies in cognoscendo; & sicut forma est magis principium essendi, quam materia; sic & species magis est principium cognoscendi, quam genus. Est autem habita in his dubitatio, & omnium

TEX. 12.

Disputata questione de universalibus, utrum sint principia; hic mouet quæstionem de separatis, Vtrum sit aliquod separatum à sensibilibus, quod sit principium sensibilium? Et dividitur in duas partes, secundum quòd mouet duas questio nes:prima est, Vtrum uninersalia sint separata à sensibilibus: secunda est, An sit aliquid formale separatum ab his, quæ sunt composita ex materia & forma? Secunda pars ibi. [Ampliùs auté si qua maxime aliquid præter simul totum.] Prima in duas:primò enim mouet dubitationem suam secundò obiicit ad unam parté ibi [ At uerò si hoc est necesse.]Dicit ergo primò, quòd consequenter his, est dubitatio difficillima inter omnes, & maxime necessaria ad considerandum; quia de ea Philosophi diligentissime considerauerunt: de qua quastione sine dubitatione ratio pracedens exiuit: quia ratio præcedentis quæltionis ex ilta dependet: Quæstio enim hæc quærit, Vtrum uni uerfalia fint feparata? quæftio autem præcedens quærebat, Vtrum uniuersalia sint principia: & io quæstio præcedens ex ista dependet: quia secun dum opinionem Antiquorum, si vniuersalia sunt feparata, principia sunt; si autem non sunt separata, non funt principia. Deinde cum dicit.

difficillima, & ad confider and um maxime necessa-

ria; de qua ratio nunc existit.

Namsi non est aliquid prater singularia:singularia uerò infinita, quomodo accipere contingit scië tiam. Nam inquantum unum aliquid & idem, & inquantum universale aliquid est; introtum omnia

Ita quòd si non conuenit dare aliquod uniuer Singularia fale separatum, non conuenit aliquid sciri; singu- singulario laria enim infinita sunt; infinitum autem ut infinitum non conuenit sciri: singularia enim propter sui infinitatem,& interminationem cognosci non possunt, nisi inquantum reducuntur ad Singulario aliquid unum, quod quidem unum universale cognoscunest; & intantùm omnia singularia cognoscimus tur, in qua-inquantum ipsum uniuersale; quod est aliquid se tum uniuer paratum, cognoscimus: Est ergo ratio Philoso- Sale cognophi: inihil effet præter fingularia, nihil effet cer-feum. tum, finitum, & terminatum; & per consequens Scientia co scientia non esset; quia scientia cadit super fini- dit super fi tum,& terminatum;quia quidquid scitur,scien-minatum.

At uerò si hoc est necesse, & oportet aliquid esse præter singularia, erit necesse esse genera præter sin gularia,aut ultimasaut prima.Hoc autem quia im

possibile, nunc dubitamus.

Obiicit ad partem contrariam, scilicet, quòd uniuerfalia non funt separata, dicens; quòd si necesse est esse universalia præter singularia; oportet, quòd genera sint præter singularia, uel prima genera, uel ultima; que immediate funt anto singularia:hoc autem esse impossibile, ostensum est in præcedent i dubitatione.

Dubitaret quis, V trum uniuersalia sint separa questio. ta? Respondeo. Hanc quastionem terminabit Aristote in Septimo huius;ubi ostenditur, quòd uniuerfalia non sunt separata à singularibus.

Vbi notàndum est, quòd duplex separatio est; Separatio quædam enim est seçundum rem, quædam secu duplex. dum rationem. Si loquamur de saparatione secu dum rem, impossibile est, quod universale sit se- Vniversale paratum à singulari; unde eandem naturam, qua e singuladicitsingulare; dicit universale; eandem enim ré, re diunt nquam dicit hæc humanitas, dicit humanitas; una di natura. autem,& eadem natura non potest esse separata à seipsa: Si ergo autem loquamur de separatione secundum rationem, sicvniuersale separatum est à fingularibus;licèt enim unam & eandem naturam dicant universale,& singulare; tamen illam dicunt secundum differentem modum, & differentem conceptum; hic enim homo dicit naturam humanitatis cum intellectu, & conceptu principiorum indiuiduantium; hoc autem dicit eandem naturam, non dando intelligere de se principia indiuiduantia.

Quæreret quis, Vtrum ratio Philosophi ua- Questia. leat, qua probauit, quuniuerfalia funt separata? scilicet, quòd si non esset separatu, non esset scien tia. Respondeo. Dicendum est, quòd illa ratio non probat, quòd uniuerfalia fint separata secun dùm rem, sed solùm secundùm rationem: Ad hoc enim, quòd de singularibus possit esse scientia; oportet, op omnia singularia reducantur in unum & idem;sicut dixit Philosophus in ratione:sed ta men non oporteret, quòd illud unum, in quod re ducutur; lit ab eis separatum secundum rem; sed

tionem: Si enim ipsum universale esset quædam realitas separata à singularibus, scire natura uniuersalis & realitatem, non esset scire aliquid naturæ ipsius singularis; & per cosequens scire ista realitatem: non est scientia singularis. Si autem uniuerfale est separatum secundum rationemita quòd una realitas sit universalis, & singularis; sci re universalis realitatem, est scire realitatem singularis:& sic per istum modu potest haberi scien tia de ipsis singularibus, inquantum reducuntur ad unum & idem, quod non est separatum secun

dùm rem, sed secundùm rationem.

Questio.

tura.

Dubitaret quis: cum quidquid est in re sit singulare; quomodo potest esse, quòd ipse intellectus consideret universale, quod quidem in re p non est universale? Ad quod dicendum, quòd nó est necesse, quòd aliquod unum & idem eundem modum essendi habeat in rerum natura, per que modum est ab intellectu scientis comprehésum: Videmus enim quòd intellectus ea, quæ sunt con dividit ea, iuncta in natura, dividit; nam linea, & superfique sunt co cies conjuncta sunt in natura; & tamé intellectus concipit conceptum linea, non concipiendo có: ceptum superficiei; Similiter intellectus ea, que funt materialia in re, immaterialiter cognolcit; A simili dico hic, quòd intellectus naturas rerui, quæsigulariter existunt in rerum natura, potest uniuerfaliter considerare; quando, scilicet consideratipsam naturam absque consideratione prin cipiorum indiuiduantium. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem si qu<mark>àm maximè est aliquid</mark> præter simul totum, quando prædicatur aliquid de materia; V trum si est aliquid prater omnia, oportet aliquid esse, aut præter quadam esse, & præter qua

dam non esse, aut præter nihil.

Profequitur secundam quæstionem utrum, sci. licet, sit aliquid formale separatu ab his, quæ sut composita ex materia & forma, & circa hoc duo facit:quia primò mouet qoné: secundò prosequi tur de ipsa:Secuda ibi, [Si quidé igitur præter sin gularia nihil est.]Dicit ergo primò, quòd dubita bile est, Vtrum sit aliquod separatum præter si-Simul tota mul totum, idest præter rem compositam ex materia & forma: exponit autem quid uocat simul totum, dicens: dico autem simul totum, quando aliquid, supple formale prædicatur de materia. Notandum est enim quod Plato ponebat ideas separatas, quas ideas sensibilis materia participa bat;ita quòd tria ibi sunt, scilicet ipsa idea separata, ipía participatio idea, & ipía materia, quæ quidem cum ipsa participatione saciebat quoddam simul totum; De his autem separatis facit Philosophus trimembrem quæstionem, Vtrum. scilicet præter omnia huiusmodi sit aliquid sepa ratum; & præter quædam non ; an præter nihil horum est aliquid separatum. Notandum est, qu hæc quæstio non est omnino eadem cum præcedente; quæsiuit enim superior quæstio, Vtrum universale sit aliquid separatum à singularibus;

solum sufficit, quod sit separatum secundum ra. E. hæc autem quæstio quærit, Vtrum sit aliquid separatum à singulari composito ex materia, & sor ma; quod quidem secundum opinionem Platonicorum erat quoddam simul totum, compositu ex materia, & forma, & participatione: ita quòd iplum separatum non ueniebat in compositionem huius, sed ipsa participatio separati; hoc autem simul totum compositum ex materia & forma; licet sit singulare, non tamen omne singulare Non of sin elt compositum ex materia, & forma; quod pa- gulare è co tet, quia substantiæ separatæ sunt quædam parti materia, culares substantia, habentes per se subsistentia, forma. & per se operationem; & ideo singulares sunt; & tamen non sunt composite ex materia, & forma. Cum ergo quæstio præcedens quærat de uniuer fali respectu cuiuscunque singularis: hæc autem quærat de uniuerfali respectu singularis, quod est quoddam simul totum, compositum ex mate ria, & forma; patet, quòd quæstio præcedens generalior est, quam ista. Deinde cum dicit.

Si quide igitur nihil est prater singularia, nihil est intellectuale, sed omnia sensibilia, & scientia nullius:nisi quis dicat sensum esse scientiam.

Prosequitur dubitationem prædictam: & duo facit; quia primò obiicit contra illos, qui dicunt, quòd nihil debet poni separatu ab his, quæ sunt composita ex materia, & forma: secundò obiicit ad oppolitum, ibi. [Sed si hociterum quis ponit] Prima in duas, secundum quòd adducit duas rationes; (egunda ibi, [Amplius autem neque sem piternum.]Dicit ergo primò, o si nihil est separatum præter lingularia composita ex materia, & formamibil utique est intelligibile, sed omnia erunt sensibilia, nulla erit scientia: nisi fortè quis dicat sensum & scientiam esse idem: Est ergo ra tio Philosophi in hoc; omnis intellectualitas, & Omnis scien omnis scienția est circa abstracta à sensibilibus; si tia est circa igitur nihil est abstractum; sed quidquid est, est abstracta à fensibile; ergo nihil est intelligibile, nihil est sci-fensibilib. bile. Notandum est, quòd si sensus, & scientia ef sent idem; sicut sensus mersatur circa sensibilia; ita & intellectus uerlaretur circa lensibilia; sed quia intellectus,& sensus sunt diuersæ potentie; oportet, quòd uersentur circa diuersa obiccia; cu ergo sensus uersetur circa sensibilia, uersabitur intellectus circa aliquid aliud, quod Arist. uocat abstractum à sensibili. Deinde d.

Ampliùs autem neque sempiternum est aliquid. et immobile. Nam sensibilia omnia corrumpuntur, & in motu sunt.

Ponit lecundam rationem; circa quam sic pro cedit, primò concludit, quòd si nihil esset à sensi. bilibus abstractum, nihil est sempiternum; secun dò probat hoc impossibile, scilicet, quòd nihil sit separatum; Secunda ibi, [At uero si sempiternum pihil est.]Dicit ergo primò, si nihil est sepa ratum à sensibilibus, nihil est sempiternum, nec immobile;quia omnia sensibilia, corrumpuntur; & funt in motu. Deinde cum digues and

At nerò fi sempiternum vihil est nec generatio-

quid fit.

nem possibile est esse. Necesse enim est aliquid esse A quod factum est, & ex quo fit, & horum ultimum ingenitum si stat ; & ex non ente generari im-

possibile.

Materia ë

sempiterna

Probat hoc esse impossibile, scilicet cy nihil sit sempiternum: & dividitur in duas partes, secu dum quòd inducit ad probadum duas rationes: Secunda ibi, [Ampliùs aut cùm sit generatio & motus:] Dicit ergo primò, quòd si nihil est sempiternum, non est possibile esse generationem; omnis enim generatio aliquod sempiternum supponit, scilicet materiam: in omni enim quod generatur, necesse est esse aliquid quod fit, & aliquid ex quo fit, & illud ex quo fit est principium materiale,& est ultimum in re gene rata; quare est ultimum ad quod stat tota resolu-Materia i tio generati; & istud principium materiale ingo nitum existit: Si enim generaretur, ex alio principio materiali generaretur; & hoc est impossibi le: sic enim esset abire in infinitum; Nec est pos fibile dicere, quòd hoc principium materiale go neratur ex non ente:impossibile est enim ex non ente aliquid generari. Deinde cum dicit.

Amplius autem cum sit generatio.& motus, sinem esse necesse est. Motus n.nullus est infinitus; sed omnis est finitus. Generarique impossibile, quod est impossibile factum est. Quod autem generatum est, esse necesse est, quando primum factum est.

Postquam probauit, quòd est aliquod sempiternum ex parte materiæ;hic probat,quòd estali quod sempiternum ex parte forme, Et duo facit: primò probat, quòd omnis generatio habet fine) qui quidem finis forma est : secundò probat , 🕫 aliqua forma est sempiterna: Secunda ibi, [Amplius autem si materia est.] Dicit ergo primò, qu si generatio & motus est, necesse est aliquem finem generationis & motus effe, cuius ratio est; Infinitas et quia nullus motus est infinitus; sed omnis motus finitas 1 mo finé habet: Et sicut est de motu, ita de generatioser pet intel ne:non enim potest esse aliqua generatio una inligi, nel se- finita:nó possibile est aliquid generari, quod imcudu dura- possibile est peruenire ad terminum generatiosione, sel se nis, qui quidem terminus est ipsum factum esse, nos: primo quautem ipsum factum esse sit terminus genera mo motus tionis, patet ex hoc; quia tunc aliquod generatu primò est, quando primò factum est;& tunc tersus secundo minatur generatio, quado primo habet ipsum sa ctum esse. Notandum op ulla natura iniciat, quod finire non potest: & sic non initiat motum, quem finire nó potest:si aut motus effet infinitus, nó ha beret finem : & si esset quid infinitum iniciatum à natura, ociosè initiaretur, eo cp fieri non posset: ergo omnis motus est, & finem habet; nec est instantia in motu circulari primò: Et si enim tota continuitas motus circularis sit infinita, secundum o circulatio succedit circulationi, tamen qualibet circulatio secundum suam speciem co pleta & finita est:cp autem ei succederet alia circulatio, hoc accidit isti circulationi quantum ad finitatem & terminatione suam. Deinde cum d.

Ampliùs autem si materia est ; quia est ingenita,& multò,& rationabilius est esse substantiam, quando hec aliquando fit esse. Nam si nec hec erit, nec illa nihil erit omnino. Sed si hoc est impossibile, necesse est aliquid esse prater synolon, scilicet formam & speciem.

Postquam probauit, op omnis motus, & gene ratio finem habet, cùm generationis finis forma Finis geneest; Hic probat, op multo magis ipsa forma sem-rationu of piterna est, & ingenita, quam materia: dicens sic, forma. 👽 si materia sempiterna est;quia ingenita, multò

rationabilius est substantiam formalem esse in- Forma sub genitam, cùm per formã materia habeat esse: nã státialis est hac forma non erit, nec illa materia erit; si aŭt "Senua. materia,& forma non sit, nihil erit omniŭ: Si autem hoc est impossibile, op nihil fit, necesse est aliquid esse ingenitu.s.f.forma & specie, quæ sepa

rata sit, & existés præter sylonon.i.simul totum, quod est compositum ex materia & forma.

Dubitaret autem quis, Vtrum sequatur conse Questio. quétia: Si materia est ingenita: ergo & forma? Et uidetur conon. forma enim continuè generatur, & corrumpitur, & pót refolui in aliquod prius. f. in potentii materię: materia aut ad aliquod prius resolui non pot, & per consequens corrumpi no potest, nec ex aliquo priori educi pót:& per con sequens generari nó potest; quia omne quod ge- 08 qã geneneratur, ex aliquo priori possibili generatur : er- 🏧 ex 🗸 go nó est simile de materia, & de sorma. In con-lique priori trarium est Philosophus. Respodeo dicendu est, peratur. cy ppetuitas materia arguit perpetuitatem in for perpetuitas ma: ipla.n.materia cotinuè est sub aliqua forma; in materia appetitus.n.materiæ perficitur nunc per forma argun peraliam; sed quia perpetuari non pót iste appetitus permeterm fub una forma in numero; oportet, cy fub una in genere, uel in specie forma perpetuetur: Imaginabimur ergo sic, quo omnis appetitus ad aliquod Omnis apperpetuum est,& omnis appetitus nititur assequi Pettus e ad naturam perpetui, inquantum potesti ergo & ap petitus materiz nititur assequi perpetuum esse fub forma inquantum potest,& inquantum posfibile est: cùm ergo non possit assequi perpetuitatem sub esse unius forma in numero, assequitur perpetuitatem ipfam fub formis, sibi inuicem continue succedentibus: ita quod esse sorma- Esse sorma le generabilium, & corruptibilium, licet non le quo sit psit perpetuum in esse numerabili : tamen perpe- petuum. tuum est per continuam successionem formæad

Dubitaret quis, Vtrum cotinuitas ista forma- Quaftio. lis per continuam fuccessionem arguat perpetui tatem in una forma numero separata? Respondeo dicendum est quòd sic; cuius ratio est; quia omne, quod est per participationem aliquid, arguit aliud, quod est tale per essentia, & omne esse diminutum arguit esse perfectum: perpetuum aut esse p continua gnatione est queda ppetuitas imperfecta,& diminuta:ergo arguit aliquã ppetuitaté perfectă & completă, quæ quide est perpetuitas unius forme in numero, quæ est semper

cădă termi

bimur.n. o esse diminutum, & esse persectum, primò & per se saluatur in uno: secundariò at,& per quandam participationem faluaturin aliis: & si contingat, paliquid non possit habere istud esse perpetuum,& diminutum in uno: assequitur illud in pluribus per continuam generationé, & successionem. Ex quibus pat et, quo cocludit ro Philosophi. uult enim probare, cy si materia est ingenita, oportet dare formam ingenitam; nam appetitus materiæ ad aliqd esse perpetuum, ad quod est materia, est perpetuum diminutum; esse autem perpetuum diminutum arguit esse completum perpetuum, & perfectum; & hoc est esse formæseparatæ: Arguemus ergo de primò ad ultimum; materia perficitur per formam, sed non perficitur per sormã, nisi saluetur in ea esse perpetuum;tale at esse perpetuum, qd salua tur in materia, est diminutum; & esse tale perpe tuum arguit & completum; ergo si materia inge nita perficitur, necessariò est dare aliqua formap petuam, & ingenitam, & completam. Deinde cum dicit.

Sed si hoc iterum quis ponit, dubitatio est, in qui bus hoc ponet, & in quibus non. Nam quia in omnib. non existimatur manifestum. non.n. ponemus domum aliquam præter domos aliquas.

Arguit ad oppolitam partem, ad probandum, com est dare sorma separata à singularib.com positis ex materia & forma, dices; o si aliquis po nat formam separata, dubitatio est, in quibus ha beat ueritatem,& in quibus nó: nam qd non sit possibile esse ipsam formam separatam in omnibus,manif estum est:in artificialibus patet,cp no est possibile aliquam domum separatam esse præter domos in materia existentes.

Dubitaret quis. Vtrum sit dare formam sepa

ratam à singularibus? Resp. dicendum est, o hac qonem ptractat Philos.in 12.huius. partim ét in 7. In 12.n. ostendetur, sp est dare substătias quas dam formales separatas, secundum se intelligibi les:In 7. uerò aftendetur, q formæ, spés, & quid Tex. 60.5 1. ditates sensibilium, non sunt separatæ à sensibilibus, secundum rem, licet separentur secudum ro nem;nec pp hoc sequitur, cp si non sunt separa-

tæ secundum rem, qd de illis non possit esse scia: quia scia sequitur separónem secundum conceptum,& rónem,non separónem scdm rem; & si n.quidditates, & formæ sensibilium sunt in sensi bilib. realiter: tamen sedm conceptum separari possunt: & per consequés de eis pot esse scia: Ex Dat forme quo patet, qualique forme separate sunt à sensi-realuer se-bilib. realiter: sicut substantie intelligibiles actu;

parata à sẽ aliquæ autem formæ separatæ sunt solùm scđm ronem, sed realiter sunt in sensibilib. & iste sunt quidditates rerum sensibilium, quæsunt intelligibiles in potentia, & non in actu.

Adhuc autem, V trum substantia una est omni-TEX.13. um, ut hominum.

Possquam quesiuit Philosophus de natura

manens in se, non tamen in suo simili. Imagina- E principiorum, Quæ, scilicet sunt principia, & Vtrum sint separata à materia, uel non:hic quæri tur de qualitate principiorum: & primò quærit de unitate, & multitudine principiorum: secundò quærit, Vtrum principia sint in actu, uel in po tentia ibi. [His autem affine est quærere] tertiò quærit, Vtrum principia sint universalia, uel par ticularia ibi, [Et utrum uniuersalia sint.] Prima in duas: quia primò quarit de unitate,& multitu dine principiorum : secundò quærit per quem modum unum & ens se habet ad rationem prin cipiandi, ibi, [Omnium autem ad considerandu difficillimum.] Circa primum mouet tres quastiones: prima quæstio est, Vtrum omnium existentium sub una specie sit unum principium for F male numero, ibi. [Amplius auté de principiis] tertia quæstio est, Vtrum corruptibilium & incorruptibilium fint eadem principia, uel diuerfa ibi.[Non autem minor dubitatio.] Circa primū sic procedit: primò mouet quæstionem : secundò obiicit ad quæstionem ipsam ibi [ Sed impossibi le est.]mouet ergo quæstionem,dicens;quòd ad huc quæstio est, Vtrum omnium existentiñ sub una specie, ut omnium hominum sub una subitantia formali in numero, quasi dicat, quæro, Vtrum forma specifica omnium existentiu sub una specie, sit una numero. Deinde d.

> Sed impossibile eft. non.n.unum omnia, quorum substantia una, sed multa & differentia. sed hoc ex tra rationem est.

Siue secundum aliam literam, inconveniens est. Obiicit ad probandum, quòd non est una forma numero existentium sub una specie, & hoc per duas rationes: Secunda ibi. [Simul autem, & quo modo sunt.]Dicit ergo primò, incoueniens est, quòd omnium existentium sub una specie sit una forma substantialis in numero: non enim om nia, quorum est una substátia formalis, specifica; funt unum in numero, sed sunt multa, & differé tia numeraliter; hoc enim est extra rationem, o talia fint unum in numero, quæ funt sub una for ma specifica: Est ergo ratio Philosophi in hoc: si esset una forma substantialis numero omnium existentium sub una specie, illa omnia essent unum in numero, sed hoc est impossibile: ergo & H primum. Deinde cum dicit.

Simul autem,& quomodo fit materia horum fin gulum, & synolon,idest totum simul ea ambo:

Ponit tecundam rationem ad probandum idem, & est ratio talis. Illud, quod est unum in numero, non potest uenire ad constitutionem di uersorum: manifestum est autem, quod sorma specifica uenit ad constitutionem diuersorum singularium secundum diuersitatem, & diuisionem materiæ: Et hoc est, quod dicit, quòd non est manifestum, supposito, quòd forma sit unum numero: nec potest assignari, quomodo singuli horum particularium sint materia, habens formam indiuisam, & unam; nec est assignari, quomodo synolon hoc est si-

Digitized by Google

Questio.

De sensibili bus est scie-

fibilibus.

ma indivisa; est ergo ratio Philosophi in hoc: ad divisione materiæ sequitur divisio forme; sed ma nifestum est, quòd materia dividitur in singulari bus eiusdem speciei:ergo & sorma diuiditur; no ergo est una forma numero omnium existétium sub una specie: Ad contrarium huius quastionis non obiicit Philosophs; quia rationes, que ad sequentem quæstionem proponentur, ad oppositum prædictarum rationű func: Et etiam quia fu perius probatum est, quod est dare universale separatu unum numero. si autem ita esset, esset una substantia numero formalis existentium sub

Queftio.

tions.

TEX. 140

Quæreret quis. Vtrum existentinm sub una co non:primò ex unitate speciei; unitas enim spe Vuitas Be- ciei non est unitas rationis; non enim illa, quæ cies non est conveniunt in specie, conveniunt in unitate nuunitas ra- merali; sed in unitate rationis, & conceptus: unde unum numero nó oportet, quòd compatiatur fecum multitudiné:potestenimesse una in nume ro, quod nulla multitudinem habet, sicut patet in primo principio: unu autem in specie necessariò compatitur secum aliquom multitudinem; nam quæ funt unum in specie, sunt multa in numero; Secunda uia patet est diuisione formz specificz; mam licet forma specifica de se non dividatur, ta men recepta in alia & alia materia dividitur; licèt enim humanitas in se considerata non sit una uel plures; tamen recepta in alia et alia materia necel fariò plures est; & ubi est alia & alia materia, erit alia & alia humanitas; cum ergo individua sub eadem specie habeant aliam & aliani materiam numero, habent aliam & aliam formam numero, V trum autem forma possitaliter dividi, qua per materiam, alterius est speculationis. Deinde cum dicit.

> Amplius autem & de principiis boc dubitabit aliquis. Nam sispecte sunt unum nibil erit numero

Postquam mouit dubitationem de unitate principij respectu eorum, quæ sunt sub eadem specie; hic mouet quastionem de unitate, & mul titudine principiorum respectu omnium genera numero, uel eadem specie, & numero diuersa: Et 🗝 circa hoc duo facit:primò probat,quòd fint eadé numero: secundo probat opposicum, ibi [At uero si numero unum.] Prima in tres, secuidum tres ra tiones, quas adducit: secunda ibi, [Nec unum ite rum,]Tertiz ibi [Et scire quomodo erit.] Ponit ergo primò primam rationem cum dubitatione, dicens; quòd ampliùs de principijs in universali dubitabit aliquis; nam si principia sunt unum spe cic,& non numero, nihil erit in principiatis unu numero. Deinde cum dicit.

Nec unum iterum, unum ipsum & ens.

Ponit secundam rationem, dicés: quòd si prin cipium non est unum numero ipium ens. & ip-

mul totum, est compositum ex materia, & for- A sum unum non erit principium; cum ipsum unum, & ipsum ens sit unum numero per se subfiftens. Notandum est, quod per ipsum unum in- Quid intelli telligit ipsam unitatem primam, quæ est unitas gatur per per essentiam; & per ipsum ens intelligitillud, """, & quod est ipsum ens, & quòd habet ipsam entita- ens. tem per effentiam, & non p participationem: 9 autem ipsa unitas, & ipsa entitas per essentiam tatum unum numero estideo dixit, quod unum, -& ens numero, est unum; quod quidem est ipsa -unitas prima; & ipsa entitas prima. Deinde : cum dicit.

Et scire quomodo erit, nist quid unum suerit in

Ponit tertiam rationem, & est talis: quod scie specie, sit una forma numero? Respondeo pater, B tia habetur de rebus per hoc, quòd unum reporitur in multis; non enim scientia est de singulari bus ; sed de uno reperto in singularibus ; srigitur inon fit dare unum numero in lingularibus, luper quo cadat scientia, quomodo erit scire? quasi dicat, nullo modo. Notandum est, quòd scientia, ca Scientia ca :dit super aliquo certo, terminato, & finito; cum er du sup ungo fingularia fint quasi incerta, & quasi infinita, minato or fequitur, quod super ea non cadat scientia, sed so lùm cadit super aliquo uno certo, reperto in sin -gularibus.Notandum est etiam, quòd licet scien zia cadat super aliquo uno certo, & terminato, re -perto in fingularibus; tamen nó est dare propter choc, quòd cadat super uno certo & terminato nu mero; quia unum tale numero non est reperire in multis singularibus; sed oportet, quod cadat su per uno terminato,& certo in conceptu. Deinde

a At verd si numero unum, & unum quodlibet principeorum, & non quemadmodum in sensibilibus alia aliorum, ut in bac fyllaba, ba, specie existente, o principia specie eadem. Etenim ea sunt numero dinersa. Quod si non ita, sed que sunt entium principia.numero unum funt, non erunt prater elementa quippiā aliud. Nam dicere numero unu, aut singu-lare, nibil differt: Sic. n. dicimus unum quodq; nume ro unum. V niverfale verò, quod in bis est. V t si uocis elementa numero essent determinata, tot literas effe necesse esset, quot elementa. Duobus quidem eif-

dem nen existentibus, nec pluribus.

liter, Vtrum,schlieet principia rerum sint eadem D Obiicit, & probat oppositum, dicens, si principia sunt unu numero, ita quòd quodlibet principiorum in se consideratum sit unum; non erit idicere de principiis existentium, quòd hoc modo se habeant, sicut principia sensibilium: Videmus enim in sensibilibus, quòd diuersorum sunt dinersa principia secundum numerum, & tamen eadem secundum speciem: sicut patet, quòd diuerfarum syllabarum secundum numerum, quæ conveniunt in specie, sunt exdem literx secundu speciem, sed non secundum numerum; Siquis au tem dicat, quòd non est ita in principiis, sed ominium existentium principia sunt unum numero, sequitur quòd nihil sit in rebus præter ipsa ele mets, quia quod est unum numero, est singulare;

# Metaphylicæ

numero, sic universale, quod est in inultis; quod - autem est singulare, non multiplicatur, nec inue nitur, nisi semel. Si ergo ponatur, quòd omnium syllabarum essent principia eadem, nunquam zedem literz numero possent multiplicari: ut si essent duo, A, uel plura, sic non posset seorfum inueniri A, per le, & seorsum inueniri in syl laba ista Da: & eadé ratio est de aliis literis: pa ri ergo ratione, si omnium entium sunt principia numero eadem, sequitur, quòd sit, uel prater ipsa principia, quod uidetur inconueniens: quia cum principium alicuius sit, non est principium, si non sit aliquid præter ipsum; nec posset reperiri A, uel alia litera in multis syllabis, ex quo effet tantú unum numero: unum enim nu- F enim, uel co ambo debent effe corruptibilia, uel mero non diuiditur: Hanc autem quæstionem Ten. 6. 19. soluit Philosophus in Duodecimo huius, Ibi enim ostenditur, quòd principia intrinseca, sci licet materia, forma, & priuatio non sunt eadem numero omnium, sed secundum analogiam, siuc proportionem:principia autem separata, scilicet substantiz intellectuales, quarum suprema est, Deus; sunt unum numero, unaquæque secudum Le of mi feipsam; illud quod est unum & ens, Deus est, & ab ipso deriuatur entitas uariata secundum numerum in rebus omnibus; Scientia autein est de entibus, non quia fint unum numero in omnibus: sed quia est unum in multis secundim ratio nem, & secundum conceptum; sicut dictum est supra: Ratio autem, quæ est ad oppositum, uerifi G catur in principiis essentialibus, non autemin principiis separatis, cuiusmodi sunt agens, & finis:multa enim possunt produci ab uno agente, & mouente,& ordinari in unum finem ultimű.

Non autem minor dubitatio modernis, & prioribus relinquitur, V trum eadem corruptibilium, et incorruptibilium sint principia, aut diuersa?

TEX. 15.

Postquam quesiuit de unitate, & multitudiné principiorum eorum, que sunt in una specie, uel in diuerfa, hic quarit, Vtrum corruptibilia & incorruptibilia, qua plus differunt, quam secun dum genus, ut dicitur in Decimo huius, fint eadem principia, uel diuería: Et diuiditur in tres partes:quia primò quærit quæstionem suam : secundò ostendit, quòd non sint principia eadem corruptibilia, & incorruptibilia: tertiò ostendit, op non funt diuerfa, Secunda ibi, [Nam fi eadem funt.]Tertia ibi.[Si uerò diuersa principia.] Di cit ergo primò, o non minor dubitatio à prioribus relinquitur modernis Philosophis, & posterioribus, Vtrum. s. cadem sint principia corrupti bilium & incorruptibilium? dubium enim magnum est, vtrum principia corruptibilium sint, scilicet, & utrum eadem, nel diuersa. Deinde cum dicit.

Nam si eadem sunt, quomodo hac quidem incor ruptibilia,illa uerò corruptibilia, & propter quam

Ostendit, o non sunt cadem principia corru-

ficut enim appellamus fingulare, quod est unum E-ptibilium & incorruptibilium, & tria facit; primò inducit rationem ad hoc oftendendum: secu dò infringit quandam solutionem, quam quidé Poetæ Theologi adducebát: tertiò infrigit quádam aliam folutionem, quam adducebant quidã : Philosophi naturales: Secunda. [Qui quidem igi ctur circa Hesiodu.] Tertia ibi [Adicentibus uni ·uersalia & incorruptibilia Dicit ergo primò: na · si eade sunt non est dare modu,& cam; pp qua hæc quidé de numero effectuu fint incorruptibi lia,illa uerò corruptibilia:est ergo uirtus rónis in Ex eadi cas hoc. Ex eadem causa sequitur idem effectus. sa sequitur si ergo corruptibilia & incorruptibilia habent ide effection eandem causam, & idem principium; non uide rur possibilis modus distinctionis horu. uidetur ambo incorruptibilia. Deinde d. Anticon control

> Q ui quidem igitur circa Hesiodii, & omnes, qui Theologi erant, solum apud ipsos persuasionem curauerunt;nos autem neglexerimo. Deos autem fa- -- ... cientes principia, es ex Deis effe factus que non qu flauernt nectar, et mana, mortalia fuefu esse divut.

Infringit folutionem Poetarum Theologicorum, & duo facit; primò ponit modum, & solutionem corum: secundò solutionem infringit; ibi :[Palàm,cp hæc noīa sibi nota] Dicit ergo primò, p Philosophi, qui fuerunt circa Hesiodum.i.om nes alii, qui fuerunt Theologi illius temporis, to lum curauerunt persuasionem sibiipsis:nos aute, & alios neglexerunt, & spreuerunt, tales enim Philosophi principia rerum, Deos uocaue- Opi. Postarunt,& ex istis dixerunt alia esse facta: & dixe- rum. runt, quò dilli de numero principiorum, qui non gustauerunt manna, uel nectar, facti sunt morta-les; & alii, qui gustauerunt; rentanserunt immor tales: Est ergo nirtus solutionis, quare hæc funt corruptibilia, illa uerò incorruptibilia, non obstante, quòd ex eisdem principiis causarentur, est : duis hide numero horum gustanerunt manna, & noctar, hi autem non. Notandum est, quòd hi Poetæ antiqui Theologi ueritatem, quam tradiderunt, tradiderunt sub quodam uelamine sabularum, ita quod propter latentiam uelaminis, illa ueritas latens fo im fuit nota eis: & ideo dixit Philosophus in solutione pradicta, quòd solum curauerum de seipsis, alios autem spreuerunt.

Quereret quis, Vtrum possichabere uerita Questio. tem, quòd gustu manna causeuir corruptio & in corruptio? Respondeo. Dicendum, quòd quia Ambrosia tradiderunt sub uelamine fabularum uerita immortalitem, difficile est diuinare, quid nohierint dice- tas, Neftar re: possumus autem dicere sic, quod corruptio cuar. taulatur in rebus ex longe distare à primo; incorruptio autem causatur propter approximare ad naturam primi.Scimus enim, 9, ea, quæ funt prope primum, sicut substantiæ separate, incor ruptibilia sunt: hac autem, que distant à primo, corruptibilia sunt, sicut natura elementorum: hac autem appropinquatio; & clongatio

causatur in rebus ex maiori, & minori participa A sunt;illa uerò corrumpuntur existentium? Quoniam tione bonitatis primi; in eo enim, quod est magis iuxta primum;magis lucet bonitas primi; & minùs in eo quod magis elongatur: Potest ergo per hanc participationem maiore intelligi, quidam gustus bonitatis ipsius primi: & per consequens dulcedinis:quia bonitas est quædam dulcedo: & per elongationem potest intelligi non degustatio; non quòd ista non degustaucrint; quia omnis entitas participat entitatem primam; sed quia quasi comparatiue, illa, quæ multum elongatur non gustant; quia quasi respectu illorum nó par ticipant:ita quòd ista non degustatio solu est có paratiua,& non absoluta. Deinde cum d.

Palàm hac omnia sibi nota dicentes, et quidem de allatione harum causarum super nos dixerunt. B Nam si gratia uoluptatis ipsi tangunt,non est cau sa existendi nestar, et manna. Si uerò essendi, quomo

do erunt sempiterni cibo egentes?

Infringit hanc folutionem: & duo facit. primò infringit eam: secundò excusat se à diligenti inquisitione huius positionis:ibi, [Sed de fabu losè &c.] Dicit ergo primò, quòd quid prædicti uoluerunt sentire per ipsa nomina manna,& nectar, solummodo notum suit eis; & ideo per quem modum attulerunt ipfas caufas ad præftādum corruptionem, uel incortuptionem rebus, occultum est, & supra nostrum intellectu: quia quidquid est ibi, uelatum est:si enim hæ causæ ac cipiantut inquantum sonant, ratio nullius essica ciæ uideretur his;Hi.n. Dii, qui gustauerunt ma Quid mana na, aut gustauerunt gratia uoluptatis, & delectae nellar. tionis, uel propter necessitatem essendi; he enim funt dux cause sumendi cibum: si sumpserunt propter uoluptatem & delectationem manna,& nectar; non potuit effe eis manna, & nectar, caufa effendi, uel incorruptionis; cuius ratio eltquia illud, quod est causa estendi, & incorruptionis Delectario precedit ipium esse; delectatio enim confistit in actu secundo: esse autem est actus primus. Sicut ergo actus secundus sequitur actum primu; ita delectatio sequitur esse: Si autem sumpserint manna, & nectar propter necessitatem essendi: ita quòd per cibum fumptum fuerint incorrupti Onme indi- biles, hoc uidetur impossibile; quia omne, quod gis cibo cer cibo indiget, est corruptibile: ita quòd dicere, quod cibo indigeret, & incorruptibile fit, eft opolitio in adiecto; cibus enim transit in cibatum ad restaura tione deperditi : omne autem, quod deperdere potest aliquid de substantia sua, corruptibile est. Deinde cum dicit.

Sed de fabulose sophisticantibus, non est dignum

cum studio intendere.

ın altu je.

cundo con-

fistit.

Excufat se à diligenti inquisitione huius posi tionis, dicens; quod non est dignum cum studio intendere his, quæ fabulosè traduntur. Dein de cum dicit.

A dicentibus uerò per demonstrationem, oportet siscitari interrogantes, quare ex eisdem existen tia; hec quidem sempiterna secundum naturam

autem nec causam dicunt, nec rationabile est, sic se habere; palàm quòd nec eadem principia,neccan sa ipsorum erunt.

Postquam disputauit contra responsioné quo rundam Poetarum, hic disputat contra responsio nem quorundam Philosophorum naturalium,& sic procedit:primò recitat quæstionem predictát secundò ponit responsionem horum Philosopho rum, & infringit illam responsionem: Secuda ibi, [Etenim quam existimabit utique aliquis.] Ter tia ibi[Videbitur auté nihilominus.] Dicit ergo primò, p prætermissa responsione illoru, qui sub uelamine fabularum tradiderüt ueritatem; opor tet quærere,& sciscitari ab illis, qui tradiderunt ueritatem modo demonstratiuo, quo modo secu dùm este, o omnia existentia sint ex eisde princi piis, & tamen quædam de numero existentium corrumpuutur,& quadam sunt sempiterna; cum enim non reddatur causa huius, non uidetur rónale, co ita fit: uidetur esse ponendum, co sempiternorum, & corruptibilium non sint principia, nec causæ eædem. Deinde cum dicit.

Etenim quàm existimabit aliquis utique maxime dicere ipsi Empedocli, est & idem passus. Ponit enim quoddam principium causam corruptionis

Postquam recitauit quastionem; ponit ad cau fam folutionem predictorum Philosophorum, di cens, quòd illa ratio, & illa solutio quantum aliquis existimabit esse convenientem huic quæstioni, & quam maxime aliquis poterit dicere, est illa, quam confessus est Empedocles, qui tamen Emped. idem passus est cum aliis: sicut enim alii inciderunt in magis inconuenientia, ita & Empedocl. Solutio autem Empedocl. hæc fuit: cum enim quarebatur, Vtrum principia corruptibilium, & incorruptibilium fint eadem, ponebat, op principia communia horum eadem sunt: sed tamen posuit quoddam principium esse causam corruptionis specialem, scilicet odium elemen-. torum: Imaginabatur, o cum principio commu ni adiungebatur ipfum odium, quod quidem faciebat corruptionem in rebus. Deinde cum d.

Videbitur autem nibilominus, & hoc generare extra unum. Nam omnia ex hoc alia sunt præter Deum. Dicit ergo ex quibus omnia, & quacunque, erant, & arbores pullulanerunt, & uiri, & feminæ,bestiæque,& uultures, & aqua nutriti pisces, & Dis longaui. Et pater hac palam,quia si non es set in rebus, essent unum omnia, ut ait. Nam quando conuenerunt, tunc ultimum omnium stabit odiu.

Improbat prædictam rationem,& prædictam: solutionem, primò ostendendo, q ró ab eo assignata non conuenit sux positioni:secundò osten dendo, op non est sufficiens ibi. [Similiter quoque ipsius transmutationis] tertiò ostendendo, op non est ad propositum ibi. [Attamen tantum solum dicit] Circa primum tria facit: quia primo ostendit, o nó conuenit eius ró suæ positioni ex

tertia ibi. [Similiter autem nec amor.] Dicit ergo primò, quòd incouenienter posuit ipse, quòd odium esset causa corruptionis:quantum.n.pot patere ex dictis Empe. qui quamuis poneret odium esse causam corruptionis, nihilominus uidebatur omnia(præter unum)generare ex odio, & aliis causis: nam omnia, secundum eum, præter Deum funt generata ex aliis causis,& odio: uidetur enim dicere, quòd causæ unitæ cum odio, sunt illæ, ex quibus sunt omnia, quæ sunt, & quæ erant, & ex quibus arbores pullulauerunt, & uiri,& fœminæ, & bestiæ, & uultures, & pisces in aqua nutriti, & Dii longzui, quos sortè uocabat stellas, & Demones: hos Platonici pone F bant animalia aerea; Quòd autem ita sit, quòd odium sit causa generationis, adhuc manifestum Empedopi. est ex dictis Empedocl. quia secundum eum, si non effet odium in rebus, omnia effent unum & confusa simul; nam (ut ait) op postquam omnia conuenerunt simul, & fuerunt infra quoddam có fusum, ultimò stetit odium diuidens omnia illa, & separás ex illo confuso: Est ergo ratio Philoso phi in hoc, huiusmodi uidetur dicere Emped. 9 odium est causa corruptionis; sicut alibi ex dictis suis potest colligi, quod est causa generationis, quòd quidquid est causa distinctionis est causa generationis; odium autem est causa distin Ctionis, quia distinguit & separat omnia entia, quæ suerunt infra consusum. Notandu est, quòd G ptio eorum; ergo amor uidetur esse causa corru esse quoddam consusum est esse quoddam poten tiale respectu esse distincti, quidquid est ergo că distinctionis, uidetur esse causa actualitatis, & quidquid est deducens entia de esse consuso ad esse distinctu, uidetur illa deducere de potentia, nel quasi de potétia ad actu: esse at hmói est ca ge nerationis, quia generatio nó est aliud, nisi dedu &io alicuius de potentia ad actum, odium autem eft huiusmodi secundum Empedo. ergo uidetur esse causa generationis. Deinde cum dicit.

amoris;Secunda ibi. [Propter quòd & accidit,]

Propter quod etiam accidit ipsi fælicissimum Deum, minus prudentem aliis. Non enim cognoscit elementa oïa. Na odium non habet. Notitia uerò si milis simili. Terra namque ait per terram cognoseimus, & per aquam aquam, & per affectum affe Etum, & adhus odium per odium trifte. Sed unde ra tio hec etiam palàm, quia accidit ei odium non ma gis corruptions, quam existendi causa?

Ponit secundam rationem contra Empedocl. sumptam ex parte Dei, dicens; quòd etiam accidit Emped. dicere, quòd ipse deus unus pendens fit ab aliis: cum enim prudentia consistat in co-gnitione, quod pauciora cognoscit, minus pendens est; Deus autem non cognoscit omnia elementa, per quæ tamen alia cognoscuntur : nam cum odium sit inter principia, & inter elementa, scam Emped.odiú tri Deus non cognoscit; quia Deus ex odio non componitur, nec odium habet in fe;nam cum secundum Empedoc. notitia fiat

parte odii: secundò ex parte Dei: tertiò ex parte E per similitudinem, & simile cognoscatur simili: ita quòd terram cognoscimus per terrā,& aqua per aquam, & affectu per affectu: si Deus odium cognosceret oporteret, o haberet in se, ita o co gnosceret odium per odium, quod odium uocat Arist.dissicile, idest ualde graue malum,quòd di scordia mala est: concludit ergo Philosophus op accidit ex ista ratione, quòd odium non est magis causa corruptionis quam causa existendi , Omniscogni idest generationis. Notandum est, quòd secundú tio est pas Emped. Si animal debet cognoscere alique ens, similatione oportet quod illam entitatem habeat in se, quia cognoscen. omnis cognitio est p assimilatione cognoscentis ad cognitu, ut si terra quis cognoscit; oportet, componatur ex terra: si ergo Deus debet cogno scere odium, oportet quòd ex odio componatur; cum ergo fecundum eum, nullum odium reperia tur in Deo; ergo Deus odiū non cognoscit, ergo Deus felicissimus insipiens est, quod est impossi bile. Deinde cum dicit.

Similiter autemnec amor existendi. Colligens enim in unum corrumpit alia.

Ponit tertiam rationem sumptam ex parte amoris, uidebatur enim ponere Emped . 9 odiű est causa corruptionis, & amor generationis, qd non uidetur uerum; quia amor non uidetur causa existendi, idest generationis, amor enim uidetur colligere omnia distincta in unum confusú, cum aut illa quæ sunt distincta colliguntur in cófufum,& congregantur in unum, tunc est corni ptionis, ita quòd alia corrumpit, & non generat, quod est impossibile. Notandú est, o sicut dictú elt, elle potétiale est esse cófusum respectu esse di flincti, & esse distinctu est esse actuale; quidquid ergo trahit natură rei ab esse distincto ad esse có fulum, trahit illam de actu ad potentiam, & per consequens uidetur illam corrumpere: sicut generatio nó est aliud, nisi deductio eius, quod est in potentia ad actu, ita corruptio no est aliud, nisi deductio eius, quod est in actu ad potentiam: cum ergo amor deduceret secundum potentiam iplam de elle diltincto ad elle cófusíi, uidebatur esse causa corruptionis.

Dubitaret quis. Vtrum odium possit dici cau- Question sa corruptionis? Respondeo. Dicedum est, quòd diuinare, quod uellet dicere Emped. difficile elt, tamen possumus dicere, quòd priuatio semper machinatur ad maleficium formæ, omne quod machinatur maleficium alicuius, quasi odit illude polsumus ergo dicere, quod privatio odium for Quo prime mæ est, cum ergo priuario sit causa corruptionis to sit odui in rebus corruptibilibus; quia ex hoc res corrupti forma. biles sunt, quia materia est admixta priuationi, possumus dicere secundum hoc, quòd odium est caula corruptionis.

Quæreret quis. Vtrum amor ex opposito sit Questio. causa corruptionis? Dicendum est, quòd aliquo modo potest uerificari sic; Videmus enim, quod amor consurgit ex hoc, quòd potentia trahitur puonu.

Digitized by Google

Sum, eft esse sentiale.

ad actum ex hoc, quod proprium perfectibile ac A suum. Deinde cum dicit. cipit propriam persectionem, ex hoc auté quòd actus perficit potentiam, & perfectio perfectibi le;consurgit quedam unitas, & quædam amicitia inter potentiam & actum; cum ergo hæc unitas & concordantia fint causa generationis ergo a--mor & amicitia. Deinde cum dicit.

Similiter quoque ipsius transmutationis causam millam dicit, nisi quia sic aptum natum fuit. Sed ita quòd magnum odium in membris nutritum est, & ad honorem intendebat perfectio tempore, qui mutabilis dissoluit sacramentum. Quare necessarium ens transmutari, causam uerò necessitatis nullam

Ostendit quomodo ratio ipsius Empedoclis

non fuit sufficiens: Ad cuius euidentiam notan- B dum est, quòd Empedocles postiit, quòd amor Confusatio amor aliquando omnia uniebat, & odium aliquando omnia separabat: ita quòd in aliqua par te temporis dominabatur amor,& in aliqua odiũ dominabatur; quia in hoc tempore magis dominabatur odium quam amor, uel è conuerso; hoc non dixit; & ideo infusticienter dixit: dixit enim, quòd odium aliquando habebat dominium suu, & ponebat exemplum: Videmus enim, quod in corruptione animalis corruptibilis partes unitæ funt ad inuicem per amorem: aliquando autem partes separabuntur:ita quòd odium habebit do minium suum: Sicut autem est in animali, ita est in toto uniuerfo:aliquo enim tempore partes uni uerli sunt infra unum confusum, separantur auté C aliquo tempore per odium: ita quòd odium habet dominiu luum: Hoe elt ergo qd dicit liters, quòd simul cùm dictis Empedocles insufficienter dixit:dixit enim, quòd successiua transmutatio est per odium & amorem, causam autem huius successiue transmutationis, quare scilicet ali--quando dominaretur odium, aliquando non;no dixit;misi quòd dixit, quòd sic aptum natum est esse, scilicet quòd aliquando dominaretur odiu, aliquando amor: Dixit enim, quòd in nutriméto animalium, nutrimentum est magnum odium; quod quidem odium aliquo tépore perfecto uéniet ad honorem suum; quando scilicct habebit dominium, per quod dominium, uel sacramentii dissoluet unioné, que suit inter membra: & ita ali quando necesse est esse secundum Emped. onnia quidé mutari per odium, causam uerò huius transmutationis nullam dixit: & ideo insufficien tor dixit. Notandum est, quòd secundum Empe Minor mii docl. similitudo fuit aliqua inter minorem mundus est ani- dum & maiorem: minorem autem mundum hic uoco animal; sicut enim in animali aliquando do minatur amor, quando membra funt unita, aliquando odium in separatione partium; ita similiter erit in maiori mundo: Et hoc est quod dicit in litera Philosophus, quòd aliquando odium nu tritur in membris animalium, quando scilicet no habet dominium suum; aliquando incipit esse in bonore suo, quando incipit habere dominium

Attamen tantùm folùm dicit confesse.Non.n. existentium hac quidem corruptibilia, illa uero incorruptibilia facit, sed omnia corruptibilia, prater elementa. Dicta nerò dubitatio est, cur ha quidem: illa nerò non si ex eisdem sunt ? Quod quidem igitur non utique erunt eadem principia, tot dicta sunt.

Ostendit, quòd ratio Empedoclis non erat ad propositum: Ad cuius euidentiam notadum est, quòd propositum erat, quòd quædam entia erant corruptibilia, & quadam incorruptibilia: & hoc supposito quærebatur utrum corruptibilium, & incorruptibilium sint eadem principia uel diuer sa; & sic quæstio supponebat, quòd quædam entia essent corruptibilia, & quædam incorruptibi lia, Empedocles autem in dictis suis negabat, qd suppositum est: dicebat enim, quòd omnia entia erant corruptibilia præter elementa; & sic ratio sua non suit ad propositum, cum negaret illud, quod suppositum est: Visa hac sentétia, patet lite ra; quæ dicit, quòd Empedocles folum dicit hoc manifeste, scilicet quòd non sunt quædam corru ptibilia, & quædam incorruptibilia; nó enim (fecundum eum) quædam de numero existentium -corrumpuntur,& quædam non; sed omnia corru ptibilia sunt, præter elementa; & ita interimit q d fuppolitum elt.Dicta enim dubitatio fupponendo, quòd quædam sunt corruptibilia, quædam non:quærebat cur hoc est,quòd hæc corrumpun tur,& hxc non:Concludit ergo Philosophus, q tot fint dicta ad probandum, quod non fint cade principia corruptibilium, & incorruptibilium. Notandum est, quòd Empedocles supposito, o quædam entium fint corruptibilia,& quædam in corruptibilia, non poterat euadere argumentú: & ideo ut euaderet, negabat prima, & dicebat, quod omnia sunt corruptibilia præter elementa, idest principia: principia enim eo ipso, quòd prima, corrumpi non poslunt in alia.

Quæreret quis, quomodo potest saluari uerbú Questio. Empedoclis, quod omnia funt corruptibilia, præ ter elementa; Videtur enim cotradicere sibi ipsi: Si enim dixit, & Deus non componitur ex odio, & si hoc est; oportet, quod Deus sit incorruptibilis, & non solum elementa, sicut dixit. Dicendum est, quòd Empedocles duplicem corruptionem posuit in rebus, Vnam secundum con fulionem totius universi, quam fecit amor; & ab hac non fecit immunem ipsum Deum. Secundam autem ponebat singularium rerum, quarú principiú est odium, & hanc excludebat à Deo; quia in eo non erat odium. Deinde cum dicit.

Si uerò diuersa principita, una quidem dubitatio, V trum & incorruptibilia hac erunt, aut corruptibilia. Nam si corruptibilia;manifestum quia necesfarium, & ea ex aliquibus esse. Omnia enim corrūpuntur in easex quibus sunt. Quare contingit princi pia priora.Hoc autem impossibile sine stet , sine in infinitum uadat.

Postquam autem probauit, quòd non sunt ea-

liũ& incorruptibiliũ;uel hæc,uel illa funt corru ptibilia; uel h.ec & illa sunt incorruptibilia; sed nec primo, nec secudo mó postunt este: ergo nó sút diuería principia corruptibiliú & incorrupti biliu. Et in hac ratione sic procedit: quia primò ostendit, quòd non possunt esse diuersa principia corruptibilium, & incorruptibilium: ita co hæc & illa sint corruptibilia. secundò ostendit, quòd nó possunt esse diuersa principia corruptibilium, & incorruptibilium: ita quòd hæc & illa fint incorruptibilia, ibi [Si uerò incorruptibilia.] Prima in duas, secundum duas rationes: Secunda ibi, [Am plius autem] Ponit ergo primam rationem, & cst p talis:si sint diuersa principia corruptibilium & in corruptibilium, ita tamen, quòd sint corruptibilia; sequitur, quòd principia resoluatur in aliquid Omne cor- prius; quia omne corruptibile est resolubile; & ruptibile & autem principia resoluantur in aliquid prius, im possibile est; quia principium & primum idé est: Hoc est ergo quod dicit litera, quòd si principia sint diuersa, dubitatio est Vtrum sint corruptibi lia, uel incorruptibilia:nam impossibile est, quòd fint corruptibilia. na si sunt corruptibilia, ex aliquibus sunt; quia oia illa quæ corrupuntur, corru putut in illa ex quibus; & sic primis existant alia principia priora; & hoc est impossibile, siue sit Principia status in principiis, siue non. Notandu est, quòd non sunt re si principiú resolueretur in aliquid aliud, seque- G rétur duo impossibilia: vnum esset, quòd aliquid esset prius principio: secundum esset, quòd esset abire in infinitum in principiis: Philosophus autem contentus est primo impossibili; & hoc est, quòd dicit in litera, quòd fiue principia uadant in infinitum, fiue non; sufficit mihisstud impossi bile, quòd principio erit aliquid prius. Deinde cum dicit.

hic probat, quòd non possint esse diuersa, & est

ratio fua talis: Si funt eadem principia corruptibi

Ampliùs autem, quomodo erunt corruptibilia si destruentur principia?

Ponit secundam rationem, & est ratio talis, & si principia sint corruptibilia, aliquando corrum pentur: postquam autem corrupta eruntanon po terunt esse principia; quia quod non est, nihil cau fat:Et hoc est quod dicit litera, quòd si principia funt corruptibilia, destruentur, & sic non erunt Si destrue- principia. Notandum est, quòd si omnia princirentur prin pia destruerentur, destrueretur purus actus, qui mus actus est principium omnium; & sic destructo puro destruere- actu, nihil poterit causari in rebus; quia ea quæ sunt in potentia, non possunt causari, nisi ab bis quæ funt in actu. Deinde cum dicit.

Si uerò incorruptibilia, cur ex his quidem incor ruptibilibus existentibus corruptibilia erunt, ex di uersis uerò incorruptibilia? Hoc enim non rationabile est, sed aut impossibile, aut multa ratione eget.

Ostendit, quòd non possunt esse diuersa principia, & diuiditur in duas partes, secundum duas rationes, quas adducit: Secunda ibi[Ampliùs au-

dem principia corruptibiliu & incorruptibiliu; E tem.] Dicit ergo primò, quòd si principia sint diuersa, & tamen incorruptibilia; non poterit asfignari causa, cur si principia sint incorruptibilia, aliqua de numero existentium erunt incorru pribilia, & aliqua non : quòd enim hæc sint incorruptibilia, & illa non; & tamen principia fint incorruptibilia; uel est irrationabile, uel est impossibile, uel indiget magna perscrutatione, op hoc possit eé: Est ergo ratio Philosophus in hoc, unum ut unum non causat nisi unum: ergo incor ruptibile, ut incorruptibile non causabit nisi incorruptibilem effectum: & sic mirabile est quomodo ex principiis corruptibilibus aliqui effectus sunt incorruptibiles, & aliqui non. Deinde

> Amplius autem nec conatus est aliquis diversa dicere, sed eadem omnium dicunt principia. Verum -primum dubitatum concedunt tanquam hoc paruŭ

aliquid accipientes.

Pont secundam rationem ad ostendendum, quòd non sunt diuerfa principia omnium; & sumitur ratio ex communi opinione omnium.Dicit ergo, quòd nullus conatus est ponere principia diuerfa esse rerum, sed omnes dixerunt principia esse eadem; & isti dicentes sic; concedunt primum dubitatii, & obiectum, accipientes illud tanquam aliquid modicum, & aliquid uanu, Lite ra Boetij planior est, quæ dicit, quòd primū obic ctum deglutiunt;tanquem quoddam paruum, & leue: ita quòd leuiter transeunt de eo.

Quareret quis de consequentia, quam facit suestion Philosophus, Vtrum sit bona? Arguit enim sic, si funt diversa principia corruptibilium, & incor--ruptibilium; aut omnia sunt corruptibilia, aut in -corruptibilia, nec primo modo potest essenec se -cundo &c. Videtur enim, quòd arguat ex insufficienti:est enim dare tertium membrum præter ista duo: si enim diuersa sunt principia corruptibilium & incorruptibilium, uel oninia funt corruptibilia, uel omnia incorruptibilia, uel horum quidem corruptibilia, illorum aut incorruptibilia.Dicendum est, quòd Philosophus non appo-Luit tertium membrum, cuius ratio est; quia si po neretur tertium membrum; sequeretur idem inconueniens, quod sequitur ad primum membru: Dictum elt enim in primo membro, quòd si om nia principia essent corruptibilia, sequeretur, o aliquod esset prius principio:code modo si principia quorundam corruptibilia, & quorundam incorruptibilia, sequeretur ad minus in principiis corruptibilibus, quòd aliquid esset prius principio.

Quæreret quis. Vtrum corruptibilium & in- Quaftio. corruptibiliu fint eadem principia, uel diuersar Principia Dicendum est, quòd aut loquimur de principiis duplicia. extrinsecis, uel intrinsecis, Si loquamur de prin cipiis extrinsecis:sic dico, quum, & idem prin cipium est respectu corruptibiliú & incorruptibilium, scilicet primum moues: Nec ualet quod dicit Philosophus, quòd si principium unum, &

incorruptibile,

YKX. 16.

entium fint corruptibilia, & aliqua non . Dicen-Entia licer dum est, quòd licet omnia entia sint ab uno prifint ab uno mo; tamen non omnia uniformiter aspiciunt ilprimo, non lud primum; & ita propter diuersum aspectum, tamen em- quædam longè distant à primo, & hæc dicuntur mia unifor- corruptibilia: Vel dicendum est, quòd corruptimuter api- bilitas & incorruptibilitas magis accipitur penes principia intrinseca, quem extrinseca: Si autem loquamur de principiis intrinsicis, sicut de actu, & potentia; sic dico, quòd corruptibilium & incorruptibilium non funt eadem principia fe cundum rem; sed folum secundum proportione: Tex. 6. 19. sicut habet ostendi in Duodecimo, quòd licet.n. ens creatum cóponitur ex actu, & potetia; actus & potentia est principium omnium creatorum B entiumita tamen quòd actus, & potentia diuer

> : Onmism auté ad considerandum difficillimum. o ad cognoscendum veritatem maxime necessarium,V trum unum, & ens substantia entium sunt? & Verum ipsorum non alterum aliqued ens, boc quidem unum, hoc autem quidem ens est. Aut oper tet quærere quid sit ipsum ens,& unum quasi subie &a alia natura?

fificantur in diversis rebus secundum rem, & socundum rónem, & secundum proportionem.

In parteista quærit, Vtrum unum,& enssint substancia rerum; & quomodo unú & ens se habent ad rationem principij: Et dividitur in duas partes; quia primò quarit, quomodo se habent unum, & ens, Vtrum, scilicet sint substantiæ per se subsistentes, uel non? secundò quærit, Quomo do se habent Mathematicz res, Vtrum sint substantizquel non? ibi, [His autem habita est dubitatio.]Prima in duas: quia primò mouet dubitationem suam : secundò ponit opinionem circa dubitationem illam, & ad utranque partem, ibi, [Hi namq; illo modo.] Dicit ergo primò, quòd intet oes dubitationes una disficillima est propter rationes aque sunt ad utranque partem, & ad cognolcédum ueritatem necessaria; quia quæ rit de substătia rerum, & est quastio, Vtrum unu & ens fint substantiæ existentium; & dato, o sint fubstantia existentium, V trum unum, & ens sint quædam substantiæ in se subsistentes? an accideret ens alicui alteri naturæ, quæinformetur ipsa unitate & entitate? Notandum est, quòd ista que stio quarit de uno & ente; quarit Vtrum unu & ens sint quæda substantia separata, que participe tur ab omnibus, quæ funt unum & ens; eo modo quo ponebat Philosophus, quòd separata in materialia participantur à materialibus: uel Vtrum unum,& ens.non fint separata, sed semper sint in rebus.quæ funt unum & ens: ita q unitas & enti Pui cres tas semper attribuitur alteri natura. Secudo mó esse un om- potett intelligi quæstio, quintas, & entitas sint mibus dupls in omnibus rebus; quæ funt unum & ens: Sed tamen & lint in omnibus rebus, hoc potest intelligi duobus modis; Vno modo, quòd unitas, & entitas lint substantiz rerumita quòd esse, à quo im

, incorruptibile, quod non potest esse quòd aliqua A ponitur ens, idem sit ep essentia; unitas autem, à qua imponitur unum, sit essentia rerum, qua sunt unum: Vel & unitas, & entitas accidant rebus & tunc est quastio, Vtrum unum, & ens sint in genere fubstantia, uel in genere accidentis. Dein-

> Hi namque illo modo, illi hoc modo putant natu ramse babere. Plato namque, & Pithagorici non -aliquid aliud eus,nec unum; sed hoc ipsorum natura .offe.quasi existente substantia ipsum unum esse. & ens aliquid.

Ponit opiniones circa ens, & unum Et dividi tur in duas partes, secundum duas opiniones: Se -cunda ibi, [Alij ucrò de natura.] Dicit ergo pri-.mò, queirez ens, & unum hi dicunt uno modo, alij autem alio modo. Plato enim & Pythagoras dicuntige unumide ens funt substantia non adue nientes alicui alteri naturz; ita quòd non oportet quærere aliquid aliud, quod sit, & unde: sed ip sum unde est ipsa unitas; & ipsum ens est ipsa en titus, qui qui dem unitas, & entitas participatur ab omnibus, quæ dicuntur unum & ens. Notan- Pnites, & adum est, o Plato & Pytagoras fortè imaginaba-emesas per tunquod est dare unitatem per essentiam, & uni participata tatem participatam;& est dare entitatem per essentiam, & entitatem participatam: ita co unitas .& entitas per effentiam no dicunt nisi unitatem & entitatem, & nihil aliud; & illud aliud uocat Philosophus aliqua aliam naturam: & sic unitas & entitas per ellentiam dicunt unam intentio--nem, scilicet unitatem, & entitatem tantòm:vnitas autem & entitas per participationem includunt participans & participatum : Ita co unum, & ens secundum istum modum, dicuntur denominata ab unitate & entitate secundum primu modum. Deinde cum dicit.

Alsi nerò de natura, ut Emped ut ad aliquid notius reducens, dicit quò d unum ens eft; sadebitur.n. utique dicere hoc amorem esse, causa naque est hoc unum omnibus esse. Alii nero igne, alii aerem dicus esse unum boc & ens;ex quo entia esse, & facta esse.Similiter & qui plura elementa ponunt. Necesse nanque & hi tot dicere ens, & unum, quot principia dicunt esse.

Ponit secundam opinionem dicens: ita dictú est, co aliqui dicunt, co unum & ens dicunt unitatem,& entitatem,& nihil aliud: alii uerò suntscut Phylosophi naturales, ut Emped.qui reducit unitatem & entitaté ad aliquid aliud notius. Videbatur.n.dicere Empedocl. quunum, & ens re ducuntur ad amorem; quia amor est causa unita tis, & entitatis in omnibus. Alij uerò Philosophi Naturales attribuunt unu, & ens causis elementaribus, ficut igni, uel aeri; Aliqui enim eorum di cunt, quòd entitas, & unitas omnium est ignis; quia ex igne fiunt omnia, quæ fiunt: ita q ignis est substantia omnium. Alii uerò dicunt, que enti tas & unitas omniú est aer; & hoc quia oía fiunt ex aere, quæ fiút; Alij sunt, qui unitatem, & entita tem, non solum attribuunt uni elemento, sed plu

principijs

falia.

quibus funt, quæ fiuntita og necesse est, og quot modis dicuntur principia, tot modis dicatur unu Bifidi pri- & ens. Notandum est, quòd sicut Philosophiansci Phile- tiqui se habuerunt ad principia ssic se habuerut ad unum & ens:inter auté Philosophos antiquos Plato uidebatur ponere, quòd principia rerum erant quidditates separatæ; & ideo posuit, quod ipfum unum,& ens erant unitas, & entitas feparatasquæ dicunt unam intentionem simplicem, non attributam alicui alteri naturæ: Philosophi autem naturales ponebant, quòd tota substantia rei erat illa, à qua fiebat res, quia tota substantia rei erat materia secundum eos; & quia substantia rei erat entitas & unitas;ideo ponebant) quòd materia erat entitas, & unitas rei : Et ideo, qui F palam quia nec numerus erit quasi natura alia, ab ponebant ignem esse materiam omnium rerum, ponebant ignem essentitatem omnium rerum, & unitatem:& sicut dico de igne, ita dico de acre, & aliis elementis. Deiude cum dicit.

Accidit untem fiquidem quis non ponit effe quãdam substantiam unum & ens, neque aliorum effe uniuersalium nullum.Hac namque universalia sunt maxime omnium. Si nerò non est aliquid unum ipsum,nec ipsum ens; uix aliorum aliquid erit præter ea,que dicta funt singula.

Arguit ad utrăque partem questionis: & divi ditur in duas: partes; quia primò arguit pro opinione illorum, qui dicebant unitatem & entitatem, siue unum dicere intentiones simplices & separatas, non attributas alicui alteri naturæ: se-cundò arguit pro opinione illorum, qui unum & ens actribuebant alicui alteri natura, ibi [ At uerò si erit] Prima pars in duas, secundum duas rationes, quas adducit: Socunda ibi, [Ampliùs au Ent, commi tem] Prima ratio talis est:ens & unum inter omsunt maxi- nia universalia, & coia sunt maximè universame mumer- lia, & maximè cómunia; si ergo unum & ens non dicunt entitatem separatam, ergo separata non funt; si autem unum & ens non sunt separata., quæ funt maximè uniuerfalia, ergo nullum aliorum separatum est:quod est impossibile secundu Platonem. Visa hac ratione, patet litera, quæ di cit: quòd si aliquis non ponat unum & ens esse aliquam substantiam separatam, nec etiam ponet ullum aliorum uniuerfalium esse separatum ensenim & unum funt maxime universalia respectu omnium, quòd si ipsum unum & ipsum ens non sunt aliquid præter singularia, nec aliquod aliorum ullum effet aliquid præter singula ria ipsa. Notandum est, quòd Commentator aliter ponitistam rationem, arguit enim sic: quòd si ens & unum, que funt maxime univerfalia, non dicunt substantiam rei, sed dicunt aliquid accidentale; ita quòd esse, & unu esse accidit rebus; fequitur, quòd omnia alía uniuerfalia dicant ali quid, quod accidit rebus, si autem ita est, periit omnis diffinitio; quia omnia definitio per uniuersalia est que quidem non esset per universalia, si universalia dicerent aliquid accidenta-

ribus elementis; quia plura elementa ponunt, ex E le: quia diffinitio est indicatiua substantie, & non accidentis. Notandum est, quòd (ficut dictum est fupra)Platonici imaginabatur, quòd ipfa uniuer falia dicebant illud, quod est per essentiam tale; ipfa autem particularia dicebantillud, quod est per participationem tale; & hoc quia, secundum cos, particularia participant uninerfaha: oc quia illud, quod est per essentiam tale, est separatum; quia si esset in materia, non esset per essentiam ta le, fed per participationem ; ideo ponebant uniuerfalia separata, qua participantur ab omnibus particularibus: & ita ponebant entitatem, & uni tatem separatam; & sic de aliis universalibus. J. Richard Deinde cum dicit. niabando reali.

Ampliùs autem non existente unius sabstantia, existentibus separata. Numerus enim unitates,uni -tas nerò qu'id uerè unum aliquid est , si auvem est aliquid ipsum unum & ens, necesse est substantiam ipsorum esse ipsum unum, & ens. non enim aliquid universaliter prædicatur, sed hæc ipsa.

Ponit secundam rationem: & est ratio talis: 9 si unitas non est quid separatum, nec numeruse quia numerus non est aliud, nisi unitates simul sumptæ: Et hocest, quod dicit litera: quòd si unu Numerus, non existit substantia separata, manisestum est, commune quòd nec numerus erat aliqua natura separata quid. ab his, quæ existunt in materia: numerus enim idem est, quòd ipsæ unitates: quòd autem numerus non sit quid separatum, inconveniens est secundum illos, qui ponunt numeros separatos. Vnitas uerò uerè est aliquid unum separatum 🕽 quod nihil dicit nisi unitatem : si autem unum & ens sunt aliquid existens per se; necesse est quòd ipsum unum dicat substantiam rerum; & hoc, quia unum & ens funt maxime universalia, qua prædicantur de rebus; universalia autem dicunt lubstantiam rerum. Deinde cum dicit.

At uerd si erit aliquid ens ipsum, & ipsum un 🤅 multa erat dubicatio, quomodo erat diversum aliquid prater hac. Dico autem quomodo erunt uno plura entia? Quod enim diuersum est ab ente, non est. Quare secundum Parmenidis ratione accidere necesse est, unam omnia esse entia, & boc esse ens.

Ponit rationes ad partem oppolitam; & diuiditur in duas partes secundum duas rationes; quas adducit. Secunda ibi. [Ampliùs fi indiuifibl le]Prima in duas, quia primò adducit rationem suam: secundò ostendit, quòd ex utraque parte redditur quastio difficilis, ibi[Vtrobique uerò.] Ponit ergo primam rationem, & est ratio talis: si unum & ens dicunt unitatem & entitatem lepa ratam, que entitas est una numero; sequitur quòd omnia funt unum numero: si enim omnia entia participant unitatem & entitatem, ergo quæ par ticipant unam entitatem numero, funt unum nu mero: Et hoc est, quod dicit litera; quod si ipsum ens, & ipsum unum est aliquid separatum, multa erit dubitatio; quo modo poterit esse aliquid di uerlum præter hochoc est dicere, que modo pes

. 32. As V

ab ente, non est: cum ergo ens & unum conuertantur; ergo quod est diuersum ab uno, non est: & sic accidit secundum positionem Parmenid. quòd omnia fint unum, ficut dictum est primo Tex. co 25. Physicorum. Notandum est, quòd hac ratio mul Tem.41. tum fortè cogeret Platonem; ponebat enim Pla to, quòd unitas & entitas separata idem erat, qu ipfum primum ens, quod ab omnibus participatur: ita quòd omnia participant unum ens; non autem sequitur ex hoc, quod omnia sint unum numero; quia entia debetiudicari unum, & mul ta pœnes unitatem, & entitatem intrinsecam; & non penes unitatem, & entitatem separatam. Deinde cum dicit.

> V trobique uer difficile, sine namque non sit ip- B sum unum substantia, sine sit unum idem; substantiam esse numerum est impossibile. Si quidem igitur non fit, dictum est priùs propter quid. Si autem fuerit, eadem est dubitatio & de ente: Ex aliquo namque & prater ensserit ipsum aliud unu. Nibil enim esse est necesse; omnia autem entia, aut unum sunt, aut multa, quorum est unumquodque.

Ostendit, quòd ex utraque parte quastio redditur difficilis, dicens: quòd fi dicatur, quòd ipsū unum sit substantia rerum, siue non; quæstio redditur difficilis: si enim unum non est substantia, nullus numerus substantia est; quòd autem nume rus non sit substantia, impossibile est, sicut dicu est prius: Si autem unum sit substantia, oportet quòd eadem dubitatio concurrat circa ens, & C unum; aut enim præter ipfum unum & ens feparatum, est aliquod unu, aut non: Si non sit aliquod aliud unum, oportet quòd non sit multitudo: & fic omnia sunt unum, dixit Parment. Si autem sit aliquod unum, oportebit quòd illud aliquod sit ex aliquo, quod est præter ens: & sic estet nihil; quia quidquid est præter ens, est nihil, & si est ex nihilo, ex ipso non potest construi multitudo, om nia enim entia uel sunt unum, uel sunt multa; ita sundo, sed tamen quòd multitudo costruitur ex uno, quod ex uno, qd est ens. Notandum, quòd ratio Philosophi in hoc est: quòd fiue unum ponatur una substantia sepa rata, siue non; sequitur impossibile: Si enim non ponatur substantia separata, nec numerus est sub stantia separata; quod est impossibile secundum opinionem illorum: Si autem unitas fit substantia separata una, sequitur quòd non sit multitudo In rebus:quia quidquid est præter illam, erit non ens, & non unum: multitudo autem non potest componi ex non ente,& non uno: & sic fequitur quod funt unum, ex quo non poteit elle multitu do in rebus. Deinde cum dicit.

> Amplius si indiuisibile est ipsum unum secudum Zenonis dignitatem, nihil utique erit. Quod enim nec additum nec ablatum facit maius nec minus, non ait esse hoc existentium, tanquam palam existe te magnitudine ipso ente. Et si magnitudo corporalis.Hoc enim omnino ens. Alia uerò aliqualiter qui dem addita, facient maius; aliqualiter autem nibil;

funt et entia plura uno; quod enim est diversum A ut superficies, & linea. Punctus uerò & unitas nul

Ponit fecundam rationem,& tria facit : quia primò ponit rationem istam: secundò soluit es: tertiò ostendit, quòd non obstante ista solutione adhuc remanet difficultas: Secunda ibi. [Sed quoniam.] Tertia ibi. [Sed quomodo ex uno.] Est ergo ratio prima in hoc, quòd secundum po fitionem Zenonis, quòd istud unum, quod ipsi po nebant nihil sit; & per consequens cum sint unu omnia, nihil erunt. Ponebant enim Zeno, quòd ens & corpus conuertuntur; ita quòd omne ens est diuisibile; cum ergo istud unum, quòd isti po nebant, sit indivisibile; sequitur, quòd sit no ens. Vifa hac ratione, patet litera, quæ dicit fic,quòd fi ipsum unum, quod ponitur sit indivisibile; sequitur secundum principium, & unitatem Zenonis, quòd nihil est; supponebat enim Zeno, quòd Principium illud, quod additum alicui non facit maius: & qd Zenonu. remotu non facit minus, est non ens;& hoc quia fola magnitudo est ens; & inter magnitudines so la magnitudo corporalis; magnitudo enim corporalis addita alicui, facit maius; & remota, facit minus; & ideo est simpliciter ens; alia uerò magnitudo, ut linca, & superficies addita alicui, aliqualiter facit maius, & aliqualiter non; & ideo li nea & superficies aliqualiter est ens, & aliqualiter non; punctum uerò & unitas, nullo modo faciunt minus; & ideo nullo modo sunt ens. Notandum enim, quòd linea uno modo facit maius:linea enim addita lineæ in longitudine facit maius:non autem si addatur in latitudine:superficies enim addita superficiei, facit maius; non autem si addatur in profunditate, Et hoc est, qd dicebat Zeno, quòd linea, & superficies aliqualiter sunt entia, & aliqualiter non; quia secundum aliquem modum faciunt maius, secundum aliquem non; punctum autem, & unitas; quia secun dùm nullam dimensionem faciunt maius; ideo non funt entia ullo modo. Deinde d.

Sed quoniam bic speculatur onerose, & contingit esse indinisibile, ut & sic ad illum aliqua babeatur responsio; maius enim non faciet, sed plus additum tale.

Hic soluit rationem Zenonis, & est solutio sua ista; dicebat enim Zeno, quòd unitas nihil erat; & hoc quia addita alicui, nonfacit maius; Potest autem solui, quòd licèt non faciat maius; tamen facit plus; plus enim continetur infra entia; & fic Indinifibile unitas est, quæ facit plus: Et hoc est, quod dicit li facu plus, tera, quòd Zeno in ponendo tale principium, spe "on antem culabatur onerola ineruditè & grossè: secudum enim ipsum indiuisibile nihil est, & hoc quia additum alicui non facit maius:Potest tamen habe ri talis responsso ad cum, quòd licèt indivisibile non facit maius, tamen facit plus . Deinde cum

Sed quomodo ex uno tali, aut pluribus erit magnitudo?Simile namque est,& lineam ex punttis ef

Often-



Ex nihilo

Ostendit, quòd no obstante ista solutione, ad E quia erat quid compositum ex uno & non partihuc remanent due difficultates: & dividitur in duas partes secudum duas difficultates, quas po nit:Secundaibi[At uerò].Dicit ergo, quò d non obstante ista solutione, ad huc restat difficultas, quomodo ex tali unitate, uel pluribus unitatibus potest fieri magnitudo, dicere enim, quòd magni tudo possit componi ex unitatibus; est dicerc, co linea potest componi ex punctis & indiuisilibus; & hoc quia unitas est quid indivisibile. Notandum:quòd isti ponebant istam unitatem separatam esse substantiam omnium; & ita oportet, op non solum sint substantia numeroru, sed magnitudinum, quòd autem unitas sit substantia nume rorum, nó uidetur impossibile: sed quòd sit substantia magnitudinum, impossibile uidetur: quia componitur licet numerus componatur ex indiuisibilibus:nó tamen magnitudo; Et hoc est quod dicit Philoso gnitudo ant phus, quòd ponere, quòd magnitudo componatur ex unitatibus:ita est impossibile, sicut ponere, quòd linea componatur ex punctis. Deinde

Pt uerd, & si quis ita putat, ut sactus sit, ut qui dam dicunt ex uno ipso, o alio non uno aliquo, numerus:nihil minus est quærendum,quare, & quomodo.Quandoque quidem numerus,quandoque autem magnitudo erit, quod factum est, si von unum inaqualitas, et eadem natura erat.nec enim quomo do ex uno hac nec quomodo ex numero aliquo . & bac, fient utique magnitudines palàm.

Ponit fecundam difficultatem, quæ adhuc re stat.Ad cuius euidentiam notadum est, quòd prima difficultas erat in hoc, Quomodo ex uno non potelt esse magnitudo: contra hác disficultatem fortè obuiaret aliquis, dicens; quòd magnitudo non fit ex uno tatum, sed fit ex aliquo, quod par ticipat unum: ita quòd fit ex uno & non uno; lecundum enim hæc tota fubstantia magnitudinis non est unum tantum, & hoc quia magnitudo componitur ex uno & non uno: Hac obuiationé remouet Philosophus, dicens: quòd adhuc restat difficultas:si enim dicatur,quòd numerus & magnitudo fit ex uno,& aliquo alio non uno, nihilo minus quærendum est, quomodo illud, quod per sectum est ex isto uno & non uno, aliquando est numerus, aliquando est magnitudo, & maximè si quod est non unum, est in equale; ipsum autem H tie, uel non. Deinde cum dicit. unun est eadem natura; si enim quod est non unum est inæquale:ipsum autem unum est eadem natura, non est manifestum, quomodo ex uno & ex tali natura aliquando fiant magnitudines, ali quando numeri. Notandum est, quòd isti ponebant, quòd unum erat substantia omnium: uidebantur enim ponere per istum modum, quòd ex ilta unitate fiebant diuerfa entia secundum diuer sitatem participantium, ita quòd secundum diuersam participationem illius unius diuersa entia fiebant numerus: ergo erit unum, quia erat compositum ex uno & non participante. Vnde & magnitudo etiam erat unum & non unum

cipante unum: & sic, secundum istos, magnitudo & numerus non solum erat ex uno, sed ex uno & non uno. Notandum est, quòd istis sic dicen tibus obuiabat Philosophus dicens, quòd licèt isti uideantur euadere disficultatem, quia ponūt quòd magnitudo & numerus non folum compo nuntur ex uno, sed ex uno & non uno: ita quòd diuerlificantur penes unum, quòd licèt unum sit cadem natura in utroque, tamen non unum est inæquale & diuersum in utroque; tamen non euadunt: quia ex dictis eorum non est benè manifestum, quomodo ex tali uno, & ex tali nó uno fiat numerus, uel magnitudo. Notandum est, co inæquale uocat Philosophus diuersam participa tionem unius: ita quòd unum de se erat eadem natura, sed non unum erat inæquale ex diuersa participatione unius.

Quæreret quis. Vtrum lit dare unum,& ens le Luafia. paratum. Dicendû, op scđm aliqué modú sic , & scam aliquem modu non: est.n. aliquod unum, quod est ipsa unitas p essentia, & ipsa entitas, & Vuum dutale unum, & tale ens separatum est per se subsi- Plex. stens:tamen non debet dici substantia, uel essen tia omnium rerum:est aliud unum, quod est ana logum ad decem prædicamenta, & tale unum, uel ens non est separatum à prædicamentis, sed tale unum, & tale ens multiplicatur secundum

multiplicationem rerum.

Horum autem habita est dubitatio,V trum nume TEX, 17. ri,& corpora,& superficies, & puncta substantia

alique sunt, aut non.

Postquam quesiuit de uno, & ente, Vtrum sint substantiæ rerum; secundò querit, Vtrú oporteat ponere alias substantias præter sensibilia, & Mathematica:tertiò quærit, Vtrum rerum principia sint in actu, uel in potentia; quartò quærit, Vtrū vniuersalia sint substantiæ, uel non: Secunda ibi, [Omnino uerò dubitabit.] Tertia ibi. [His auté affine est.] Quarta ibi[Et utrum vniuersalia sint] Prima in tres; quia primò mouet dubitationem: secundò obiicit pro prima parte, ibi. [Nam si no sunt.]tertiò obiicit pro parte contraria ibi. [At uerò.]Dicit ergo, quòd dubitatio consequenter se habens ad præcedentem est, Vtrum numeri, & corpora, & superficies, & puncta sint substan-

Nam si non sunt, diffugit nos, quidnam sit ipsum ens, & quanam entium substantia: Passiones enim & motus, et ad aliquid, et dispositiones, et orationes, nullius uidentur substantiam significare. Dicun tur.n.omnia de subiecto aliquo, et nihil hoc aliquid. Quare uerò maxime substantia significare uidetur aqua, et ignis, et terra, ex quibus corpora composita constant: horum calores quidem, et frigiditates, et similes passiones non sunt substantia. Corpus ue rd hæc patiens, solum remanet, ut ens aliquod, et sub stantia aliqua existens.

Probat, quòd res Mathematicorum fint substantig: Et duo facit; quia primò hoc ostendit: se-

substătia, quă alia. Probat ergo primò, & é ró sua talis:si res Mathematicæ,sicut corpora, & superfi cies non ponatur substantia, nulla res substantia est: & ita fugit à nobis ro substantiæ; in re.n.non uidetur esse nisi ró corporis, uel dimésionum, & passionum ró. si ergo passiones non sunt substan tix, sicut patet oibus, nec dimensiones secundum ipsam potentiam:restat, op substantia nó est; Hoc est ergo, quod dicit litera, co dimessiones no sunt substantia, sugit à nobis, quid sit ipsum unu ens, quod est substantia: manifestum est.n.cp passiones,& motus, & relationes, & dispones, & orones, quæ uoce proferuntur, nullam substantiam fignificare uidentur, & hoc:quia oia ista dicutur de aliquo alio, & non sunt aliquid per se subsi- B stens:quæverò uidentur significare substantiam, funt ficut aqua, ignis, & terra, ex quibus consistunt corpora composita: passiones at horú, sicut ca'ores, & frigiditates, & similes passiones no funt substătix, sed corpus patitur: est ergo ens ali qđ p se,& substătia aliqua existens, quæ remanet in quodam esse firmo sub omnibus passionibus. Notandum est, quòd isti, qui sic arguebant;imaginabantur, quòd in qualibet re transmutabili solum esset ratio dimensionum, & ratio passionum, sub quibus subiiciebantur dimen siones; cum ergo passiones non possint esse substantia rei;restat, quòd dimensiones sunt. Deinde cum dicit.

At uerò corpus est minus substantia superficie, C & bac linea, & bac unitate, & puncto; his enim diffinitur corpus. Et hac quidem sine corpore contingere uidentur esse:corpus uerò sine his im-

possibile.

Ostendit, quòd inter res Mathematicas una uidetur magis esse substantia, quam alia: & duo facit: quia primò hoc oftendit: secundò enumerat opiniones antiquorum circa substantiam rei ibi,[Propter quod multi.]Dicit ergo primò, ita dictum est, o res Mathematica sunt substantia: tamen corpus minus uidetur substantia, qua superficies, & superficies, quàm linea; & linea, qua punctum: & punctus, qua unitas; corpus. n. diffinitur per superficiem: superficies at per lineam, li nea per punctum; punctus autem per unitatem: quia punctus est unitas habens positionem; hæc Ét possunt esse sine corpore, sed corpus non pot esse sine his: Est ergo ro Philoso.in hoc: quest in minori dependentia, est magis substantia; sed linea, superficies, & punctus sunt in minori depétia, quam corpus: quia corpus dependet ab his,& non è conuerso; ergo sunt magis substantia. De inde cum dicit.

Propter quod mult: quidem,& priores, substantiam & ens putabat corpus esse: alia uerò hmoi pas fiones.Quare & principia corporum entiu esse prin cipia.posteriores uero, & sapientiores his esse opinabantur numeros.Quemadmodu ergo dicebamuse si non sunt substantia, hec omnino nulla substantia

cundò probat, opvna res Mathematica est magis A est, neque ens nullum non enim horum accidentia di gnum est uocare entia.

> Recitat opin. antiquorum circa substantiam rei, dicens; pp ea, quæ dicta funt; multi & primi Philosophantium putabant, qo corpus, qd est in genere quantitatis, est substâtia & ens per se : alia uerò ofa entia funt passiones huius corporis: & ideo principia corporum existimabant princi pia entiú: credebant.n. & ens & esse corporeum conuerterentur. Alij uerò posteriores & sapientiores existimabant, o numeri essent substantia rerum;quantum at spectat ad propositum nostru secundum opin. aliquorum corpus uidetur esse substantia; si.n.non sit substantia: omnino substă tia nulla est, nec ullum ens; accidentia.n.horum corporum non est dignum uocare entia, & hoc quia magis funt entis, quam fint entia. Notandu Antiqui pp est, p Philosophi antiqui pp debilitatem intelle debilitatem Aus non intelligebant aliud ens, nisi ens corponon intelligebant aliud ens, nisi ens corponon intellireu:ita q credebat, q ens & ens corporeu couer gebant nisi
> teretur; in ente at corporeo duo intelligebant. s. ens corporónem corporis, & rónem passionum, arguebát reum. ergo sic:solum.n.ens corporeum est ens, & cum in ente corporeo passio nó possit dici ens & sub stantia:restat, q tota substantia, & tota entitas sit corporeitas: Peccabant at isti in duobus : primò, Ens est maquia non est uerum, co ens, & ens corporeum co ioris ambiuertantur: ens.n.est maioris ambitus, quam ens 1415, quam corporeű:scdò peccabát: quia no distinguebant ens corpointer corpus, quod est in genere substantia, & in genere quantitatis. Licet.n.corpus, quod est in genere substantiæ sit substantia; non tamen corpus, q est in genere quantitatis. Deinde d.

At uerò si hoc quidem confessum est quia magis substantia sunt longitudines corporibus, & pūcta; hoc autem non uidemus qualium utique erunt corporum.nam si in sensibilibus impossibile esse, no uti

que erit substantia ulla.

Adducit rónes ad partem oppolitam:& diui– ditur in quatuor, secundum quatuor rónes, quas adducit: Secunda ibi, [Ampliùs aut.] Tertia ibi, [Adhuc aut similiter:] Quarta ibi, [Nam cum di ctis.]Primò ponit primam ronem; & est ro talis: linea, superficies, punctus, & unitas, ut probatum est, uidentur magis esse substantia, qua corpus: sed non substantiæ sunt: ergo nec corpus est sub stantia. Et hoc est, quod dicit litera, o si aliquis confiteretur, q longitudines.i. lineæ funt magis substantia corporibus, & puncta, qui linez; hæc at non funt substantiz; ergo nec corpus. o at hec non sint substătia: patet, quia substantia est p se; hæc at funt in alio: Et hoc est, që dicit litera, cp st hæc sunt substantia, qualium corporú erunt?q.d. nullorum.i.in nullo corpore erut; impossibile.n. eft, of fint in corporibus fensibilibus; quod.n. sub stantia est, in alio no est; sic ergo hmoi nulla sub stantia sunt. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem hac omnia uidentur dimensiones corporis. Hoc quidem ad latitudinem, boc nerò ad profunditatem, aliud ad longitudinem. Ponit

mensiones corporis non sunt in genere substantiæ; sed in genere quantitatis: sed linea, superficies, & corpus dimensiones sunt (est enim linea dimensio in longum, superficies autem dimésio in latum, corpus autem dimensio in profundum) ergo non funt in genere substantiæ, sed in genere quantitatis. Deinde cum dicit.

Adhuc autem similiter est in solido quacunque figura. Quare si nec in lapide Mercurius, nec medie tas cubi in cubo, sic ut segregata, non igitur neque superficies. Nam si quæcunque, & hæc utique erat determinans medietatem: Eadem enim ratio, & in linea, & in puncto, & in unitate. Quare si maxime quidem substantia est corpus; hoc autem magis ea, non sunt autem ea, nec substantia aliqua, diffugit quidem ipsum ens, & que substantia entium.

Ponit tertiam rationem, & est talis:Omnis di mensio, uel est dimensio in actu, uel dimensio in potentia, sicut illa, quæ potest sieri in corpore per diuisionem corporis in duo dimidia: sed prima non est substantia; quia in alio est, & non per se; nec secunda, ex quo in potentia est: ergo nulla di mensio substantia est: Hoc est ergo quod dicit li tera, quòd in corpore folido, in potentia est quelibet figura, quæ potest protrahi in illo solido per aliquam sectionem; sed tamen quando est est in potentia, non est in actu, sicut figura Mcr curij non est in lapide nondum secto in actu, fed in potentia; nec medictas cubi antequam cu bus dividatur in duas medietates; est segregata & separata in actu, sed in potentia: ita quòd nec corpus, nec superficies est adhuc in actu, fed in potentia: quia superficies, quæcunque preter exteriorem esset in actu, superficies qua determinat medietatem, effet in actu ante divisionem corporis: & quod dictum est de superficie, intelligendum elt de linea, & puncto, scilicet o no omnis linea, & omnis punctus est in actu, sed in potentia. Sumatur ergo ratio, non femper dimensiones sunt in actu, sed aliquando in potétia; fed ista que sunt in potentia, non sunt substantia, nec etiam ille, quæ funt in actu: ergo nulla talis di mensio substătia est; & sic fugit à nobis ratio substantiæ: Et hoc est quod concludit Philosophus, & si corpus uideatur maximè esse substantia:ta- H men hec, scilicet superficies, linea, & punctus ma gis uidentur esse substantia, quàm corpus: si ergo hæc non sunt substatia; ergo nec corpus, & sic su git à nobis ratio substantiæ. Deinde cum dicit.

Nam cum dictis & circa generationem,& cor ruptionem accidunt irrationabilia. Videtur enim substantia non ens prius, nunc esse; aut priùs existens, posterius non esse, cum generatione, & corruptione ea pati. Puncta uerò, & lineas, & superficies non contingit, neque sieri & corrumpi; quandoque existentes, quandoque uerò non existentes. Nam quando copulantur, aut distinguuntur corpo ra, simul quandoque quidem una copulatoru, quan doque dua dinersorum funt: quia non compositoris

Ponit secundam rationem, & est ratio talis: di E est. Sed corruptum est, diuersorum que sunt prius no existentes. Non enim indiuisibile punctum diuisum est in duo. Et si generantur, & corrumpuntur, ex aliquo generantur.

Ponit quartam rationem , & diuiditur in duas partes: quia primò ponit ea: secundò manisestat eam in quodam simili, ibi [Similiter auté se habet.]Primò ergo ponit rationem,& est ratio talis: Omnis substantia, quæ habet esse post nó esfe, hoc habet p generatione; & que habet no esse post esse habet per corruptione hoc : sed puctus, superficies, & linea, habent esse post non esse,& non esse, post esse sine generatione & corruptio ne: ergo non funt fubstantiæ:Hoc est ergo quod dicit litera, co cũ dictis inconuenientibus adhuc accidunt alia irrationabilia,& incouenientia cir ca hanc positionem, quæ accipiuntur ex parte ge nerationis & corruptionis: substantia quæ prius non fuit, & modo cft, hoc eft p generationem; & fubstantia quæ prius fuit,& modo nó est; hoc pa titur per corruptionem:linea uerò,& superficies quandoque funt, quandoque non funt;& tamen non generantur, nec corrumpuntur: y aut quan doque fint,& quandoque non fint; patet quia cō uenit corpori priùs diuerfa copulari,& priùs con iuncta dividi; quando autem copulantur, fit una superficies, quæ priùs non erat: quando autem di uidutur, fiunt dux superficies de nouo, qux priùs non erant: non enim pot dici, op superficies diui datur in duas superficies, secundum profundita-G tem:nec etiam, q linea secundum latitudinem: nec ét, q punctus dividatur: & sic non pót dici, op tiat ex duobus unum per modum compositio Puncti of nis, nec ex uno duo per modum diuisionis. Punctum enim est omnino indiuisibile, & sic púctus non potest diuidi in duo puncta; sed quando linea diuiditur, incipiunt esse duo puncta, quæ prius non erant; & tamen non pot dici, q. generentur: quia omnia quæ generantur; & corrúpun tur, ex aliqua materia generantur, & in aliqua corrumpuntur, hæc autem materiam nó habent. Deinde cum dicit.

Similiter autem fe habet circa nunc in tempore. Non enim contingit fieri, & corrumpi. Attamen ui detur semper esse, non substantia aliqua existens. Similiter autem palàm; quia se habet & circa pun-Eta, & lineas, et superficies. Eadem enim ratio. Na omnia similiter, aut termini, aut divisiones sunt.

Manifestat, quod dixit per quoddam simile:& est similitudo exempli in hoc:Sicut se habet núc Sient se h# ad tempus, quod est indivisibile in tempore; ita nunc ad tase habet punctus ad lineam; sed nunc aliquando pus, na puest, aliquando no, sine generatione & corruptione de corruptione de corruptione de corruptione de corruptione de corruptione de correctione de corruptione de correctione de corruptione de corruptione de corruptione de correctione de corruptione de correctione de corruptione de correctione de corruptione de est, aliquando no, sine generatione & corruptio neam. ne; ergo & punctus: & sicut dico de puncto, ita de linea & superficie: Et hoc est quod dicit litera, o illud quod dictum est de puncto, simile habet in ipso nunc: nunc enim, nec fit, nec corrum pitur; & tamen ipsum nunc in tempore semper uidetur esse aliud, & esse nouum; tempus enim non est aliqua substantia, sed est quid existés sp in fluxu,



In fluxu; & ideo per fluxum continuè renouatur A pationé, reducuntur ad unu, quod est tale per esipsa substantia: sicut autem est de núc, scilicet op aliquando est, & aliquando no est fine generatio ne & corruptione; ita est de linea, superficie, & puncto: eadem enim ratio est de omnibus istis, uel similiter sunt termini, uel similiter sunt dictio nes. Notandum est, op sicut lineam terminat pun ctus, & superficié linea, & superficies corpus; ita nuc terminant tempus: & sicut punctus caditin medio linea, & linea in medio superficiei, & superficies in medio corporis; ita nunc in medio té poris; & ideo benè dixit Philosophus, quòd hæc omnia, uel funt similiter termini, uel similiter diuisiones. Notandum est, queritas huius questionis.f. Vtrum res Mathematice fint substantia est hæc no enim funt substatia; quia funt in genere B quantitatis, & (ut dictum eft)isti decipiebantur; quia non distinguebant inter corpus quod est substantia,& corpus quod est quantitas.

Omnino uerò dubitabit aliquis, quare oportet quærere quædam præter sensibilia, quæ sunt inter

media, quas ponimus species.

In parte ifta quærit Philosophus, Vtrum præter sensibilia & Mathematica sit dare speciem se paratam, non folum à fensibilibus, sed etia à Ma thematicis: ita op ficut est dare humanitatem feparatam ab omnibus hominibus, ita fit dare tria gulum separatum ab omnibus triangulis, Etdiui ditur ista quæstio in tres partes: quia primò ponit quæstionem:secundò arguit ad una partem, ibi, [Nam si ideo] & arguit ad oppositum ibi, [At ue C rò] Dicit ergo primò, q questio est, Vtrum præter fensibilia, & inter media oportet ponere qual dam substătias, quas uocamus species; ita o sicut fensibilibus respondent species: ita similiter Mathematicis. Deinde cum dicit.

Nam si ideo; quia Mathematica à prasentibus in aliquo quodam differunt, inesse uerò plures simi les speciei nibil differunt. Quare non erunt eorum principia numero determinata quemadmodum,nec prasentium literarum numero quidem omnium non sunt principia determinata sed specie:nisi quis summat buius fyllaba, aut buius uocis: barum.n.erunt & numero determinata. Similiter autem & in eis, que funt intermedia. Infinita enim, et illic funt, que eiusde speciei. Quare si non præter sensibilia & Ma thematica alia quadam, qualia dicunt species ipsas quidam, non erit una numero & specie substatia. Nec principia entium numero existunt quanta ali qua sed specie. Ergo si hoc est necessarium, & species necessarium est propter hoc esse. Etenim & si non bene dearticulant dicentes; sed hoc, est quod uolunt, & eos ea necesse est dicere; quia specierum singula substantia quadam est , sed non secundum accidens.

Arguit pro parte prima, scilicet op præter Ma thematica est dare species, sicut præter sensibilia. Ad cuius euidentiam notandum est, sp sententia Platonis fuit, quòd omnis multitudo reducitur ad unum, & omnia quæ sunt multa per partici-

sentiam;& ideo ubicunque reperiuntur plura nu mero, illa plura numero reducuntur ad unum, qd non solùm est unum in specie, sed et unum in nu mero, quod quidé est tale per essentiam; cum ergo in sensibilibus, & in Mathematicis sint plura numero sub una specie; in sensibilibus quidem. ficut plures homines fub homine; in Mathematicis autem ficut plures trianguli sub triangulo: oportet, o tã hic quâm ibi ipfa quæ funt plura nu mero, & quali infinita & interminata; reducantur ad unum separatum, quod quidem est idea omnium illorum, & quod quidem respectu omniŭ illoru est per se,& per essentiam tale:Hoc est ergo quod dicit litera, o Mathematica & si differant à præsentibus, scilicet à sensibilibus in aliquo:in hoc enim conueniunt, & nihil different, cy sicut in sensibilibus sunt plura similis speciei, ficut plures homines sub homine: ita in Mathematicis reperiuntur plura numero sub una specie: Si autem ita est, sequitur, opsicut principia sensibilium non sunt determinata secundum nu merum; quia illa quæ sunt eiusdem speciei, ibi funt infinita numero: nisi fortè quis dicat, quòd huius syllabæ signate, & huius uocis, & etiā huius Platonicotrianguli est principium determinatum: Si ergo rum opin. nechic, necibi plura numero non sunt determinata, sed infinita: si aliquis non ponat præter sensibilia & Mathematica alia entia determinata numero, quæ entia quidam uocant specics; non erit dare aliquam substantiam unam numero, & secundum speciem, ad quam reducantur omnia illa infinita, & indeterminata, nec etiam fecundum hæc principia entium, & etiam ipía entia multiplicata secundúm numerum erunt determinata in numero, sed solum in specie:Si autem necessarium est, quòd omnia indeterminata in numero, reducantur ad aliquod unum determinatum in numero; necessarium, quòd componatur species, tàm respectu sensibilium, quam respectu intermediorum: Et hoc est quod uoluerunt dicere Platonici, licet non benè dearticulauerint, uel manifestauerint: uoluerunt enim dicere, quòd in singulis quæ difserunt numero, est dare substantiam & speciem Vnde idea D separatam, cum illa quæ conueniunt, & conue- necessaria niunt per se; & nihil sibi conuenit per accidens. Posita sut. Notandum est, quòd ratio Philosophi in breui uidetur esse hæc:Plura in numero reducuntur ad unum in specie, unitas autem in specie est unitas semiplena & imperfecta; & ideo non stat ibi resolutio; ergo oportet, quòd ulterius reducantur in aliquod unum numero, quod quidem unum est tale per essentiam, cui nihil conuenit per accidens. Imaginabantur enim Platonici isti talem differentiam inter hominem separatum, & hominem in materia, sicut inter albedinem & album: albedo enim, ut albedo non est nisi albedo; & ideo nihil sibi conuenit per accidens: albū autem aliud concernit, quàm

N

Digitized by Google

albedinem,

quidditati: Similiter homo separatus non concer nit nisi humanitatem; homo autem in materia aliud concernit, quod accidit humanitati:& ficut dico de homine respectu hominis quantum ad sensibilia: ita dico de triangulo respectu huius trianguli quantum ad Mathematica. Deinde cum dicit

At uerd si ponimus species esse, unum numero principia & non specie, diximus, que contingere

necesse est, impossibilia.

o slimifi

TEX.19.

pis.

Arguit ad oppositum, dicit & si ponamus species separatas esse, & op principia rerum non solùm funt determinata in specie, sed etiam in numero, sequuntur quædam impossibilia, quæ dicta funt superius in quadam quastione. Notandum, F p ueritas huius quæstionis est, quòd non est dare aliquod unum separatum in numero, op sit for bet in vone ma omnium, que sunt in materia: sufficit enim, cp primi effi- plura secundum numerum reducantur ad unum sumu, pri- specie:nec oportet, co reducantur ad forma una ma forme, numero,nisi fortè dicatur, co reducutur ad primu principiú, quòd quidé primu respectu omniu se habet in ratione primi efficientis,& primæ formæ,& primi finis.Deinde cum dicit.

His autem affine est quærere, V trum potestate

funt elementa, aut aliquo alio modo?

Quærit, Vtrum principia fint in potentia, uel in actu: Et diuiditur in tria; quia primò ponit quæstionem: secundò objicit ad unam partem, ibi [Nam si aliter] tertiò obiicit ad partem oppo sită,ibi, [Si uerò ptate.] Dicit ego primò, cp proxi ma dictis est quærere, Vtru elemeta & principia fint in potentia, an aliquo alio modo. Deinde d.

Nam si aliter, priùs aliquid erit principiis aliud. Prior enim erit potestas causa illa. Possibile autem

non est necessarium illo modo se habere.

Probat, quòd sunt in potentia, & non in actu dices; quòd si principia aliter sunt, quàm in poté tia:sequitur, cp aliquid erit prius principiis:poten tia enim prior est actu, quòdpatet; quia prius est, à quo non conuertitur consequentia: si autem ali quid est in actu: sequitur quòd possit esse, & non ¿ conuerso: si enim aliquid est possibile, non sequitur, quòd sit; Est ergo ratio Philosophi in hoc quod magis habet rationem primi, magis habet ronem principij; sed potentia respu aetus magis habet rationem primi; quia potentia præcedit actum; ergo magis habet rationem principii. Deinde cum dicit.

Si nerò potestate sunt elementa, nihil entium esse: conuenit. Nam possibile est esse, quod nondum est ens:fit enim non ens. Nihil autem fit impossibilium esse. Has igitur dubitationes quarere necesse est.

Obiicit ad partem oppositam, scilicet quòd principia non sint in potentia, dicens; quod si principia rerum sunt in potentia; sequitur quòd nullum eus est: nam illud quod potest esse, non est ens, quod patet ex hoc; quia quod fit, non est; illud autem quod fit, non est de numero impof-

albedinem;& sic aliquid concernit, quod accidit E sibilium; sed de numero possibilium: ergo possibilia non sunt. Concludit ergo Philosophus, quòd ad utranque partem quæstionis, quòd hæ funt dubitationes, & hæc funt argumenta, quæ fiunt circa principia. Notandum est ergo, quòd ratio Philosophi est in hoc. Si principia tantum possunt esse, ergo non sunt: si autem principia nó sunt, ergo principiata no sunt : si autem nec prin cipia, nec principiata funt; ergo nullum ens est. Notandum est, quòd ueritas huius quæstionis est, quòd principia prima sunt in actu; quia om- pracedis ane quod deducitur de potentia ad actum, deducitur per aliquod principium, quod præexishit tiam. in actu: & quando dicitur, quòd potentia præcedit actum, fallum est: licèt enim potentia præcedat actum in eodem numero; tamen simpliciter actus præcedit potentiam. Deinde cum d.

Et utrum universalia sint, aut(ut dicimus)sin- TEX. 10.

gularia?

Quærit utrum uniuerfalia fint fubstantiæ sepa ratæ: & diuiditur in tres partes ; quia primò ponit questionem: secundò arguit pro una parte, ibi [Nam si universalia] tertiò arguit ad partem oppositam, ibi[Si autem non] Mouet ergo primam quæstionem dicens, quòd quæstio est, Vtrum ip sa universalia sint substantia, an omnis substantia prima sit singularis. Deinde cum dicit,

Nam si uniuersalia, non erunt substantiæ. Nihil enim communium hoc aliquid significat, sed quale

quid. Substantia uerò hoc aliquid est.

Probat, quòd uniuerfalia non funt substantiz, & diuiditur in duas partes;quia primò ponit rationem suam: secundò probat quoddam, quòd dixitibi, [Sed si est hoc aliquid,] sed universalia & communia non fignificant hoc aliquid; fed magis fignificant quale quid; ergo non funt substantiæ. Visa ratione, patet litera quæ dicit, quòd sialiqua sunt uniuersalia, ex ipso quòd uniuerfalia sunt, substantiz non sunt : nullum enim de numero uniuerfalium,& communium fignificat hoc aliquid; sed quale quid, substantia uerò uidetur significare hoc aliquid . Notandum est , Qualitas quòd duplex est qualitas substantialis, & acci-duples. dentalis: uniuerfalia dicunt qualitatem,non acci dentalem, sed essentialem: cum enim dico, Pe-, trum esse album, dico eum esse qualem secundùm qualitatem accidentalem:& cùm dico Petrum esse hominem, dico eum esse qualem secun dùm qualitatem substantialem; hæc ergo ratio non probat universaliter, quòd universale non. sit substantia, sed solum probat, quòd non habet modum substantiæ; quia significat rem suam per modum qualitatis. Deinde cum dicit.

Sed si est hoc aliquid, et ponitur quòd communiter prædicatur , multa erit animalia Socrates , ipseque homo & animal:si significat singulum hoc aliquid et unum. Si igitur uniuersalia sint principia, ea contingunt.

Probat quoddam, quod dixit: dixit enim, q universale non significat hoc aliquid; sed quale



quid, dicens; quòd si illud quod prædicatur com- A cidens, ueluti scientiarum Mathematica. muniter de aliquo, significat hoc aliquid; sequitur, quòd unum & idem sint multa hocaliquid. Video enim, quòd de Socrate prædicatur homo, & animal, quorum utrunque animal est; quia & homo animal est: fi ergo illud quod prædicatur, significat hoc aliquid, sequitur, op Socrates erit multa hoc aliquid; & per consequens multa animalia: est enim Socrates, & est homo, & est animal; quorum unumquodque fecundum positionem est hoc aliquid: & sic erit tria hoc aliquid: Inconuenientia ergo quæ contingunt dicentibus uniuersalia esse principia, hec sunt. Notandu est, quòd qualitas non ponit numerum propriè contra illud, cuius est qualitas; non enim bene di ctum est, quòd homo est homo albus si autem al bum diceret hoc aliquid divisum cotra homine; homo, & album effent duo: Ad propositum ergo A,l.ficut. sic universale significat rem suam per modum qualis substantialis;& ideo non ponit numerum contraillud, cuius est qualitas: dicere enim hominem,& hominem esse animal, non est propriè dicere duo: Si autem animal diceret hoc aliquid diuisum contra hominem; sequeretur, quòd homo esset duo: esset enim homo, & esset animal: & sic essent duo hoc aliquid, & duo animalia: & fic patet ratio Philosophi. Deinde cum dicit.

Si autem non uniuersalia sed quasi singularia no erunt scibilia. V niuersales enim sunt omnes scientia. Quare erunt dinersa priora principiis uniuersaliter pradicata, si futura est corum scientia. Ponit argumenta ad partem oppositam, scili-

cet quòd uniuersalia sint separata præter singula ria dicens, quòd si nullum ens est ens universale; sed omnia entia sunt singularia: sequitur, op non Scientia est est scientia: scientia enim est universalium, & no universaliu singularium: & sic si scientia sutura est aliquorum;oportet, o fint quædam principia universalia separata à singularibus. Notandum est, o uni uerfalia non sunt substantie separate à singulari-Tex. 6.57. bus, sicut habet declarari in Septimo huius, nec propter hoc periit scientia; quia licet uniuersalia non sint separata secundum rem à singularibus; tamen funt separata secundum rationem, & con ceptum, & hoc sufficit ad scientiam.

#### IVINORVM

ARISTOTELIS

LIBER QVARTVS.

ST autem scientia quadam, qua speculatur ens inquantum ens, & que huic insunt secundum se. Hec autem nulli est in parte dictarum eadem. Aliarum enim nulla inten dit universaliter de ente inquan-

quantum ens est; uerum partem eius abscindentes aliquam,circa quidem hanc speculantur ipsum ac-

In tertio libro Philosophus dixit de his, quæ cadunt in ista scientia disputatiue; in parte ista in cipit terminare de eis: Et diuiditur in duas partes; quia primò ostendit, quæ sunt illa, ad quæ se extendit potestas & consideratio huius scientiæ: fecundò incipit terminare de illis, ad quæ fe extendit consideratio huius scientie. Secunda in principio Quinti Libri. Prima pars in tres: quia primò ostendit, co potestas & consideratio huius icientie se extedit ad considerationem entis inquantum ens: secundo ostendit, quod consideratio huius scientiz se extendit ad consideratione unius, quod conuertitur cum ente: tertiò, q se ex tendit ad considerationem primi principij, quod est De quolibet assirmatio uel negatio uera. Secunda ibi, [Si igitur ens, & unu.] Tertia ibi, [Dicendum autem.] Prima pars in duas partes;quia primò ostendit, o consideratio huius scientiæ se extendit ad confiderationem entis inquantum ens: secundò remouet quoddam, seu respondet cuidam tacitæ questioni, ibi [Ens autem multis quidem modis dicitur.] Prima pars in duas partes secundum duas rationes, quas adducit ad probandum, quòd hæc scientia est considerativa entis inquantum ens: Secunda ibi, [Quoniam au tem principia.]Ponit ergo primam rationem, & pot esse talis, Differt consideratio entis inquan- Ly inquatio tum ens, & consideratio entis inquantum hoc (adquid di ens; sed consideratio entis inquantum ens non cat alij)hoc traditur in aliqua scietiarum particularium; quia in loco acci tales scientiæ particulares solum considerant par pitur redutem entis, & non totum ens:ergo restat, consi- .n. formalis deratio entis inquantum ens tradatur in aliqua entitatis est scientia uniuersali & communi ; & hec est quam ro formalis querimus. Visa hac rone patet litera, que dicit, chines scien necesse est, co sit quædam sciétia, que speculetur sia. i.quidens inquantum ens, & accidentia que infunt en- quid cofidetis inquatum ens secundum se; & hæc scientia di ratur inhac uisa està scientiis particularibus & partialibus: deratur sub nulla enim scientiarum particularium intendit ea rone, qua universaliter de ente, inquantum ens; sed omnis ens formascientia particularis considerat partem entis, cir luer.i.m eca quod ens speculatur accidens proprium, & se zifit. cundum se: Exemplum in scientiis Mathematicis. nam Mathematicæ de numero scientiarum D cósiderat parté entis, & nó totú ens: Geometria enim parté entis considerat sicut magnitudiné, & Arithmetica numeru. Notadum est, o coside Speculation ratio proprioru supponit cosiderationem comu propriorum nium:non.n.benè possunt sciri propria, nisi scia- Juppont spe tur coia: cum ergo ens, & hoc ens se habeant si- culationem cut coe & propriu, non pot sciri quidem ens partiale, nisi sciatur natura entis in se:oportet ergo, co ens inquantum ens sciatur in aliqua scientia; hæc aut non pót esse aliqua scientiarum particulariu;eadem.n.ratione tradetur, & in alia; & sic cognitio eiusdem in omnibus scientiis particula ribus replicaretur: ne ergo accidat superfluum; oportet, que fit una scientia cois, que tradat notitia

Digitized by Google

o que.

Coludit, er entis inquantum ens, & hec est qua querimus. Et E ciunt ens inquantum ens? Dicendum est, quòd go tatum in hic est intellectus Philosophi in litera: arguit.n. sic; si cognitio entis inquantum ens no debet tra Metaphy. di in aliqua scientiarum particularium; oportet, o tradatur in aliqua scientia communi. Deinde cum dicita

Quoniam autem principia, et extremas quarimus causas, palàm quia cuiusdam eas natur a secun dum se esse necesse est; Si ergo & entium elementa quærentes ea quæsierunt principia, necesse & entis elementa esse, non secundum accidens, sed inquantu sunt entia. Vnde & nobis entis inquantum est ens,

prima causa sunt accipienda.

Ponit secundam rationem ad probandum eandem conclusionem; & potest esse ratio talis: illa fcientia, cuius est considerare primas causas, 🕞 & ultimas, debet considerare ens inquantú ens; fed hæc scientia considerat primas causas, & ulti mas: ergo confiderat ens inquantum ens. Ad euidentiam huius rationis notandum est, quòd hæc ratio fundatur super quandam consequentiam; que consequentia est, quòd illa scientia, quæ considerat causas primas & ultimas, conside rat ens inquantum ens; hanc consequentiam pro Causa uni- bat Philosophus in litera; cuius sententia est, op uerfales, & primæ causæ & ultimæ,quæ uocantur causæ unisuprracra uerfales, & abstractæ; sunt cause totius entis, non ansis cause. tantum huius, uel illius: & ideo illius sciæ, cuius est considerare tales causas, est considerare totu ens: si enim hæ causæ respicerent hoc ens particulare, illa scientia, quæ terminaret de hoc ente, terminaret de talibus causis, uel èconuerso: sed hæ causæ sunt causæ totius entis: ideo sequitur, quòd eiusdem scientiæ est considerare has caufas,& totum ens.His uisis patet litera:dicit enim quòd quærimus prima principia, & causas ultimas; hæc autem principia, & hæ caufæ funt principia & causa alicuius natura secundum se; non autem dicendum est, quòd sint huius nature, uel illius tantum; sed necesse est, quod sint elementa, uel causæ totius entis: illi enim, qui quærebat principia entium, hec principia ultima quarebant;& ideo necesse est, quòd hæc principia ulti ma sint principia entis inquantum ens, non secu dùm accidens. Vnde cum in ista scientia sint ac cipiendæ causæ primæ totius entis: manisestum est supple, quòd hac scientia est entis inquatum ens:ita quòd eadem scientia sit de causis primis, & de toto ente. Notandum est, quòd illud, quod conuenit alicui inquantum tale, conuenit sibi p se:quòd autem conuenit ratione alterius, conue nit sibi per accidens; ergo causa, quæ aspiciunt ensinquantum ens, aspiciunt ens secundum se: illæautem, quæaspiciunt ens inquantum hoc, uel illud, aspiciunt illud secundum accidens, Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera; o hæ caulæ, quæ quæruntur hic, afpiciunt ens inquantum ens, & non secundum accidens; quod quide esset, si aspiceret ens inquantu hoc, uel illud.

Quæreret quis. Quæ sunt istæ causæ, qtæ aspi-

quædam est causa, quæ non aspicit ens pro toto fuo ambitu; sed tantum ens mobile & materiale, ficut est materia; materia enim est causa & prin- Materia est cipium entis mobilis; & ideo non est causa entis principium inquantum ens, sed inquantum ens mobile: & de entis mobitali causa disserere propriè spectat ad naturalem: lis, de que ita quòd eiusdem scientia est differere de mate- le spectar. ria, & de ente mobili. Quædam sunt causæ, quæ aspiciunt totum ambitum entis causati, sicut pri Ex his pate mum mouens, & ultimus finis, & ultimum exem repoterti eplar: debemus enim intelligere, quòd totum ens canjatu, ee caufatum deriuatum elt ab uno exemplari, & ab Metaphy. uno mouente primo, & ordinatum est ad unum ultimum finem: Sicut enim dicetur in Duodecimo huius; bonum partis ordinatur ad bonum to tius: bonum autem totius ordinatur ad bonum Ducis, qui est ultimus finis: ha ergo causa, que uocantur à Philosopho primæ & ultimæ sunt illæ,quæ afpiciunt totum ens caufatum,& nó hoc tantùm, uel illud.

Quæreret quis, Vnde sequitur ista conse- questio. quentia, hæc scientia considerat primas causas, & ultimas:ergo considerat totum ens, sicut dicit Philosophus in litera? Dicendum est, quòd ista consequentia debet sic uerificari: quandocunq; aliqua cadunt infra unam analogiam,& unam at tributionem; eadem scientia, que considerat unu in illa analogia,& primum in attributione, confi derat omnia illa, quæ habent attributionem ad il G lud primum: cum ergo omnia entia attributioné habeant ad primum mouens,& ad primam formam, & ultimum finem, eadem scientia, quæ có siderat de istis causis, considerabit de toto ente. Est enim diligenter notandum, quòd hæc scientia sapientia est: de ratione autem sapientiæ est, (ut dictum est in Prologo) quòd ipsa est circa causas altissimas, & circa omnia: Ita quòd nos imaginabimur, quod est differentia inter scien- Differentia tiam & sapientiam: quia scientia considerat cau- inter scien-1as particulares & arctatas & inferiores; fapien- tiam, & Ja tia autem considerat causas altissimas, quæ propter sui latitudinem habent aspectum ad totum ens:eadem ergo sapientia considerabit illas cau sas,& totum ens.Deinde cum dicit.

Ens autem, quidem dicitur modis, sed ad unum, TEX. 2. & ad unam naturam aliquam, & non equiuoce. sed quemadmodum salubre omne ad sanitatem, hoc quidem ad conservationem, id uerò in act ione, aliud quia est signum, ut urina sanitatis; hoc autem, quia

illius est susceptibile.

Remouet quoddam dubium, feu respondet cuidam tacitæ quæstioni: Dictum est enim, quòd hæcicientia considerat totum ens. posset ergo aliquis dubitare, & dicere; quòd hoc non est pos sibile, quòd una scientia est respectu unius; entia autem habent magnam diuersitatem adinuice; & ideo uidetur, quòd non possint cadere infra unam scientiam. Hanc obiectionem excludens Philosophus in parte ista, uult ostendere, quòd

Regula.

rationes, quas adducit ad probandum hoc: Secu da ibi. [Omnis autem generis.] Prima in duas: quia primò ostendit, quòd totum ens cadit infra unam scientiam: secudò ostendit, quòd licèt ista scientia sit de toto ente:tamen specialiter est de primo ente, quod est substantia, ibi. [Vbicunque uerò.] Ponit ergo primam rationem, quæ talis Que cadat est:illa, quæ cadunt infra unam attributionen,& infra unam unam analogiam, cadunt infra unam fcientiam. analogiam, Circa istă ronem sic procedit:quia primò declaeadut mfra rat, co omnia entia funt infra unam attributione: secundò ex hoc concludit, op cadunt infra unam sciam, ibi. [Quemadmodű ergo.] Circa primű. Notandum est, quòd illa cadunt infra unam at- B tributionem & analogiam, quz attributionem As ributio habent ad unum. attributionem habere ad unu, nam habere potest esse tribus modis, uel sicut ad unum fine, ad unum, o uel ficut ad unum efficiens, uel ficut ad unum fu singit tripls biectum: primò ergo declarat, quomodo aliqua habent attributionem ad unum finem: secundò, quomodo aliqua ad unu efficiens ibi. [Et medici nale: I tertiò positis his duobus modis, quasi pro exemplis, ostendit quo oia entia habent attributionem ad unum ens primum, tanquam ad unum subicctum, ibi. [Ita uerò & ens.] Dicit ergo primò, quòd ens dicitur multis modis; sed tamen Multitudo non obstante hac multitudine, totum ens potest duplex, alte cadere sub una scientia: quia hac multitudo nó ra significa est multitudo æquiuocorum; sed est multitudo C attributorum ad unum primum exemplum in corum: alte his, que sunt attributa ad unum sinem; Omnia.n. raest suppo salubria attributionem habent ad sanitatem, tan fitorum, & quam ad unum finem; hæc enim dicuntur faluhat est unt- bria, quia conseruant fanitatem, sicut exercitium fic accipiur & motum, dicimus esse sanum: quia conseruat sa hoc in loco, nitatem, Aliquid dicimus esse sanu; quia facit sa quia ens est nitatem co modo, quo dicimus, quòd medicina merè unius fana est, Aliquid dicimus sanum: quia significat nia ĉiia, qt fanitatem, eo modo, quo dicimus, quòd urina sa ftat cum a. na est, Aliquid dicimus sanum, quia suscipit sani tatem, eo modo, quo dicimus, co animal sanum est.Deinde cum dicit.

rum:Et dividitur in duas partes, secundum duas

Et medicinale à medicina. Hoc enim habendo medicinas dicitur medicinale, illud uerò susceptibile ad eamsalind nerò per actus existentium medicinæ. Similiter autem alia sumemus his dicta.

Ponit exemplum de secundo modo attributionis, in quo modo sunt, que habent attributio nem ad unum primum efficiens: sicut este medicinale attributionem habet ad artem medicatiuam, Aliquid dicitur medicatiuu, quia habet artem medicinæ, sicut medicus peritus, Aliquid ue rò quod est aptum benè ad habendam arté medicinæ: sicut sunt aliqui homines, qui sunt bene dispositi, ut acquirant artem medicinæ, Aliquid dicitur medicinale, quia eo opus est ad me dicinam, sicut dicimus instrumeta, quibus utitur medicus esse medicinalia, & sicut ista dicuntur

omnia entia possunt cadere infra unam scientia- A in relatione ad medicinam, ita & multa alia. De inde cum dicit.

> Ita uerò & ens multipliciter dicitur quidem, fed omne ad primum principium. Hec enim quia substantia entia dicuntur, illa uerò quia passiones substantia dicuntur, alia quia uia ad substantiam, aut corruptiones, aut prinationes, aut qualitates, aut effectiua, aut generatiua substantia, aut ad sub stantiam dictorum, aut quorundam borum negatio nes aut substantie, Quare o non ens esse non ens dicimus.

Positis duobus exemplis secundum duos modos attributionis & analogia; hic oftendit quomodo omnia entia attributtionem habent ad unum primum ens, quod est substantia, sicut illoru unicu subiectum, dicens: quòd sicut salubre dicitur multipliciter, sed tamé omnia salubria at tributionem habent ad unum finem: & sicut me dicinale dicitur multipliciter, & tamen omnia medicinalia habent attributionem ad unum effi ciens, ita ens dicitur multis modis: & tamé omne ens attributionem habet ad unum ens primum, Ambitus ficut ad substantiam: De numero enim entiu hæc Metaply. dicuntur entia: quia per se existunt, & hæc propriè & principialiter funt; & tale ens substantia est: Hec aute dicuntur entia, quia sunt passiones & proprietates huius entis, scilicet substătiz: hzc autem dicuntur entia, quia sunt uia ad substantiam & generationem & corruptionem substantix eo modo quo generatio & corruptio entia funt. Alia dicuntur entia, quia funt priuationes formarum substantialium, uel etiam quia sunt qualitates substantia, Alia dicuntur entia quia funt effectiua uel generatiua fubstantia, uel eorum quæ attributionem habent ad substantiam, ficut funt accidentia; Negationes dicuntur entia rationis: dicimus enim, quòd ista propositio est Negationes uera, non ens est uon ens. non autem esset uera quo habeat nisi negationes aliquo modo haberent aliquam entitatem. entitatem rationis: Dicetur enim in Quinto hu-ius, quòd ens dicitur duobus modis, est enim ens 5 Metaph. rei, & ens rationis: ens autem rationis attribuitur Tex. 6. 13. secundis intentionibus, & attribuitur affirmatio ni & negationi; est enim ens rationis ens diminutum & factum ab anima, & tale attribuitur D isti propositioni, non ens est non ens. Deinde

Quemadmodum ergo falubrium omnium una est scientia, ita boc etiam & in aliis. Non enim solum circa unum dictorum, unius est scientia specula ri, sed ad unam dictorum naturam. Etenim ea modo quodam circa unum dicuntur. Manifestum igitur quia entia unius est scientia speculare inquantum entia.

cum dicit.

Posito, quòd entia cadant sub una attributione, & una analogia; concludit ex hoc, quòd cadunt sub una scientia dicens; quòd quemadmodum omnium falubrium est una scientia in hoc, quia omnia falubria dicuntur in attributione ad unum; ita omnium aliorum, que cadunt sub una

attributione est una scientia, scientia enim una E aliquibus, secudum diuersas rationes dicitur de non solum est corum, quæ unitocantur in uno, fed etiam est corum, quæ attributione habent ad unam mareriam: cum ergo hæc entia dicatur secundum unum, idest attribuatur uni prædicamento, manisestum est, quòd unius scientiz est speculari entia inquantum entia. Deinde cum d.

V bique uerò propriè primi est scientia, & ex quo alia pendent, & propter quod dicuntur.Ergo si boc est substantia, substantiarum oportet principia.

& causas habere Philosophum ipsum.

Ostendit, quòd licèt hæc scientia speculetur Maplysi. omnia entia, tamen specialiter, & propriè specu Principali: latio sua uersatur circa primum ens, quæ est sub ser é de sub stantia, & est ratio sua talis. Quandocunque aliest de nobia qua scientia uersatur circa multa, quæ sunt infra 🖡 liors per sus unam analogiam, & attributionem; specialiter fabielti; que uersatur circa illud, quod est primum in illa at-ens: en no tributione; cum ergo omnia entia attributione bes intelligi the buttone; cum ergo omma entia attributione qued ex hec habeant ad fubstantiam, tanquam ad quoddam substătia sit primum, specialiter uersabitur hæc scientia cir-Subiectum ca substătiam: Et hoc est, quòd dicit litera, quòd semper & ubique scientia propriè est primi, ex quo omnia alia dependent: si ergo substantia est primum ens inter omnia entia; manisestum est, quòd Philosophus primus specialiter querit cau sas,& principia substantia. Deinde cum dicit.

Omnis autem generis unius est sensus unus, & scientia:ut grāmatica una existens, omnes specula tur uoces. Quapropter & entis inquantum est ens quascunque species speculari unius est scientia gene

re,& Species Specierum.

Oftendit per fecundam rationem, quòd iltius scientiæ est considerare osa entia;& est ratio sua talis, Quæ cadunt infra unum genus, cadunt in-Dicit ens et fra unam scientiam; sed omnia entia cadunt ingenus, copio fra unum genus (appellat hic genus largo modo se hic capie: do genus: ipsum ens:) ergo omnia entia cadut infra unam poniam in scientiam: Et hoc est, quod dicit litera, quunius Ferrio fatis generis est unus sensus,& una scientia; sicut uient non esse ca est respectu omnium colorum, & grammatica est respectu omnium uocum; ergo unius scien tiæ est speculari ens inquantum ens, & omnes species entis; quæ quasi conueniunt in ente, sicut in quodam genere: Ita quòd hæc scientia considerat entia inquantum entia: species tamen entium secundum proprias rationes specieru sunt, hoc est faciunt speciales scientia, & particulares:licèt enim secundum rationem entis cadant infra unam scientiam; tamen secundum speciales rationes cadunt infra diuersas scientias.

Quaftia.

cum, Cana lezum.

Mesaphy.

Quæreret quis ad euidentiam eorum,quæ dicta sunt, Vtru osa entia prima talia attributione Differentia & analogiam habeant ad substantiam? Dicendu inter unino est, quod sic. Ad cuius euidentiam notandum est, quivo- est, quod differentia est inter uniuocum, & equi uocum,& analogum:quod enimvniuocè dicitur de aliquo, secundum unam rationem dicitur de illis:ita quòd omnia uniuoca ad unam rationem sunt reducta, quod autem dicitur æquiuocè de

illis:ita tamen, quòd illæ rationes sic se habent, quòd una non habet attributionem ad aliã , nec ambæ ad aliquod tertium; analoga autem dicun tur secundum diuersas rationes, & habitudines; quæ tamen omnes habitudines referuntur ad unum primum: Entia ergo prædicamentalia non possunt habere uniuocationem:quia sic essent re ducta ad unam rationem communem; & sic om nia prædicamenta essent unius rationis, siue unius generis ueri, quod est impossibile; nec etiã omnia entia prædicamentalia habent rationes çquiuocas: quia si sic esset ratio unius prædicaméti, non diceretur in habitudine ad rationem alte. rius; restat ergo, quòd omnia predicamenta cadant in una attributione, & in una analogia: In- Divisio entelligimus enim, quòd prima diuisio entis prædi- " Predica camentalis est, quod omne ens, uel est ens in se si xum, uel ens in alio: si autem est ens in se fixum, Substantia fic non dicitur in attributione ad aliud; quia qd est ens fixing est ens in se fixum, est ens irresolubile: quia ens o infrase. fixum est infra seipsum, nó resoluitur ad a iquid ipsum. aliud. Si autem est ens in alio, sicut est ens, quod est ens in attributione ad aliquod fixum; & isto modo accidétia sunt entia: Quædam enim accidentia funt entia , quia funt menfuræ,& dimentiones entis fixi, quod est substantia; & hoc modo dicimus, quòd quantitates sunt entia; Quæda autem funt entia, quia funt dispositiones, & proprietates entis fixi, eo modo, quo dicimus, quòd qualitates entia funt: & ficut dico de quantitate, & qualitate, ita dico de omnibus prædicamentis accidentalibus, quòd semper dicunt habitudiné ad ens fixum, quod est substantia; ita quòd noué prædicamenta accidentium dicunt nouem habi tudines diuerías respectu entis fixi, & substantiæ.Est enim diligenter notandum, quòd unitas Vuitas uni uniuocationis est unitas rationis: uniuoca enim nocationis e conueniunt in uno, quod est unum secundum ra unnas ross. tionem non secundúm numerum : analoga auté attributionem habent ad unum secundum numerum; illa uerò, quæ funt infra analogiam, funt Que sut ininfra unum ordinem; qui quidem ordo confur-fra unu orgit ex hoc, que diversa aspiciunt unum secundum dinem, sunt diversos aspectus. & secundum diversos aspectus. & secundum diversos aspectus diversos diuerfos afpectus, & fecundum diuerfas propor feientiam. tiones, & habitudines: Et ex hoc cosurgit, quòd sunt unius scientiæ, quia illa, quæ sunt infra unu ordinem, sunt infra unam scientiam.

Quæreret quis. Quomodo hæc scientia, & si Questio. sit omnium entium : tamen specialiter est primi entis, sicut dicit Philosophus in litera? Dicedum est, quòd hac scientia cadit super duplicem ana Analogia logiam,& de utraque analogia uerificatur uer- duplex. bũ Philosophi; Est enim analogia, & attributio, in quæ omnia entia, quæ funt in prædicamento, & omnia entia causata attributionem habent ad causas altissimas, sicut ad primum exemplar, & ultimű finem: omnia enim entia causata ex hoc entia funt, quia imitantur primum exemplar focundum gradus suos:Et in tali analogia uerifica

fimas.

TEX. 3.

butio, in qua nouem prædicamenta accidentiú Hat scietia attributionem habent ad substantiam, tanquam Maliter est ad quoddam ens fixum, & quasi ad seipsum refle de substan- xum; & in tali analogia uerificatur uerbum Philosophi:quia licèt hæc sciétia sit de omnibus entibus:tamen specialiter de substantia est;ergo pa tet, quòd uerbum Philosophi, secundum duplicem analogiam uerificatur; Ratio auté uerifica-Ro entis in tionis utriusque potest esse una; quia ratio entis ente cate re non est in ente causato, nisi per causas altissimas: perium per ideo ratio entis priùs & principaliùs faluatur in causis altissimis, quam in aliquibus aliis; & ideo scientia, cuius est considerare ens, priùs & prin- Bcipaliùs confiderabitillud, in quo magis faluatur ratio entis: & eodem modo dicendum est de substantia, respectu aliorum entium: quia enim ratio entis prius faluatur in substantia, quam in aliis prædicamentis: ideo hæc scientia magis est de substantia, quam aliorum entium.

sit de omni ente: tamen specialiter est de causis

altissimis, & ultimis. Est autem analogia, & attri

Si igitur ens & unum idem, & una natura, quia se adinuicem consequentur, ut principium & causa,sed non ut una ratione ostensa. Nihil autem differt, nec si similiter suscipimus, sed et præ opere ma gis. Idem enim unus homo, & ens homo, & homo, o non diversum aliquid ostenditur secundum repetitam dictionem ipsum est homo, & homo, & u-

Postquam ostendit, p potestas huius scientia fe extendit ad considerationem entis, hic ostendit, o fe extendit ad considerationem unius, o conuertitur cum ente: Et diuiditur hæc pars in duas partes, quia in prima parte oftendit, q hæc scientia se extendit ad considerationem unius, quod conuertitur cum ente, & eorum quæ oppo nunturuni. fecundò redit ad probandum, co po testas huius scientiæ se extendit ad considerationem tam entis, quam unius, quam etia omnium consequentium, quæ sequuntur ens inquantum ens: Secuda ibi, [Et philosophi est de omnibus.] Prima pars in duas, quia primò ostendit, q potestas huius scientia se extendit ad consideratio nem unius : secundò ostendit, per quem modum se extendit ibi, [Quare quotcunque unius:] Prima pars in duas, quia primò ostendit, que consideratio huius scientia se extendit ad considerationem unius: secundo, o multitudinis, siue pluralitatis, quæ opponitur uni, ibi, [Quoniam autem unius est, opposita.] Prima pars in duas, quia pri mò ostendit, q hæc scientia se extendit ad consi derationem unius: fecundò op fe extendit ad con siderandum species unius ibi; [Quare quotcun-Ens, co and que.] Primò ergo probat, quad hanc scientiam dient une spectat consideratio unius, & est ratio sua talis; Quæ dicunt candem naturam cadunt, sub consideratione unius scientia, sed ens & unum dicunt eandem naturam, ergo cadunt sub consideratio nounius scientiz, sed hac scientia se extendit ad

tur uerbum Philosophi: Licet enim hæc scientia A considerationem entis, ergo se extendit ad consi derationem unius : De hac autem ratione Philo sophus ponit minorem ostedens, co ens & unum dicunt eandem naturam; & hoc oftendit tribus modis, siue rationibus. Secunda ratio ibi [Palàm autem.] Tertia ibi, [Ampliùs autē cuiusq; fubstantia.] Dicit ergo primò, q ens & unum dicut eadem naturam, & est ratio sua talis: quado sunt duo addita uni nullam diuersitatem afferunt uel faciunt, funt penitus idem; sed ens & unum addi ta homini, uel cuicunque nullam differentiam fa ciunt.quia idem est dicere homo,& ens homo & unus homo, ergo ens & unum funt penitus idem, Visa hac ratione patet litera, quæ dicit sic, quòd si ens & unum funt eadem natura eo quòd confequuntur seadinuicem sicut principium & causa; quia quidquid est unum est ens, & è conuerso, sicut quidquid est principium est causa, licet disse rant ratione, quia alia ratione aliquid dicitur ens, & alia ratione aliquid dicitur unum, quæ tamen si essent eadem ratione, nihil diceret ad propositum, sed magis esset utile; quia propositum nostrum est probare quòd ens & unum cadunt sub eadem scietia; Si (in quam) ita est, op ens & vnum dicant eandem naturam, manifestum est, quòd cadunt sub una scientia, quòd autem dicant ean dem naturam manifestum est, quòd idem est di cere homo & ens homo, & unus homo:ita quòd unum & idem & non alterum secundum dictionem replicatur & redditur: Notadum est, quod Aliqua esse

aliqua sunt, que sunt eadem secundum supposi-eadem tum, & tamen no sunt eadé scom naturam, sicut pliciter. fortes, & hoc albū & hoc musicu, & hoc mo unu & ens non funt eadem, Quædam funt, quæ funt eadem secundum naturam, quæ dicunt eandem naturam, & etiam sunt eadem secundum rationem, quia dicunt illam naturam secundum eandem rationem, & isto modo sunt eadem synonima, sicut tunica & indumentú: & isto modo ens & unum non funt eadem: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd eadem natura repeti tur cum dicitur homo, ens homo, & unus homo, licèt repetatur secundum diuersos modos & diuersas rationes, unde sunt unum sicut principiú & causa non sicut tunica & indumentnm. Notan dum, quòd ratio Philosophi ad probadum, quòd unum & ens cadant sub eadem scientia, hoc est, quòd unum & ens dicant eandem naturam: si au tem dicerent eandem naturam secundum eandem rationem, ratio non minus esset ad propositum, sed magis quam si dicant secundum diverfas rationes: Et hoc est quod dicit Philosophus in litera, quòd ens & unum differunt ratione, licèt si couenirent in ratione; ratio magis esset ad propositum. Deinde cum dicit.

Palàm autem, quia non separantur nec in gen eratione, neque in corruptione. Similiter autem & in uno. Quare palàm quia additio in his idem often dit: & nibil aliud unum præter ens.

Ponit secundam rationem,& est ratio sua ta-

corruptione eadem sunt, sed ens & unum non different; ergo sunt eadem: Et hoc est, quod dicit litera, quòd manisestum est, quòd homo & ens homo, non separantur in generatione & corruptione:quando enim generatur homo, generatur & ens homo; & quando corrúpitur homo; corrúpitur & ens homo: similiter homo & unus homo non separatur in generatione & corruptione, quando enim generatur homo, generatur unus homo: Ex quo manifestú est quòd ens & unum funt eadem, quia addito tertio, scilicet homine níhil aliud ostendit quam hominem, & sic nihil Edden eide aliud ostenditur per nomen entis quam princi-Junt eadem pium unius; quia quæcunque sunt eadem eidem, sunt eadem inter le. Deinde cum dicit.

Anicen.

Amplius autem cuiusque substantia unum est secundum accidens, similiter & quod ens aliquid.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis. Vni tas rei idem est, quòd substantia rei, quæ est una; quia unaquæque res est una per substatiam sua, & non per aliud:similiter entitas idem est, quòd fubstantia rei, que est: quia unumquodo; est ens per substantiam suam, & non per aliud: ergo uni tas & entitas sunt idem, quòd substantia rei; ergo sunt idem inter se, ex quo sunt cadem substă tia. De ista ratione no ponit plus, nisi quòd unuquodque est ens per substantiam suam, dicens; quòd substantia uniuscuiusq; est una, ens per se, & non per accidens, nec per aliquid aliud. simili ter uniuscuiusque substantia est ens per se, & no G per aliquid aliud. Notandum est, quòd Philosophus dicit, quòd unaquæq; res est una, & ens, & non per aliud, & hoc non probat hic:tamen probat Commentator, dicens sic; resuel est una & ens per se, uel per aliquid aliud, quod est additū' ei:si per se, habemus propositum:si per aliud quæ stio est de illo addito;quæreretur enimVtrum sit unum per se, uel per aliquid additum: si sit ens per se, æquè benè poterat dici de primo, scilicet, quòd erat unum & ens per le; quia non est maior ratio in secundo, quam in primo: si autem est ens & unum per aliquid additum, adhuc quæreretur de illo addito, & sic erit abire in infinitum, quod Dissidin in est impossibile. Notandum est, quòd uidetur suis ter Auer,et se discordiam inter Auicennam, & Auerroym, de uno, & de ente. Auicennas autem uidetur posuisse, quòd unum & ens significat aliquid additum rei, & non significat eius substătiam. De ente autem dixit propter duo, Primò propter differentiam entium: quoddam enim est ens, quod non est ab alio, & in tali ente esse non differt ab essentia:ita quòd esse dicit substantiam & essentiam rei:quoddam est ens,quod est ab alio, & in tali ente differt essentia & esse; hoc quia in tali ente, quod est ab alio, substantia rei est in poté tia ad esse: Secundò hoc dixit de ente, scilicet, cp ens dicat rem habitam; quia differtdicere rem, & ré enté:imò potest sciri res, & ignorari esse eius: & potest sciri quid est res, & tamen ignoratur si

lis, Quacunque non differunt in generatione & E est. Secundò dixit de uno, quòd dicit rem additam, cuius ro potest esse duplex. Prima talis est, omne denominatum dicit rem addită illi, quod denominatur; unum autem prædicatur denominatiue de co, quod est unum. unde dixit Auicen na, quòd unum est de genere nominatorum. Secunda ratio eiusdem potest esse; quia si unum diceret rem eandem cum eo, quod est unum, & nó rem additam, nugatio effet, dicendo homo unus: quia idem bis repetitur semel per hominem, & femel per unum. Auerroes aut dicit, op unum, & ens non dicunt rem additam substantiæ rei; fed unaquæque res est ens, & unum per substantiam suam, cuius ratio iam tacta est; Quia si res es fet una & ens per rem additam, effet abire in in-F finitum; si enim esset res una per aliquid additu, quæreretur de illo addito, Vtrum fit unum per fe, & si sit habemus propositum, scilicet, quòd aliquid est unum & ens per se : si autem per aliquid additum, erit processus in infinitu:Distinguit ta men Auerroys duplex unum, quod est princi- Vnum du pium numeri, & tale unum est de genere deno- plez. minatorum, nec est idem, quòd substantia rei:& aliud unum, quòd conuertitur cum ente; & tale unum idem est, quòd substantia rei: & non obstante tali identitate; non oportet, quòd sit nuga tio, dicendo homo unus; quia licet homo & unus dicant candem naturam; tamen dicunt eandem secundum diversos modos, & rationes diversas, quæ diuersitas excludit nugationem. Vnde Com Que ens,00 mentatorillud, quòd dicit ens per consignifica- unum dicite tionem, dicit unum per propalationem, quasi di- eadem rem. cat, ratio unius non propalatur per rationem hominis.Licet enim dicendo hominem, dicatur na tura unius;tamen dicendo hominem non propa latur ratio unius;& ideo non est nugatio, dicendo unus homo. Deinde cum dicit.

Quare quotcunque unius sunt species, tot entis, & de quibus quidem est eiusdem scientia genere spe culari. Dico autem, ut de eodem,& simili, o aliis talibus.Ferè autem omnia referuntur contraria ad principium illud. Speculata sunt autem & ea à nobis in ecloga,idest explanatione, uel trattatione con trariorum.

Ostendit, quòd ad scientiam istam spectat co H siderare species unius: & diuiditur in duas partes:quia primò hoc ostendit: secundò ostendit, quòd partes huius scientiæ sunt partes substan- Quet sunt tia, ibi, [Et tot sunt partes Philosophia.] Dicit spes entis; ergo primò, quòd ex quo unum, & ens conuer-unius, tuntur; tot funt species unius, quot entis: sicut ergo hæc scientia considerat de speciebus entis: ita considerabit de speciebus unius, quæ funt, idem, fimile, & æquale: Et hoc est, quod dicit litera, quòd ex quo ens & unum convertuntur, tot sunt species unius, quot entis; de quibus speciebus unius, istius scientiæ est considerare; dicimus enim quòd hec scientia considerat de eodem, simili, & æquali,que sunt species unius; serè enim omnia communia redu-

Digitized by Google

cuntur

autem fere, quia non est ita manisestum in quibusdam contrariis, sicut in aliis: quomodo autem reducantur, hoc speculandum est in ecloga con trariorum, idest in parte & tractatu, qui est ele-Tex.com. 9. ctus ad tractandum de contrariis in Decimo.

de uno, ita huius est tractare de simili, æquali, &

eodem, tanquam de speciebus unius. Notandum est, quòd Philosophus dicit; quòd contraria redu

cuntur ad unum, cuius ratio est, quia contrarietas est quædam multitudo, sicut dicetur in Decimo B

huius: dicetur enim ibi, quòd cótrarietas est quæ

go dicitur, quòd contrarietas reducitur ad unu,

fic;omnis multitudo ad unum reducitur, nã quæ

funt multa in numero, funt unu in specie; & quæ

funt multa in specie, funt unum in genere: Secun

dò potest uerificari sic, contraria ita fe habent, q

Notandum, quòd identitas est unitas in substan

Identie as fi tia; similitudo est unitas in qualitate; equalitas au militado, tem est unitas in quantitate: & ideo simile, æqua le, idem sunt species unius, Est ergo sententia and dient. Philosophisquod sicut huius scientize est tractare

Cirarieta- dam multitudo secundum speciem: quando eraduni stat hoc potest uerificari multis modis, Primò modo ter.

in omnibus contrariis unum contrariorum fe ha bet ad modum priuationis, & alterum ad modu habitus : priuatiua autem reducuntur ad prima priuatiua, inter quæ prima est unum, & multitudo: Tertiò potest uerificari & sic, ut no intelliga tur de omnibus contrariis, sed intelligatur de simili & dissimili, & eodem & diuerso, & de equa C li & inæquali: quafi ergo dicat Philofophus, hæc scientia determinat de simili, & de eode, & aqua Partes uni lique cum suis contrariis reducuntur in unum et us correspo- multitudinem, idem enim simile & æquale redudens parsi- cuntur ad unum ; fua autem contraria, quæ funt dissimile, & inæquale, & diuersum, reducuntur

> ad multitudinem. Deinde cum dicit. Et tot partes sunt Philosophia quot substantia. Q uare aliquam esse primam necesse, & habitam 1p sis.Existunt enim recte genera ens or unum habentia. Quapropter & hac sequentur scietia. Est enim Philosophus ut mathematicus dictus. Etenim ea partes habet, & prima quadam, & secunda est scie

tia, & alia deinde in Mathematicis.

Metaphyfi

duplex.

TEX. 4.

Ostendit, quòd partes huius scientie, & partes ca speciali- huius Philosophiæ sunt partes substantiæ. Ad cu ius euidentiam notandum est, quòd licet hæc alia. n.en- scientia determinet de ente inquantum ens, tatia eo sunt men specialiter determinat de substantia, & de entia, quia principiis substantia; & hoc quia alia entia à sub fint in fib. stantia non sunt entia nisi quia sunt in substantia: quia ergo specialis intentio huius Philosophi est determinare de substantia, ideo dicit Philosophus, partes huius scient accipiuntur secundum partes substantiæ, est enim quædam substan tia materialis, & quædam immaterialis; pars er-Substantia go huius scientiæ determinat de substantia im materiali, & aliqua de materiali: Ita op sicut Mathematica est de quantitate, partes autem scien-

cuntur in hoc principium, quod est unum; Dicit A tiz Mathematicz accipiuntur secudu partes qua titatis, quia quedam scientia Mathematica est de numero, quadam de magnitudine: ita hec scien- Metaphysi tia est de substantia, partes huius scientia acci- ca est piuntur se cundum partes substantiz; quia quæda mitate gepars huius scientiæ est de substantia immateriali, paris, comes & quædam de materiali, His uisis patet litera, di plures. cit enim, quòd tot sunt partes Philosophia, quot funt partes substantia, partes autem substantia sic se habent, op necesse est aliquam substantiam Necesse est esse primam, sicut immaterialem; & aliquam se- aliqua subcundam, sicut materialem, & consequenter se ha stantiam ef bentem: Et quia aliquis posset dicere, quomodo se primam. istę partes substantiæ cum sint diuersæ, possunt cadere sub una scientia. Respodet Philosophus, quòd licèt sint diuersæ, tamen habent ens & unum pro genere: & ideo illa scientia, quæ determinat de ente & uno, determinat de istis sciis, Ita quòd partes huius scientie sequuntur se ad in uicem sicut & partes substantiæ: sicut enim substă tia est prior substantia, ita & pars huius scientiæ est prior alia: Philosophus enim primus assimilatur Mathematico, Mathematicus autem habet primam partem & secundá: sicut prior est Arithmetica Geometria.ita similiter Philosophus pri mus habet diuersas partes, quarum una est alia prior. Notandum est, quòd prior dicitur duobus modis, est enim prius natura, & prius quò ad Prior denos:si loquamur de priori quò ad nos,sic substan pliciter. tia materialis est prior; & scientia que est de sub stantia materiali, est prior; quia omnis doctrina nostra incipit à notioribus nobis: si autem loqua mur de priori in intétione & dignitate, sic substa tia immaterialis prior est, & scientia, quæ est de substantia immateriali: Philosophus enim primus non tradit cognitionem substantiæ materia lis, nisi ut per cognitionem eius deueniamus in

> Quareret quis ad euidentia huius lectionis, Questio. Vtrum ens dicat aliquid additum esse,& substan tiæ rei? uidetur quòd sie; quia ens imponitur ab esse existentia, quia illud uocatur ens, quod exi- De ente, esstit: sed existentia dicit aliquid additum essentia sentia, er ef & substantiæ rei, ergo & ens: quod autem existen se. tia dicat aliquid additum esse, substantiæ rei, patet per autoritatem Boetii de Hebdomadibus, ubi dicit; quòd in entibus creatis diuersum In entibus est esse, a illud quod est; uocat autem illud, quod reatis diest, essentiam, esse autem existentiam. Ad opposi esse illud tum est Philosophus in litera, qui dicit, quòd ide quod est. est homo, & ens homo, & unus homo; ita quòd ens & unum nihil aliud addunt fuper humanitatem. Circa hanc quæftionem funt duo modi di- Ens à duob. cendi:dicunt enim quidam;quòd uno modo ens denomina. imponitur ab esse essentiæ, ita quòd illud uocatur 🚧 . ens, quod essentia habet: & si isto modo accipiatur, sic ens nihil dicit additum super essentiam; quia essentia, & esse essentia dicut eandem rem: Secundo modo ens imponitur ab esse existentie,

& secundum istum modum accipiendi ens, ens

cognitionem substantiæ immaterialis.

fe ipfam.

ponit mul-

super essentiam & substantiam rei;quia ens dicit existentiam, seu esse existentiæ, quod quidem esse existentie non est idem, quod esse essentiæ in Afeexisten rebus creatis; quòd autem esse existentix non sit sia non est idem, quod esse essentie rei in rebus creatis, hoc • idem, 98 er probant tribus modis : Primű medium fundatur ex rei possibilitate; nam omnis essentia rei creatæ possibilis est ad esse: essentia enim rei create non est necesse esse, sed possibiliter aspicit esse, Nolla res è quia potest esse & non esse; nulla autem res est. possibilis ad possibilis ad seipsam; si ergo essentia est possibi lis ad esse, non est idem quòd esse si enim esset possibilis ad esse, tamen esset idem cum esse, esset possibilis ad seipsam. Secundum medium fumitur ex rei limitatione; quelibet enim essen- F tia creata limitata, & finita est; si autem essentia creata esset suum esse: esset illimitata & infinita:si enim esset suum esse, à seipsa haberet esse, & non ab alio, & per consequens esset infinita su perius, ex quo ab alio non esset: si etia esset suum esse, esse suum non esset receptum in alio, & sic esset infinita inserius; & sic esset infinita superios & inferius, quod est contra essentiam rei creatæ. Quelibetres Tertium medium sumitur ex compositione, creata com quelibet enim res creata composita est multis có pont mul- positionibus, ita tamen, quòd prima compositio est ex essentia & esse; sic autem in essentialiter ordinatis, quòd ubi non est primum, non est sccundum, neque tertium, ubi ergo non erit prima compositio, non erit secunda, neq; tertia;& hoc G quando compositiones essentialiter ordinantur si ergo essentiali ordine compositio ex essentia & esse est prima, ubi non est illa, nec aliqua alia rum est:si ergo res creatæ carent compositione, quæ est ex essentia, & esse; carent omnibus aliis; & sic res creatæ simplicissimæ sunt: Hic est ergo unus modus dicendi.

Alius modus dicendi est, quòd idem est esfentia & existentia, ita quòd ens nihil additum dicit super essentiam: & hic modus dicendi ma gis appropinquatur uerbis Philosophi, quam modus præcedes, aperte enim dicit Philosophus, quòd nihil differt dicere in re, homo, & ens homo: si autem ens diceret aliquid super hominem, differret dicere homo & ens homo, quia quando diceretur homo, diceretur quidditas & essentia tantum, quando autem diceret homo & ens homo, diceret essentiam & esse, & per consequens dicerentur due res, & sic multum differret dice-Este non ne re homo & ens homo. Et si dicatur, quòd duplex mit ab essen est ens, ens, quod dicit esse essentie, & de tali ensia, sed ab te loquendo, non differt dicere homo & ens ho ente, ab esse mo, aliud est ens, quod dicit esse existentie: & de tali ente loquendo, differt dicere homo & ens hó;qđ non potest dici secundum intentione Phi losophi, quia Philosophus dicit, quòd non differt dicere homo & ens homo in generatione & cor ruptione: ergo loquendo de ente,ad quod termi natur generatio; sed tale est ens, quod dicit esse

in omnibus rebus creatis dicit aliquid additum E existentiæ: Philosophus ergo loquitur de esse erge la sid rese stentiæ,& non de esse essentiæ aperte; Et est hoc lutionis per contra intentionem Commentatoris, qui dicit, intellectione quòd unaqueque res est supple essentia sua, du suppar ita quòd ens nihil addit super essentiam suam, si ricularius se enim ens, siue esse existentia aliquid adderet ste cut dunsibi per essentiam, esset processus in infinitu; sicut ar- le sup diniguit Commentator: dicit ergo secundum istum ma ait commodum quod esse se essentia di cuma un la sua ait commodum quod esse se essentia di cuma un la sua ait commodum quod esse se essentia di cuma un la sua ait commodum quod esse se essentia di cuma un la sua ait commentation de la sua ait c modum, quòd esse & essentia dicunt eandem re, positiva se ita que ens nihil addit super essentia: licet at dicat sparticulari eande re: tamen dicit cam sed diuersas rones, us addit sup ita quina & eadem realitas sub una ratione uoca diudentia tur essentia, sub alia uocatur esse diuersitas aute sup diussibi istarum rationum diuersimode a diuersis assigna lu: o na tur, Quida enim dicunt, quòd eadem realitas si- ens, ut coissi gnificativa per modum habitus effentia dicitur, mi,est prifignificatiua per modum actus esse dicitur. Exé- do, cretiens plum, eadem realitas est lux & lucere, tamen illa ultimu, ad realitas per modum habitus dicitur lux, significa quod omnia tiua per modum actus dicitur lucere; ita quòd el resolutur. fentia, & esse est una realitas significativa per mo Esse es es es dum habitus, & per modum actus. Alii autem tia diciii ea funt, qui hanc diversitatem dant sic intellige- dem rem. re, dicunt enim quòd cadem realitas est obiectú intellectus diuini, siue operationis, & actionis di uinæ;que operatio dicitur creatio; ista ergo realitas inquantum est obiectum intellectus diuini, ·uocatur essentia;inquantú est terminus operatio nis diuinæ, dicitur esse, Verbi gratia, illa eadem humanitas que est obiectum intellectus diuini, postea est obiectum operationis diuing, dicitur es le.Sic ergo fustinendo hanc positionem, possumus respondere ad argumenta alterius positionis:quando enim dicitur quòd nulla res est in po tentia ad se ipsam: Argumentum procedit ex fal fa imaginatione:non enim imaginandum elt, p essentia sit quædam res, que sit in potentia ad esfe,quafi ad quandam aliam rem:fed imaginandū est, quòd tam essentia, quàm esse est in potentia creantis & facientis: quando enim aliquid creatur, tota realitas creatur; et ideo tota realitas est in potentia; cum ergo realitas sit essentia, essentia est in potentia non quidem subiectiua, sicut imaginātur isti:(uidentur enim imaginari,quòd essentia sit in potentia ad recipiendum esse tanquam aliam rem diuersam) sed est in potetia obie Essentia est Ĉtiua, quia tota essentia est obiectum potentia in Potentia creatis. Ad secundum argumentum, quando dicitur, quòd si essentia est suum esse, quòd esset illimitatum & infinitum; dicendum est, quòd se quitur hoc, ista enim essentia ita est suum esse, qd esse ipsum est limitatu superius, quia ab alio est:nó enim sequitur essentia est esse, ergo nó est ab alio: Dictum est enim iam, quòd essentia rei ita est esse, quòd hat tota essentia possibilis est; & quia illud quod est possibile, est ab alio; ideo essentia est ab alio; & quia est ab alio, ideo & limitata superius: Si enim essentia ita esset esse, quod necesse esset ipsam esse, non caderet sub ra tione possibilis,& sic non esset ab alio; & sic es-

Tex.co.8.

er inde.

bet rationem possibilis; ideo ab alio est: & per có sequens limitata est superius, & etiam limitata in se;non quia esse recipiatur in essentia, sicut dicebant isti; sed quia essentia habet esse certum, & limitatum gradum perfectionis. Ad tertium argumentum quando dicitur, quòd compositio ex essentia & esse, est prima: & per cósequens, si hoc Compo ex a non est in rebus, nulla alia est. Dicendum est, co thu, co pod compositio exactu & potentia est prima compo ef prima in sitio in rebus creatis, & si hac non esset, ibi nulla alia esset: non autem imaginandum est, quòd potentia & actus in rebus creatis semper dicant Actus, 170 duas res; sed sufficit, quod dicant eandem rem, se rentis non cudum diversas rationes: Ita quòd in rebus crea B cont duas tis una & eadem res: primò fuit in potentia, pores, sed una stea fuit in actu, & ex hac potentia, & actu attin cande rem. gut omnem rem creata; Eode mó dico de essen tia & esse, in rebus creatis no dicunt compositio nem fecundum re, sed fecundum rationem; quia illa realitas, quæ dicitur essentia, du est obiectu intellectus diuini, & est in potentia facientis; potest dici esse, dum actu est terminus operationis diuinæ. Argumentum autem arguebat, ac fi cópositio ex essentia, & esse esset compositio secun dum rem. Ad authoritatem Boetij, quòd esse & essentia disserunt in omni re creata, prolixè esset respondendum; sed tamen quantum spectat ad propositum, dicendum est; quòd non oportet, q differant secundum rem, sed solum secundum rationem sufficit. Hæc ergo dicta sunt de ente: de uno autem hic prætermittendum est; quia de ipso multa dicentur in Decimo.

essentia rei creatæ ita est suum esse, quòd tota ha

Quoniam autem unius est opposita speculari, & uni opponitur pluralitas, & negationem, & priuationem unius est speculari; quia utrunque speculatur unum cuius negatio, aut prinatio. Hac autem que simpliciter dicuntur; quia non inest illi, aut ali-

cui generi.

Postquam offedit, quod partes huius scientiæ se extendunt ad considerationem unius: hic osté dit, quod potestas huius scientiæ se extendit ad considerationem multitudinis, seu pluralitatis, quæ opponitur uni: Et diuiditur in duas partes; quia primò oftendit, quòd ad hanc scientiam spe ctat considerare multitudinem: secundo ostedit, quod ad hanc pertinet considerare species multi tudinis, que sunt diuersum, dissimile, & in æqua-Spes multi- le, ibi, [Sed ubi opponitur pluralitas. ] Prima in duas, quia primò ostendit, quòd potestas huius scientiæ se extendit ad considerationem multitu dinis: secundò manisestat, quod dixit, ibi [Huic ' igitur] Primo ergo ostendit, quòd hæc scientia confiderat multitudinem & pluralitatem; & est ratio sua talis, Vnius scie est considerare opposi-Vna quid. ta; cùm ergo unum, & multa opponatur; quia unum uel est priuatio, uel negatio multitudinis; sequitur, quòd unius scientiæ est considerare unum & multa; cum ergo hac scientia conside-

· fet per confequens illimitata fuperiùs ; fed quia A ret unum, ergo confiderabit multitudinem. Vifa hac ratione, patet litera, quæ dicit sic, quinus scientiæ est speculari opposita, uni autem opponitur pluritas, ideo scientiz huius est considerare pluralitatem, quia debet considerare illud, cuius priuatio uel negatio est unu h.ec.n.scientia propter utrumque speculatur unum, & propter negationem & propter prinationem, de essentia nego simpli eius est, uel quod sit negatio simpliciter dicta, cuer, o u quia absolute hoc negatur ab illo, & hoc non est genere. illi, negatio autem in genere uocatur, quia negatur non simpliciter, sed in tali genere; sicut im par est negatio paris in tali genere, scilicet in nu mero. Notadum est, quòd unum est ens non di- Puum est uisum: debemus enim imaginari, quòd omne ens ens non uel est ens simplex, uel est ens copositu: Si aut est "ssum. ens simplex, sic sua unitas est sua simplicitas; & Ens duplen ideo dicitur unu; quia nec est divisibile in poten tia, nec diuisum in actu: Si aut est ens copositu; y num dicit Ideo est unum; quia non diuisum in actussic ergo negonem su unu semper privat divisioné: Et sic benè dictum genere non est, quòd unum est ens non diuisum; & per conse principali quens ratio sua consistit in prinatione & negatione divisionis, & per consequens multitudinis. Deinde cum dicit.

Huic igitur uni differentia adest, præter quod eft in negatione. Illius enim absentia negatio est. In priuatione uerò subietta quadam fit natura, de qua

dicitur prinatio.

Manifestat quoddam, quòd dixit:dixit enim, quòd unum est negatio, uel priuatio: uult ergo manifestare, quòd unum magis debet dici nega tio, quàm priuatio. Ad cuius euidentiam notandum est, op negatio, & priuatio conueniut & differunt: Coueniunt quidé,quia illud idé,qd nega Nego Copri tur per negatione, negatur et per prinatione, Exe watio con plū;no uidens negatio est, quæ quide negatio ne nut, e dif gat uisum, cæcus aut privatio est, quæ quide pri-ferunt. uatio et negat uisum: Differunt autem; quia priuatio addit supra negationem unam differentia, quia licet unum & idem negetur per priuatione & negationem; tamen negatio potest dici de en te & de non ente : ita quòd illud, quod negatur à negatione, potest negari ab ente & non ente: no uidens enim potest dici de ente & de non ente, Illud autem quod negatur per priuationem tantùm, negatur ab ente: cæcus enim non dicitur nisi de ente: unum ergo cum dicat negationem in natura entis, magis debet dici priuatio quam negatio. His uisis, patet litera, quæ dicit, quòd huic, idest uni adest una differentia præter quam in negatione, idest quæ non est in negatione: est enim differentia internegationem & priuationem; quia negatio est absentia rei, siue sit in ente, siue in non ente: ita quòd negatio non determinat sibi specialem naturam; in privatione uerò semper est quædam specialis natura, de qua dicitur priuatio. Notandum est enim, quòd priuatio est negatio in genere, & ita priuatio addit speciale genus super negationem: cum er-

ens,& sic debet dici priuatio. Deinde cum dicit.

Sed uni pluralitas opponitur.Quare opposita di-Etis diversumque & dissimile & inaquale, & que cunque alia dicuntur, aut secundum pluralitatem & unum, est dieta cognoscere scientia, quorum unum quidem contrarietas est. Differentia namque quadam contrarietas est, & differentia diversitas.

Postquam dixit, quòd hæc scientia sc extendit ad unum & multitudinem: hic oftendit, quòd se extendit ad considerandum species multitudinis:Et hoc est, quod dicit, quòd uni opponitur pluralitas;& ideo illa scientia, quæ considerat unum, considerat species unius, quæ sunt, (ut dictum est)idem, zquale, & simile: & eadem scientia considerat opposita hiis speciebus, quæ sunt diuersum, dissunile, & inæquale; & hoc quia hæc Ordo tran- tria funt species pluralitatis: Istius ergo scientiæ scedes auri est cognoscere omnia, quæ reducuntur ad unum & pluralitaté; de numero quorum est ipsa contrarietas:contrarietas enim est quædam differen Similitudo, tia secundum speciem, ut dicetur in Decimo. Pluralitas. Differentia autem quædam est diuersitas; diuer-

Disersitas. sitas autem reducitur ad multitudinem. Notan, Differetia. dum est, quòd diversitas est quædam multitudo; sed non omnis multitudo; sicut enim identitas non est omnis unitas; sed tantum unitas in substantia; & ideo diuersitas dicitur species multitu dinis. Similiter dissimilitudo non est omnis mul titudo, sed solum multitudo in æqualitate; & io dissimilitudo dicitur species multitudinis, Eode G modo inæqualitas non est omnis multitudo; sed tantum multitudo in quantitate: & ideo est quæ Multitudo, dam species multitudinis. Imaginabimur ergo, stafendens se extendens ad prædicamentum substantiæ, qua

tùm ad diuersitatem, & ad prædicamentum qua litatis, quantum ad dissimilitudinem, & ad præcamentum quantitatis, quantum ad inæqualitatë; Benè ergo dixit Philosophus, quòd eiusdem scientiz est dicere de multitudine, & dissimili, & inæquali, & hoc quia funt species multitudinis. Corrarietas Notandum est, quòd contrarietas est diuersitas; qua diversi sed non omnis diversitas, sed est diversitas & dif ferentia secundum speciem, & corum, quæ maxi mè distant sub eodem genere; & ideo contrarie

> tas est quædam diversitatis species: sicut ergo di uersitas reducitur ad multitudinem: ita contrarietas; Benè ergo dixit Philosophus, quòd hæc scientia considerat contrarietatem, tanqua quid reductum ad multitudinem; hæc enim scientia quedam considerat, quæ reducuntur ad unum; de numero quorum est idem, simile, & æquale;

> quædam considerat, quæsunt reducta ad nultitudinem: de numero quorum est contrarietas. Deinde cum dicit.

> Quare quoniam unum multipliciter dicitur, & bec quidem multipliciter dicentur. Attamen unius omnia cognoscere. Non enim simpliciter algerius . Quare si nec secundum unum, nec ad unum

go unum sit ens non divisum determinat sibi E rationes referuntur, tune alterius. Quoniam uero ad primum omnia referuntur, ut quecunque unum dicuntur, ad primum unum; similiter dicendum est & de eodem, & diuerso,& contrariis se habere.

Postquam ostendit, quòd hæc scientia considerat de uno, & sibi oppositis; hic ostendit per quem modum considerat de istis: Et tria facit: quia primò ostendit modum considerandi:secũdò ex modo dato concludit quandam regulam necessariam hic:tertiò soluit quandam quæstionem motam in Tertio:Secunda ibi, [Ergo diuifum.] Tertia ibi. [Palàm ergo.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd si unum diceretur xquiuocè de omnibus speciebus suis, omnia, quæ dicunt unum non possunt esse sub una scientia : quia æquiuocorum una scientia non est; sed quia Aequinoco unum dicitur analogice, & in respectu ad unum rum nonest primum de omnibus, quæ dicuntur unum : ideo una sciena talia possunt cadere sub una scientia. Hoc est er go,quod dicit Philofophus, quòd licet unum dicatur multipliciter de illis, de quibus dicitur; hoc est secundum multas rationes; tamen no ob state hoc, unius scientiz est cognoscere omne unum inquantum unum. Non enim sequitur, hoc Quo ex didicitur multipliciter, ergo no potest cadere sub mersitate una scientia: si enim dicerctur ita multipliciter, quòd illa multiplicitas effet æquiuocatio, in qua tia, o que quidem equiuocatione funt diversærationes, no non. relatas ad unum;necesse esset, quòd illa, quæ sic .differunt illis rationibus, essent alterius & alecrius scientia: quando autem illærationes referutur ad unum primum, tunc de omnibus illis potest esse una scientia: Sic autem est in uno; omnia enim, quæ dicuntur unum, dicuntur in aspectu ad unum primum,& ideo possunt cadere sub una sciétia: Et sicut dictum est de uno, codem mo do dicendum est de codem,& diuerso, simili, & dissimili,& contrariis: de hiis enim potest esse una scientia. & hoc quia omnia dicuntur in aspe-Etu ad unum primum. Deinde cum dicit.

Ergo diaisum, quotiés dicitur singulum, sic redu cendum est ad primum in singulis pradicatis, quomodo ad illud dicitur. Hoc enim habendo illud, illa uerò faciendo illud, alia uerò secundum alios dicentur modos.

Dat quandam regulam generalem in materia ista. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd æquiuocum & analogum in hoc coueniut, quòd connennen. utrunque concernit diuersas rationes; tamen in 11 a, e di hoc different, quod æquiuocum concernit diner rentia inter sas rationes simpliciter & absolute; analogum au aquinocum tem concernit diuersas rationes in aspectu ad unum primum:ita quòd in omni analogia est diuersitas rationum continentium unum primum. Est ergo regula Philosophi, quòd analogum, de quo est hæcscientia, diuidendum est in res suas: & postea uidendum, quomodo diuersimodè res ille aspiciunt primum. Et hoc est, quod dicitur in litera,quòd diuifo analogo, quo tiens dicitur unumquodque illorum, quæ sunt

Digitized by Google

145.

Vnitas.

Identitas.

### Liber Quartus.

ad ipsum primum secundum proportionem & Aliqua re- habitudinem suam. Verbi gratia aliqua sunt, que ferri tripli. referuntur ad aliquod primum, quia habent illud: alia funt, quæ referuntur, quia faciunt illud: & alia secundum alios modos, Sicut dicimus, quòd animal attributionem habet ad sanitatem; & hoc quia illam habet; medicina autem, quia il lam facit; urina autem quia illam fignificat: & sic diversæ res secundum diversos modos, & proportiones ad unum referuntur. Deinde cum dicit.

Palam ergo quod in questionibus dictum est; quia unius est de his, & de substantia sermone habereshoc autem erat unum dubitatorum.

Et dictis soluit quandam quæstionem motam B in Tertio; quærebatur enim in Tertio, Vtrum eiusdem scientiæ sit considerare communia iam Metaphaff dicta, & substantia? Dicit ergo Philosophus hic, de substan- quòd manifestű est illud, quod querebatur in du sia, co de co bitationibus Tertij; manifestum est enim, quòd supramia, eiusdem scientiz est habere sermonem de substantia, & de his communibus; hoc autem erat unum, quod quærebatur in Tertio. Notandum est quòd ex præcedentibus nos habemus, quòd hæc scientia de substantia est; dictum est enim q licèt hac scientia sit de ente, tamen specialiter est de substantia: probatum etiam suit, quòd hæc scientia considerat de communibus, quæ consequentur ad ens & unum : Et ideo benè dixir Philosophus, quòd manifestum est ex præcedentibus, quòd unius scientiæ est considerare de substantia, & de iis consequentibus: Hoc autem erat unum de iis, quæ quærebantur in Tertio.

Et Philosophi est de omnibus posse speculari.Nā si non Philosophi, quis est, qui inuestigat, si idem Socrates, & Socrates sedens? aut si unum uni contrarium?aut quid est contrarium?aut quoties dicitur?

similiter autem & de talibus?

TLX. 5.

In parte ista Philolosophus adhuc probat per qualdam rationes communes, quòd hac scientia Muius feien considerat de communibus: Et dividitur in duas tie est spece partes; quia primò hoc probat: secundò epilogat lan de codi omnia, quæ dicta sunt in præcedentibus, ibi, [Quod quidem igitur unius est] Prima in duas; quia primò ostendit, o hec scia cossderat de coibus: secundò ex hoc concludit, op nullius alterius sciæ speculatiue est speculari de his, ibi [Et propter hoc non est] Prima in quatuor partes; quia primò Philosophus probat, quòd huius scientiæ est speculari de eodem, & diuerso, & contrario: secundò probat, quòd huius scientiæ est speculari de partitionibus entis: tertiò probat, quòd huius scientiz est speculari de ente: quartò ostédit, quòd huius scientiz est speculari de contrariis:Secunda ibi, [Quoniam ergo unius] Tertia ibi, [Signum aut] Quarta ibi, [Amplius aut contrariorum.] Primò ergo probat, quòd huius scie tiæ est speculari de eodem & diuerso, & est ratio talis:Omnis quæstio in aliqua scientia debet ter-

fub analogo, referendum est, & reddendum est A minari: sed quæstio de eodem & diuerso non po test terminari in aliqua scientia; ergo oportet, quòd terminetur à Philosophia prima, siue à scié tia communi: Visa hac ratione, patet litera, quæ dicit sic; quòd speculari de omnibus, idest de cómunibus Philosophi primi est, & Metaphysici; nã Metaph.a si ista scientia non inuestigat talia; nulla alia scia illa inuestigabit;naque nulla alia sciasspecialis in tromittit se ad terminandum quæstiones, quæ funt de eodem, & diuerso; sicut non intromittet se de ista quæstione, si idem est Socrates, & Socrates sedens: Similiter nulla scientia specialis in tromittet se de quæstionibus, quæ sunt circa con traria: ut si unum uni contrarium est: aut quid elt contrarium: aut quoties dicitur contrarium; de talibus enim communibus non intromittet fe aliqua scientia specialis, sed solum communis. Notandum est, quòd communia hic uocantur, Qua dicanquæ possunt saluari in multis scientiis: questio- tur coia. nes etiam communes uocatur, que possunt queri in multis scientiis; sicut quæstio de eodem, & diuerso; & sicut quæstio de contrario, & de non contrario. Manifestum est enim, an hoc sit idem illis, aut non; ita potest quæri in Geometria, sicut in Aritmetica: Hæ ergo quæstiones non debent terminari in aliqua scientia speciali, cuius ratio est; quia ex quo communes sunt, qua ratione terminaretur in una scietia, forte terminarentur & in alia: & sic scientia eiusdem replicarentur in Terminada multis scientiis: Est etiam secunda ratio ad hoc, in scientia, quia quastio terminanda in scientia non debet excedere subiectum scientia; cum ergo quastio biettum sci nes communes excedant subieca scientiarum enne, specialium, non debent terminari in scientiis spe cialibus, nisi inquantum sunt contractæ ad tale subiectum. Deinde cum dicit.

> Quoniam ergo unius inquantu est unu, & entis inquantu est ens, eade secundum se passiones sunt; sed non inquantum numeri, aut linea, aut ignis, palàm quia illius scientiæ est quid est in eis cognoscere, & corum accidentia.

Ostendit, quòd hæc scientia se extendit ad confiderandum passiones unius,& entis: Et duo facit, quia primò ostendit hoc; secundò concludit quandam conclusionem, ibi [Et ideo non pec cant] Primò ergo ostendit, quòd istius scientiz est considerare passiones entis & unius: & est ro Enshes pas sua talis. Eiusdem scie est cosiderare subiectú & sienes. passiones eius; sed hec scia cosiderat ens & unus ergo cósiderat passiones entis & unius. Visa rőne,patet litera,quæ dicit sic: & quia aliqua sunt, quæ sunt passiones unius inquantu unu, & entis inquantum ens, que non funt passiones numeri inquantú numerus; & lineæ inquantú linea; nec ignis inquantú ignis,manifeltum eft,çə illius fci**é** tiæ, cuius est cognoscere quid est ens & unu, est cognoscere accidétia ipsius, scilicet enti & uno. Deinde cum dicit.

Et ideo non peccant, qui de eis intendebant quasi non philosophantes; sed quia primum est substantia

de qua nihil audiunt. Quare sicut sunt & numeri, et E Sophistica uersantur circa ens inquatum ens:er- Sophista, et of inquantum numeri proprie passiones sunt, ut im paritas & paritas, & mensuratio, aqualitas, exce dentia,& defectio,& ea qua secundum se, & adin uicem insunt numeris. Similiter aut & solido & mo bili, & immobili, et leui, et graui sunt alia propria; sic entis inquantum est ens, quadam propria, & ea

sunt, de quibus est Philosophi perscrutari ueritaté. Concludit ex prædictis quanda conclusione, dicés: quòd quia entis unius sunt passiones: ideo illi, quòd determinant de istis passionibus, non peccant, quasi hoc non spectet ad Philosophiam: benè tamen in hoc peccant; quia cùm substantia sit primum ens inter omnia entia, de illa nihil di cunt; cum tamen specialis intentio huius Philofophiæ sit circa substantiam: Quòd aut non peccent;patet ex hoc, quia ficut funt quædam passio nes numeri inquantum numerus, sicut est parimultiplices, tas, & imparitas, & superfluum, & diminutum, & æquale,& commensuratum;quarti quædam pafsiones insunt numero absolute, sicut par, & impar;& quædam in relatione ad aliud, ficut æqualesquia omne æquale respectu alterius est æquale;& sicut sunt quædam passiones, quæ sequun-

tur solidum, & corpus; & quæ sequuntur natura mobilis, uel immobilis; uel quæ sequuntur natu-Vnum est ram leuis & grauis: Ita sunt quæda passiones en-

Passibentis, tis inquantum ens, de quibus passionibus specu-Philo.easta lari ueritatem spectat ad Philosophum primum. esse passioes Notandum est, op quædam funt, quæ sequuntur entis & naturam entis illius, uel istius; sicut naturam numins; quod meri, uel magnitudinis:& de talibus passionibus

miam unum illa scientia debet determinare, cuius est illud prima subiectum terminatum:quædam sunt passiones, passio adha quæ sequuntur naturam entis in se, uel unius;eo rens enti, modo quo dicimus, q omne ens, uel est necesse,

une possibile; uel est prius, uel est posterius; & de alia passio- talibus spectat determinare ad scientiam, cuius nes : quare subiectum est commune. Notandum est, op si en

sie, me quo- tis inquantum ens nullæ essent passiones commu damodo ha nes, Philosophi antiqui tractando de istis in prisubiesti: ita ma Philosophia peccassent: quia ex quo no essent

ut dicantur passiones entis, nó deberent determinari in scié tia de ente; sed quia multæ sunt passiones; ideo Passiones of non peccant in determinando de istis: licet pos-

fe eadem n- fit esse peccatum in alioquia scilicet non deter-trinsqueiex quibus habe minatur in principio de substantia. Deinde cum

re poteris, dicit. Signum autem, Dialettici năque et Sophista ean de subinduunt figuram Phylosopho; quia Sophistica apparens est Sophia,et Dialestici de omnibus dispu tant, omnibus autem commune ens est . Disputant autem de his, scilicet quia Sophista sunt ea communia. Nam circa idem genus uersatur, & Sophistica,

& Dialectica cum Philosophia.

Ostendit, quòd huius scientiz est determinare de ente; quod fuit suppositum in ratione precedenti: Vnde hæc ratio confirmat præcedentem, & est ratio talis: Circa idem uersatur Dia-Dialetticus lectica, & Sophistica scientia; sed Dialectica & go Metaphylica circa ens:In hac ratione lic pro- Metaphylicedit; quia primò ostendit, quomodo Dialectica, Sophistica & Metaphylica uersantur circa ens, & circa communia: secundò, ne aliquis crederet, quòd quia uerfantur circa idem, fint eædem scientie; dat differentiam inter illas, ibi, [Sed differt.] Dicit ergo primò, co signú, co hæc scientia uersatur circa communia,& circa ens;su mitur ex couenientia, quam habet Metaphysica cum Dialectica, & Sophistica; Dialecticus.n.& Sophisticus induunt eandem figuram, & eande fimilitudinem cum Philosopho: Sophistica enim est quædam Sophia, idest Philosophia apparens circa omnia, idest circa totum ens: Dialectica ét disputat de omnibus ; omnibus auté coe est ens: & ita intromittit se de toto ente; disputando aŭt de omnibus, & intromittendo se de toto ente, intromittit se de eo, qd est proprium Philosophie prime; & hoc quia circa idem genus uersatur Dialectica, Sophistica, & Metaphysica. Dein de cum dicit.

Sed differt ab hac quidem modo potestatis, ab il la uerò uita proharefisidest electione. Est ant Diale Etica tentatiua, de quibus Philosophia est sciens: o phistica quidem apparens, existens uerò non.

Ponit differentia inter Metaphylicam & has duas scictias, dicens; quòd licet Metaphysica co Quo diffeueniat cum Dialectica; tamen differt ab ea pote runt adinstate: maioris enim uirtutis est consideratio Me-lectica, Sotaphysici, quam Dialectici . Nam Metaphysicus phisica, o de his communibus demonstratiue dicit, gene- Metahens rando scientiam de eis: Dialecticus autem de his determinat solum ex quibusdam probabilibus: & ita non generat de eis, nisi opinioné: Licèt.n. Metaphysica, & Sophistica conueniant; tamen differunt uitæ proæresi,idest electione,siue desidevio uite; quia ad aliud ordinant uitam suam iste & ille: Metaphysicus enim ordinat desiderium suum ad sciendum ueritatem: Sophistica autem ad hoc, ut uideatur scire: Et propter ista differentiam, que est inter Dialecticam, & Metaphysicam dicitur, quòd Dialectica est tentatiua de his, & procedit modo tentatiuo; qui quidem modus est procedere per quædam extranea; de quibus Metaphysica est procedens, & sciens modo scientifico; qui quidem modus est procedere ex propriis: Et propter istam differentiam, que est inter Metaphysicam, & 50phisticam dicitur, quòd Metaphysica est uera scientia, Sophistica autem uidetur scientia, & non est.

Quereret quis, Vtrum Metaphylica, & Diale- Questio. ctica uersentur circa idem? Videtur co non;quia scie secătur, & diuiduntur sicut & res, de quibus sunt: si ergo res, circa qua est Dialectica, & Meta Dialetticas physica est una:ergo Metaphysica, & Dialectica es Metaphy est una scia. Ad oppositu est Philoso. Dicedu est, sicus quomo p Metaphysicus & Dialecticus primò nó uersan crea idem. tur circa ide; sed secundario, Ad cuius euidentia . notandum

que passio-

nis sit pas-

Passiones

Ens duplex ens qu' factu elt ab intellectu, quale ens sunt secundæ intentiones, quas secundas intentiones fa bricat intellectus circa entitaté realem, sicut sunt genus & species, particulare & universale, affirmatio & negatio, & sic de similibus. Metaphysica propriè est circa ens rei; Dialectica aut est cir ca ens rónis: Est.n. imaginandu, op Dialectica est inuenta ad regulandum decursum intellectus,& Dialettica ronis: & ideo sunt inuentæ quæda secundæ inten eirca, quid, tiones, quibus pot regulari iple decurlus, de qui ad quid. bus secundis intentionibus propriè Logica est, fiue de discursu regulato per istas intentiones;& sic patet, o hæsciæ.s.Metaphysica, & Dialectica nó funt circa idem:Primò, quia Metaphylica est circa ens rei, & circa ens reale: Dialectica aut cir B ca ens rónis : lecundariò aut Dialectica uerfatur circa totum ens; sicut & Metaphysica, cuius ratio est;quia Dialectica est de secundis intétionibus:

Queftio.

scient:ficè quid.

Quæreret quis, Vtrum Dialectica sit temptati na de his, de quibus est: & Philosophia prima sit sciens, sicut dicit Philosophus? dicendu est, quic. Procedere Ad cuius cuidetia notandu est, o procedere mo sitativi, er temptatiuo est procedere modo extranco, & per quadam coia: procedere auté modo scientifico est procedere per principia rei intrinseca; quia omnis scientia ex propriis principiis generatur; C cum ergo Metaphysica intromittat se de natura entis per principia entis;manifestum est, op procedit modo scientifico: Dialectica autem intromittit se de toto ente per quadam extrinseca; quia per quasdam secundas intentiones, & per quædam entia rationis adinuenta circa totú ens; & quantum ad hoc non procedit modo scientifi-

& quia secunde intentiones possunt applicariad totum ens reale; ideo Dialectica aspicit secun-

dariò totum ens. Ad argumentum patet, co non

funt circa idem eodem modo.

Qualtion

co, fed magis modo temptatiuo. Quæreret quis, Vtrum Dialectica sit scientia? Videtur quod non; quia dictum est in præceden ti quæstione, quòd non procedit modo scientifi-Que Diale. co. Ad oppositum est; quia in Dialectica proban thea fit fei tur conclusiones quidem per principia propria; ergo scientia est. Dicendum est, quòd Dialecti-Dialettica ca potest considerari duobus modis: Vno modo duplieuer. ut est docens, & sic potest dici scientia: secundu enim cy docens est, habet considerationé de istis intentionibus, instituens modum, quo.s.per eas procedi possit ad conclusione in singulis scietiis: Secundo modo pót considerari secundúm quòd utens cst: & isto modo non est scientia; quia isto modo non plus facit, nisi quia utitur modo adinuento ad concludendum aliquid probabiliter in singulis scientiis: ita op secundum hoc recedit à scientia, & accedit ad usum scietie: Secudum.n. primum modu pro tato erit scientia; quia modo demonstrativo uenabatur modum sciendi in om nibus scientiis: secundo autem modo pro tanto non est scientia; quia solum utitur modo adin

notadu est, cy duplex est ens; ens rei, & ens rónis; A uento. Notandum tamen, cy usum Logica possu mus intelligere duobus modis: uno modo fecun dùm quòd ipsa Logica utitur quibusda regulis Vsus Logicommunibus circa alias icientias: alio modo se- ces duplicicundum qualix sciz utuntur modo tradito à Logica, decurrendo. s.a principiis ad coclusionem, eo modo quo statuit Logicus:Et sicut dictum est de Logica;ita dicendum est aliquo modo de sophistica: Sophistica.n.ut est docens, tradit modu arguendi apparenter per necessarias, & determi natas rationes: & quantum ad hoc scientia est: se cũdu uerò, o est utens, utitur isto modo tradito, & quantum ad hoc deficit à rone sciétiz, & acce dit ad usum scię. Notandu est tamen, & Logica quantùm ad aliquã partem fui.f.quantùm ad par tem probabilé, & quantum ad regulas coes, quas tradit; potest uti illis regulis traditis, & illis coibus in aliis scietiis:ita q doctrina, & usus doctrine pertinet ad Logica: Quantum auté ad partem sui altera.s.quantum ad demonstratiua;doctrina pertinet ad Logica; sed usus doctrinæ princt ad Philosophia: cuius ro est; quia usus scietiæ demo stratiuz consistit in utendo reru principiis, p que fit demostratio, quæ principia pertinent ad scietias reales: Logica.n. secudum primum modum respicit intentiones coes; & quia usus coium spe ctat ad sciam coem; ideo Logica secundum primű modum pót effe utens;Logica aűt secundum scam modii tradit modii procededi ex propriis principiis reru ad proprias conclusiones; & quia uti propriis principiis est sciæ realis;idco usus ta lium non spectat ad Logicam. Ad argumentú pa tet responsio, quia declaratu est, quò d secundum aliqué modum Logica scientia est, & secundum aliquem modum non.Deinde cum dicit.

Amplius contrariorum alia coelementatio pri- TEX 6. natio, & omnia referentur ad ens, & ad non ens, & ad unum, & ad pluralitatem; ut status unius, & motus pluralitatis.

Ostendit, quòd ad hanc scientiá spectat consi derare cotraria: Et dividitur in duas partes; quia primò ostendit, quòd ad hanc scientia spectat co siderare contraria; & hoc quia considerat ens, & nó ens, siue unú & plura: secundò probat conuer fam huius. f. cp ad hanc sciam pertinet conderare ens; quia considerat contraria, ibi [Entia uerò.] primò ergo probat, quòd hæc scia considerat có traria; & hoc quia considerat ens, & est ratio talis:ad hanc sciam spectat considerare ens & non Mothappsi. ens, sed contraria reducuntur ad ens, & non ens; est confi-& hoc quia alterum contrariorum habitus est & derare conens, & alterum quasi priuatio & non ens: ergo ad trariahanc scientiam spectat considerare contraria, Vifa ratione, patet litera, quæ dicit;quòd fupple alia coelementatio, idest ordinatio contrariorum, privationem, idest reducitur ad privationem, & alia ad habitum: contraria enim reducunturad ens & non ens, & etiam ad unum, & ad multitudinem; alterum enim contrariorum habet rationem unius co modo, quo di-

cimus,

# Metaphysicæ :

nem unius: alterum autem habet rationem mul titudinis, siue pluralitatis eo modo, quo dicimus, quòd motus habet rationem multitudinis. Notandum est, quòd quiescere est eodem modo se habere nunc, & prius; & quia idétitas est quedam unitas;ideo benè dictum est, quòd quies reducitur ad unitatem: moueri autem est alio modo se habere núc, & priùs; & quia alieneitas, siue diuersitas reducitur ad multitudinem, ideo benè dictum est, op motus ad multitudinem reducitur.Deinde cum dicit.

Entia uerò, & substantiam consitentur ferè omnes ex contrariis componi. Omnes.n. principia contraria dicunt.Hi namque impar & par,illi uerò ca lidum & frigidum, alii finitum & infinitu, alii amo rem & odium.Omnia uerò alia reducta uidetur ad unum, or pluralitatem. Sumatur ergo illa reductio à nobis. Principia uerò, & omnia, qua de aliis ad

unum, & ens, ut in genera ea cadunt.

Quiescere,

quid.

Ostendit conuersam præcedentis, scilicet op Opinio anti hac scientia considerat ens, quia considerat con quorum de traria: & est ratio sua talis: Omne ens, uel est con trarium, uel compositum ex contrariis: & hoc di ctum est secundum opinionem Antiquorum: cti ergo hac scientia consideret contraria; quia hac reducutur ad unum & multitudinem: ergo hæc scientia considerat ens. Circa hanc rationem sic procedit; quia primò ponit, q ferè oés antiqui Philosophi ponebant, quod omnia entia componebantur ex contrariis: secundò, ex hoc conclu-G dit, quòd hæc scientia considerat ens: tertiò dat modum considerandi circa naturam entis, siue ostendit, quo est possibile, co omnia entia cadant fub una scientia: Secunda ibi, [Palàm igitur] Ter tia ibi, [Attamen.] Dicit ergo primò, co ferè om nes Antiqui confitebantur, quòd omnia entia có ponuntur ex contrariis:omnes enim Antiqui dicebant, quòd principia entium sunt contraria:ue rum est, quòd in ponendo principia contraria, differebant:quidam enim ponebant, qui principia entium sunt par, et impar; sicut Pythagorici: quidam autem calidum & frigidum, sicut Parmeni. quidam autem finitum & infinitum ficut idé Pythagorzi, qui infinitum attribuebat impari, & finitum pari:quidam quòd concordia & discordia ficut Anaxago.& ista omnia contraria reducuntur ad unum, & multitudinem: quæ reductio mo Quo ens, co do à nobis supponatur, quia longum esset ex ma unum sunt nitestare:principia enim contraria, & uniuersaliter principiata, quæ funt ab aliis; incidunt in unū Cur ătiqui & ens sicut in quædam genera. Notandum ests non attige- quòd Philosophi antiqui non perpederunt prosunt substă pter debilitatem ingenii naturam corporis quin tias separa ti:nec etiam naturam substantiarum separataru: si enim perpendissent naturam corporis quinti, uel etiam substantiaru separatarum: non potuis-Corpus quin sent omnia componi ex contrariis: corpus enim som, & fub quintum, & substantiæ separatæ non componun stana sepa- tur ex contrariis. Notandu est, op semper ad uni

cimus, quod quies, siue status habet ratio- E tatem reducitur impar propter sui indiuisione: rate no com par autem propter sui divisionem ad multitudi- Poniciar ex nem reducitur:quia infinitum secundum Pythagor.attribuitur pari,& infinitum impari: & ideo finitum, & infinitum reducuntur ad unum & multitudinem: concordia dicit unitatem, & ité reducitur ad unitatem, & per oppositum difcordia ad multitudinem:calor ét ad unitatem re ducitur, inquantum causa est unire homogenea: frigus autem ad multitudinem, inquatum habet ea separare. Benè ergo dixit Philosophus, op hæc contraria reducuntur ad unu, & multitudinem. Deindecum dicit.

> Palàm igitur ex his; quia unius est scientia ens inquantùm ensspeculari. Omnia namque aut ex con trariis, aut contraria. Principia uerò contrariorum unum & pluralitas, et ea unius scientia, siue seeundum unum dicuntur, siue non; ut forsan habet

Concludit ex his, p huius scientiæ est cosiderare ens:quod manifestum est, & huius scientiæ est considerare ens inquantum ens: & hoc quia osa secundum opinione Antiquoru aut sunt con traria, aut sunt ex contrariis: contraria autem re- Remonetur ducuntur ad unum & pluralitatem, hoc aut scili- instatia de cet unum, & pluralitas sunt huius sciétiæ: & hoc tione entis. quia scilicet hæc contraria sunt, siue dicantur se cundum unum, idest uniuoce, siue non: sicut se habet unitas, sed solum analogice. Deinde

Attamen & si multipliciter dicitur unum , ad principium omnia dicentur, & contraria similiter. Et propter hoc si non ens, & unum universaliter idem in omnibus, aut separabile, ut forsan non est: sed hoc quidem ad unum, illud uerò ad ea, quæ consequenter sunt.

Oltendit, quo oia, quæ dicuntur ens, uel quæ. dicuntur unum, uel quæ sunt cotraria, possunt ca dere sub una scientia, non obstante, o sint diuerfa, dicens: p & fi unum dicatur multipliciter, tamen quia omne unum reducitur ad unum princi pium; ideo omne unum potest cadere sub una scientia:Et sicut est de uno, ita est de contrariis, omnes enim significationes contrariorum poffunt cadere fub una scientia, & hoc quia reducuntur ad unam primam significationem. Simili ter omne ens inquantum ens potest cadere sub una scientia, non obstante, quipsum ens non sit unum.i.non sit uniuocè dictum, quasi quoddamuniuersale de omnibus entibus; non obstante ét, 9 nó sit quoddá separatű ab omnibus entibus, se cundum opinione Platonis. Ad hoc.n.qunu & ens possint cadere sub una scientia, sufficit hoc, φ omnes significationes unius & entis reducan tur ad unam primam significationem secundum diuerfos gradus:ita quòd aliquæ fignificationes unius & entis afpiciūt primū in primo gradu, alię uerò in secundo, & cosequenter. Notandu est, Q. Ens triplide ente est triplex imaginatio, siue intellectus: citer. ita tamen, o duo intellectus falsi sunt, tertius aŭt

genera.

uerus:Posset.n. aliquis dicere, que ens est genus di A principia, que uo cantur dignitates magis appro Ross, que ctum uniuoce, & secundum unam rationem de omnibus entibus. Secudò posset aliquis dicere, sicut dixit Plato, quens est quodda separatu secu dű ré ab oíbus entibus; & itti duo modi dicédi sút falsi. Tertius modus dicendi est modus Philosophi, qui dicit que ens analogice dicitur de omnibus entibus, & secundum prius et posterius. Hoc uiso, patet text. Philosophi, cuius summa est, op si ens non dicatur uniuocè, nec etiam sit aliquid separatum, dummodo ens dicatur analogice de omni ente, inquantum ens potest esse una scien tia. Deinde cum dicit.

Et propter hoc non est Geometria speculari, quid contrarium, aut perfectum, aut unum, aut ens, aut idem, aut diversum, nisi ex conditione.

Cocludit quoddam corollariñ ex prædictis di cens; quòd ex quo ista scietia se extendit ad ens, & ad ea quæ consequentur ens, ideo speculari ista confequentia non est alicuius scientiæ specia lis sicut Geometrie, Geometriz enim no est spe culari quid est contrarium; aut perfectum, aut unum, aut ens, aut idé, aut diuerfum, nisi forte ex fuppositione, inquantum scilicet scientiæ particulares supponunt illud, quòd detarminatum est à primo Philosopho. Deinde cum dicit.

Quod quidem igitur unius scientiæ est ens inqua tum ens speculari, et que insunt ei inquantum ens, manifestum. Et quia non solum substantiarum, sed accidentium eadem est theoria, et dictorum, et de priore, et posteriore, et de genere, et specie, et toto, et parte, et talibus aliis.

Epilogat ea, quæ determinata funt in præcedentibus, dicens; quòd manifestum est, quòd ad Epilogus di hanc scientiam spectat speculari ens inquantum ens, & passiones; quæ insunt enti inquatum ens: manifestum est etiam, quòd una scientia, scilicet hæc, eft confideratiua non folum fubitantiarum, fed etiam accidentium:manifeltum est etiam,q eadem scientia considerat de omnibus istis, scili cet de priore, & posteriore, de genere, & de specie,& de toto,& parte,& de aliis fimilibus

Dicendum autem V tru unius, aut diuersa scien tia, de nocatis in Mathematicis Dignitatibus, et substantia.

Postquam ostendit, quòd potestas huius scien tiz se extendit ad considerationem entis, & eo-. rum, quæ consequuntur ens: in parte ista ostendit, quòd potestas huius scientiz se extendit ad considerationem primorum principioru; Et duo facit; quia primò mouet qualtionem, Vtrum, lci licet potestas illius scientiz. que se extendit ad considerationem substantiarum, se extendat ad considerationem primorum principiorum; secudò soluit quæstionem ibi. [Palàm autem.] Dicit ergo primò, quòd quæstio est, Vtrum unius scietiæ, aut diuersæsit considerare de substantia, & de principiis, quæ in scientiis Mathematicis uocantur Dignitates. Notandum est, quòd potissimæ demonstrationes sunt in Mathematicis;& io

priantur scientiis Mathematicis, quam aliis scie- mia cersius tiis.Deie cum dicit.

Palàm autem, quia unius est, et eius qui est Phi- pas manife losophi, que de his perscrutatio. omnibus enim in- stime mem funt existentibus, sed non generi alicui separatim ab tur, resolue aliis, et utuntur omnes, quia entis inquatum est ens. do oes suas Vnumquodque enim genus est ens. Intantum uerò in ista prim utuntur, inquantum eis est sufficiens. Hoc autem est cipia simpli quantum continet genus, de quo demonstrationes citerprima. ferunt.Quare quoniam manifestum est,quòd inquãtum sunt entia, insunt omnibus: hoc enim eis est com mune, de ente inquantum est ens cognoscentis, et de eis est speculatio.

Soluit quæstionem motam, cuius solutio est: B quòd unius scientiæ, scilicet huius, est considera re de substantia, & de dignitatibus: Et duo facit, quia primò ostendit, quòd ad hanc scientiam, considerare quæ considerat de substantia, spectat considera- prima ad hanc scientiam specialiter spectat considerare de nobilissimo principio & firmissimo. [Con gruit autem maxime.] Prima pars in duas, quia in prima parte oftendit, quòd ad hanc scientiam spectat considerare de primis principiis:secundò remouet quendam errorem, quem habuerunt ali qui circa principia ibi[ Quicunque uerò conantur]Prima pars in duas partes, quia primò ostendit, quòd dictum est: secundò concludit quadam conclusionem ex prædictis ibi[Vnde nullus] Pri mò ergo probat, quod dictum est, & est ratio sua talis: Quacunque insunt omnibus entibus, & nó solum alicui generi separatim ab aliis, hæc perti nent ad considerationem primi Philosophi: prima principia sunt huiusmodi:quod patet ex hoc, quòd omnes scientiæ utuntur eis: quòd autem utantur eis, patet, quia unumquodque genus subiectum alicuius scientiæ recipit prædicationem entis inquantum ens, ergo ad primum Philosophum spectat considerare prima principia: Licèt autem omnes scientiæ utantur primis principiis, scientiæ sutamen non utuntur eis, ut se extendunt ad omnia cipit predi entia, sed quantum sufficit eis secundum conti- cationemen nentiam generis in scientia subiecti. Ex his ma- tis, inquan nifestum est ergo, quòd illius scientiæ, quæ consi tum ens. derat ens inquatum ens, est speculari prima prin cipia. Notandum est, quòd intantum se exten- Talis est am dunt principia quæ fundantur super ens, inquan bitus princi tum se extendit ipsum ens, sicut hoc principium piorii, qua
De quelibet affirmatio, nel negatio tantum se lis est ambi De quolibet affirmatio, uel negatio, tantum se tus entis. extendit, quantum ipsum ens. Et hoc est, quòd di xit Philosophus in litera; quòd quia omnia subie cta omnium scientiarum particularium suscipitit prædicationem entis; ideo omnes scientiæ utuntur principiis, quæ fundantur fuper ens: Et sicut dico de ente;ita dico de omnibus intentionibus communibus. nam quantum se extendit totum & pars, tantum se extendit hoc principium, Om ne totum maius est sua parte; & quia totum, & pars se extendunt ad multas scientias; ideo hoc

ipsis princs

# Metaphylicæ

Dignitatib. propries est.

principia .

principlum, omne totum est maius sua parte, E nus particulare entis universalis, quod ens consi se extendit ad multas scientias particulares: Et qua se exte hæc est ratio, quare hæc principia non possume dut ad par- considerari in aliqua scientia particulari ; quia ticulares sci qua ratione considerarentur in una, consideraentias, non renturin alia; & ideo in nulla particulari sciqua parti- entia considerantur, sed in una scientia comculari scien muni. Notandum est, quòd superius in infetia confide- riori non est nisi inferius, sicut animal in homine, non est nisi homo; & totum in magnitudine, Superius in non est nisi ipsa magnitudo; ita principia comest usse surfe surfe munia in inferiori subiecto alicuius scientize par ticularis fiunt sicut inferius; Exempli gratia. De quolibet affirmatio, uel negatio & c. contractum nentur par ad diametrum, accipitur secundum modum dia siculari sci metri; dicendo, quòd diameter est symiter, uel entia cotta asymetru; ita quod dicit affirmatio, uel negatio Ela. hoc est, in sua communitate, hoc dicitur symetrum, nel at ets splat afymetrum in tali subiecto. Et hoc est, quòd diindiget, nel cit Philosoph.quod hæscientiæ utuntur his prin requirunt: cipiis secundum modum subjecti; sicut Geome-Ni demon- tria utitur affirmatione, & negatione secundum fratio non modum diametri, dicendo; quòd diameter est bus, fed ex alymeter, uel lymeter. Deinde eum dicit.

Vnde nullus particulariter intendentium nititur. dicere aliquid de eis, si uera aut non, neque Geometra,meque Arithmeticus. Nisi Physicorum quidam

meritò hoc facientes.

Concludit quandam conclusionem ex dictis: Scietia par & duo facit, quia primò concludir quandam con clusionem: secundò excludit quendam errorem, quod solum ad scientiam communem spectat nunt prima ibi, [Soli namque] Dicit primò, quòd quia ita est considerare principia communia, ideo nullus ar tifex particularis nititur aliquid dicere de istis principiis, Vtrum sint uera, uel nó uera; nec Geo meter nec Arithmeticus, nec Physicus naturalis; & meritò, quia hoc non spectat ad eos. Deinde cum dicit,

> Soli namque putantur de tota natura intendere, & de ente. Sed quoniam est adbuc Physico aliquis Superior. V num enim aliquod genus est natura entis ipsius universalis, & circa substantiam primam theorizantis, idest speculantis, et de his erit perscru tatio.Est autem sophia, idest sapientia quadam physi

ca, sed non prima.

Excludit quendam errorem: Ad cuius euiden tiam notandum est, quòd error quorundam Naturalium suit, quòd substantia naturalis eslet prima substantia, & primum ens: & ideo scientia na turalis, que considerat de substantia: naturali, considerat de tote ente: ex quo etiam sequæbatur, o scientia naturalis est prima scientia, et pri, ma Philosophia: Hunc errorem excludit Philoso phus dicens, o foli Physici, idest naturales dicen tes de substantia naturali, credebát dicere de toto ente; quia dicentes de substantia, credebant dicere de primo ente; sed tamen errabant: quiz scientia naturalis non est prima scientia, sed est aliqua prior ea: substantia naturalis est unum ge

deratur a prima Philosophia; cuius primæ Philo sophiæ speculatio, & theoria est circa primam Substantiam. Vnde scientia naturalis est quedam Sophia, & Sapientia particularis, & non universa lis . Notandum est, quòd ad eandem scientiam (ficut dictum est in principio huius libri) spectat Einste seë. determinare illud, quod cst prius; prius in aliqua tia est deser attributione, & analogia; & omnia, quæ sunt instra illames ergo substantia naturalis essen primis sud, çd est fra illam; si ergo substantia naturalis esset primu prim in ali ens, eadem substantia naturalis, quæ considerat qua analo. fubstantiam naturalem, consideraret totum ens; gia, co qua & hoc quia totum haberet attributionem ad sub Junt unfra stantiam naturalem; Ethoc est, quod dicit Philo 'Pfam. sophus, quòd Philosophi antiqui naturales inten dentes de substătia naturali, credebant intédere ile toto ente;& hoc quia credebant, quòd fubstă tia naturalis esset primum ens:sed tamen hoc est falfum, quia super substătiam naturalem est ens leparatum, ad quod attributionem habet totum ens,& de tali ente separato est prima Philosophia, quam quærimus. Deinde cum dicit.

Quicunque uerò conantur dicentium dicere quid TEX. 8. de ueritate, quo oportet modò recipere propter igno rantiam analyticorum hoc faciunt. oportet enim de his prauenire scientes, sed non audietes quarere.

Excludit quendam errorem circa prima prin cipia, qui quidem error est, quòd quidam credebant, quòd prima principia possent haberi per demonstrationem, & hoc falsum est; Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd qui cunque de numero dicentium aliquid de ueritate speculatiua conantur accipere aliquem modum demonstratiuum, quo modo, idest per quem modum reperiantur, & habeatur principia demonstratiua; er Ignorantia rant: quòd enim hoc faciebat, est ignorantia ana Logices est lyticorum, idest illius partis Logicæ, quæ est ana ca multoru lytica,& demonstrativa; prima enim non demó- errorum. strantur, sed ad omné ueritatem, & scientia opor tet præscire ista tanquam per se nota audientes idest discipuli, qui sunt instruendi per auditum, non debent quarere ista principia tanquam que cipia preco dam ignorata, & tanquam quædam demonstrabi guestale. lia, sed debet ea supponere sicut per se nota. De-

inde cum dicit.

Quoniam igitur Philosophi, & de omni substan tia speculantis inquantum congruit, & de omnibus fyllogisticis principiis est perscrutari,palàm.

Concludit Philosophus conclusionem propriam, dicens; o manifestum est, quòd Philosophi nó considerat de omni subiecto; nisi inquan tum congruit: & etiam manifestum est, o eius est considerare de syllogisticis principiis. Notan Omnis resodum est ad euidentiam litera, quod de natura re laus debet folutionis est, quòd omnis resolutio statin aliquo stare in aliprimo; si autem resolutio non staret in aliquo pri que prime. mo, processus esset in infinitum in resoluendo quod est impossibile. Debemus enim intelligere, quòd in resolutione demonstrativa est essentialis ordo: ubicunque aliqua essentialiter ordinã

Explodusaliquet cir.ca principia.

principia demonstrantur, ignorant naturam resolutionis, sicut dicit Philosophus: Si enim principia demonstrarentur, resoluerentur ad aliqua priora; & sic non essent prima. Quæremus enim ab illo, qui dicit, quòd princi-1.P.f. 21. pia demonstrantur, utrum demonstrentur per sa es inde. priora, an per posteriora: si per priora, ergo resolubilia ad aliqua priora: & sic non sunt pri ma principia:si per posteriora, ergo circulus est in demonstrando; quia priora demonstrantur

per posteriora.

Quaftio.

Quæreret quis, Vtrum primus Philosophus consideret prima principia? Videtur & non, quia prima principia in nulla sciétia communi, nec in speciali possunt demonstrarii, quia indemon- . B strabilia sunt:ergo nec considerari. Ad oppositú est Philosophus. Dicendum est, quòd hæc scientia considerat prima principia, sicut dicit Philofophus. Ad cuius intellectum notandum est, sur prima quòd prima principia uocantur hæc, quæ fundan principia, tur super terminos communes; & quia hæc scien cur; or tia considerat terminos communes, & nulla scié quare por se tia particularis; ideo hæc scientia considerat hæc principia: Est enim sciendum, quòd quædam propositiones sunt, in quibus prædicatum est de essentia subiecti ; sed tamen quia fundantur fuper terminos particulares & arctatos, non debent uocari propolitiones communes, nec per se note; nisi forte sapientibus; Propositio enim com munis uocatur, quæ superterminos communes fundatur; cum ergo ista propositiones fundentur super terminos speciales, non debent uocari communes; Per se notæ autem uocantur, quæstatim per se ipsa sine discursu offeruntur ut notissima omnium intelligenti:propositiones autem fundatæ fuper terminos particulares, propter latentiam terminorum non sine magno discursu habentur; & sic non possunt uocari per le notæ: Sic ergo propositiones, quæ fundantur super terminos particulares, non possunt dici communes, nec per se notæ: Propositiones au tem communes,& communes funt,& per se no tæ; communes quidem quia fundantur super terminos communes; per se notæ autem quia ter mini comunes quasi sunt noti omnibus;De talibus propolitionibus demonstrat primus Philosophus non quidem demonstratiue, quia hoc est impossibile; prima enim non demonstrantur, sed tradendo notitiam terminorum communium: sicut tradendo notitiam totius & partis, quasi tradit notitiam huius principii, omne totum est maius sua parte: & tradendo notitiam entis, quasi tradit notitiam huius principii, De quolibet affirmatio uel negatio. Ad argumentum patet, quia (ut iam dictum est) Philosophus primus non demonstratista, sed solùm dat notitiam terminorum.

Congruit autem maxime cognoscentem circa unumquodque genus, habere dicere firmissima rei

tur ibi est finitas; qui cunque ergo dicunt, quod A principia. Quare & de entibus inquantum sunt entia omnium firmissima. Est autem hic Philoso-

> Postquam ostendit, quòd hæc scientia determinat de principiis scientificis; hic ostédit, quòd hæc scientia considerat de primo & nobilissimo principio: Et tria facit, quia primò ostendit, cipium sim quòd ad hanc scientiam spectat considerare de pucier est ilto principio, secundò ostendit, quòd est istud Maphysi principium: tertiò excludit quosdam errores ci considera circa istud principium: Secunda ibi. [Et firmis- ". simum omnium] Tertia ibi[Sút autem quidam.] Probat ergo primò, quòd hæc scientia considerat primum principium & firmissimum: & est ra tio sua talis: Scientia, quæ est certissima debet considerare scibile maximum certum, & maximum firmum: sed hæc scientia certissima est, pri mum autem principium cognoscendi firmissimum est & certissimum, ergo hæc scientia considerat tale principium, uel talia principia. Via hac ratione, patet litera, quæ dicit sic:quòd conueniens est, quòd illa scientia, quæ est maximè cognoscitiua circa unumquodque genus entis, habeat dicere firmissima rei principia: scientia autem quæ est de entibus inquantum entia, inter omnes scientias, fismissima est, & hæc dicitur prima Philosophia: & sic hæc scientia habet dicere de firmissimis principiis. Deinde cum

Et firmissimum omnium principiorum est, con-C tra quod mentiri impossibile est: notissimum enim esse tale est necesse. Nam circa ea, que ignorant decipiuntur omnes. Et non conditionale. quod enim ne cessarium habere quodcunque entium intelligetem, hoc non conditionale.quod autem cognoscere est ne cessarium quodcunque cognoscentem, & nenire ha

benti est necesse. Ostendit, quod est istud principium firmissimum; & est intentio sua, quòd est istud principium, De quolibet affirmatio, uel negatio uera; & facit talem rationem : Principium, quod Conditiones quærimus, debet habere tres conditiones; debet enim esse firmissimum; secundò debet esse non conditionale; tertiò non debet acquiri per demonstrationem: sed hæ conditiones maximè D insunt huic principio, De quolibet affirmatio uel negatio: ergo hoc est principium, quod quærimus. Circa hanc rationem sic procedit, quia pri mò ponit tres códitiones principii: secudò adap tat has conditiones ad hoc principium, De quolibet affirmatio uel negatio, ostendens quòd hæ conditiones maxime reperiuntur in isto principio:Secunda ibi, [Quod quidem igitur tale prin cipium.] Ponit ergo primò tres conditiones primi principii:debet enim esse firmilsimum, ita quòd circa ipsum impossibile sit mentiri, ex hoc autem quod firmissimum est, notisimum est: circa enim illa, quæignorantur; faciliter dicipiuntur homines; & hoc quia non sunt notilsima, neque firmilsima in lua cognitio-



con non debet esse conditionale, non habitum ex suppositione: cuius ratio est: quia primum princi pium hic uocatur, i. quod necessarium habetur à quocunque intelligente;talis uerò non est condi tio, idest non habetur ex suppositione, & conditione. Tertia conditio huius principii est, ut non acquiratur per demóstrationem, sed alio modo; & hoc quia necessarium est, o hoc principium sit primum, quod cognoscatur à quocunque cognoscente; tale autem principium cognoscenti & habenti cognitionem, quasi per naturam adue nit;& non per naturam demonstrantium decurprincipii non potest inniti notitie posteriorum;

prins.

pÿ que.

Natura pri sum. Notandum est ad euidentiam harū trium mi princiconditionum, con natura primi principii est, con no & hoc quia priora posterioribus non innituntur: nec potest inniti notitiæ priorum; quia primò Primo prim principio nihil prius: & sic notitia eius nulli inni titur:quod autem nulli innititur, firmissimum est & independens: Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd primum principium est firmissimum mum princi & notissimum; & ideo circa illud nullus potest singis error errare: Et istam conditionem sequitur secunda; ex hoc enim, quòd notissimum est, sua notitia non habetur ex suppositione & conditione; quæ dam enim sunt, quæ non sunt nota in se; & tamen ex quadam conditione supponuntur esse nota; eo modo, quo dicimus, supponamus hoc es fe uerum. cum tamen non pateat ueritas eius:ta-G li notitia non est notum primum principium; & hoc quia notissimum est in se. Ex prima item có ditione sequitur tertia;nam primum principium eo ipso, o firmissimum est; non innititur alicui priori;& per consequens non potest demonstrari; quia omnis demostratio est per priora; & quia non habetur per decurium demonstratiuum, dicitur haberi naturaliter, idest ex uirtute luminis naturalis.

Quaftio. com.37.

plex.

Quæreret quis, Vtrum notitia principiorum insit homini à natura? Videtur, 🕁 nó: quia scđm Torsio de A Philoso. Anima creata est, sicut tabula nuda, in qua nihil est depictum; ergo in anima non est de picta nec notitia principiorum, nec conclusionu; ergo notitia principiorum non est animæ à natu ra.Ad oppositum est, quod dictum est in litera, ubi dictum est, cp principia statim aduenerunt animæ à natura. Ad istam quæstionem dicendum Notitio tri est, co triplex notitia est; notitia in potentia, noti titia in habitu,& in actu;Si loquamur de notitia in potentia, sic benè potest concedi, cy notitia in est animæ à natura:ipsam enim animam habere notitiam in potentia, non est aliud, nisi ipsam ha bere potentiam naturalem, per qua possunt omnia fieri in conceptu: ficut.n. materia habet potentiam naturalem, per quam potest fieri aliquid in effectu;ita anima habetpotentiam naturalem, per quam potest aliquid fieri in conceptu: Quan tum ergo ad talem potentiam, certum est, q talis

ne: Secunda conditio huius primi principii, E potentia inest animæ à natura; Sed pp talem potentiam non potest dici, co anima habeat sciam, & notitiam: sicut enim homo in potentia non est homo.ita potentia ens non est ens, nisi per quan dam attributionem & analogiam; ita in potentia sciens, non est sciens, nisi per quandam attributionem: Si autem loquamur de scientia, & no titia in habitu, uel in actu; sicdicendum est, quòd aliter loquendum est de notitia principiorum,& aliter de notitia cóclusionum: Si enim illud dica tur à natura, quod non est per acquisitionem, nec ab extrinseco; sic nec notitia principiorum, nec notitia conclusionum est aliqua; & hoc quia Anima creata est sicut tabula rasa, in qua nulla notitia depicta est; sed omnis notitia est ab extitia sua non innititur alteri; notitia enim primi F trinseco; anima enim intellectiua est in potentia passiua: in potentia autem passiua nihil est, nisi per ipsum actum; & ideo in anima nulla no titia elt, nec in habitu, nec in actu: nisi priùs mo ueatur ab obiecto, quod quidem obiectum habet rationem actiui respectu potentia intellecti uæ: Si autem illud dicatur à natura, quod naturaliter acquiritur ab extrinseco, sic notitia prin cipiorum dicitur esse à natura: notitia autem con clusionum non. Ad cuius eximiam euidentiam Potentia in diligenter notandum est, quòd potentia intellecliua duobus modis potest considerari, uno modo potentia intellectiua confideratur, ut natura: secundo modo, ut ratio: Primo modo potentia intellectiua est apta nata habere notitiam princi piorum. notitia enim principiorum naturaliter acquiritur, hoc est acquiritur sine discursu; ad præsentiam enim obiecti per uirtutem luminis naturalis mouetur ab ipso obiecto; in qua quidem motione anima concipit, notitiam terminorum, sicut totius & partis; habita autem no titia totius uel partis & terminorum, uidetur no titia principioru: sicut istius principii; Omne totum est maius sua parte. Intellectus autem, ut ra tio, est aptus natus habere notitiam conclusionum; uocatur enim hac ratio potentia discursiua: & quia conclusiones habentur & noscuntur per multos discursus: ideo conclusiones dicuntur haberi,& cognosci ab intellectu, ut ratio est, & non ut natura: Sic ergo patet ad quæltionem: H quia si naturaliter haberi idem est, quòd non per acquisitionem haberi; sic nec notitia principiorum, nec notitia conclusionum est à natura: Si au tem naturaliter habefildem est, op non rationabiliter haberi, sic notitia principiorum natura'iter habetur:quia non habetur per difcurfum;fed per uirtutem obiecti mouentis in uirtute luminis naturalis. Per hoc pat et argumentum utriusque partis. Primum enim argumentum concludit, quòd notitia principiorum non habetur naturaliter , fed per acquifitionem : Secundum autem argumentum pro alia parte concludit, quòd principia naturaliter habentur, pro tanto : quia non habentur rationaliter,& per discur

Quod

fum. Deinde cum dicit.

TEX. 9.

Quod quidem igitur tale principium omnium sit A mente negari non potest; si enim contingeret, co firmissimum palam . Quid uerò sit illud, post hoc di camus. Idem enim simul esse, & non esse in eodem, secundum idem, est impossibile, & quacunque alia determinaremus, utique sint determinata ad Logicas difficultates Hoc autem omnium firmissimum est principium. Habet enim dictam determina-

dictio het

ditiones.

Postquam ostendit, quæ sunt conditiones primi principii;hic oftendit,quòd iftud principium primum, cui conueniunt dicta conditiones, est Primu prin hoc principium, De quolibet affirmatio, uel necipium 94. gatio: Et duo facit: quia primò ponit conclusionem suam:secundò probat eam,ibi.[Impossibile namque.]Dicit ergo primò, ita dictum est, o principium primum omnium est firmissimum: post hoc autem dicendum, quod est istud princi pium, quod est firmum; hoc autem principium est, quòd impossibile est, quòd illud simul sit, & non sit respectu eiusdem, & secundum alias con ditiones, quæ requiruntur ad ueram contradictionem; de quibus determinationibus dictum est in difficultatibus Logicalibus: uera enim có Vera cotra tradictio multas conditiones requirit; quòd aumultas con tem contradictoria non possint uerificari de eodem, hoc per se notum est: & hoc est principium firmissimum, & primum, quod quærimus; habet enim istud principium dictam determinatione, idest habet dictas iam conditiones. Deinde cum

Impossibile namque quemcunque idem suscipere C esse o non esse. Quemadmodum quidem quidam pu tant dicere Heraclytum. Non enim est necesse, qua aliquis dicit hoc, of suscipere. Si uero non contingit simul inesse eidem contraria. Determinentur ergo nobis eadem propositione consueta. Contraria uerò est opinio opinioni, qua contradictionis palàm, quia impossibile simul suscipere eundem esse, & non esse idem. Simul enim habebit contrarias opiniones, qui

de hoc est mentitus.

Manifestat, quod dixit: dixit enim, quod istud principiù habet multas conditiones:prædictæ au tem conditiones funt, quod principium debet ef fe firmissimum, & notissimum: secundò, quòd non debet esse conditionale: tertiò, quòd non possit demonstrari, sed quod habeatur à natura. Duo ergo facit:quia primò probat, q hoc princi pium firmissimum & notissimum est. secundò manisestat, quòd non demonstratur, sed est prin cipium omnium demonstrationum: Secundum ibi. [Quapropter.] De secunda autem conditione non facit mentionem: & hoc quia fatis habetur, habitis his duabus. Dicit ergo, quòd hoc pri cipium firmissimum est hoc; Quod impossibile est idem esse & non esse : quemadmodum dixit Heraclytus Heraclytus, sicut imponitur sibi: & etiam notissi ce, aliud in mum est, quòd nullus potest illud ignorare; si Heraclytus dixit ore, quòd contradictoria possent uerificari; tamen hoc non potuit extimare in mente:hoc enim principium ita notum est, op

contradictoria possent inesse eidem; & contraria contingunt simul eidem in esse; hoc oftendetur à nobis, & determinabitur quadam propositione consueta, & in Logicis terminata: ostensum est enim in fine Peri Hermenias, quòd opiniones Opinio. tom funt contraria primò & per se, qua sunt contra- traria qua. dictionis, & non quæ funt contrariorum; non.n. funt cotrariæ opiniones primò, & per se : si unus opinatur, quòd fortes est albus; & alius, quòd for tes est niger: Sed sunt contrariæ opiniones primò,& per se;si unus opinatur, quòd sortes est albus; & alius, quòd fortes non est albus: Si igitur si mul quis opinetur duo contradictoria esse uera, opinando fimul idem esse, & non esse; simul opinabitur contraria, quod est impossibile; qui enim hoc dicit, mentitur: quia non potest opinari hoc mente, licèt hoc dicat ore. Deinde d.

Q uapropter omnes demonstrationes in hanc re ducunt ultimam opinionem. Natura namq; prin cipium, & aliarum dignitatum, hac omnium.

Ostendit, quomodo alia conditio conuenit Primi prim huic principio, scilicet, quòd non demonstratur, cipin radiz fed est radix omnium demonstrationum; Et hoc cipiorum et est, quod dicit, quia firmum est hoc principium, dignitatu. & notissimum:ideo omnes demonstrationes reducuntur ad hoc primum principium, tanquam in quandam primam propositionem, & radicem omnium propositionum: hoc enim principium est radix omnium principiorum, & omnium di-

gnitatum.

Quæreret quis, Vtrum sit uerum, quod dicit Questio. Philosophus, quod hoc principium sit radix omnium principiorum, & omnium propolitionum? Dicendum est, quod fic . Ad cuius evidentiam Opatio intel notandum est, quòd duplex est operatio intelle- lectus ductus . Prima est, qua intelligit ipsum quod quid plex. est: & hæc operatio uocatur simplicium intelligé tia: Alia est operatio intellectus, qua componit, & dividit; & in utraque operatione est aliquod primum, quod, scilicet cadit sub prima apprehefione intellectus: illud, quod est primum in prima operatione, est ens;nihil enim potest concipi simplici intelligentia, nisi concipiatur ens; & hoc Entitas pro quia entitas se profundat infra omnes coceptus; fundat se in primum autem infra operationem intellectus conceptus. est hoc principium, De quolibet affirmatio, uel negatio: & hoc quia hoc principium est fundatũ super ens. Vnde sicut ens est primum in prima operatione: ita hoc principium in fecunda: in fe De quolibes cunda enim operatione intellectus nihil potest affirmatia, intelligi, non intellecto hoc principio: sicutenim pum, ad 94 totum & pars non potest intelligi, nisi intellecto cateraresol ente: ita hoc principium, omne totum est maius wuntur. fua parte, non potest intelligi, nisi intellecto hoc principio firmissimo: Et sic sicut omnes conceptus simplices resoluuntur ad ens;ita omnes coceptus compositi resoluuntur ad hoc principiu.

Sunt autem quida, qui (ut diximus) dicebant co tingere idem effe, non effe, & existimare ita. V tun

corde.

# Metaphylica

Nos autem nunc accipimus quasi impossibile existente simul esse or non esse, or propter hoc ostende mus quòd firmissimum id principiorum est omniu.

principium

Postquam posuit ordinem primi principij firmissimi, & notissimi; in parte ista ostedit, quòd Erreres cir quidam errabant circa hoc principium: Et diuica primum ditur in duas partes, quia primò ponit duos errores circa hoc principium: in fecunda parte dispu tat contra eos, qui falsificabant hoc principium; dicendo o contradictoria possunt uerificari de eodem, uel etiam falsificari: ita cp ambo possunt esse uera, uel esse falsa: ibi [Principia uerò ad om nia talia] Prima in duas, quia primò ostedit duos errores contra negantes hoc principium: secun dò dat modum, secundum quem potest procedi F & disputari contra negantes hoc principium, ibi [Est autem demonstrare] Prima pars in duas secundum duos errores, quos tangit. Secunda ibi, [Dignantur autem.] Dicit ergo primò, o sunt quidam, qui dicunt, conuenit idem esse, & no esse; ita quòd opinantur, quòd contradictoria pos fint ucrificari de eodem; & hac opinione utuntur multi naturales; sicut patebit infra: nos autem dicimus hoc esse impossibile, idem esse, & non es Primi prin le: quòd enim contradictoria non uerificentur cipium falsi de eodem, hoc est uerissimum & sirmissimum ficari no po principium, quod falsificari non potest. Deinde

Dignantur autem & hoc demonstrare quidam propter apedeusiam, idest habitudinem & in docilitatem animi ad sciendum. Est enim apedeusia non cognoscere, quorum oportet quærere demonstrationem,& quorum no oportet. Totaliter quidem enim omnium esse demonstrationem est impossibile. Nam in infinitum procederet, ut nec ita foret demonstratio. Si uerò quorundam non oportet demonstrationem quarere, quod dignantur magis esse tale principium, non habent dicere.

Ponit secundum errorem circa hoc principiú, dicens; quòd quidam uolunt, quòd hoc principiu demonstretur, & hoc accidit propter ineruditio nem in Logica: Dictum enim est, quòd quædam demonstrantur, & quædam non; conclusiones enim demonstrantur, principia uerò non: magna enim ineruditio in Logica est, nescire distingue re inter ea, quæ demonstrantur, & quæ non demonstrantur:non enim omnium uniuersaliter est demonstratio: Si enim omnium esse demonstratio, principiorum esset demonstratio; si auté prin cipiorum esset demonstratio, principioru essent principia, & sic esset abire in infinitum in princi piis, quod est impossibile: principia ergo non de monstrantur. Si autem quorundam principioru non est demonstratio, maxime huiusmodi princi pii non est demostratio, quod est radix omnium principiorum, ficut dictum est. Notandum est, quod duplex est demonstratio ostésiua, & ad impossibile:prima demonstratione nó potest demó Atrari hoc principium; & hoc quia omnis talis de

zur autem ratione hac multi eorum, qui de natura. E monstratio est per priora, nihil autem est prius hoc principio: Nec etiam potest demostrari hoc principium demonstratione deducente ad impossibile, & hoc quia si demonstrarentur demo stratione deducente ad impossibile, talis demon stratio deduceret ad aliquid, quod esset manisestius in sua possibilitate, quam oppositum huius principii, quod est impossibile: sicut enim hoc principium est manifeltissimum in sua ueritate, ita oppolitum illius est manifestum in sua falsitate.Benè ergo dixitPhilosophus, quòd hoc princi pium demonstrari non potest. Deinde cum

> Est autem demonstrare elenchice et hoc, quia impossibile, si solum aliquid dicit qui dubitat. Si uerò nihil, derisio est quarere rationem ad nullam habentem rationem, inquantum non habet rationem.

Similis enim planta talis iam est.

Dat modum, per quem potest procedi contra negantes hoc principium: Et duo facit, quia primò ostendit hunc modum: secundò ostendit, o hic modus non est demonstratiuus ibi, [Elenchi cè autem.] Ad euidentiam primi notandum est, quod elenchus est syllogismus compositus ad co Syllogismus tradicendum alicui: hic autem elenchus aliquan- elenchus do procedit ex his, quæ concedit respondens: de quid. monstratiue ergo non potest procedi contra negantes hoc principium, & hoc quia demonstrati uè procedere est procedere ex prioribus simpli- Demonstra citer:potest autem procedi contra negatem hoc sine proceprincipium clenchice, procedendo, scilicet ex il derelis, quæ fupponit ille, qui negat hoc principium: qui enim negat hoc principium, uel nihil dicit uel aliquid, uel nihil supponit, uel aliquid: Si nihil supponit, nec dicit; cum eo non est disputadum, ficut cum planta, & cum arbore: Si autem aliquid concedit, oportet, quòd concedat hoc principiu, quia in quocunque concesso coceditur hoc principium;Illud enim quod conce ditur, uel est simplex conceptus, aut compositus: si simplex conceptus habetur propositum; concesso enim simplici conceptu, conceditur ens; quia ens est radix Ens eradix omnium simplicium coceptuum; cocesso autem plicium con ente, conceditur principium, quod fundatur su- ceptunne. per ens.si autem illud, quod conceditur, est conceptus compositus, habetur etia propositu; quia concesso hoc, coceditur hoc principium:na hoc principium intelligitur in omni conceptu compolito. Vifa hac sententia, patet litera, quæ dicit; quòd licèt hoc principium non possit demonstra ri simpliciter; tamen potest demonstrari elenchi Ex his beri ce, & per syllogismum elenchum, qui est ordina poi primum tus ad falsificandum opinionem falsam ex ali- principsum quibus concessis à respondente; talis enim, qui aliqualiter negaret hoc principium, & dubitat de eo, si a- strari, or liquid dicit, aliquid concedit, & aliquid signisi- quod ounicatur per naturam; statim pot fibi ostendi, & um potest of quod impossibile est idem simul esse, & non es- se quodam-fe: & quia ad minus in co, quòd cocedit, & quod strasie.

Demonströ duplex.

Stratio.

terminate significatur per naturam, verificatur

#### Liber Quartus.

falsum, nihil terminate concederetur, nec significaretur: si autem iste nihil dicit, nec concedit, fatuum est quærere aliquam rationem contra istum, qui nullam habet rationem: talis enim similis est planta, & animali. Deinde cum dicit.

Elenchice autem demonstrare, dico utique differre & demonstrare. Quia demonstrat quidé, quod in principio. Alterius autem tali existente causa, elenchus utique erit, or non demonstratio.

Dat differentiam inter istum modum, & modum demonstratiuum, dicens, quòd elenchicè demonstrare, & demonstrare simpliciter, uiden tur differre. Si quis enim uellet demonstrare hoc principium simpliciter, uidebitur petere principium: Sed quando argumentatio non erit B talis, scilicet simpliciter contra negantem hoc principium, erit elenchus quidem, non demonstratio. Notandum est, quòd in omni propositione intelligitur hoc principium, sicut iam dicum est; & ideo hoc principium est prius omni propositione: si ergo aliqua propositio probaret simpliciter, hæc propositio esset prior, & posterior hoc principio; In tali etiam probatione petitur, quod est in principio; quia ista propositio non potest esse uera, nisi per hoc principium, quod debet probari; cum omnis ucritas cuiuscunque propolitionis ex iplo dependeat : ita quòd secundum hoc, ucritas præmissarum dependeret ex ueritate conclusionum: Simpliciter ergo non potest probari hoc principium : huic autem, uel illi qui negat hoc principium, potest probaci ex aliquibus, scilicet quæ concedit, qui bus concessis concedet principium. Deinde

Principiam uerò ad omnia talia non uelle, aut estaliquid dicere, aut non esse. Hoc enim forsan utique quis opinabitur, quàd à principio petere . Sed fignificare quidem aliquid & ipsi , & alii . Hoc enim necesse est si dicat aliquid . Si enim non, cùm tali utique non erit sermo, nec ipsi ad seipsum, nec ad alium. Si quis autem hoc dederit, erit demonstra tio. Iam enim erit aliquid diffinitum. Sed tame non demonstrans, sed sustinens. Interimens enim rationem suffinet rationem.

Disputat co

tex .10

Incipit disputare contra negantes hoc princi tra primi pium; & duo facit, quia primo disputat contra cos, qui dicunt contradictoria simul esse uera: nominis si- secundò contra eos, qui dicunt, quòd conuenit gnification. ea simul esse falsa, ibi [ At uerò nec contradicio.] Prima in duas; quia primò disputat contra eos in communi: secundò ostendit, quòd opinio Pythago.incidit in opiniones ipsorum: Secunda ibi, [Est autem & ab eadem] Prima in octo,secundum octo rationes, quas adducit: Secunda ibi, [Necesse itaque] Tertia ibi, [Omnino ue rò destruunt] Quarta ibi, [Ampliùs si contradictiones] Quinta ibi, [Amplius auté circa omnia] Sexta ibi, [Amplius igitur quomodo] Septima ibi, [Vnde & maxime] Octava ibi, [Ampliùs si

hoc principium; quia si hoc principium esset A qua maxime.]Prima pars in duas,quia primò po nit, quid est illud, per quod oportet procedi con tra negantes hoc principium: secundò ponit rationem luam contra eos, ibi[Primű quidem igitur.] Dicit ergo primò, quòd principium, quod debet poni contra negates hanc dignitatem, no est, q supponamus aliquid esse, uel non esse; hoc est quòd supponamus aliquam propositionem af firmatiuam uel negatiuam; & ex illa supposità uelimus probare hoc principiú; quia sic esset pe tere principium, ut iam dictum est; sed est, quod Supponamus, & nomen aliquid exprimat & dicé ti, & audienti. Si enim dicens, aliquid dicit, necesse est quòd aliquid terminatum exprimat per nomen; si autem nihil dicit sic non erit cum eo fermo, uel disputatio; nihil enim exprimit, nec sibi,nec alteri:si autem expresserit aliquid per ipfum nomen, iam demonstratio erit contra eum, scilicet negantem hoc principium, ex quo enim aliquid terminatum & diffinitū exprimitur per nomen, iam ab isto nomine exprimitur una pars contradictionis terminata & non alia: Verú est, quòd talis ratio sic ostendens, non crit demonstratio demonstrans hoc principium simpliciter, sed tantùm erit ratio substinens sermonem, dicens, p per sermonem aliquid exprimitur; & per consequens necessarió hoc principium conceditur: qui enim dicit, o nihil significat, negat sermonem, negando autem sermonem, cócedit ser monem; quia non potest negare loquelam, nisi concedat loquelam. Notadum est, o hoc princi pium est radix (ut iam dictum est) omnium con ceptuum coplexorum: & ideo omnis conceptus complexus posterior est conceptu huius primi principij: & quia ita est; ideo dixit Philosophus, co ad probationem huius primi principij non de bemus supponere aliquid esse, uel non esse; hoc est, non debet supponi aliquis conceptus compo situs;quia omnis talis cóceptus posterior est; sed debet supponi, p nomen significet aliquem con ceptum simplicem terminatum. Vbi notandum est, p conceptus iste compositus oritur à conceptu simplici entis, uel non entis; quasi ergo dicat Philosophus, si nomen significat conceptum sim plicem terminatum; oportet, quòd ita significet quidditatem unius, o non significet opposită illius; & per consequens contradictoria non uerificabuntur de eodem : ex hoc enim hoc principium uerum est; quia diffinitio, quam significat nomen ; ita est unius, quòd non asterius. Deinde

> Primũ quidé igitur manifestũ , quòd hoc quide t. 🕫 ueru est, quod significat nomen esse, aut non esse hoc. Quare neque utique omne sic, & non sic se habebit.

Ponit rationem fuam: & duo facit,quia ponit rationem suam:secudò manifestat quodda,quod dixit;ibi[Ampliùs si homo]Ponit ergo primò ra tionem suam, & est ratio sua talis: si hoc uerum est, quod suppositum est, quo nomen significat aliquid terminatum; manisestum est, quod ita signi

ficat effe, hoc est quidditatem unius, quòd nullo E tem dicas, quòd nomen significat plura; nihil re modo significat no esse, hoc est oppositum illius quidditatis; & sic aspectus aliquis terminatus erit in rebus;quia ita aspicietur quidditas unius ab ali quo, quo no aspicietur oppositu eius: quare falsum est dicere, o aliquid sic, & non sic se habeat, sed tantum se habet uno modo, scilicet sic, uel non sic: quasi ergo dicat Philosophus, quia nomina habent terminatos aspectus ad unam quidditatem,& non ad aliam,& ad quidditatem huius,& non oppositi:ideo sequitur, quòd contradictoria non funt simul uera; & quod uerificatur ita unu, quòd non uerificatur oppositum eius. Deinde cum dicit.

Ampliùs si homo significat unu, sit hoc animal bipes.Dico autem unum significare hoc, si hoc est'ho mo.si sit aliquid homo, buc est hominem esse. Nihil autem differt, nec si plura quis dicat significare, solum autem diffinita. Ponetur.n. utique rationibus alterum nomen. Dico autem ut si non dicat hominem unum significare sed multa; quorum unius qui dem una ratio animal bipes. sunt aut et alia plures, sed diffinitæ numero. Ponetur.n. utique proprium no men secundum unamquamque ronem si auté non po natur, sed infinita significare dicat, palàm quia non ntique erit ro. Na non unum significare, nihil signifi care est. Non significantibus aute nominibus, aufer tur adinuicem disputare, secundum ueritatem autem, & ad se ipsum. Nihil enim contingit intelligere,nisi intelligentem unum. si autem contingit, ponatur huic rei nomen.

Manifestat quoddam, quod dixit: dixit enim, G quòd ad probationem primi principij hoc debet supponi, quòd nomen significat aliquid unum, & terminatum: hoc ergo uult hic manifestare: Et duo facit: quia primò hoc manifestat: secundò hanc manisestationem adaptat ad propositum, ostendendo, quòd contradictoria non uerificantur de eodem, ibi [Sit itaque] Manifestat ergo, op nomen significat unum & terminatum, & est ratio talis: Nomen aut significat unum, aut plura: si Infiniti co- unum habemus, quod quærimus: si autem plura; cipi non po aut illa plura sunt finita, aut infinita: infinita non possunt esse; quia infinitum ut infinitum signisicari non potest, infinitum autem concipi non potest: ergo nec significari; unde significare infinitum & indeterminatum nihil est significare: si H autem illa, quæ significant, plura sunt, & tamen finita, sicut est in noie æquiuoco; sequitur idem quod prius, quòd nomen significet unum: nam ex quo illa significata finita suna, numerari pof 23 sguis- sunt ab intellectu, & cuilibet illorum significatelligiturest torum potest imponiunum nomen: Visa hac ratione patet litera, quæ dicit: quòd si homo, uel aliquid aliud significat unum, sicut animal bipes, habemus propositum nostrum: dico autem unum fignificare; quia fignificatur una quidditas, & unum esse quidditatiuum; puta si homo fignificat aliquid; oportet, quòd hoc sit esse hominis, idest esse quidditatiuum hominis: Si au-

ficat plura, & infinita; rationabiliter dicit: nam fignificare unum & terminatum, nihil est significare: ita quòd secundum hoc nomen nihil significabit:Si autem nomina non fignificant,per i bit omnis disputatio, & omnis expressio; disputatio dico, & quæ est ad hominem, & quæ est fecundum ueritatem; nam quòd non intelligitur, non fignificatur, quod autem non est unum non fignificatur, & terminatum, non intelligitur: & per conse-catur. quens non fignificatur. Si autem illud, quod significatur, conuenit intelligi; poterit illi tali rei fignificatæ imponi nomen. Notandum est, quòd

tem; oportet, quòd conceptus expressus ab opponente, uel à respondente, sit determinatus & finitus. hoc non esset, nisi nomina essent significatiua terminatoru conceptuum: Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd si nomina nó fignificarent terminatos conceptus, peribit om-

in omni disputatione ita exprimitur determina-

tè unum, quòd non aliud: quando enim uersa-

tur disputatio inter opponentem & responden-

fert quantum ad propositum nostrum, dummo-

do illa plura sint finita & terminata, cuius ratio

est; quia si rationes significatæ ambæ sint plures,

dum tamen sint determinatæ, cuilibet illarum

rationum poterit imponi nomen: Exempli gra-

tia, si aliquis dicat, quòd homo non significat

unam rationem, sed plures, de numero quarum

est hæc ratio, quæ est, animal bipes; dum tamen

illærationes, quæ significantur ab homine, nonsint infinitæ; nihil refert, quia cuilibet illarum

rationum potest imponi nomen unum. Si au-

tem aliquis cauillando dicat, quòd nomen signi-

nis disputatio. Deinde cum dicit.

Sit itaque sicut à principio dictum est significas TEX. 11. aliquid nomen, & significas unum:nec sic contingit hommem esse significare non esse hominem si homo significat non solum de uno sed & unum: non enim hoc dignamur unum fignificare quod de uno quonia sie: itaque musicus, & album, & homo unum significarent. Q uare unum omnia erunt synonima: namque & non erunt esse & non esse idem, nisi secundum aquiuocationem; ut si quem nos homine nocamus. Dubitatum uerò non hoc est, si contingit simul idem esse & non esse hominem secundum nomen, sed secundum rem. Si autem non significet alterum homo, & non homo; palàm quia non esse hominem non erit diuersum ab esse hominem: quare erit hominem esse non hominem esse; unum enim erunt: hoc enim significat etiam unum, ut uestimentum & indumentum; si ratio una. Si uerd erunt unum, & unum significat hominem esse, o non hominem, sed ostensum est, quòd alterum

Applicat fuam manifestationem ad propositum; & elt applicatio talis : si nomen tantùm significat unum; ut si nomen significat esse hominis, nullo modo significabit non esse, nisi forte æquiuoce: hic enim appellamus unum,

quod

quod est unum secundum rem, & secundum A non aspiciat aliud, & sic destruitur natura nerationem; non quia sit in uno subiecto, eo modo quo dicimus, quòd album & musicum sunt unum, quia sunt in uno subiecto: & sic si esse significaretur à nomine, non significabitur altera pars contradictionis, quæ est non esse; & per con Tequens falsum est, quòd contradictoria sint uera, Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd si hoc est uerum, quod dictum est à principio, quòd tantu fignificat unum & non plura; sequitur, quòd nomen cum significet hominis este, non significat oppositum illius, scilicet non esse hominis: non enim illa dicimus significare unum, quæ sunt in uno ; quia fi illa fignificarent unum , quæ funt in uno; homo, & album, & musicum significarent unum; & per consequens omnia essent unum: quia si album, quia est in homine, sit idem cum bomine ; codem modo quia est in lapide, erit idé cum lapide, & sic lapis & homo erunt idem: quia quacunque uni & eidem, sunt eadem inter se funtidem; & sic omnia essent synonima significantia idem secundum rem, & secundum rationem. Sic ergo esse, & non esse'non sunt idem; quia ad minus differunt secundum rationem: quia si homo & album, non obstante quòd uerificentur de eodem, sunt diuersa; multò magis esse & non esse. Si autem non sunt idem, non significabuntur ab uno nomine: nisi fortè æquiuo Nomen uni cè: ut si aliquis uocet hominem, quod nos uocawocum of mus non hominem : significare autem æquiuocè nihil facit ad propolitum nostrum:accipimus enim hic significare, quando id quod significatur, est idem secundum rem, & secundum rationem: Homo ergo & non homo diuersa significant: il enim non fignificant alterum homo & no homo; manifestum est, quod esse hominis crit eius non esse; & secundum rem, & secundum rationem homo & non homo erunt nomina synonima, quorum res, & ratio significativa est una; & sic idé significabitur p unum nomen & aliud: cuius contrarium ostensum est. Deinde cum d.

Necesse itaque siquidem est nerum dicere;quia bomo animal esse bipes. Hoc enim erat, quod signifi cabat homo: sed si hoc necesse, non contingit non esse boc ipsum animal bipes. Hoc enim significat necesse esse simposibile non esse hominem: Non igitur cotin git simul nerum esse dicere idem hominem esse, & non esse bominem: Eadem autem ratio & non ines-

se hominem.

Regula.

Simpliciter

nomé uni.

TEX.12

Ponit secundam rationem, & est ratio sua tatio ex neces lis:si contradictoria uerificantur de eodem, nulla propolitio erit necessaria, quia propositio ex hoc est necessaria; quia ita aspicit unum, quòd nó po test aspicere oppositum illius: sicut ista propositio, homo est animal; est necessaria, quia ita aspicit animal, quòd non potest aspicere oppositum illius. Si autem contradictoria sunt simul uera de codem-simul affirmatio & negatio aspicientur ab eodem: nulla ergo propositio se habebit, quòd ita aspiciat unum oppositorum, quòd cessarij; & per consequens impossibilis. Circa hanc rationem sic procedit; quia primò probat conclusionem suam (ut iam dictum est) per rationem necessarij: secundò eandem confirmat per naturam oppolitionis, ibi [Nam hominem] esse & non hominem esse] tertiò per naturam in terrogationis ibi, [Si autem hoc non contingit.] Dicit ergo primò, quòd necesse est, quòd sit uerú dicere, co homo sit animal bipes : animal enim bipes elt illud, quod fignificatur ab homine; quia disfinitio rei est ratio, quam significat nomen; Diffinitio quasi dicat Philosophus, hec est necessaria, homo reservatio, est animal bipes; & hoc quia animal bipes est dif quam figni finitio hominis, significata à nomine hominis:Si autem necesse est hominem esse animal bipes, non conuenit ipsum non esse animal bipes: si.n. necesse est hominem esse animal bipes, impossibile est ipsum no esse animal bipes: natura enim necessarij hoc significat, o oppositu illius est impossibile; si ergo hoc est necessarium, scilicet ho Aequipolminem esse animal bipes, & oppositum illius est lener impossibile: igitur non conuenit simul uerum di dales. cere idem, simul esse hominem & non homine; sed si necesse est esse hominem, impossibile est esse non hominem: Et sicut dictu est de homine, conecessariò aspicit aliquod pradicatum; ita potest dici de non homine; eadem enim ratio est in utroque.Deinde cum dicit. Nam bominem esse, & non bominem esse, alte-

C rum significat; siquidem albu esse, & hominem esse alterum, multu enim opponitur illud magis, quare significat dinersum . Si autem & albū dixerit idem fignificare, & unum ratione idem dicemus; quod et prius dictum est, quòd muum omnia sunt, & non so-

lièm opposita.

Manifestat eandem conclusionem per natura Costrmatio oppositionis;& est ratio sua talis: Magis opponu per natura tur homo & non homo; quàm homo & albu; sed oppone. homo & album non significant idem;licet fint in eodem; ergo multò magis homo & non homo non fignificant idem. Visa ratione, patet litera, quæ dicit;quòd effe hominis & effe non hominis diuerfum fignificat; cùm homo & album fignificent diuersum, multò enim magis opponuntur homo & non homo, quam homo & album. Si er go homo & album diuersum significat: ergo ho mo & non homo diuerfum significant, ad minùs fecundum rationem : Si enim diceret aliquis, 9 homo & album significat idem secudum rem,& secundum rationem: sequitur (sicut dictum est priùs) co oía funt unum, & nó solu opposita contradictoriè: si enim homo & album sunt unum, eadem ratione homo & musicum; & per consequens idem erit album & musicum, o si hoc non contingit, homo & album non funt idem. Deinde cum dicit.

Si autem hoc non contingit, contingit quod dictu est. Si respondeatur ad interrogatum: si autem apponat interroganti simpliciter, & negationes non respon-

respondetur ad interrogatum. Nihil enim probi- E ri;qua ratione responderetur unum, & aliud; ues bet idem, & hominem, & album, & alia mille secundum pluralitatem. Attamen interrogante, si uerum est dicere hominem hoc esse, aut non. Refpondendum eft unum significatum, & non addendum;quia album,& nigrum,& magnum.Et enim impossibili infinita talia accidentia permeare, aut igitur omnia permeantur, aut nullum: Similiter etiam si millies est homo, idem & non homo, non est correspondendum interroganti, si est homo; quia est simul, & non homo; si non, & alia quacunque acciderunt, sunt correspondentia quacunque funt, aut non sunt: si autem hoc non fecerit, non-

disputat. Probat eandem conclusionem per naturám interrogationis. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd de natura interrogationis est, quòd ad specialem interrogationem detur specialis responsio,& determinata:si autem contradictoria significarent idem & secundum rem, & fecundum rationem, nulla interrogatio effet finita & terminata, nec etiam responsio: Si enim homo & non homo dicerent idem, & secundum rem, & secundum rationem; quicunque interrogaret aliquid de homine, interrogaret & de non homine: & quicunque responderet hominem, responderet non hominem: quòd autem interrogationes & responsiones non sint determinatæ & definitæ, impossibile est: interrogationes & responsiones sunt de diuersis ad minus fecundum rationem . Vnde quandocunque ali- G qua duo differunt secundum rationem: & si sint idem secundum subiectum: non oportet, quòd facta interrogatione, uel responsione de uno, fiat interrogatio & responsio de alio: & ideo si homo & non homo sint idem secundum rem, dum tamen differant secundum rationem, non oportet, quòd si respondetur homo, quòd respondeatur non homo. Visa hac sententia, pafet litera, quæ dicit: quòd si hoc non contingit, quod dictum est, quod album, & homo sunt idem; contingit quòd contradictoria non dicant eandem rem, & hoc necesse est si debet responderi ad interrogatum simpliciter, & determinatè,& definitè.Si enim aliquo interrogante simpli eiter de aliqua parte negationis, puta de affirma H tiua; aliquis respondens, cum affirmatiua apponat negatiuam, respondebit determinate & definite ad interrogatum. & si enim homo & non homo sint idem secundum rem, dum tamen fint diuersa secundum rationem, ita debet responderi unum, quòd non assud. Exemplum, nihil prohibet hominem, & album, & alia mille accidentia este idem, sed tamen quia differunt ratione, si aliquis interrogauerit, Vtrum iste sit homo, uel non homo, Respondendum est tantum unum significatum, puta cy est homo, nel non homo, & non est respondendum, quòd estabus, uel niger, uel quod est magnus, si enim aliquod illorum accidentium deberet responde

enim omnia respondebuntur, uel nullum: cum ergo accidentia fint infinita, ad eandem interrogationem respondentur infinita; quod est impossibile, quia est impossibile infinita pertransi- Non contin rc: Et sicut dictum est de homine, & albo; ita gu infinita dicendum est de homine, & non homine: & si pertransire, enim homo & non homo funt unum !fecundum rem: dum tamen differant secundum rationem; quando respondetur homo; non oportet, quòd respondeatur non homo; nec oportet, quòd simul respondeatur homo & non homo; nisi fortè oporteret, cum quæritur de homine, respondere p omnia, quæ accidunt homini; quod est im possibile: quia sissic oporteret sieri, periret omnis disputatio; in omni enim disputatione oportet, quod opponens interroget determinatos & finitos conceptus; & respondens eodem modo. debet respondere finite & determinate: si ergo quæstio, uel responsio fieret de infinitis accidentibus, periret omnis disputatio; quia talia acci-: dentia non possunt pertransiri ab intellectu. Deinde cum dicit.

Omnino uerò destruunt, qui hoc dicunt substan- TEX. 13. tiam, o quod quid erat esse. Omnia namque accide re dicere eis est necesse, & uere hoiem esse, aut ani mal esse, or non esse:nam si quid fuerit, quod est ho minis esse, hoc non erit non hominem esse, aut non esse hominem: & enim ha sunt negationes huius: V num enim erat, quod significabat nomen, & hoc erat alicuius substantia; significare uerò substantiam est, quòd non aliud aliquid esse ipsi. Si autem fuerit, quod est esse hominem ipsi, quod non hominem esse, esse hominem aliud erit. Quare dicere eos est necesse, quia nullius talis erit ratio, sed omnia se cundum accidens: hoc enim determinata est substan tia et accidens, Accidit.n. album homini, quia est albus, sed non quòd uerè album.

Ponit tertiam rationem contra negantes prin Tartia 78 cipium; & est ratio sua talis: si affirmatio & nega uel nomitio uerificantur de codem : sequitur, quod nul- nu signifilum prædicatum erit substantiale, nec de sub- causse. stantia rei: sed omnia erunt accidétalia: sed hoc est impossibile, ergo & principium. Circa hanc rationem sic procedit, quia primò ponit consequentiam; & probat eam: secundò infringit con sequens, ad cuius infrictionem sequitur destrucio antecedentis, scilicet istius, quod assirmatio & negatio uerificantur de eodem: Secunda ibi. [Si uerò omnia: ] Ad euidentiam con Differentia sequentiz huius notandum est, quòd hæc est dif inter predi ferentia inter prædicatum substantiale, & acci- catum subdentale : quia prædicatum substantiale dicit esse stantiales quidditatiuum subiecti, & habet quandam iden titatem cum subiecto: prædicatum autem accidentale non dicit esse quidditatiuum subiecti: sed est quoddam aliud ab esse subiecti: Est ergo hac consequentia in hoc, si esse & non esse uerificantur de codem,omne esse subiecti é quoddam non esse: non esse autem quandam

alietatem dicit, eo modo quo dicimus, quòd al- A finitum in accidentibus; sed hoc est impossibile, bum non est esse hominis quidditatiui, sed magis quoddam non elle; quod autem alie; atem di cit respectu illius, à quo est aliud, habet naturam accidentis, magis quam substantiz; ergo secundùm hoc esse prædicatum erit accidentale; quia omne prædicatum erit non esse sui subiecti. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit sic: quòd illi, qui sic dicunt, scilicet, quòd esse & non esse uerificantur de codem; omnino destruunt substantiam, & quòd quid erat esse, idest prædicatú substatiale & quidditatiuum: quòd autem sic, patet, quia sic dicere est dicere, quòd omnia accidant rei, & habeant quandam alietatem à re; & per consequens non sunt de substantia rei; sic enim dicere est dicere, quod hominis esse et eius non R esse; & sic esse eius, & non esse est aliud ab eo: & fic dicere, est dicere, quòd animalis esse est eius non esse: & sic est aliud ab eo, & non est substan tia eius; substantia enim ita dicit esse, quòd non dicit non elle : si ergo elle est aliquid quidditatiuum hominis, nullo modo dicit nec esse non hominent necron elle hominem; quamuis hæduæ negationes fint huius, scilicet hominis; unum est enim esse hominis, qd signisicabatur, & hoc erat substantia alicuius, scilicet hominis, quod quide esse si erat substantia, nullo modo poterat esse non esse: cuius ratio est: quia significare subiectum, non est significare aliquid, quod sit aliud ab iplo esse: Si autem illud, quod erat uerè esse hominis, erat idem, quòd esse non hominis; sicut C dicebant isti:fequitur, quòd esse hominis sit aliquid aliud ab homine; & per consequens sequitur, quòd necesse sit dicere, quòd esse tale non sit ratio alicuius subiecti, sed sit accidens rei: & ita omnia peædicata erunt secundùm accidens:Học est enim determinatio & distinctio inter substan tiam, & accidens: quia esse substatiale nihil aliud dicit diversum à re;esse autem accidentale dicit aliquid aliud diuersum à re, cuius est esse; eo modo,quo dicimus,quòd album accidit homini; nó ita tamen quòd uerum esse hominis sit esse albu, fed effe album dicit aliquid aliud ab homine. De inde cum dicit.

Sı uerò omnia secundùm accidens dicantur, nul**lum e**rit primum uniuerfale. Si autem femper accidens de subiecto aliquo significat prædicationem; in infinitum ergo necesse est ire: sed impossibile.

Ostendit consequens esse impossibile, idest, quòd oé prædicatum est accidentale. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd esse per accidés reducitur ad esse per se; & esse accidens reducitur ad substantiam. Si enim per accidens non re duceretur ad per se, uel si accidens non reduceretur ad substantiam, sed semper accidentis esset accidens, esset abire in infinitum in accidétibus; & hoc quia non esset in aliquo per se. Est ergo ratio Philosophi in hoc: si omne prædicatum est accidentale, & nullum substantiale, accidens no reducitur ad per se;si autem ita est, est abire in in

ergo & primum. Circa hanc rationem sic proce dit; quia primò ponit rationem suam, quæ scilicet est: si omne prædicatum est accidentale, est abire in infinitum: secundò probat, quòd in acci dentibus non est abire in infinitum, ibi. [Neque enim plura duobus.]Dicit ergo sic, quòd si omnia prædicantur secundum accidens, non erit ali quod prædicatum, quod prædicetur per se & pri mò; & per consequens non erit aliquod uniuersa le primum. Accipitur autem uniuersale primum hic, sicut in Posterioribus, scilicet, quod prædice tur de aliquo per se, & secundum quod ipsum: Quòd autem nullum tale sit prædicatum, sed om nia sunt accidentalia, hoc est impossibile; quia si fic est, est abire in infinitum.

Neque etiim plura duobus complettitur. Accidens enim accidenti non accidit, nist quia ambo ei dem accidunt.Dico autem ut album musico, & ho albo. quia homini ambo accidunt, sed non Socrates musicus.Itaq; ambo accidunt alicui alteri.Quonia igitur hæc quidem ita. illa uerð illo modo dicuntur accidentia, quacunque sic dicuntur, ut album Socrati, non contingit infinita esse in superius, ut Socrati albo alterum aliquid accidens. Non enim fit unum aliquid ex omnibus, nec itaque albo erit ali quod aliud accidens, ut musicus. Nihil enim magis hoc illi,quàm illud huic accidit, & fimul determinatum est; quia hec quidem ita accidunt, hec auté ut musicus Socrati que cunque uerò sic non acciden ti accidunt per accidens, sed que cunque illo modo; quare non omnia secundum accidens dicuntur: erit igitur aliquid etiam ut substantiam significans : si autem hoc ostensum est, quia impossibile est simul prædicari contradictiones.

Ostendit, quòd non est abire in infinitum in In predica accidentibus, fiue in prædicatis accidentalibus; sis acciden-& est ratio sua talis: prædicatio accidentalis est talibne non in duplici differentia: Vno enim modo est prædi est abire in catio accidentalis, quando accidens unum accidit subiecto:eo modo, quo dicimus, quòd musicum accidit forti: Secundo modo, quando duo duples. accidentia accidunt tertio, ficut musicum & album accidunt Sorti:neque primo modo, neque secundo est abire in infinitum in accidentibus: ergo nullo modo est ibi infinitas. Visa ratione, patet litera, quæ dicit sic : quòd prædicatio accidentalis non est nisi duobus modis: unus modus, quando accidens prædicatur de accidente per ac cidens:& hoc ideo, quia ambo accidunt tertiò; si cut album prædicatur de musico; quia ambo accidunt homini: alius modus est, quo accidés præ dicatur de subiecto, eo modo, quo dicimus, quòd Sortes est musicus, quia musicum accidit Sorti; non quia ambo accidant alicui alteri: Cum igitur sint duo modi prædicationis per accidens, in neutro modo conuenit prædicationem esse in infinitum : in illo enim, in quo prædicatur accidens de accidente, non contingit infinitum else

Digitized by Google

YEX. 14.

tertio est status; & sic descendendo de prædicato ad subjectum, contingit stare in subjecto: Sed in illo modo prædicandi per accidens, quo accidens prædicatur de subiecto. dicendo Sortes est albus, non contingit abire in infinitum in superiùs ascendendo; ita ut dicatur, quòd Sorti accidit album; & Sorti albo accidit musicum; & sic usque in infinitum: Hoc enim non posset esse, ni fi duobus modis, Vno modo, quod ex albo & Sorte fieret unum; & sic sicut Sortes est subiectu unius albedinis:ita Sortes albus esset subiectum alterius albedinis, siue accidentis; quia ex subie-Cto & accidente non fitvnum simpliciter; & ideo non potest esse unum subiectum. Alius modus F esset, quia sicut Sortes est subiectum albi: ita album est subiectum musici: & hoc non potest esse propter duas rónes; Primò quia non est maior ratio quòd album sit subiectum musici, quàm q musicus sit subiectum albi; non enim album naturaliter precedit musicum, nec musicum album; cum tamen subiectum naturaliter debet præcedere accidens. Secunda ratio est, quia diffinitum & determinatum est, quòd iste modus prædican di per accidens, in quo accidens prædicatur de accidente; est alius ab illo modo, in quo accidés prædicatur de subiecto; sicut musicum de Sorte: in tali autem modo accidens non prædicatur de accidente; sed in illo primo modo: Quasi dicat, fi esset abire in infinitum'in accidentibus, ita asce dendo accidens prædicaretur de accidente: sed in illo modo accidens prædicatur de subiecto so Ium; Manifestum est ergo, quòd non omnia præ dicantur secundum accidens, sed aliqua prædica tur substantialiter: si autem sic est, impossibile est quòd contradictoria prædicentur de eodem. Notandum est, quòd infinitum in prædicationitionibus du bus possumus imaginari duobus modis, in deorfum, & in furfum: În deorfum non potest esse infinitas, nec in prima predicatione per accidens, nec in secunda, cuius ratio una est; quia in prima prædicatione accidens accidit substantiæ; in substantia at est status; quia substantia nó est ens inclinatu;in alia prædicatione duo accidétia acci dunt substantiæ, & ibi est status, sicut priùs. Similiter nec in prima, nec in secunda potest esse infi nitas in ascendendo, ita quòd accidens sit subiectum accidentis in infinitum; primò, quia subiecum non est subiectum accidentis: secundò autem quia(ut iam suppositum est)in una prædicatione tantum est unum accidens; Et sic patet pla nè litera Philolophi.

di ambo accidentia accidunt tertio, in quo

Quaftio.

Infinitum

pliciter.

ser subiectú

Quereret quis per literam Philosophi: Vtrum accidens possit esse subjectum accidentis? Dicen Accides ese dum est, quod accidens cadere medium inter su biectum & accidens potest intelligi duobus mo dis:Vno modo, quò d cadat medium quantum ad daplicuer. rationem subijciendi; ita quòd unum accidens sit subiectum alterius: & isto modo accidens pro

in deorsum; & hoc quia in illo modo prædican- E priè non est medium; & hoc quia subiectum debet habere rationem fixi;accidens autem non ha bet rationem fixi: Secundò modo potest intelligi, quòd accidens cadat medium quantum ad ra tionem causandi, ita quòd subiectum per hoc sit subiectum unius accidentis, quia est subiectú alterius; sicut corpus recipit colorem mediante superficie: & isto modo accidens potest cadere medium sub ratione causa, & non subjecti. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd duo acci- Duo accide dentia respicere unum subiectum, hoc potest in tia respicetelligi duobus modis, Vno modo quòd illa acci- re unum su dentia aspiciunt illud subiectum secundum quédam ordinem essentialem, & secudum rationem prioris & posterioris; eo modo quo dicimus, p quátitas priùs aspicit corpus, quàm color: & isto modo accidens primum cadit medium inter subiectum & accidens quantum ad rationem caufæ;fed non fubiecti:Secundo modo quòd duo ac cidentia respiciant unum subiectum accidentali ter; & hoc quia unum non aspicit subiectum me diante alio,nec è couerfo ; & in tali modo unum accidens non habet rationem prioris respectu alterius, nec in ratione causæ, nec in ratione su-

Ampliùs si contradictiones simul de eodem ue- TEX. 15.

re sunt omnes; palàm quòd omnia unum erunt. Erunt enim idem triremis & murus. & homo; si de omni aliquid aut affirmare aut negare contingit.

Ponit quartam rationem contra negantes pri- Quarta ro mum principium, & firmissimum; de quo iam di ex rerum di ctum est; & est ratio sua talis. Si contradictoria stinctione. uerificantur simul de eodem, omnia erunt simul unum; sed hoc est impossibile, ergo & primum Circa hac autem rationem sic procedit, quia pri mò ponit consequentiam suam, scilicet si contradictoria' fint fimul uera; sequitur, quòd omnia funt unum: secundo ostendit, quòd hoc inconueniens, scilicet quòd omnia sunt unum; sequitur ad opinioné Pithag. & Anaxag. tertiò pro bat consequentiam primam ueram esse: Secunda ibi[Quemadmodum est] Tertia ibi [At uerò dicenda est] Ponit ergo primò consequentiam sua dicens; quòd si contradictoria sint simul de code, ita quòd idem affirmare & negare contingat, le H quitur pomnia sunt unum, ita quòd unum est triremis, i. nauis habens tres ordines remorum, & murus, & homo. Deinde cum dicit.

Quemadmodum est necesse dicentibus rationem Pythagoræ.Nam alicui si uideatur non triremis homo, palam quia non triremis. Quare et est, si con tradictio uera.

Oftendit, quòd idem inconueniens, scilicet, φ diuersa sunt unum:sequitur ad opinionem Py thag. & Anaxag. & primò, quòd sequitur ad opi nioné Pythago: secundo Anaxag. ibi, [Sic itaq;.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd Pythago.posuit, quòd quidquid uidetur alicui est unum; & hoc quia sensus noster est mensura rerum, & non è conuerso: Si autem hæc positio est

#### Liber Quartus.

uera; sequitur, op cotradictoria sunt simul uera de A negatio inest, qua nerò alterius quidem non linest eodem; sed quia si quidquid uidetur est uerum, si alicui uidetur, quòd homo sit triremis, erit triremis: & si alteri uidetur quòd non sit, non erit: & sic idem esset triremis & non triremis: & sic fecundum hunc modum, fecundum positionem Pythago.contradictoria funt fimul uera de eodé: Si autem contradictoria sunt simul uera de eode; sequitur secundum consequentia precedentem. quòd omnia funt unum:ergo ad positionem Pythago. fequitur, quòd omnia funt unum; & hoc est, quòd debuit declarari. Visa hac sententia, pa tet litera, que dicit, quòd non solum ad positionem precedentem sequitur, quòd omnia sunt unum, sed etiam ad positionem Pythag. Nam secundum positionem ipsius Pythag. si alicui uide B tur, quòd homo non sit triremis non erit; & etiã quòd si alicui alteri uidetur, quòd sit, erit : & sic contingit, quòd contradictoria funt uera fecundùin politionem Pythago. & per consequens, o omnia funt unum

Sicitaque Anaxay.simul res omnes esse,utnihil uere sit unum. Indefinitum igitur uidetur dicere, ut putantes dicere ens, de non ente dicunt. Nam pote state ens & non endelechia indefinitum erit

Oftendit quòd idem sequiturad positionem Anaxag/Ad cuius euidentiam notandum est, o opinio Anaxag. suit, quòd quodlibet est in quolibet;& hoc quia quodlibet fit ex quolibet: si autem ita est, quòd quodlibet est in quolibet, sequi tur quòd opposita, & per consequens contradi-Ctoria ucrificentur de codem; sequitur etiam, co omnia sunt unum illo confuso, in quo sunt. Deci piebatur autem Anaxag. quia non distinguebat inter actum & potentiam: licet enim quodlibet sit in quolibet in potentia, quod est secundum quid;tamen unum non est in alio in actu, quod est esse simpliciter & persecté. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit: quòd Anaxag. accidit dicere res simul esse; ita quòd nihil sit uerè distin ctú ab illo:&hoc quia quodlibet est in quolibet. Posuit enim quoddam ens confusum & indeterminatum, in quo omnia funt unum: Decipiuntur autem isti:quia credentes loqui de ente in actu & persecto, loquuntur de ente in potentia, & nó de ente in accu. Nam hoc ens, quod ponunt, est indefinitum & indeterminatum; omne autem ta le ens est in potentia, & non est endelechia, idest actu. Notandum est, quòd esse in aliquo sub esse confuso & indeterminato, est esse secundu quid, & in potentia:quando ergo Anaxag. dicebat, q quodlibet est in quolibet sub esse consuso; neces sariò habebat dicere, quòd quodlibet est in quo libet in potentia tantum. Et hoc est, quod dicit Philofoph quòd licèt crederet dicere, q quodlibet est in quolibet actu; tamen ex uerbis suis sequitur, o quodlibet est in quolibet in potentia tantùm. Deinde cum dicit.

At uerò dicenda est ipsis de omni assirmatio & negatio. Inconveniens enim si unicuique sua quidem ei : dico autem ut uerum est dicero, hominem quia non homo, palam quòd & non triremis: ergo si affirmatio necesse est & negationem. Si autem exi-Stat affirmatio, negatio alia inerit magis, quam illasque suazergo & si illa inest, merit que & ipsius triremis.Si autem hoc, & affirmatio. Hoc ergo con tingit hanc dicentibus rationem.

Probat consequentiam iam dictam: scilicet si contradictoria uerificarentur de eodem, omnia funt unum: Et duo facit; quia primò probat, q omnia affirmatiue dicta erunt unum : secund probat, quòd secundùm istam positionem affirmationes non distinguuntur a suis negationibus in ueritate & falsitate, ibi, [Et quia non est neces fe. ] Probat ergo quòd fecundum istam positionem sequitur, quòd omnia sunt unum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd ratio Philosophi fundatur fuper duo fundaméta; Primum fun damentum est, quòd si affirmatio & negatio eius dem uerificatur de eodem; affirmatio non distat à sua negatione: Secundum fundamentum est, quòd affirmatio cuiuscunque rei magis uidetur distare à negatione sui, quam à negatione cuius cunque alterius:si auté ita esta.s. quassirmatio & negatio eiusdem uerificaretur de eodem, multò magis affirmatio & negatio alterius: cum maior distantia uideatur in prima, quam in secunda: Ex his duobus fundamentis arguit Philosophus sic. Si affirmatio & negatio uerificantur de eodem, per primum fundamentum affirmatio & negatio non distant: ex quo sequitur, quòd homo non distat à non homine: si autem non distat à non ho mine, multò magis non distat à non asino: ergo idem est homo & non asinus: sed si contradictoria funt simul uera de eodem, quidquid est non asinus, est asinus; si ergo homo est non asinus, ergo homo est asinus, ergo homo & asinus est unu & idem:qua autem ratione homo est asinus, eadem ratione est quodlibet aliud, & sic omnia funt unum. Visa autem hac ratione, patet litera, quæ dicit: quòd dicendum est, quòd si de omni uerificatur affirmatio uel negatio, magnum inconueniens est: si de aliquo uerificatur negatio propria, & magis uerificabitur ét negó alterius. Exemplu. Si de homine uerificatur non hó, quæ est negatio propria: magis uerificabitur no trire mis, quæest negatio alterius; necesse est.n. q de omni uerificetur negatio alterius secundum ista positionem: cuius ratio est; si enim affirmatio alterius uerificatur de ista affirmatione;puta,quòd sit uerum dicere, quòd homo sit triremis; necesse est & negationem eius uerificari; & hoc quia affirmatio, & negatio uerificantur de eodem: fi au tem affirmatio alterius nó uerificatur de aliquo, necesse est ad minus negationem alterius uerisi cari de aliquo: si negatio propria uerificatur, ut si uerificatur non homo de homine; uerificabitur multò magis non triremis:si autem negatio ueri ficatur, sicut non triremis; uerificabitur & affir-

Digitized by Google

matio,

Pide 1. Phy.32.

matio, sicut triremis; & sic idem simul erit homo E salsum dicit : & quicunque divisim dicit , homo & triremis. Hoc autem est impossibile, quod sequitur ponentes hanc positionem. Deinde cum

Et quia non est necesse aut dicere, aut negare. Nam si uerum est, quia homo & non homo; palàm quia nec bomo, nec non bomo erit. Nam duorum due negationes. Si autem una & ex utrisque illa,

👉 una utique erit opposita.

Ostendit, quòd secundùm istam positionem contingit, quòd affirmatio non distinguitur à ne gatione in ueritate & falsitate; sed utraque erit falsa de eodem: Et est sententia sua ista: si homo & non homo uerificantur de eodem; sequitur, quòd nec homo, nec non homo uerificentur: po terit enim esse una propositio composita ex affir F matione & negatione, ut dicatur, quod hic est homo & non homo; hæc autem propolitio habet suam oppositam, quæ est ista, quòd hic nec est ho mo, nec homo: si ergo opposita sunt uera de eodem; sequitur quòd si hic est homo, & non homosquòd etiam hic nec sit homo, nec nó homo: In hacrone Hoc est ergo, quod dicit litera, quòd secundum losophus af istam positionem non est necesse, aut negare, aut natinam affirmare; hocest, non est necesse, quòd aut affir de pradua- matio, aut negatio uerificetur de aliquo, sed utra 20 infinite que de aliquo fallificari potest: Si enim de aliquo est uerum dicere, quòd est homo & non homo; quia aqui. de eodem erit uerum dicere, quòd nec erit hopolles nega- monnec non homo: & hoc, quia horum duorum erunt dux negationes, scilicet nec homo, nec no ducato fint- homo: poterit enim fieri ex his duabus una propositio composita, dicendo quòd hic est homo, & non homo; cui opponuntur iste negationes, sci licet quod hoc non erit homo, nec non homo.

Amplius autem circa omnia ita se habet, & est album, on est album, o est ens o non ens: o circa alias dictiones, et negationes modo simili, aut non: sed circa quasdam sic, circa quasdam autem non: o si quidem non circa omnes, he utique erunt

confessa.

Quinta rö mis certitm-

TEX. 16.

consingit.

Ponit quintam rationem contra negantes hoc ex cogustio primum principium. Ad cuius euidentiam notan dum est, quòd hoc principium primum negare, poterit esse quatuor modis: ita op negantes hoc principium, se habere poterunt quatuor modis. Primi prin Primus modus est, quòd dicerent; quòd affirmacipium ne- tio & negatio uerificantur de aliquibus:ita quòd circa illa si assirmatio est uera, & negatio; & è có uerso: circa aliqua uerò non uerificatur assirmatio, & negatio: sed circa illa, si affirmatio est uera, & negatio est falsa; & è conuerso: Secundus mo dus est, quòd affirmatio, & negatio ita se habet, quèd de quocunque uerificatur affirmatio, & ue rificatur negatio, & non è conuerfo; quia non est necesse, quod de quocunque uerificetur affirma tio. Tertius modus est, quòd de quocunque uerificatur alfirmatio, uerificatur negatio, tamen habet ueritatem coniunctim tantum; ita quòd quicunque dicit diuisim, quòd homo est albus,

non est albus; etiam falsum dicit: sed quicunque dicit coniunctim homo estalbus, & homo non est albus; uerum dicit. Quartus modus est, quòd affirmatio & negatio uerificantur de eodem, & è conuerso etiam diuisim: ut quicunque dicit diuisim, homo est albus, uerum dicit; & quicunque diuisim dicit; homo non est albus, etiam uerum dicit. In ista ergo parte quatuor facit, quia primò destruit primum modum dicendi: secundò destruit secundum: tertiò destruit tertium: quartò destruit quartum: Secunda ibi, [Si uerò circa omnes] Tertia ibi, [Si uerò negando] Quarta ibi, [Similiter autem.] Dicit ergo, quòd si affirmatio & negatio uerificantur de eodem; aut ita se habet circa omnia: ita quòd idem sit album & non album,& ens & non ens ; aut circa quædam sic se habet, & circa quædam non: & si quidem hoc fecundum sit uerum, quòd affirmatio & negatio possint uerificari de quibusdam,& de quibuldam non; lequitur quòd hoc principium, De quolibet affirmatio uel negatio uera, ad minus in quibusdam est concessum,& firmum;nec falsi ficari potest: quia (ut dictum est)in quibusdam, ita est uera affirmatio, quòd non est uera negatio; & econuerfo. Deinde cum dicit.

Si uerò circa omnes, iterum aut de quibuscunque dicere & negare, & de quibuscunq; negare& dicere; aut de quibuscuque quide dicere & negare, sed de quibuscunque negare, non de omnibus dicere. Et si sic, erit aliquid firmiter non ens: & bec erit sir ma opinio,& si ipsum non firmum aliquid sit,& no tu, notior utique erit dictio quam opposita negatio.

Destruit modum secundum dicendi; & est ra tio sua talis: si secundus modus dicedi uerus est, sequitur quòd opinio negatiua firmior est, & no tior affirmatiua; quia secundum istum modum, de quo uerificatur affirmatio, uerificatur negatio; & non è conuerlo: ita quòd negatio firmior est,& purior,quàm assirmatio: sed hoc est impos fibile; quia omnis firmitas, & omnis puritas, & notitia negatiuz oritur ex notitia & firmitate af firmatiux:Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd si assirmatio & negatio uerificantur de eodem, & hoc circa omnia: aut hoc est; quia de quibus-H cunque dicitur affirmatio, dicitur & negatio; & non è conuerfo; de quibus dicitur negatio, dicitur assirmatio: & siquidem hoc secundo modo hoc fuerit; sequitur quòd non ens firmius est, quam ens; & quòd opinio negativa firmior est, Assimatio quam affirmatiua; quod est impossibile : si enim firmior, co ipsum non esse firmum est, multo magis firmum gatione. est ipsum ens esse; & hoc quia assirmatio firmior est & notior, quam negatio sibi opposita. Vude ad hac positione sequitur, que utraque opinio uera est in se;quia negatio est uera & firma propter affirmatione: si autem nego est firma, multò magis affirmatio firma est. Deinde cum dicit.

Si nerò negando similiter & quecunque contin git negare dicere, necesse est de his, aut dividentem

album: aut non. Et siquidem non nerum dividentem dicere, non dicet ea, & non erit nihil. Non entia au tem quomodo utique pronunciabunt, aut ibunt? & ommia utique erunt unum (ut prius dictum est) & idem erit homo, Deus, & triremis, tipforum con tradictiones. similiter de unoquoque nibil differret alind ab alio. Namque si differret, erit boc nerum,

Destruit tertium modum dicens ; quòd affirmatio & negatio ucrificentur de quocunque;hoc pót esse duobus modis, quia aut hoc est uerú di uisim; ita op qui dicit diuisim, hó est albus, ueru dicit; & similiter qui dicit, homo non est albus; aut solum est uerum coniunctim;ita q bac copu latiua est uera, p homo est albus & no est albus: B Et si quidem dicatur secundo modo. s.g. utraq;, tam affirmatio quam negatio, divisim dicta, est falsa. sed coniunctio utriusque sit uera; sequuntur duo inconuenientia: Primum est, o quicunque dicit affirmationem tantum, nihil dicit, & nihil pronunciat; quia pronunciat falsum, & no ens; quæ pronunciari non pollunt nisi falsò: & quicunque dicit negationem divisim tantum, sal fum dicit,& fallum pronunciat;& fic nihil est ue rum. Secundum inconueniens, quod sequitur ad istam positionem, est; cy secundum hoc sequitur, quòd omnia funt unum, sicut dictum est priùs in alia ratione: ita q idem erit homo, & Deus, & triremis, & ipsorum contradictiones: Quod sic patet; quia si affirmatio & negatio simul & con iunctim dicuntur de unoquoque, nihil differret unum ab alio; quia fi differret unum ab alio, pu ta assirmatio à negatione, & è conuerso; ita esset assirmatio uera, & propria de aliquo, q non estet

nia sunt unum. Deinde cum dicit. Similiter autem si dividentem contingit verum esse, accidit quòd dictum est. Adhuc quia omnes dicent uerum, & omnes mentientur, & idem ipso se ipsum dicere falsum consitetur, simul autem palam quia de nullo est adbuc perscrutatio. Nibil enim dicit:Hec enim est ita, sed ita & non ita: & item hec negat ambo, quia nec ita, nec non ita. Nam si non, iam utique erit aliquid determinatum.

negatio propria de illo: sic ergo assirmatio & ne gatio non differunt: quæcunque autem non dif-

ferunt, funt unum; ergo affirmatio & negatio

propria unum sunt; si aut negatio propria unum

est cum sua affirmatione, multò magis negatio

alterius; ita quòd idem esset homo, & nó Deus:

si autem idem esset homo, & non Deus: unum

esset homo & Deus, quia affirmatio & negatio

erant unum: & sic de omuibus aliss: & sic om-

Amplius si quando est affirmatio uera, & nega tio est falsa, et si hac uera, affirmatio falsa, non erib utique dicere simulidem affirmare et negare uere, sed forsan dicet utique aliquis hoc essendud à princi pio positum est.

Destruit quartum modum dicendi, qui est quòd affirmatio, & negatio sunt uera de quo-

nerum dicere, ut quòd album, & iterum quòd non A cunque divisim dicta, dicens : quòd si aliquis dicat, co divisim dicere affirmationem esse veram, & etiam diuisim dicere negationem esse ueram; sequuntur multa inconvenientia: Primum est, omnia sunt unum, sicut dictum est prius: Secundum est, quòd omnes dicunt uerum: quia omnis, qui dicit, uel dicit affirmando, uel dicit negan do: fecundum autem hanc positionem tam affirmatio, quam negatio, quam dicit: est uera. Tertiú eft, quod omnes mentiuntur, quia tunc aliquis mentitur, quando cotradictorium illius est ueru: fecundum hanc autem politionem quodlibet co tradictoriu dicti est uerum: ex quo assirmatio & negatio uera funt. Quartum est, quòd secundum hanc politionem peribit omnis disputatio, & per scrutatio: no enim potest disputari cum illo, qui nihil concedit:si autem dicens nihil concedit,ab solute & determinate non dicit, quòd est ita tan tum, sed dicit quòd est ita, & non ita: si autem est ita,& non ita: sequitur quòd non sit ita, nec non ita:sicut patuit ex præcedenti ratione: si hoc non sequeretur, sequeretur quòd esset aliquod determinatum in rebus, quia aliquid erit ita uerum, q oppositum suum non erit uerum. Quintum inco ueniens est per dissinitionem ueri & falsi: nam diffinitio ueri est, quod dicatur esse illud, quod est;& quòd dicatur non esse, quod non est: & dif finitio falsi est, quod dicatur esse, quod non est, & dicatur non esse, quod est : ita quod secundùm has diffinitiones, si affirmatio est uera, negatio est falfa:nam si uerum est dicere esse quod est; falsum est dicere non esse, quod est; fa negatio est uera, assirmatio erit salsa: nam fi verum est dicere non esse, quod non est; falfum est dicere esse, quod non est: Patet ergo per istam rationem, quod non contingit idem si mul affirmare & negare; Nisi forte quis dicat, op in hac ratione petitur principium, quia qui ponit contradictoria simulucrificari de codem; forte negabit hanc disfinitionem ueri & falsi, scilicet quod uerum dicit tantum esse, quod est; uel tantum non esse, quod non est; falsum autem dicie non esse, quod est; & esse, quod non est.

Ampliùs igitur quomo ant habere existimans » ant non habere mentitus est, qui autem ámbo, nerã dicit? Nam si uerum dicit, quid utique erit, quod dicitur, quia talis est entium natura? Si uerò non ueru dicit;magis uerum dicit;qui isto modo existimat, tā aliqualiter si habebunt entia et uerum utique erit, & non simul etiā non uerum ; Si autem similiter et omnes mentientur, & uera dieunt, nec pronuncian dum est, nec dicendum est tali; simul enim hac, et no hac dicit.St autemnihil suscipiat, sed similiter existi mat, et non existimat, et quid utique habebit differenter à Plantis?

Ponit sextam rationem contra negantes pri- Quinta ramum principium & firmissimum. Ad cuius eui- sio ex meridentiam notandum est, quòd ratio Arist. est in siene. hoc; si est aliquid determinatum in rebus, uel de terminate ucrum in propolitionibus; contradi-

Digitized by Google

TEX. 17.

Aoria non verificantur de codem; sed quomodo E nate verum, quod est significatum per istud dicunque ponant isti, aliquid determinatè, uerum est, ergo contradictoria non uerificantur de codem:Si enim ponant, quòd affirmatiua est tan tùm uera, aliquid est determinate uerum: Simili-, ter si ponant quòd assirmatio & negatio sunt ue rasimul, ad minus hoc est determinate uerum; ita quòd suum contradictorium non est uerum:, ergo ad minus contradictoria non uerificantur de eodem. Visa hac sententia, patet litera, quæ di. cit sic: dictum est, quòd affitmatio & negatio simuluera non sunt; ergo ille, qui suscipit siue opinatur sic se habere tantum, quia est tantum, uera affirmatio, mentitus est. Similiter ille, qui opinatur, quòd negatio est tátum uera, ita quòd; opinatur non sic se habere rem, quòd sit, uerum, F. mentitus est etiam; & hoc quia secundum istam politionem solum ille, qui opinatur sic, & non sic se habere; ita quòd affirmatio & negatio sint simul uera; uerum dicit; sed tamen iste qui sic opinatur; oporter, quòd dicat aliquid determina te uerum: Si enim iste uerum dicit, & alii non dicunt uerum, cum uerum sit adequatio rei & intellectus, si iste uerum dicit, & non alii; oportet quòd ita sit in rerum natura, sicut iste dicit: Si au tem forte aliquis dicat, quod ille, qui dicit affirmationem & negationem simul esse uera, non ue rum dicit; sed ille, qui dicit affirmationem tantum, uel negationem tantum; adhuc habemus propolitum nostrum, quia si affirmatio est determinate uera, uel negatio; oportet, quod entia G habeant se determinate; ita quòd aliquid sit determinate in entibus. Si tamen omnes prædi-Eti,qui dicunt alteram partem tantum, & qui di cunt neutram partem effe ueram, simul uerum dicunt, & mentiuntur; cum tali, qui hoc ponit; non est disputandum; nec aliquid dicendum, uel pronunciandum, ut disputetur cu eo: simul enim iste se dicit dicere uerum, & non dicere uerum: Cum enim nihil suscipiat determinatum, sed om nia limul & femel, existimat, & non existimat, ni-, hil videtur differre à plantis, immo uidetur esse Plante ha- in peiori conditione, quam planta; quia Planta bent deter- habet determinatas conceptiones, quod non ha bent hi: Notandum est diligenter, quod ratio Aristote . fundatur super ueritatis conditionem, H quæ uidetur, quòd sit quædam adæquatio orationis, siue propositionis, & rei significate per propolitionem: Circa autem propolitionem aliquis potest se habere quatuor modis. Primo modo, quòd dicat tantum elle ueram: & si sie dicitur, habetur propositum; quia si assirmativa est tă tùm uera, aliquid est determinatum in re significata per propolitionem. Secundo modo, quòd di catiquod negativa est tantum uera: & si sic dicitur, habetur propositum, quia aliquid est determi natum in re significata per propositionem. Tertio modo aliquis posset dicere, quòd affirmatio & negatio sunt simul uera, & si sic dicitur, habo tur propositum: quia ad minus hoc est determi-

ctum, quòd affirmatio & negatio funt fimul uera, Quarto modo posset aliquis dicere, quòd qui cunque aliquid proferunt, nullo modo dicunt de terminate uerum, sed simul dicunt determinate uerum. & mentiuntur: cum tali autem sic dicente, non est disputandum: quia omnis disputatio re TEX. 18. quirit determinatos conceptus inter opponenté, & respondentem. Deinde cum dicit.

Vnde & maxime manifestum est, quia nullus ita disponitur, nec alionum, nec dicentium hanc rationem. Quare namque uadit domum, & non quieseit putans ired. Nec Statim diluculo uadit in puteum, aut torrentem, si contingat. sed uidetur timens, tan quam non similiter put ans non bonum esse incidere, & bonum.Palam ergo quia boc quidem melius exi stimat, boc autem non melius. Si autem hoc in bono,ex non bono necesse est; sic in aliis;et hoc quide hominem; hoc autem non hominem; & boc quidem dulce, illud uerò non dulce putare est necesse. Non enim existimant, quando putant melius esse aquane bibere, & bominem uidere: deinde ea quarit quammis oportebat, si idem erat, similiter homo, & non bomo. Sed secundum quod dictum est, nullus est, qui non uidetur hæc quidem timens,illa uerð non. Quare sicut uidetur omnes existimat habere simpliciter, fed non circa omnia sed circa melius & deterius.

Ponit sextam rationem contra negantes hoc Sexta ratio principium: Et duo facit, quia primò ponit exveramon istam rationem: secundò remouet quandam re- diene. sponsionem, ibi Si autem non scientes]. Ad euidentiam rationis notandum est, quòd hoc principium negantes, negabant determinationem existimationis: dicebant enim quòd nullus existi mans hoc esse tantum, uel hoc non esse tantum, dicit uerum; sed solum ille dicit uerum, qui existi mat hoc esse; Intendit ergo Philosophus in ista ratione probare, quòd sunt alique determinate existimationes de esse & non esse, & potest esse, ratio sua talis. Determinatæ eletiones, & determinatæ fugæsequuntur determinatas existimationes; sed in eligentibus & sugientibus sunt determinate electiones, & determinate fuge; er go & determinatæ existimationes: si autem determinatæ existimationes sunt, non ergo contradictoria uerificantur de eodem . Visa hac ratione, patet litera, quæ dicit: quòd manisestum est, quòd nullus ita disponitur, nec etiam isti, qui dicunt istam rationem: nec aliquis de numero aliquorum, ut dicat & credat, quòd affirmatio & ne gatio funt fimul uera: si enim aliquis crederet, o affirmo & negatio simul uera sunt: credit, op ide sit ire domum, & nó ire; si auté credit quòd idem fit ire domum, & non ire, non est dare rationem, quare magis uadat, uel non; eo enim ipso quòd uadit, habet aliquam propriam existimationem de ipso ire, quòd non habet de ipso non ire. Simi liter si idem esset affirmatio & negatio, idem esfet cadere in puteum, & non cadere, nec magis tenebitur unum, quam aliud; cum autem hoc sit

ceptiones.

quoddam non bonum:manifestum quòd aliqua propria existimatio habetur de una parte contra dictionis , quæ non habetur de alia . Existimatur enim quòd non cadere in puteum, siue in torren tem, est bonum, & cadere est malum: si enim cadere in puteum, & non cadere non differunt in bonitate, & malitia: quare statim aliquis non uadit in puteum, sed fugit ipsum? Quasi dicat, non est dare rationem huius, nisi ponatur, quòd affirmatio & negatio differut fecundum diversas exi stimationes. Sicut autem est de affirmatione & negatione in istis, scilicet quòd differunt, ita est in aliis: ita quòd aliud fit opinari effe hominem, & aliud non hominem; & aliquid fit opinari effe dulce, & hoc effe no dulce, sicut dictum est: Om B nia enim non existimantur ex æquo; si enim exifilmamus aquam melius bibere, quam non bibe re: & hominem uidere, quam non uidere; & hoc quia hoc quærimus,& no illud:certum elt, quòd aliam existimationem habemus de uno, quam de alio: Si autem idem est hó, & non hó; & affirmó & negó; non oportet aliam existimationem habere de uno, quam de alio; cum tamen hoc opor teat; quia uidemus quòd istud timetur, & illud Fuga, er ap tum est. Notandum est, quòd suga & appetitus peettus se- sequuntur existimationem, sed non sequuntur

non timetur; timere autem, & non timere sequir tur diuerfas existimationes : Omnes ergo existimant, quòd altera pars contradictionis est uera simpliciter, scilicet uel affirmatiua tantum, uel negatiua tantum : & si hoc non existimant circa omnia, ad minus hoc existimant circa bonum & C malum,& circa melius & deterius: ficut declara quitter exi quamcunque: non enim sequuntur existimatio-fermatione. nem pure speculatiuam:intellectus enim specula tiuus non mouetur ad profecutionem, uel fugã, fed sequitur existimationem utilis uel non utilis, proficui uel nociui: Et ideo dicitur, quòd intellectus practicus, siue existimatio practica mouet ad profecutionem & ad fugam. Si ergo existima tio boni & non boni mouet ad profecutiones & ad fugam, oportet quòd secundum differentiam appetitus & sugæ; siue prosecutionis & sugæsit differentia secudum existimationem: Et hoc est, quod dicit Pyilosophus in litera, quòd si differétia est inter prosecutionem, & sugam; quia hoc persequimur, & hoc sugimus; necesse est, quod differentia sit in existimationibus: ita quòd de contradictoriis non habetur eadem existimatio. Deinde cum dicit.

Si autem non scientes, sed opinantes, multò magis curandum utique erit de ueritate:quemadmodu infirmo existenti, quam sano de sanititate etenim opi nans ad scientem, non salubriter disponitur ad ueri-

Remouet quandam responsionem contra positionem prædictam: Posset enim aliquis dicere, quòd causa, quare aliqui hoc prosequuntur, & hoc fugiunt; non est, quod sciant, hoc esse

falsum, quia cadere in puteum tenebitur tanqua A bonum, & hoc non esse bonum; sed solum quia opinantur hoc esse bonum, & hoc non esse bonum: licèt in ueritate idem sit bonum, & non bonum: Istam resposionem remouet Philosophus dicens; quòd si isti sunt opinantes, & non scientes; curandum est multum eis, ut acquirant ueritatem. Sic enim se habet opinans ad scientem, ficut se habet infirmus ad sanum: sicut ergo infir mo curandum est, ut habeat sanitatem; sic opinã ti curandum est, ut habeat ueritatem. Notadum est, quòd si nulla sanitas esset in animalibus, frustra esset exercitium animalium, & cura eorum ad habendum sanitatem: à simili si nulla esset determinata ueritas in rebus, frustra esset studium & exercitium, quod ordinatur ad adquisitionem ueritatis. Hoc uiso, patet litera Philosophi: eo enim ipso quòd opinates iufirmi sunt intellectu, laborare debent, ut acquirant ueritatem, que qui dem est sanitas intellectus: si autem nulla esset ue ritas determinata in rebus, frustra laboraret intel lectus: Quasi ergo dicat Philosophus, eo ipso op opinio est quædam infirmitas intellectus, co ipso scientia est quædam sanitas; sed scientia non esset, nisi esset ueritas in rebus determinata; ergo oportet, quòd sit aliqua determinata ueritas in re bus, si scientia est, uel opinio. Deinde cum dicit.

Ampliùs quia si maximè sic se habent omnia, & non sic, sed magis & minus inest in natura entium Non enim similiter dicemus esse duo paria & tria, neque similiter mentitus est, qui quatuor esse pente,idest quinque opinatus est, & qui mille. Si igi tur non similiter, palam quia alter minus, quare magis nerum dicit . Si igitur quod magis affinius, erit utique aliquid uerum, cui affinius quod magis neru.Et utique si non est, sed iam aliquid est sirmius, & uerius: Et à ratione remoti utique erimus incon dita. & prohibente aliquid mente, determinare.

Ponit septimam & ultimam rationem contra ex falsitanegantes primum principium : & est ratio talis : sis compara ubicunque est magis & minus uerum; est dare tione. maxime & simpliciter uerum: & ubicunque est magis & minus falsum, est dare aliquod simplici ter uerum, respectu cuius dicitur magis & minus falsum: sed nos uidemus maniseste, quòd in natura entium est dare magis & minus uerum,& est dare magis & minus falsum, eo modo quo di cimus, quòd ista propositio est magis falsa, quatuor sunt mille, quam ista, quatuor sunt quinque: ergo est dare simpliciter uerum: si autem est dare uerum simpliciter, est dare determinate ueru, quòd ita sit ucrum, quòd non sit falsum: ergo est ueritas determinata in rebus. Visa hac ratione, patet litera, quæ dicit: quòd & si secundum istos omnia similiter se babeant,& non habeant;ita 🤥 affirmatio & negatio fint fimul uera; tamen magis & minus ucrum est in natura entium; similiter magis & minus falsum: Non enim similiter se habet ad ueritatem dicere, op duo sunt paria, & g tria sunt paria;nec similiter se habet ad falsum & ad mendacium dicere, & quatuor funt quin-

alter minus mentitur, scilicet qui dicit, quòd qua tuor sunt quinque; & alter magis, qui diest quòd quatuor funt mille. Si ergo magis & minus uerum est in natura entium; & magis uerum sit co est affinius simpliciter uer; & minus uerum sit, p minus affinius est simpliciter uer: manifestű est, quòd est dare simpliciter uerum & absolute; respectu cuius dicitur magis, & minus uerum; Ex quo habetur, quòd aliquid est uerius, & firmius,& certius alio: iam enim nihil esset certius alio, nisi esset dare maximè certum, & maximè firmum:Per istas ergo rationes liberati sumus ab opinione incondita,i. non benè temperata.

Quaftio.

Quæreret quis, Vnde sequitur consequentia; si est dare magis & minus uerum, ergo est dare F Magis, or uerum simpliciter? Dicendum est, quòd magis & rum quid. minùs uerum non funt, nisi quædam participatio nes ueri; magis enim & minus in formis no funt, nisi quædam participationes formarum secundùm diuersos gradus: si autem est dare formam fecundum participationem,& fecundum diuerfos gradus participatos; oportet quòd detur for ma secundum essentiam & simpliciter talis: Sic ergo arguit Philosophus:si est dare magis & mi nus uerum, est dare uerum secundum diuersam participationem: sed diuersa participatio ueri arguit primum uerum, quod participatur; hoc est certissimum & firmum uerum. Notan-Magis, & dum est tamen ad euidentiam dictorum, quòd minus in po aliter est magis & minus in positiuis, & aliter negatiuss a in priuatiuis. In politiuis enim est magis & liter, or ali minus per diuersum accessum ad unum primu: in prinatiuis autem est magis & minus per diuerlum recellum ab uno primo. Cum ergo uerum dicat politionem,& fallum privationem;ma gis & minus uerum erit per diuerlum accessum ad unum primum certistimum, & firmislimum; magis & minus fallum erit per recessum maiorem & minorem ab uno primo. Sicut dicit Philosophus: hæc est minus falfa; quatuor sunt quinque, quam ista, quatuor sunt mille. Imaginatur enim Philosophus, quòd hæc est firmissima & certissima: quatuor sunt quatuor; sed quia quatuor minus distat à quinque, quam à mille; ideo ista est minus falsa: quatuor sunt quinque, quam ista, quatuor sunt mille. Habes autem in dicto Philosophi, quòd prinationes suscipiunt magis & minus:certum est enim, quòd falsum priuatio nem dicit; & tamen est dare magis & minus falfum:ita tamen, quòd quantum ad actum non uidetur esle hoc magis & minus; nam ita in actu nec forma quinarii est forma quaternari, sicut nec forma millenarii; sed est ibi magis, & minus quantum ad maiorem & minorem distantiam formarum; quia maiorem distantiam uidentur habere quaternarius & millenarius, quam quaternarius & quinarius.

mastie.

Quæreret quis ad euidentiam omnium præce dentium, Vtrum hoc principium, Contradicto-

que,& quatuor funt mille: manifest u est enim co E ria non ucrificantur de eodem, sit ucrissimum & certissimum. Videtur quòd non; & primò uidetur, op non sit uerissimum: Nam uidetur, op contradictoria possint ucrificari de eodem; namque scientia & non scientia contradictoria sunt; & tamen uidetur, quòd uerificentur de eodem: uir tus enim est quædam non scientia; si ergo scientia & uirtus uerificantur de eodem, dicendo, 🤧 iste est sciens,& uirtuosus;uidetur, o scientia & non scia uerificentur de eodé; & per consequens cotradictoria. Pariter uf, o hoc principiú non sit firmissimum;quia hoc principium datur per mo dum negationis; omnis autem negatio ortum ha bet ab affirmatione: cum ergo affirmatio notior fit & firmior negatione, & non esse; uidetur, 9 aliquid sit firmius, & notius, & certius hoc principio. Ad oppositum est Philosophus, qui uult, co hoc principium firmissimum est. Ad hanc quæstionem dicendum est, quòd hoc principium ue rissimum est, & maximè primum. Duo ergo debent esse; primò o sit uerissimum; secundò o sit maxime primum. Primum patet. Nam illud primum est uerissimum & notissimum, quod conce ditur, quocunque concesso; tale autem est hoc principium. nam hoc principium, quocunque concesso, conceditur. nam si aliquid conceditur determinate, oportet concedatur hoc, co non concedatur contradictorium. Quæremus er go ab illo, qui negat hoc principium, Vtrum con cedat aliquid, uel nihil; si nihil, cum eo non est di fputandum: si autem aliquid, aut ita cócedit hoc, op non concedit contradictorium illius; & si sic habetur propositum: si autem concedendo hoc, concedit contradictorium illius; ergo conceden do hoc, dicit se concedere illud: & sic in quolibet concesso falsificabit seipsum: Istud ergo principium ideo uerislimum,& notislimum est, quia quicunque iplum negauerit, uel de iplo dubitauerit, seipsum falsificabit: si enim contradictoria funt uera, fimul negabit & non negabit, fimul dubitabit & non dubitabit : dicendo ergo se negare, non negabit; & dicendo se dubita→ re, non dubitabit: Sic ergo patet primum, scilicet, quòd hoc principium est sirmissimum & notissimum: Debet ergo declarari secundum, scilicet, quòd hoc principium est maxime primum.hoc autem declarabitur, si ostedatur, quòd hoc principium est radix omnium demonstrationum, de quo dictum est aliquid supra; sed tamen dicendum est nunc clariùs. Ad huius au- Principia tem euidentiam diligènter notandum est, quòd ingrediena demonstraquædam sunt principia, quæ intrant demonstrationem secundum substantiam; & quædam sunt, placa. quæ intrant secundùm uirtutem : prima principia sunt principia propria, nec possunt uocari dignitates: secunda principia sunt communia, & dignitates uocantur: & hoc quia eorum uirtus ad multas demonstrationes se extendit; sicut uirtus istius principii, Quæcunque uni & eidem funt æqualia, inter se æqualia sunt, se ex-

gumen.

Quaftio.

potest se extendere æqualitas, potest se extendere uirtus huius principij, quod fundatur super -æqualitatem: fic ergo uirtus principiorum communium se extendit ad multas demostrationes; Quatò ergo principium latius est, & sundatur su per terminos latiores, & maioris ambitus; tantò uirtus eius ad plures demonstrationes se extendit; Cùm ergo hoc principium, De quolibet ens, uel non ens sit latissimum; quia fundatur super ens,& non ens; quæ funt latissimi ambitus;opor tet, quòd uirtus cius se extendat ad omnes demonstrationes ita & sit principium & radix om-Solutio ar- nium demonstrationum: patet ergo quæstio. Ad primum argumentum pot dici, o scientia, & no scientia benè sunt contradictoria; sed tamen scia B A.l. un tunte & non scientia in tali, puta in uirtuoso, non sunt propriè cotradictoria; & hoc quia negatio arcta tur ad certum subiectum', & ad certam materia: Vel potest fortè dici, o scientia & no scientia di-A.l. mirro cta de uirtute, non dicutur de eodem per modu abstractionis, sed per modu formarum denominantium;ita tamen, quista denominationes non funt ab oppositis contradictoriis; sed sunt à formis disperatis; non scientia enim in uirtute idem est quirtus, uel scientia ergo in uirtute denomi nare aliquod subiectu idem est, quirtute denominari ipfum:ficut ergo non est impossibile scie tiam & uirtutem denominare unum & idem fubiectum; ita non est impossibile scientiam & no scientiam in uirtute denominare unum & idem fubiectum. Ad fecundum argumentum dicendum est, quòd licet istud principium detur per modum negationis, habet tamen uim affirmatiuæ propositionis: ideo contradictoria non sunt uera; quia quodlibet ens est unicu sibi ipsi, & indi uisum à se ipso. Ad cuius euidentiam notandum est;quod dictum est supra,quòd unum & ens co uertuntur; tamen unum super ens addit indiuifionem, est enim unum, ens indiuisum: Licet er go hoc principium fundetur fuper ens;tamen ui detur, quod magis fundetur fuper ens, ut habet rationem unius; quam ut habet rationem entis: Nam si unum est, quod est indiuisum in se,& diuisum ab omni alio, idest, quòd ita est hoc, quòd non est aliud; esse autem hoc,& non aliud, est q D contradictoria non uerificentur de eodem; nam ratio contradictorij est ens, & non ens, siue hoc & non hoc; cum ergo unum includat, quòd aliquid sit hoc, & nullo modo sit non hoc, & aliquid aliud; uidetur, quòd unum sit radix huius principij.

Quareret quis; quia dictum est in praccdenti questione, quòd in demonstrationibus sunt prin cipia propria, & communia, Vtrum etiam in syllogismis Dialecticis sint propriè & principia propria,& communia? Dicendum est, o sic. Ad cuius euidentiam notadum est, quin syllogismis Dialecticis sunt præmisse propriæ, ex quibus coponuntur syllogismi; ut si dicamus, Quidquid po

tendit ad multas demonstrationes: ad quæ enim A test miles, potest Rex; sed miles potest expugnare castrum, ergo & Rex:hic miles, & Rex, & pre missa, quæ componuntur ex istis terminis, saciút principia propria:sed tamen loci Dialectici, qui probant istas præmissas, sunt principia cóia: Si.n. dicatur, quidquid potest miles, potest Rex: hoe probatur per locum à minori: Sicut auté magis, & minus, & similes sunt termini communes; ita locus à maiori, minori, & simili, & sic de aliis, sunt principia communia; quæ se extendere possunt ad multos syllogismos: Sicut ergo dicebamus indemonstrationibus, quòd principia communia non intrant demonstrationes, nisi secundùm uirtutem:ita dicimus hic, cp principia communia, que uo camus syllogismos Dia lecticos; nó intrant syllogismos Dialecticos, nisi secundum uirtutem.

Quareret quis, Vtrum uirtus horu principio- Questio. rum communium se extendat ad probandú formamsyllogismi, uel materiam? Dicendum est, qu principia communia sunt in duplici differentia: Quadam enim sunt principia communia, quoru Principia uerius se extendit ad probandum formam syllo- coia dupligisticam; & ista principia sunt duo, scilicet dici "44. de omni,& de nullo: dici de omni probat formã fyllogisticam in fyllogismo affirmatiuo, & maximè in prima figura; dici enim de omni uirtualiter continet syllogismum affirmatiuum primæ fi guræ: nam dici de omni est, quando nihil est su- Dici de om mere de subiecto maioris propositionis, de quo "quid. non dicatur prædicatű eiuldem: Et ita hoc principium continet maiorem, & minorem, & cóclu sionem, & ordinem corundem: ex hoc enim qu aliquid fumitur sub subiecto maioris propositionis; ex hoc habetur minor propositio, & ordo eius ad maiorem: ex hoc autem, op prædicatum dicitur de eo, quòd sumitur sub subiecto maioris propositionis, ex hoc habetur conclusio & ordo eiusdem ad ambas premissas. Dici autem de nul lo, probat fyllogifmum negatiuum in prima figura; nam dici de nullo est, quando nihil est sumere sub subiecto, à quo non remoueatur prædi catum:ex hoc autem, quòd aliquid fumitur fub subjecto habetur minor propositio, & ordo eiusdem ad maiorem: ex hoc aut op prædicatum remouetur ab eo, quod est suppositu sub subiecto maioris propositionis, ex hoc habetur conclusio & ordo eiusdé ad premissas: Sic ergo dici de omni,& dici de nullo sunt principia, à quibus oritur totus ordo syllogisticus; & quia ordo syllogisticus est forma syllogismi, benè dictum est, o dici de omni,& dici de nullo sunt principia, quorum uirtus se extendit ad formam syllogisticam. Alia sunt principia communia, quorum uirtus se exté dit ad materiã fyllogifmi, idest præmissas, ex qui bus componitur fyllogismus, sicut ad maiorē tan tùm in se, uel minorem: & hæc principia in demonstratiuis uocantur Dignitates, in aliis autem

scientiis ratiocinabilibus uocantur Loci.

Est autem ab eadem opinione & Pythagore ra- TEX.19.

tio, & necesse similiter ipsas ambas aut esse, aut no E firmationem, uel super negationem. Si ergo esse. Nam siqua nidentur, omnia sunt uera & appa rentia; necesse omnia simul uera & falsa. Multi namque contraria sibi inuicem existimant, & non eadem opinantes, sibi ipsis mentiri putant. Quare necesse idem esse, or non esse.

Redarguit contép.quid

Postquam disputauit in communi contra po-Pythag. de nentes, quòd contradictoria sunt simul uera: hic specialiter descendit ad opinionem Pythagora, sur ei neri, quæ opinio descendit in eandem sententiam: ad opinionem enim istius sequitur, quòd contradictoria sint simul uera: secundò incipit disputare contra diuersas opiniones, que negabant hoc principium, ibi, [ Est autem non idem modus.] Prima pars diuiditur in duas partes; quia - primò ostendit, quòd ad positionem Pythagoræ sequitur, quòd contradictoria sint simul uera: secundò ostendit conuersam, scilicet, quòd si contradictoria funt uera, uera erit opin. Pythago ræ, ibi [Est si hoc est, necesse est.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd opinio Pythagor. fuit, quòd quidquid uidetur alicui, est uerum: si autem hæc opinio uera est;sequitur,quòd contradictoria funt simul uera; nam de eadem reipse sentit assirmativam esse ueram; alius autem opinatur negatiuam esse ueram; & sic si quidquid uidetur cuilibet, est uerum; sequitur, quòd affirmatiua & negatiua fint fimul ueræ; Ali ter etiam sequitur hoc; nam si quidquid uidetur alicui, est ucrum; sequitur, quòd si aliquis opinatur hoc esse uerum, alius opinatur, quòd ipse mentiatur; quod idem erit uerum, & nonueru; uerum quidem ; quia huic uidetur, q fit uerum; non uerum autem, quia alius opinatur, quòd mentiatur, Visa hac sententia, patet litera, que dicit, quòd ratio Pythago. non recedit à dicta opinione, sed reducitur in eandem: necesse est enim opinionem prædictam, & opinionem Pythagoræ fimul esse, & non esse : dicebat enim Pythago.quòd omnia, quæ uidentur alicui, sunt uera; fi autem omnia, quæ uidentur alicui, & que apparent sunt uera; necesse est, quòd omnia sint fimul uera & falsa: quod patet, Dicitur primò quidem; quia multi opinantur sibi inuicem, op contraria sint simul uera: secundò quia duo non Si autem ita est, necesse est idem essa, & non esse; forte quia unus opinatur sic esse, alij autem uidetur, quod ipse mentiatur, opinando sic esse. Deinde cum dicit.

Et si boc est, necesse putata omnia esse uera;opposita namque invicem opinantur mentientes, & uerum dicentes;igitur entia si sic se habent,ueru di cunt omnes: Quod quidem igitur ab eodem sunt intellectu utræque rationes, palam.

Ostendit conuersam huius, scilicet quòd si contradictoria sunt uera, necesse est, quòd quidwie nel ca- quid uidetur alicui, sit. Ad cuius euidentiam dit sup effe, notandum, quòd omnis opinio uel cadit super mel non et. esse, uel cadit super non esse ; uel cadit super afesse & non esse simul uerificarentur; sequeretur, quòd ille, cui uideretur sic esse; opinaretur uerum: & etiam ille, cui non uideretur sic esse, opinaretur uerum. Benè ergo dictum est, op si contradictoria sunt simul uera, uerificatur opi nio Pythago. scilicet, quòd omnis opinio est uera; uel est de esse, uel de non esse. Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd si hoc est, scilicet quòd contradictoria sint simul uera; necesse est omnia putata, idest opinata: esse simul uera; uerum enim dicentes & mentientes, opinantur contraria sibi inuicem: si ergo contraria sunt simul uera, omnes sic opinantes, uerum dicent. Manifestum est igitur ex dictis, quòd utræque opiniones se sequuntur, & ab eodem intellectu procedunt. Deinde cum dicit.

Est autem non idem modus homelia, ideft locutionis, uel instructionis ad omnes, Hi namque persuasione egent,illi ui. Quec`que enim dubitasse exi stimauerunt, borum bene curabilis ignorantia. Non enim ad orationem, sed ad mentem obuiatio est corum: Quicunque uerò orationis causa dicunt, horum argumentatio est medela, & eius, qua in no ce orationis, & eius que in nominibus.

Incipit obuiare opinionibus diuerforum, ne- Diffusat f gantium hoc principium: Et duo facit, quia pri- gillatim dimò ostendit, quòd non eodem modo est obuian tra negant dum omnibus : secundò hoc dicto, incipit obuiare istis opinionibus, ibi, [Venit autem dubitantibus.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd aliqui negant istud principium; quia eis occurrerunt aliquæ rationes sophysticæ; ex quibus uidebatur sequi oppositum huius principije & istis obuiandum est, soluendo eis rationes eorum, quorum ignorantia inciderunt in istum errorem: Aliqui sunt, qui negant hoc principium solum causa orationis, & propter proteruiam quandam; quia contrarium principium non potest demonstrari: & isti cogendi sunt per quandam uiolentiam, deducendo scilicet eos ad oppositum alicuius, quod concedunt:hoc autem fit opponendo, quòd per nomen, & per orationem aliquid determinate significetur; & de ilto modo obuiationis facta est mentio sueadem opinantes, putant sibi inuicem mentiri; H periùs: Oportet ergo, quòd nunc obuiemus per alium modum; quasi dicat Philosophus obuiatum est superius per unum, scilicet per significationem nominis; nunc autem obuiandum est alio modo, soluendo scilicet rationes, ex quibus deuenerunt ad tales errores: Hoc est Negantes ergo, quod dicit; quòd non idem modus obuian Primo primo di est ad omnes; hi namque errantes, indigent explodeds. persuasione; ut scilicet ostendatur eis, quòd rationes, ex quibus inducebantur ad hos errores; non funt ueræ: hi autem negant hoc principium ex quadam proteruia;& hi per quandam uim reducendi funt. Quicunque enim propter aliquam dubitationem, quam scilicet nesciunt soluere, ita existimauerunt, scilicet oppositum huius

rabilis est . in cura enim istorum non est obuiandum ad rationem, idest positionem in se; sed est obuiandum ad mentem, idest solui debet dubitatio, propter quam ligatur mens eorum. Quicunque uerò negant hoc principium solum causa orationis, & propter proteruiam quanda, nolentes substinere rationes impossibiles per se; horum cura est redargutio, ut scilicet ducantur ad oppositum alicuius, quod concedunt; quæ qui dem redargutio fit supponedo, quòd aliquid no men significet, uel ipsa oratio. Deinde d.

Venit autem dubitantibus hec opinio ex sensibi libus. Qua quidem eius quòd simul contradictiones & contraria existere uidentibus, ex codem facta contraria. Ergo si non contingit sieri non ens, pra- B fuit similiter res ambo ens: ut & Anaxago. mixtum omne in omni, ait, & Democritus. Etenim inane & plenum similiter secundum quamcunque exi-. stere partem, quamuis hoc quidem horum esse non ens, illud uerd ens.

Postquam obuiauit superius superbis, & proteruis ex fignificatione nominum, & orationum Soluit dubi hic incipit obuiare dubitationibus, q. s. propter sationes an aliquam dubitationem devenerunt in hos errores.f.foluendo illas dubitationes. Et dividitur in duas partes; Primò.n. soluit dubitationes quantùm ad illos, qui ponebat contradictoria esle simul uera:quia(ut iam dictum est)etiam ad hanc opin. fequebatur, q contradictoria essent uera: fecundò quantum ad illos, qui ponebant omnia C apparétia uera esse, ibi. [Similiter at & que circa, apparentia.]Prima pars in duas;quia primò ponit rationem, quæ posset mouere quosdam ad po nendum, p cótradictoria erunt fimul uera: secúdò illam foluit, ibi. [Igitur ex his ad fuscipiétes.] Ad euidentiam huius notandum est, o quidam Opi. Anax. uolentes substinere opinionem Anaxag. necelsarium habebant dicere, que contraria erant in eo dem.dicebat enim Anaxago. quodlibet fit ex; quolibet;& quia omne, quod fit; przexistit in eo, ex quo fit:oportet, op quodlibet fit in quolibet: cũ ergo contrarium fiat ex contrario, contrariú erit in contrario; & sic contraria sunt simul. Quia ergo hi nesciebant soluere istam rationem, incide runt in hunc errorem. Et hoc est, quod dicit lite ra; quòd opinio de hoc, quòd contradictio uerificetur, uenit per modum dubitationis ex sensibilibus, ex quibus apparet generatio, corruptio, & motus. Videbant enim, quòd ex uno, fiunt contraria, & etiam contrarium fit ex contrario; sed omne, quod fit, fit ex priùs existente: quod enim non est, non contingit fieri; cum ex nihilo nihil fiat; si ergo non contingit fieri non ens; sed omne, quod fit, præexistit: oportet, quòd si duo contraria fiunt ex codem, quod præ: extiterint in illo: sicut quado ex aqua sit aer, qui est calidus: & terra, quæ est frigida: oportet, quòd in aqua præextiterit calidum, & frigidum: & similiter quod unum contrariorum fit ex alio,

huius principii: horum ignorantia benè cu- A sicut quando calidum sit frigidum; si ex calido fiat frigidum, & quia frigidum est non calidum, idem erit calidum, & non calidum. Per hanc rationem deceptus est Anaxagor, qui dixit, quòd omnia miscentur in omnibus: & hoc quia quodlibet fit ex quolibet. Huic etiam opinioni, quòd contradictoria fint in eodem: uidetur acquieuisse Democritus:posuit enim ua Opin. Demo cuum & plenum in qualibet parte corporis coniungi. Cum ergo uacuum lit non ens, & plenum sit ens : oportet, quòd poneret, quòd ens & non ens essent simulin eodem. Deinde cum

Igitur ex his ad suscipientes dicemus:quia modo TEX. 20. quodam recte dicunt, & modo quodam ignorant. Ens enim dupliciter dicitur. Est ergo quomodo contingit fieri aliquid ex non ente. est autem quomodo non: unde & simul idem esse ens, & non ens, sed non secundum idem ens . Potentia namque contingit idem esse contraria, perfecte uero non.

Obuiat rationi Anaxagor. de qua iam dicrum est; & soluit eam; ut ex illa solutione negantes primum principium remoueantur ab erroresuo. Et duo facit, secundum quòd duobus modis obuiat dictæ rationi : Secunda ibi . [Ampliùs autem dignificamus.] Ad euidentiam primi diligenter notandum est, quòd quan do aliquid fit, præexistit (sicut dicebant isti,) quo dammodo uerum est; przexistit enim in potentia, & non in actu: dicentes ergo, quòd omne, quod fit, fit ex ente; quodammodo dicebant uerum, quia fit ex ente in potentia, non ex ente in actu: sic autem accipiendo fieri, nihil erit ad pro politum corum. Nam quòd contraria sint in Poa duples eodem: ita tamen quod unum contrariorum sit subiectima; in actu, & reliquum in potentia:non est impos prima subie sibile:quando ergo contrarium sit ex contrario, et i ducit po unum contrarium est in actu, & reliquum in po tentia; seco tentia; si ex frigido siat calidum, frigidum est in da obiestum actu, & calidum in potentia: sic autem esse contia. Primo
traria simul, non est impossibile. Est enim dimo materia ligenter imaginandum, quòd esse in actu est esse simpla: Se simpliciter: esse in potentia est esse secundum cido mo roquid, & per quandam attributionem ad aliud: sa no existes quòd autem duo contraria sint simpliciter in Prima pote eodem; est impossibile: sed quando unum sit me opponit in actu, & reliquum secundum quid & in po- actus in actu, & reliquim secundum quid & in po- atens for-tentia, non est impossibile. Visa hac senten- malis. Sede-actus eniste tia, patet litera, quæ dicit sic: quòd contra eos, tie, qui est qui ita existimant, scilicet, quòd omne, quod fit, ipsa res apræexiltit: & quod omne, quod fit, fit ex ente: di- Etmaliter ecemus, quòd quodammodo benè dicunt, & quo "ssens. A. dammodo non . nam illud, quod fit, fit ex non tentia acciente. quod autem fiat ex non ente, est qui-piuntur bic dem, ut sic, est autem non. Si enim intelli- prime mo. gatur; quòd illud, quod fit ex non ente fimpliciter fiat, falfum elt; (uoco autem non ens fim pliciter, quòd nec est ens actu, nec potentia.) Si autem intelligatur, pillud, quod fit, fit ex nó ente in actu, in potentia tamé ente: sicverű est: itaga

aliquo modo contraria siue contradictoria pos- E terminata, ibi. [Huius autem opinionis causa.] sunt esse in eodem, sed non secundum idem. Contingit enim, quòd idem est ens, & non ens; sed non secundum idem.est enim ens in potentia, & non ens in actu; sicut contingit, quòd ide est calidum, & non calidum: calidum quidem in potentia, non calidum autem in actu. Deinde cum dicit.

Amplius autem dignificemus ipsos existimare, & aliam substantiam ese entium, cui nec motus existit,nec corruptio,nec generatio omnino.

Obuiat rationi Anaxag. secundo modo. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd Anaxag. concludebat, quòd quodlibet est in quolibet ex ratione ipsius fieri, & moueri: hæc autem rationó ualebat, nisi fieri & moueri se extenderet ad qd libet ens.non enim ex ipso fieri sequitur, quòd quodlibet sit in quolibet, nisi fieri se extendat ad totum ambitum entis: cum ergo fieri non se extendat ad totum ens; non sequitur ex ipso sieri quodlibet est in quolibet. Et sic potest esse ratio Philosophi talis: fieri, & moueri non se ex tendunt ad totum ens; quia entia separata a materia immobilia funt & ingenerabilia ; ergo ex fieri, & moueri non potest concludi, quòd quodlibet sit in quolibet. Visa hac ratione, patet litera, quæ dicit, quòd dignum est, quòd isti, scilicet Anaxagor. & sequaces eius existiment, & opinentur aliquam substantiam esse. non enim inest, nec generatio, nec corruptio, nec motus, & de tali substantia non uerum G probat Anaxagor. Ex quo enim fieri non est in tali substantia, non poterit concludi ex ipso fie ri, quòd contraria sunt in tali substantia. Deinde cum dicit.

Similiter autem , & qua circa apparentia ueri tas quibusdam ex sensibilibus uenit. uerum enim no pluralitate iudicari putant oportere, nec paucitate.Idem uerò his gustantibus dulce uidetur, illis ue rò amarii. Quare si omnes laborauerint, aut omnes desipuerint, duo autem, nel tres sani sint, aut intelle Eum habent, hos quidem uideri laborare & desipe

re, alios uerò non.

Postquam obuiauit positions Anaxagor. ad quam sequebatur, quòd contradictoria sunt ue uiat positioni illorum, qui ponebant, quòd omnia apparentia erant-uera. Et duo facit, quia primò ponit politionem illorum, qui ponebant, apparentia fimul esse uera, & etiam positionem illorum, qui ponebant, quòd nihil poterat sciri; & hoc quia omnia funt in motu, & nihil est determinatum in rebus: secundo obuiat prædictis positionibus. Secunda ibi, [Nos autem & ad hanc quæstionem.] Circa primum duo facit, quia primò tangit opinionem illorum, qui ponebant, quòd omnia apparentia erant uera: consequenter tangit opinionem illorum, qui ponebant, quòd nihil poterat sciri;

quia omnia erant in motu, & omnia erant inde-

Circa primum duo facit: quia primò ponit opinionem ponentium, quòd apparentia funt simuluera: secundò ponit quoddam accidens, quòd sequitur ad opinionem illorum, ibi. [Quare & grauissimum accidens est.] Ponit ergo ta lem rationem, nihil scitur, nec uidetur à nobis, nisi per sensum. sensui autem apparent contraria, & contradictoria: si ergo ea, quæ uidentur, sunt uera: sequitur, quòd contraria simul apparentia uera funt. Circa hanc rationem fic procedit, quia primò ponit secundam propo fitionem, scilicet quòd contradictoria apparent fecundum fensum: fecundo ponit primam propolitionem, scilicet quòd nihil apparet nobis, ni F si secundum sensum: tertiò ponit conclusionem, scilicet quòd scundùm istam opinionem contraria sunt simul uera, & idem sic & non sic se habebit: Secunda ibi [Omnino uero.] Tertia ibi. [Palàm ergo.] Circa primum duo facit, quia pri mò ostendit, quomodo contraria apparent eidem, & sunt simul uera, cum quadam solutione, quam improbat: secundò probat, quòd contraria apparent secundum sensum, ibi. [Amplius autem.] Primò ergo ponit, quòd coutraria ap parent fecundum fensum, dicens: quod ueritas, quæ est circa apparentia, idest opinio, de ueritate apparentium uenit ex ipsis sensibilibus; & hoc quia credebant, quòd quidquid sentitur, ita est, sicut sentitur; & quidquid uidetur, ita est, sicut uidetur: cum ergo contraria uideantur, contraria erunt simul uera. Nec ualet solutio aliquorum, qui forte uolunt dicere, quillud, quod uidetur pluribus, est uerum; & illud, quod nidetur paucioribus, est falsum: quia iudicium de talibus non accipitur fecundum multitudinem, & paucitatem: Si enimiudicium de re fieret socundum multitudinem & paucitatem, sequeretur, querum converteretur il fallum, quod patet sic: Si hoc esse dulce, ideo est uerum: quiavido tur his sanis uel sapientibus, qui sunt plures: hoo autem esse amaru, est falsum quia uidetur .i. his infirmis & infipientibus, qui funt pauciores; sequitur, quòd si omnes laborauerint, uel desipiat, pauci autem fint fani, uel prudentes; quòd dicera, obuiando rationibus eius. In parte ista ob- H mus hos, scilicet insirmos, uel insipientes esse plures; illos autem, scilicet infirmos, uel infipien tes non, led esse pauciores: Si ergo illud, quod uidetur pluribus, elt uerum: ergo illud, quod uidetur infirmis & insipientibus, qui ponutur plu res, est uerum. ex his autem uidetur dulce esse amarum; ergo hoc erit uerum, quod tamen erat fallum, quando uidebatur paucioribus; sectidum ergo hanc politionem fallum uertitur in uerum. Notadum est, quòd in breui ratio Philosophi est hæc. Si iudicium de uero & falso est secundum multitudinem & paucitatem:ita quod plures iudicentur sapientes, & pauciores indicentur insipientes; sequitur, quòd uerum uertatur in falsum, & falsum reuertatur in uerum; quod

apparentia veta junt.

est impossibile: Quòd autem sequatur patet, A cio sensus sicut sensus iudicat solem esse bipedapossibile est enim quòd plures sint sani, & pau ciores infirmi; iudicent ergo sanide dulci, & etiam infirmi; sani iudicabunt dulce esse dulce, infirmi autem dulce esse amarum: Sed soluunt istam: Standum est iudicio plurium: si autem ita est, dicit Philosophus; sequitur quid idem, quod est falsum, uertitur in uerum: Nam si plures sint infirmi,& pauciores fani; sequetur, quòd iudiciú infirmorum sit ucrum, eo quòd plures funt: & sic dulce esse amarum erit uerum, quod tamen erat falsum, quando infirmi erant pauciores. Deinde cum dicit.

Amplin's autem multis aliorum animalium con B traria uideri & nobis. Et ipsi autem unicuique ad seipsum non cadem secundum sensum semper uideri;qua igitur borum uera aut falsa; non manifestū. Nibil enim magis bac, quam illa uera, sed similiter. Propter quod De mocritus ait, aut nibil esse uerum,

aut nobis non manifestum. Ostendit, & probat, quòd contradictoria appa

rent secundum sensum, dicens, quòd contraria apparent secudum sensum primò, quia illud, quod uidetur sapidum boui, uel asino; uidetur ho mini mali saporis: secundò quia idem homo diuersis temporibus diversimode indicat de sensibilibus: quod enim sibi uidetur dulce & sapidu uno tpe;alio tpe uidebitur insipidu & amaru: & sic contraria apparent secundum sensum: Ex quo C sequitur, quòd cotraria sunt simul ucra, quia quid quid uidetur, est uerum: si enim unum uidetur Opinio De. uni, & contrarium alteri; non potestassignari ra moeriel cois tiosquare hoc dicatur uerum, & hoo non; & quasingit; quo- re opinio istius sit uera, & alia non: & ideo opor miam cogni tet, quòd ambæ uel sint æquè ueræ, uel æquè falfr. se fæ. Et ideo dixit Democritus, quòd nihil est ueru 🏂 , indicin in rebus;uel fielt, non est maniféstum nobis , 🕫 autem sen- sit illud uerum:non enim nobis manifestum est, son est que opinio sit magis uera, quàm alia; Est engo ra determina e io Philosophi in breui: Contraria apparent secu tio Philosophi in breui; Contraria apparent secu sè nerum; tio Philosophi in dreui; Contraria apparent iecu. per mifor- quod cotrariorum sit uerum, & quod sit falsum; quia eadem ratio uidetur de ambobus;uel ambo contraria crunt simul uera, uel ambo falsa. Deinde cum dicit.

> Omnino nerò propter existimare prudentiam qui dem sensum, & buc autem esse alterationem. quod nidetur secundum sensum, ex necessitate nerum

Ponit primam propositionem rationis suz, quæ fuit,quòd omnia que uidentur nobis,uel ap parent; nó apparent nifi scdm sensum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd Philosophus sic arguebatica, qua apparent secundum sensum, co traria sunt; cum ergo id; quod uidetur sensui, sit uerum;necesse est, quòd contraria sint simul uera: Hanc rationem posset aliquis cauillare dicendo, quòd licèt contraria uideantur esse uera secu dùm sensum; non tamen sic uidetur intellectui: & hoc quia iudicium intellectus repugnat iudi-

lem, cuius tamen iudicio contradicit intellectus: Héc cauillationem remouet Philosophus dices, quòd secundum opinionem istorum quidquid apparet & uidetur, apparet secundum sensum; et hoc quia ponebant sensum & intellectum esse idem. Duo ergo facit, quia primò ponit, quomo+ Senfus pledo isti ponebant sensum & intellectum esse ide; runque deci & per consequens omne judicium sensitiuum es- pitur circa fe uerum:quia non est dare aliud iudicium,quod obiella coia repugnet iudicio sensum : secundò confirmat dens: cretia dictam opinionem per dicta quorundam anti- circa pro-quorum ibi [Ex his enim Emped.] Dicit ergo pri priaobielta mò, quòd isti universaliter opinabantur, quòd o hoc mel properobie prudentia, & fapientia, & fcientia non effent ni- cti in profi fensus; non enim ponebant differentiam inter portionem, fenfum,& intellectum; quidquid autem uidetur nel propter sensui, uerum est secundum istos, necessario: & organi indi hoc quia fensus, & cognitio sensitiua fit per quan sponem. dam alterationem factam à sensibili in ipso senfu: & fic semper cognitio sensitiua respondet naturæ rei sensibilis, à quo mouetur sensus. Deinde cum dicit.

Ex his enim Empedoc. & Democritus, & aliorum, (ut est uerisimile dicere) unusquisque talibus opinionibus facti sunt rei. Etenim Empedoc. permu tantes habitum permutare dicit prudentiam . Ad præsens enim consilium augere hominibus, & in adiis dicit. Quia quantum alteri transformati funt, tantum ipsis & semper sapere altera affuit.

Confirmat pradictam politionem, scilicet co Opi. Impe. -fensus, & intellectus sit idem ; per dicta quorun- appareus. idam Antiquorum: Et tria facit, quia primò osten dit, quomodo Empedocles, & Democritus assentiebant dictz opinioni: secundò quomodo illi eidem affentiebat Parmenides: tertiò quomodo Anaxag. Dicit ergo primò, quòd Em pedoc. & Democr. & aliorum finguli, ut est uerismile dicere (Alia litera dicit, ut est consequés dicere) idest sicut coniecturare possumus ex eorum dictis, facti sunt rei talibus opinionibus. Di cit enim Empedoc.quòd illi, qui permutant habitum, idest dispositionem corporis, permutant prudentiam, idest intellectum, cuius est prudentia; & sic intellectus sequitur dispositionem corporis:hoc autem non posset esse, nisi intellectus esset sensus. Dicit etiam Empedoc. quòd ad præ sens, idest secundum præsentiam diversarum dispositionum in corpore, augetur consilium in ho minibus: & sic consilium & intellectus variantur in hominibus secundum uariationem corporis: quod non posset esse, nisi sensus esset intellectus. Dicit etiam Empedocl. quòd quantum alterati funt homines in corpore, & quantum transformati sunt, quali alterati facti, tantum istis hominibus fuit & alterum fapere, quasi dicat, fecundùm alterationem corporis alteratur sapientia in hominibus,& prudentia;ita quòd tot prudentiz, uel tot curz adueniunt hoibus, quot uariatio nes in corpore.hoc at non potest esse, nisi intelle

sententiam Philosophi in Tertio de Anima. Intellectus nec est corpus, nec uirtus in corpore; si autem ista esset, quod intellectus uariareturseeundum uariationem corporis; intellectus uel el fet corpus, uel uirtus in corpore: cum ergo non fit corpus, fequetur, quod fit uirtus in corpore;& hoc non potest ponimis ponamus, quòd intelle-Et loc eft, quod uoluit dicere Empedocl. quòd cum intellectus sequatur dispositionem corporis, uidetur, quòd sit corpus idem, quod sensus. Deinde cum dicie:

Parmoned es nerò enunciat codem modo. V t .n. quicunque habuerunt membrorum complexionem multa flexionis & bominibus intellectus inest. Idem enim est quod quidem sapit natura membro- p rum hominibus, & omnibus, & omni. quod enim

Ponit opinionem Parmenid.ad idem, dicens

plus, eft intelligentia.

Opi.Parme acuta.

nidis sais quod Parmenid. eodem modo enunciat de rerum ueritate, sicut Emped. dicit enim, quòd sicut unusquisque habet dispositionem membrorum ualde circunflexorum, uel (secundum aliam literam) multæ flexionis, intellectus adest hominibus;quali dicat,in membris hominum est mul ta uarietas, & multa circumuolutio, ad hoc quod membrorum dispositio adaptemir ad operationem intellectus:ex quo mult, quòd intellectus sequatur dispositionem corporis. hoc autem non ? est nisi intellectus sit sensus; dicit enimipse, quòd idem est, quod sapit membrocum in hominibus, G tia simul sic, & non sic se habent. & omnibus, & omnium: quod enim plus est intelligentia: idest ipse dicit; quòd idem est, quòd Sapit, idest curam habet & prudentiam de membris animalium, & de singulis partibus universi, & de toto universo, & de omnibus hominibus. quod autem plus est in homine, quàm in aliis om nibus partibus universi, est quia homo intelligit, quali dicat, eadem uirtus respectu totius uniuersi Deus, Natu dicitur Deus; respectu partium universi dicitur ra, Intelle- Natura; refpectu hominis dicitur Intellectus. this eadem Notandum est diligenter, quòd dicere eandem uirtutem esse respectu uniuers, & respectu partium universi, & respectu hominis, falsum est, si intelligatur, quòd sit eadem secundum rem: potest tamen esse uerum, si intelligitur, quòd sit es- H dem secundum proportionem. Ita quòd intelligatur per istum modum, sicut se habet Deus ad 'totum universum, & natura ad partes universi; ita se habet quodam modo intellectus ad hominem: quasi dicat Empedoc. uirtus, quæ est in aliis rebus ab homine, intellectus non potest dici. in homine autem illa uirtus, licèt sit uirtus sensibina;tamen potest dici intellectus : quia homo super alia hoc habet, op uirtus eius intellectus potest dici. Deinde cum dicit.

Anaxay. quoque pronunciatione recordatur ad quosdam sociorum.Quia talia erant ipsis entia, qua ' lia ubique existimanerunt.Dicunt autem & Home rum banc habentem, quia fecit Hestorem tanqua

Etus sit sensus. Notandum est, quod secundum E in extasi fuerit à plagaziacere aliud sapientem: tan quam sapientes quidem & desipientes, sed non se cund um eandem.

> Ostendit, quòd Anaxago. consentiebat prædi Clæ positioni, dicens: quòd Anaxago: pronuncia Anax. opido loquebatur ad quosdam socios suos, uel ami- satu crasse cos, reducedo eis ad memoriam, quòd talia sunt entia, qualia cis uidentur, uel apparent, & qualia existimant: & hoc quia dictis istorum Philosophorum nititur, scilicet, quòd ueritas rei sequatur opinionem uidentis. Dicit etiam sic, quòd Opi, Home-Homerus fuitifiius opinionis, unde & facit in ri ficta. fua recitatione Hectorem quali in extali iacere, & à plaga fibi illata aliud cogitare, quam priùs; & aliud sapere, quam priùs : na quòd idem sunt fapientes & desipientes, sed non secundum ean dem:erat iste siciacens insipiens quantum ad illa, quæ fibi tunc uidebantur: qui fuerat tamen prius sapies, quantum ad ea, que sibi prius uidebantur. Notandum est diligeter; o hotno sapiat aliud post plagsiliatam, & anter ponsita q prim fuerit fapies, & postea insipies, hoc non potest el fe, ut uidebatur his, nisi intellectus fequatur di+ spositionem corporis, & per consequens intelle dus sit sensus. Et ideo dicit Philosophius, quòd Homerus uolens probare, quòd intellectus sit fensus; faciebat ipsum Hectorem, idest iacere in extali, aliud sapienté ante illatam plaga, & post. Deinde cum dicit.

Palàm ergo,quòd si utræque prudentia, & en-

Postquam posuit, quòd illa, quæ apparent sen sui, sunt contraria: postquam etiam posuit, quod Frilgue mihil apparet nobis nisiper sensum: & hoc quia intellectus & lenlus lunt idem : concludit ex dictis, quòd contraria sunt uera, dicens: quòd mani festum est , quòd si contraria: apparent secundū sensum, utrumque apparentium est prudentia, id est merum; sequitur, quòd utrunque illorum uerum est, & quòd contradictoria ucrificantur de eodem: ita quòd eadem ressic, & non fic fe habet.Deinde cum d.

Quare & granissimum accidens of . Nam si qui maximè contingens uerran uiderant. Hi autem funt maxime quærentes ipsam 💇 amantes, tales habent opiniones, & talia enunciant de neritate. Quomodo non est dignum respuere philosophari conantes? Nam uolantia prosegui erit utique neritatem inquirere.

Poltquam posuit opinionem istorum, hic osté dit accidens, & inconveniens, quod sequitur ad opinionem illorum, dicens; quòd grauissimum accidens est, quòd illis sic opinantibus accidit. ·Nam fi illi,qui maximè uiderunt uerum, inquan tum potest ab homine uideri, qui etiam maximè quæfierunt & amauerunt uerum, tales fententias dixerunt de ueritate, & talia sic fatua enunciauorunt, quoniodo non est dignum respuere Philoiophiam, & etiam uilipendere omnes conantes philolophari?quali dicat,immo est dignum,nam

determinata in rebus; & hoc quia quælibet res sic, & non sic se habet . si autem ueritas non est in rebus, quærens ueritatem, querit aliquid, quod non potest haberi; & sicut ille, qui prosequiturvo latilia, quantò magis ea profequitur, tatò magis ab eis elongatur; ita erit de quærente ueritatem: quia semper quæret, & nunquam inucniet. Den de cum dicit.

TEX. 22.

Huius autem opinionis causa est, quiade entibus quidem ueritatem intendebant, entia nerò putabant esse sensibilia solum. In bis nerò multa, que in determinate natura consistit, & qua enti, sicut di ximus. Propter quod decenter quidem dicunt, non uera autem dicunt, Sic enim congruit magis dicere quam sicut Epicharmus ad Xenophanem.

A. l. Epiphanius.

nata fit.

Ponit opinio, illorum, qui ponebant, q nihil poterat sciri in rebus: Et dividitur in duas partes fecundum duo motiua, quibus mouebantur isti ad opinandum, quòd nihil scitur: Et est ratio talis scientia frest, est de ente certo, & determinato; sed omne ensest indeterminatum, quod patet ex hoc, quia omne ens est sensibile; ens auté senfibile est indeterminatum propter materiam; ergo nullum ens sciri potelt. Visa ratione, patet litera, quæ dicit, & exponitur sic: ita dixe runt isti, quòd apparentia sunt simul uera: his autem, qui nihil ponunt sciri, causa est suæ opinionis, quia intendunt inquirere ueritatem de entibus; entia autem omnia sensibilia sunt; in sensibilibus autem multum est de natura infiniti, & de Materia de natura indeterminati; & hoc quia in eis est mate tèrminatur ria, quæ de se non determinatur ad aliquam sorcertum mo- mam: & ideo natura entis fensibilis sicut mut abi dum er gra lis se habet; & ideo nó est derminatæ naturæ: Isti du existedi, ergo Philosophi sic dicentes, decenter dicunt licet de se propter dictam rationem;uerum tamen non dicunt:tamen quia opinio illorum habet aliquam uerisimilitudinem; magis congruit dicere, sicut dicebant, quam dicere, sicut dicebat Epicharmus ad Xenophanem, qui scilicet ponebat suam politionem fine ratione, & fine probatione, fortè dicens, commia entia sunt immobilia, & necesseria, & hoc dicebat, ut possit scia de rebus ha beri. Notandum est, quisti in positione sua peccabant primò, quia ponebant, quòd omne ens est ens sensibile, maioris enim ambitus est ens, quam ens fensibile. Vnde non sequitur est ens, ergo est ens sensibile, quia est ens intelligibile, li cet isti non perpenderent tale ens propter debili -tatem sui intellectus. Secundò peccabant, quia ponebant, quòd in ente sensibili nihil est deter · minatum, licèt enim materia entis sensibilis in determinate se habeat ad multas formas: tamen entia sensibilia per formam determinantur ad certum & specificum modum essendi, de quo certo, & specifico modo essendi potest esse scien tia. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem omnem uidentes hanc motam naturam: de permutante autem nibil unum dici-

secundum opinionem istorum nulla est ueritas A mus, circa uero omnino permutans non contingera uerum dicere: nam ex hac existimatione pullulauit opinio dictorum summa, qua est dicentium Hera clizare, et qualem Heraclytus babust. qui tandem opinatus est, nibil oportere dicere, sed digitum moue bat solum;& Heraclytum increpauit dicentem.Bis in eodem flumine non est intrare:ipse enim existima uit nec semel.

> Ponit secundum motiuum, uel secundam rationem, per quá isti mouebantur, Et est ratio talis, omnis scientia est de uero; sed nihil est uerum in rebus, ita co possimus dicere, hoc est determinate in rebus, uel hoc nó est: & hoc quia osa sunt

in motu & mutatione; ergo nulla scientia potest haberi de rebus. Visa ratione, patet litera, quæ dicit : quòd ifti de ista opinione uidentes, q tota natura sensibilis est in motujuidentes etiam qu de co, quod est in mou, nihil uerum potest enun ciari; quia quod est in motu, nec est in termino à quo, nec est in termino ad quem; dixerunt, o nulla scientia poterat haberi de aliquo: Ex hac opinione pullulauit opinio dictorum philosophorum, summa, uel extrema, idest que uenit ad sum mum, uel extremum hoc, quia dicebat omnia mo

ucri, hac autem opinio dicentium heraclizare. i. dicentium se sequi ad opinionemHeraclyti:Hac Opinio Ha. enim opinionem habuit Heraclytus, existimauit racipus . n . omnia esse in motu,& ideo ultimò ad hanc dementiam peruenit, op est opinatus, quòd non oportebat aliquid uerbo dicere, sed ad exprimen dum quod nolebat, monebat folum digitum: & hoc ideo,quia credebat, quòd ueritas rei , quàm uolebat exprimere, priùs transiret, quam oratio absolueretur: & Heraclytus quendam Aristippų

raclytum, hoc est alius increpauit istum) quia dixit, quòd non contingit bis candem rem, puta hominem intrare in eudem fluuium; fallum est. quia antequam intraret secundò fluvius iam defluxerat; hic autem increpabat eum, quia parum dixerat; iple autem existimauit, quòd nec semel est possibile intrare cundem fluuium; quia ante .quàm semel intrauit, aqua fluuij mutatur: & non -folum no dixit, quòd homo non potett bis loqui de re aliqua, antequam ipla mutetur; sed etiam

increpauit: (alia litera habet, op increpauit He-

D nec femel. Nos autem & ad hanc rationem dicimus, quia permutans quando permutat, habet quandam ip-

fius ueram rationem, non existimari esse.

Postquam posuit opiniones dicentium, scili- Soluit ronce cet quòd apparentia ommia erant uera; dicentifi etiam q omnia funt in motu, & per consequens nihil est determinatum in rebus, de quo posset gues. aliquid sciri, uel enunciari; in parte ista disputat contra dictas opiniones: Et duo facit, quia primò .disputat contra opinionem illorum, qui ponebat, omnia cífe in motu, & quòd nihil poterat determinate enunciari de rebus: secundo contra opinionem illorum, qui ponebant omnia apparentia esse simuluera, ostendens quòd hoc non est necesse.

in fex partes, fecundùm quod fex rationes adducit contra illos, qui dicebant, quòd nihil est deter minatè nerum in rebus; & hoc quia omnia funt In motu: Secunda ibi [Est autem dubitatio] Tertia ibi, [Sed hec prætermittétes] Quarta ibi[Am pliùs autem [Quinta ibi [Ampliùs autem palàm.] Sextaibi[Et etiam contingit simul.] Ponit ergo primò primam rationem contra illos, qui ponebant non esse ueru determinate in rebus. Et est ratio sua talis: quòd si omnia sunt in motu, sicut isti ponebant: non potest concludi; ex hoc,quòd non sit aliqua ueritas determinata in rebus; sed potest concludi oppositum huius: de moto enim in motu dum mouetur, nec est in termino à quo, nec in termino ad quem, ergo ad minus hæc ra- F tio potest sciride, motu falsum est ergo dicere quod si omnia sunt in motu nihil: potest sciri; quia ad minus hæc determinata ratio sciri potest. Visa hac ratione, patet litera, que dicit, quòd nos circa hanc quæstionem & opinionem dicemus, quòd per mutans quando permutatur, habet aliquam ueram rationem & propriam; quæ potest uerè enunciari, & sciri de co:quæ quidem ratio est, quòd mobile dum mouetur, nec est intermino a quo, nec in termino ad quem;& sic ue rè aliquid enunciari potest de mobili:quamuisse cundum opinionem istorum nihil existimetur inesse rei, que est in motu. Deinde cum dicit.

Est autem dubitatio. Abiiciens enim habet aliquid eins, quod abiicitur; eft eins, quod fit iam neces se aliquid esse, omninoque si corrumpitur, existet ali quidens, & si fit, ex quo fit, & à quo generatur, necesse est esse, & hoc non esse in infinitum.

Ponit secundam rationem, & est ratio sua talis: 9 de co quod est in motu, potest aliquid sciri & enuciari; quod patet sic, licet enim illud, quod est in motu, nec sit simpliciter in termino à quo, nec in termino ad quem, ut dictum est in ra tione præcedenti; tamen dici potest, quòd partim, & secundum quid est in termino à quo, & partim in termino ad quem; & sic ad minus hoc Iciri potest de co, quod mouetur. De co etiam, quod corrumpitur, aliquid sciri potest, quia omne, quod corrumpitur, ens est: non entis enim nó est corruptio, ergo ad minus hoc potest sciri de corruptibili, quod ens est. Similitertertiò aliquid sciri potest de generabili; quia omne, quod gene ratur, ex aliquo generatur; adminus hoc sciri po test de eo. Visa hac sententia, patet litera, quæ di cit, quòd isti, qui dixerunt, scilicet quòd de re existente in motu, nihil potest sciri: ualde dubita bile est, nec uidetur esse uerum. de re enim, quæ est in motu, aliquid sciri potest. mobile enim taquam abiiciens terminum à quo, partim habet de co, quod abiicitur; partim habet de co, quod fit.ergo ad minus hoc sciri potest de co . Secundò non dicunt uerum, quando dicunt, q, nihil po test sciri de corruptibili. omne enim quod corrumpitur, aliquod ens est.ergo ad minus hoc sci

necesse. Secunda ibi [De ueritate autem.] Prima E ri potest de eo, quod ens est. Tertiò non dicunt uerum, quando dicunt, quòd nihil potest sciri de re generabili;omne enim, quòd generatur & fit, ab aliquo generante generatur, & ex aliqua materia generatur; qua quidé materia ex nullo alio generatur, aliàs esset abire in infinitum in causis materialibus: ergo de re generabili ad minùs b c scire potest, quòd ex aliquo generatur, & 🔈 non est abire in infinitumin causis materialibus. Deinde cum dicit.

> Sed hac pratermittentes ita dicamus, quia non idem est permutans secundum quantitatem, & secundum qualitatem. secundum quantitatem igitur fit idem non manens, sed secundum speciem omnia co gnoscimus.

Ponit tertiam rationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd isti, qui ponebant omnia esse in motu, maximè mouebantur propter motu augumenti. dicebant enim, quòd motus augumenti est continuus: & hoc quia quantitas rei, se cundùm quam attenditur augumentum; diniditur proportionaliter secundum partem temporis:ita quòd in qualibet parte temporis fiat augmentum secundum aliquam quantitatem: quæ Ie habet proportionabiliter ad totam quantitatem, sicut se habet pars temporis ad totum tempus;arguebant ergo isti.Illa,que augmentantur, continue augmentautur; & tamen ille motus est nobis infensibilis & imperceptibilis; ergo à simi -li illa, quæ mouentur aliis motibus à motu augumenti, continuè mouentur: licèt ille motus sit no bis imperceptibilis. Hanc rationem istorum remouet Philosophus, dicens: quòd prætermittentes hanc rationem, quæ est de augmento dica--mus,quòd non est idem moueri secundùm quãtitatem & secundum qualitatem. Licèt enim il--lud, quod mouetur motu augumenti, nó maneat ·fecundum quantitatem; tamen manet ad minus videm secundùm qualitatem & speciem; ergo de 🛫 eo, quod mouetur motu augumenti, ad minus hoc sciri potest, quòd in toto augmento idem est fecundum speciem, & secundum qualitatem essentialem. Notandum est, quòd isti, qui moueba tur ex motu augumenti, in duobus peccabant. Primò quia non est necesse, quòd motus augumenti sit continuus;non enim sequitur, quòd st aliquis secundum tantam quantitatem augetur · in tto anno, quòd secundum dimidium illius quantitatis augeatur in dimidio illius anni. Secundò peccabant, quia licèt illud, quod mouetur

nate poterit sciri de rebus. Deinde cum dicit. Amplius autem dignum increpare sic existimă TIX.23. ses, quod sensibilium in minoribus numerum scientes sic habentem de cœlo toto similiter enuncianerunt. Nam circa nos sensibilis locus in generatio-

motu augumenti, uarietur secundum quantita-

tem;tamen non oportet , quòd uarietur fecundú

qualitatem & speciem, idest secundum qualita-

tem specificam. Ex quo sequitur, quòd non ob-

stante motu augumenti, aliquid uerè & determi

dicatur, nulla pars est omnis. Quare iustius propter illa bac reneriti fuissent : quare propter boc de illis errauerant.

Ponit quartam rationem contra istos. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd isti uideban tur sic arguere: entia sensibilia, que sunt apud nos, idest infra spheram actiuorum & passiuoru, funt in motu; ergo omnia entia funt in motu. Có tra hos arguit Philosophus sic:entia, que non sunt generabilia & corruptibilia, nec infra spheram activorum & passiuorum, maiorem quantitatem habent, quàm entia corruptibilia & generabilia, quæ funt infra spheram actiuorum & passiuoru; si ergo propter entia, que sunt infra spheram acti uorum & passiuorum isti enuntiauerint, quòd to B tum ens est in motu; malè enuntiauerunt; si enim propter ens, quod est in sphera actiuorum & pasfinorum, posset enuntiari de toto ente, quod est in motu; multò magis propter ens, quod non est infra spheram actiuorum & passiueru, posset enu tiari de toto ente, quod totum ens est mobile; cu hoc sit maioris quantitatis, quam illud: hi ergo malè enunciauerunt, quia quod contingit paruz quantitatis enti, attribuunt toti enti. Vila hac sen tentia, patet litera, que dicit sic; existimantes, op omma sunt in motu; & hoc quia uiderunt pauca entia, idelt sensibilia esse in motu, dignum est in crepare; propter enim pauca entia, quæ funt in motu, non debet enuntiari de toto ente, & de to to cœlo, quod sit in motu; cœlum licet moueatur localiter, tamen non mouetur ad formam: propter enim ea, quæ sunt apud nos;quæ sunt in mo tu, non debet enuntiari de toto, quod sit in motu:paruns enim locus, qui est apud nos; continuè est in generatione & corruptione: & ens, quod est hie, est in motu: tamé ens, quod est apud nos, fere nullius quantitatis est respectu quantita tum superiorum corporum: tota enim terra serè nullius quantitatis estrespectu cœli;& ideo dicitur centrum universi. Fatuum est ergo enuntiare de toto ente, quod contingit minimæ parti entis. Notandum est, quòd sicut probant Astrologi, P fex signa semper apparent super terram; quod non'esser, si terra haberet quantitatem notabile respectu cœli:ista enim quantitas notabilis occul taret nobis aliquam partem cœli; ita quòd non semper apparerent nobis signa super terram; cu ergo hoe lit falfum, bene dictum elt, quòd terra est sicut punctus & cetrum respectu cœli. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem palàm, quia ad hos eadem olim dittis dicemus. Quòd enim est immobilis natura que dam, oftendendum ipfis, & credendum eft eis.

Ponit quintam rationem contra dicentes, & ompia sunt in motusdicit quòd dicere, quòd om nia funt in motu, contradicit his, que olim dicta sunt à nobis in allis locis; quòd est dare quanda naturam separatam à motu, & quoddam primu mouens immobile: Hoc est ergo dicendum eis,

ne, er corruptione perseuerat solum ens, sed iste, ut A & huic debent credere. Notadum est, quod dice re omnia esse in motu, implicat impossibile: omnis motus arguit aliquod immobile, si autem om in metre nia essent in motu, motus non argueret aliquod impossibile. immobile, quod est impossibile. Hoc est ergo, quod uoluit dicere forte Philosophus in ista ratione; intendens, o sicut ens per participationem arguit ens per essentiam; & ens coniunctum arguit ens leparatu: ita ens in motu arguit ens immobile: & sicut impossibile est dicere, quòd om nia entia sunt per participationem, uel comnia entia sunt coniuncta materia; ita est impossibile dicere commia sunt in motu. Deinde cum d.

Et etiam contingit simul dicentibus esse, & non esse, quiescere magis dicere omnia, quam moueri. No est enim in quod aliquid permutetur. Nam omnia

infunt omnibus.

Ponit sextam ronem, quæ ratio est, op opinari oia sunt in motu; contradicit opinioni, quæ dicit, quòd contradictoria uel contraria funt fimul. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd omnis motus formalis supponit distantiam formarum; nisi Omnis me enim terminus a quo distaret formaliter à termino ad quem; nunquam esset motus à termino stantia forà quo ad terminum ad quem: supponit etiam mo marum. tus substantiam subiectivam; inter enim ea, quæ funt in subjecto; non est motus p se: sicut quia idé subiectum esse potest simul & semel coloratum & quantum, non est motus per se à colorato ad quantum, nec è conuerso: Dicemus ergo quòd propter primam distătiam, quæ requiritur in mo tu, non est motus inter ea, quæ sunt eiusdem speciei; sicut enim dicimus, quòd aliquid moueatur ab albedine in albedinem propter secundam distantiam, quæ requiritur in motu, dicimus quòd non est motus inter formas, quæ compatiuntur fe in eodem subjecto: si ergo contraria uel contradictoria ucrificantur de codem, non crit motus à contrario in contrarium, nec mutatio à con tradictorio in contradictorium. Dicemus ergo, quòd ista opinio magis est causa quietis, quam motus; si enim utrunque contrariorum habetur, in utroque quiescitur; nec est necesse quòd fiat motus à contrario in contrarium. Hoc uffo, patet litera, quæ dicit: quòd dicere quòd simul contingit aliquid esse, non esse; magis est causa quietis, quam motus: illud enim ad quod aliquid mouetur, non habetur; quia motus est propter indigentiam; si autem omnia sunt in omnibus, & om nia ucrificantur de omnibus, omnia habentur ab omnibus, & sic destruitur omne moueri.

Quæreret quis, Vtrum destruentes scientiam Questio. propter motum, benè destruerent eam? hoc est dicere, Vtrum supposito quòd res sensibiles sint in motu, possit haberi aliqua scientia de eis? Di- Romes decendum est circá hanc quæstionem, & sic pro- struentium cedendum est:primò enim ponendæ sunt ratio-scientiam. nes, quibus aliqui possent uti ad destruendum scientiam: sumuntur ergo aliquæ rationes ex parte modi sciedi; aliquæ ex parte scibilis; aliquæ

aliquid scitur. Secundò ostendendum est, quòd aliquid potest sciri etiam de re sensibili;& soluédæ funt rationes in oppositum. Sumuntur ergo aliquæ rationes ex parte modi sciendi; & est prima ratio talis:si aliquid scitur ex priori & notiori, de illo ergo priori & notiori quæritur, utrum sciatur, uel nó: dicere quòd non sciatur, impossi bile est, quia propter quod unumquodque & il-2.Poste.15 lud magis;si ergo istud prius est causa, quòd posterius sciatur, uidetur quòd ipsum multò magis scitur:si autem dicatur quòd istud notius& prius scitur, oportet etiam quòd sciatur per priora, & sic erit abire in infinitum in principiis: uel ergo non scitur, uel si scitur erit dare infinitatem prin cipiorum. Secunda ratio est sumpta ex scibili, de qua facta est mentio in litera, & potest sic formari: omnis scientia est de fixo & permanenti; sed fensibilia sunt in continuo motu, & in continua transmutatione, ergo de eis non potest haberi scientia. Tertia ratio sumitur ex parte scientis, quæ uidetur fuisse Memnonis, de qua fit mentio primo Posteriorum; & potest esse ratio talis:nihil addiscit, qui nouit; ergo quicunque addiscit, aliquid nouit:quòd autem aliquis noscat, & tamen addifcat, hoc impossibile uidetur; ergo nihil addiscitur: nullius enim potest habere scientiam, qui nihil addiscit: uel ergo oportet dicere, quòd omnia sciuntur & non sciuntur; & sic notitia rerum erit nobis innata: uel oportet dicere, quòd fi anima nostra creata est sicut tabula rasa, quòd G nihil potest addisci, quia anima nuda nihil præno scit. Vltima ratio sumitur ex parte medii, per quod res, si scitur, cognoscitur; omnis enim res, quæ à nobis cognoscitur, cognoscitur per idolu & perspeciem eius; quia lapis non est in anima fed species lapidis; nec anima est locus reru, sed est locus specierum & intentionum:idolum auté rei non persecte dat notitiam rei; cognoscere enim idolum rei, non est perfecte cognoscere re; cum ergo apud nos non sit res sed idolum. manisestum est, quòd res uel non sciuntur à nobis,uel sisciuntur, imperfecte sciuntur: declaratum est ergo primum; Ponendum est ergo secun dum, scilicet quod contingit aliquid scire, quod potest patere primo sic arguendo. Desiderium H titudo perpenditur ab intellectu per resolutione non est este naturale non est frustra, homo secundum Philosophum in primo huius scientia, scire desiderat; ergo desiderium eius ad scire non est frustra; es-Tex. 0.1. set ergo frustra, nisi posset aliquid scire. Posset formari aliter idem argumentum sic: quod homo naturaliter desiderat, possibile est ei euenire; sed omnes homines nataraliter scire desiderant, ergo possibile est, quòd scientia adueniat ei, potest ergo aliquid sciri. Potest secundò argui sic: qui dubitat, an contingat aliquid sciri, non dubitat se dubitare; sed certus est dubitare; non est au tem aliquis certus nisi de eo, quòd scit; ergo ille qui dubitat se scire, necesse est concedere se aliquid scire, Posset idem argumentum formari sic,

ex parte scientis; aliquæ ex parte medii; per quod E qui negat sciam, scientiam cocedit in hoc, quòd certus, est quod non est scientia; & no est certus aliquis nisi de eo, quod scit; qui ergo negat scien tiam, concedit scientiam; & sic aliquid sciri, non potest negari. Ad cuius euidentiam, ut hoc meliùs uideatur; & etiam ut pateat quomodo de re or de re sensibili potest esse scientia, quod quærebatur; ui sensibili pos dendum est, quid est scientia, & qui habitus co- heri sciengnoscuntur à nobis; Primò uidendum est, quid tia. est scibile, ut ex cognitione scibilis concludatur Scibilequid quid est scientia: dicendum est ergo, quòd scibile perceptibile est; illud enim dicitur sciri, quod ab intellectu percipitur; sed hoc non sufficit. uide mus enim quòd opinabile aliquo modo ab intellectu percipitur; & tamen ut sic non est scitum; Opinatum ergo, & scitum in hoc different; quia Differentia opinatum accipitur ab intellectu, & semper est inter opina cum formidine alterius partis. unde intellectus tumo fciopinans, quodam modo uacillat: Scitum auté accipitur ab intellectu fine formidine alterius partis: Si ergo scibile est perceptibile ab intellectu, & scitum est perceptum ab intellectu, & quantu ad hoc conuenit cum opinato uel opinabili; sed quia est perceptum cum quadam certitudine, dif fert scitum & opinatum; scitum ergo est, quod perceptum est cum quadam certitudine: Sed hoc non sufficit: uidemus.n.o. Dignitates, & prima principia percipiūturab intellectu,& percipiun tur cum quadam euidentia certitudinis, & tamé principia non sciuntur; quia scientia nó est prin cipiorum, sed magis conclusionum, Oportet ergo Philosophum benè intelligere dicendo, quòd scitum est, quod est perceptum ab intellectu cu euidentia certitudinis: ita tamen co ista certitudo percipiatur ab intellectu per resolutioné sciti; uel scibilis ad suas causas: In hoc enim est dif Certitude

principia: certitudo autem cóclusionum perpen

ditur ab intellectu per resolutionem conclusio-

eius ad causas suas: Propter primum differt sci-

tum & opinatum; propter secundum differt sci-

tum & intellectum. (Voco autem intellectum ha.

bitű principiorum) li ergo scitum est cű certitu-

dine, percepta per resolutionem ad causas, opor-

tet co scientia sit certa perceptio intellectus habi

tæ per resolutionem effectuum ad causas, Viso.

quid est scientia, patet co aliquid sciri potest: cer.

titudo enim multorum perpendi potest ab intel-

lectu p resolutioné corum ad suas causas, & per-

accipitur scientia pro quacunque cognitione cer

ferentia inter certitudinem principiorum. cer principioru titudinem conclusionum; quia certitudo princi est alsa de certifica est alsa de certi piorum perpenditur ab intellectu sine resolutione ad aliqua priora; quia principiorum non sunt

num ad suas causas; & ideo principia non dicun; tur sciri; Possumus ergo concludere diffinitione, scientia scibilis uel sciti, dicendo; o scitum est, cuius cer quid.

consequens aliquid sciri potest; Non enim est prætermittendum, sed diligenter notandu, quod Scietia de-

scientia duobus modis accipi potest, uno modo pliciter.

Digitized by Google

Appetitus ſøs.

modum accipiendi contingit aliquid sciri;eo mo do quo dicimus quòd sensus aliquid certitudina liter scit, & cognoscit: dicimus enim quòd sensus uniuersalis uere cognoscit aliquid, cui non contradicit sensus uerior: secundo modo accipitur scientia propriè, & secundum istam acceptione cognitio scientialis est cognitio intellectiua, certitudinaliter habita de re per resolutionem rei ad causas suas: & secundum istum modum accipiendi contingit aliquid fcire etiam de re fenfibi li:quia primum falsum est,quod dicebant isti, sci licet quòd omnia sunt in motu: secundò quia in rebus sensibilibus sunt aliquæ rationes immobiles,& fixz, que possunt resolui ad causas suas.

perpendi possunt ab intellectu, & per consequés

sciri; motus enim respicit esse existentia, & non

esse essentia. Visum est ergo, quomodo aliquid

fciuntur, uel non: dicendum est, quòd principia

non sciuntur propriè, sed magis intelliguntur:&

hoc quia intellectus est habitus principiorum;

fiones; cognofcutur enim cognitis terminis fuis:

gnoscitur, quòd omne totum est maius sua par-

fcientia autem conclusionum: principia ergo no C

Sciencia ab Est enim diligenter notandum (ut pluries dictu B Frahit ab of est) quòd scientia abstrahit ab esse existentia, & concernit esse essentiæ:in essentiis autem rerum fensibilium sunt multæ rationes immobiles, quæ

potest sciri: modo soluenda sunt rationes, qua Tolationes funt in oppositum. Ad primum argumentum, quando dicitur, quòd omne, quod scitur, scitur Tum Antiex priori & notiori: dicendum est quòd uerum: fed quando dicitur, Vtrum illa priora principia

mobiliori co biliori cognitione cognoscuntur, quam conclugnitione co mam coclu ficut cognito quid est totum, & quid est pars, co fiomes.

te:conclusiones enim cognoscuntur per resolutionem ad suas causas. Et quando dicitur, quòd Propter que propter quod unumquodque & illud magis: diunuquedq; cendum est, q intellectus propositionis est, q quando aliqua ratio saluatur in causa, & in effeau, nobiliori modo saluatur in causa, quam in ef fectusfic est in proposito, quia cognitio saluatur in principiis, & in conclusionibus; sed nobiliori modo saluatur in principiis, quam in conclufionibus. Ad fecundum argumentum, quando dicitur, quòd omnia sunt in motu: dicedum est, o ratio hec peccat multis modis; primò quia isti, qui sic arguebant, credebant, quòd omnia entia essent entia sensibilia; & quia entia sensibilia! funt in motu, credebant quòd omnia entia essent in motu; dicere autem, quòd omnia entia sunt sensibilia, falsum est, sicut ostensum est in li terassecundò peccabant, quia non perpendebat, quòd de re sensibili & transmutabili possunt accipi ab intellectu rationes fixæ & in transmutabi les:eo modo quo dicit August.de Trinita. quòd rerum sensibilium manent intelligibiles, & incorruptibiles rationes. Ad tertium argumentum quando dicunt, quòd qui discit, priùs nouit. dicendum est, quòd hoc argumentum fundatur su

ta: & ista acceptio est impropria: & secundu istu A per hoc, quòd omnis cognitio ex przexistenti sit Omnis decognitione: & ideo declarandum est, quomodo etrina, co disciplina ex præexistenti fit cognitione. Ad omnis disci cuius euidentiam diligenter notandumest, quòd plina ex non debet sic intelligi, quòd illud, quod discitur, praexistiti cognitio eodem modo præcognoscatur, quo discitur : sed "e, quomo. debet sic intelligi, quòd illud, quod discitur, sub uno modo præcognoscitur, & sub alio discitur: & ideo non oportet, quod sit cognitum per omnem modum, sed solum sufficit, quòd sit cognitum fecundum aliquem modum: illud enim, qd discitur in particulari, pracognoscitur in uniuer-Ad ultimum argumentum, quando dicitur, quòd idolum rei non ducit in cognitionem rei. dicendum est, quò didolum, siue species rei duobus modis potest accipi, & se habere ad in- Spes, mel ido tellectum:uno modo, quòd ipsum idolum sit o- lum pot dubiectum cognitiuum ab ipso intellectu:ita quod here ad in-

intellectus immediate seratur super ipsum ido- tellectum. lum; & fecundum istum modum per ipsum idolum non habetur perfecta cognitio de ipsa re: & hoc quia iplum idolum uidere, non est perfectè uidere rem ipsam : secundo modo potest se habere ad intellectum, non quia sit obiectum in tellectus, uel cognitiuum: sed solum quòd sit ratio intelligendi, & cognoscendi: & secundum istum modum per ipsum idolum tanquam per ra tionem mediam, & non per obiectum medium potest haberi cognitio de ipsa re: argumentum autem arguebat, ac si ipsum idolum esset quoddam obiectum medium inter potentiam intellectiuam,& rem extra : quod quidem non est uerum;quia idolum non cadit medium sicut obiectum, sed sicut ratio. Deinde cum dicit.

De ueritate autem, quòd non ome apparens ue- TEX.24. rum:primum quidem, quia neque sensus falsus pro-

prii est; sed phantasia non idem sensui.

Postquam disputauit contra opinionem illorum, qui ponebant, quòd omne apparens est ue- Innehitur rum: in parte ista huiusmodi opinionem impro- a shee conbat: Et duo faclt, quia primò improbat istam opi tra Antinionem: secundò concludit conclusionem princi paliter intentam ibi[Quod quidem igitur firmif sima] Circa primum duo facit, quia primò dispu tatcontra motiua illorum, qui ponebant ista opi nionem: secundò disputat contra aliquos, qui ex quadam proteruia dicebant istam opinionem esse ueram,ibi[Sunt autem quidam]Prima in septem fecundùm feptem rationes quas adducit: Secunda ibi, [Deinde dignum] Tertia ibi.[Ampliùs autem de futuro] Quarta ibi, [Ampliùs auté & nó similiter in sensibilibus] Quinta ibi [Quo rum unusquisque in eodem tempore ] Sexta ibi, [Quauis & hac ha rationes omnes destruant] Septima ibi[Et ex toto.] Ponit ergo primam rationem . Ad cuius euidentiam notandum est, q isti in positione sua dicebant, quòd omnia, que ui dentur sensui;uel sunt æque uera, uel sunt æquè falfa,ac si uerum posset esse in sensu:quod tamen fallum est; sensus enim propriè non dicit uerum,

### Metaphylica

ita ostensum est, opnon omnia sunt mutabilia: Sed de ueritate alterius opinionis. s. o non omne apparens est uerum ; ista consideranda sunt: Primum est, quia sensus non est falsus circa propriú obiectum; sed falsitas pertinet ad superiorem po tentiam.s.ad phantasiam, quæ quidem nó est sen re nerum, es sus; sed est motus factus à sensu. Notandum est, 9 differt uerum esse in aliqua potentia, & illam potentiam dicere uerum; in potentia ergo sensi tiua potest esse illud, quod est uerum; quia sensus est uerus respectu proprii obiecti; sed tamen potentia sensitiua nec dicit uerum, nec falsum: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, o p sensus est uerus respectu proprii obiecti, & non falsus : sed dicere falsum, uel iudicare falsum, ptinet ad potentiam superiorem, quæ habet ittdicare de actu potétiæ inferioris. Debemus.n. ima ginari, o fensus particularis non decipitur circa proprium obiectum; & hoc, quia ficut accipit, ita renunciat; sed tamen potetia superior sicut Phan tasia, in iudicado de actu potentiæ inferioris ali-

sed est in superiori potétia, cuius est iudicare de

re sélibili, Hoc est ergo, quod dicit Philosophus;

fum est. Deinde cum dicit. Deinde dignum mirari, fi hoc dubitatur,V trum tanta sunt magnitudines & colores tales quales à remotis uidentur, aut quales de prope; & utrum qualia sanis, aut qualia laborantibus. Et graniora utrum qualia debilibus, aut qualia robustis. Et uera utrum qualia dormientibus, aut qualia uigilantibus. Quod quidem.n.non put ant palàm. Nullus er go si putauerit se de nocte Athenis esse ens in Ly-bia, uadit ad Lytium.

quando decipitur, & dicit falfum. V. g. uifus ui-

det remum in aqua, & in hoc non decipitur; quia

ficut immutatur, & recipit, ita renunciat; sed de-

ceptio est in potentia superiori, qua iudicat re-

mum esse fractum, cum non sit fractus. In hoc er

go isti decipiebantur, quia credebant, cy diuersi-

Ponit secundam rationem. Ad cuius euidentiàm notandum est, quòd isti in sua opinione di cebant, quòd omnia, quæ apparent sensui, sunt uera æquè, uel æquè falsa: erat autem motiuum eorum, quòd non est maior ratio, quòd apparens huic sit magis uerum, quam apparens illi: Hoc motiuum destruit Aristot.in ista ratione, uolens ostendere, quòd iudicia omnium non sunt æqua lia, neque aquè uera; & per consequens falsum est dicere, quòd dicebant isti, quòd omnia apparentia cuicunque sunt æquè uera, uel æquè salfa:Hoc est ergo, quod dicit litera, quòd dignum est admiratione, si aliqui dubitant de hoc, quòd dicetur, quasi dicat, omnibus debet esse notum, quòd iudicia omnium non funt æqualia: iudicia enim hominum existentium de prope,& de longè, non sunt aqualia. Mirum est enim si aliqui dubitant, Vtrum magnitudines debeant iudicari tales, uel tantz; quales, uel quantz uidentur de

nec falsum; & maxime falsum non est in sensu, E prope, uel de longe: certum enim debet esse cui libet,quòd debent iudicari tales,uel tantæ, quales uidentur de propinquo; & hoc quia distantia improportionata impedit actum iudicii: Certum est enim, quòd aliqua non debent iudicari talia, qualia uidentur infirmis, sed sanis: mirum est.n. si aliqui uelint iudicare dulcia secundum iudicium laborantium & infirmorum, & non magis secundum judicium sanorum. Mirum est enim utrum grauia debeant iudicari talia, qualia uide tur robustis, aut qualia uidentur debilibus : quasi dicat, gravia debent iudicari talia, qualia uidentur robustis, non qualia debilibus: & hoc quia ro Parietas bustis iudicant de ponderibus secundum quòd indiciorum funt, non autem debiles: quia multa uidetur gra- que eritur uia debilibus propter desectum uirtutis, que ta ex marietamen in ueritate grauia non sunt Mirum est etia, marie indisi aliquis dubitat, si aliqua debent iudicari uera cantion de secundum iudicium uigilantium, aut dormien- codem. tium:quasi dicat in hoc dubitandum non est; sed certum debet esse, quòd iudicium de ueritate de bet accipi fecundum iudicium uigilantiu,& non dormientium: Etiam manifestum est quòd aliqui putant corde, licet contrarium dicant ore: certu est enim quòd illud est uerum, quod iudicatur ue rum à uigilantibus; non autem illud, quod iudica tur esse uerum à dormientibus, si enim aliquis somnians de nocte esse Athenis, qui tamen est in Lybia, surgens à somno non propter hoc ibit ad Lytium, idest ad talem locum, qui est Athenis: tas iudiciorum proueniret à sensu, & tamen sal- G quasi dicat si aliquis somniet se esse Athenis, non tamen propter hoc est uerum; & ideo hoc somnians surgens à somno, non sequitur quod fomniauit; ac si esset ueritas. Deinde cum dicit.

> Ampliùs autem de futuro ut (& Plato dicit)ne quaquam similiter propria medici opinio & ignorantis, uelut de futuro sanum fore, aut non futuro.

> Ponit tertiam rationem cotra istos: sicut enim dictum est in præcedenti ratione, isti ponebant, quòd iudicia hominum essent aqualiter uera, & quòd non erat ratio, quòd iudicium huius deberet esse uerum, & iudicium alterius non: Hoc mo tiuum improbat Philosophus in hac ratione sicut in præcedenti, dicens quòd secundum iudicium Platonis non est propria, principalis, & firma opi nio medici de aliquo futuro, & ignorantis. V.g. non est ita credendum ignorati, sicut medico de futura sanitate, uel non futura: quasi dicat iudicium de infirmo sanando, uel non sanando, non debet accipi secundum iudicium ignorantis; sed seeundum iudicium medici scientis: ergo iudicia non sunt æqualia. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem & non similiter in sensibilibus TEX. 24. propria alicui, & proprii, aut propinqui, & eius qu ipsius: & de coloribus quidé uisus no gustus, de Chy mis uerò,1.humoribus uel cibis gustus, sed non uisus.

Ponit tertiam rationem, quæ tertia ratio probat, cp iudicia sensuum(si iudicare possunt) non funt æqualiter uera, nec æqualiter falfa circa obie Cla omnia: citius.n.sensus errat circa obiectum com-

aqualia.

differunt.

mo (ut communiter dicitur) circa obiectum pro prium non errat : citiùs etiam sensus particularis errat circa obiectum alterius sensus, quàm cir ca obiectum proprium. Quasi dicat ergo Phi-Indicia no losophus, quò diudicia non sunt æqualia, patet sur aqua- duobus modis. Primò propter differentiam, que est inter obiectum proprium, & obiectum commune. Secundò propter differentiam, que est inter obiectum proprium unius sensus, & obiectum proprium alterius. Hocelt ergo, quod dicit litera: quòd in sensibilibus non est æquè credibilis, neque æquè uera iudicatio sen sus, eo modo quo iudicare potest circa proprium sensibile, & circa propinquum, idest circa commune. Visus enimiudicat de coloribus, B non gustus: & gustus de saporibus, non uisus: & ideo in iudiciis colorum non æquè credendum gustui sicut sensui: nec in iudicio saporum æquè credendum est uisui, sicut gustui: ita tamen iudicare propriè non est sensus particularis; sed solum potentia superioris. Deinde cum dicit.

Quorum unusquisque in eodem tempore circa idem nunquam dicit ita, & non ita simul habent. Sed nec in altero tempore circa passionem dubitauit, sed circa id, cui accidit passio. Dico autem puta idem quidem uidebitur unum, aut mutatum nimum, aut corpore mutato, quandoque quidem dulce effe, quando que autem non dulce. Sed quod nondulce, quale est quando fuerit, nunquam mutauit; sed semper de ipso uerum dicit, & est ex necessitate existens tale dulce.

Ponit quintam rationem. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, quòd isti de ista opinione ponebant, quòd contraria erant fimul uera, & etiam contradictoria: & hoc arguebāt ex iudicio sensuum, quod secundum eos erat æqualiter uerum: sic autem arguebant. Illud, quod uidetur ita esse isto tempore huic scienti; eidem scientiin aliquo tempore uidebitur ita non esse: sicut illud idem unum, quod uidetur dulce Petro existenti sano, uidebitur eidem amarum existenti infirmo; & sic unum ita, & non ita se habebit. Hoc motiuum destruit Philosophus ostendens, quòd idem sensus de eodem sensibili in eodem tempore nunquam dicitita, & non ita se habere. Quòd autem di Sensus un cat in diverso tempore, hoc non est, quod erde decipi- ret circa immutationem, que est in sensu; sed errat circa ipsum sensibile. Semper enim senfus ita renunciat, sicut immutatur; & circa hanc immutationem non decipitur. Verbi gratia, gustus infirmi, infectus aliquo sapore amaro, percipit dulce, ac si esset amarum; circa hanc immutationem non decipitur: semper enim ita percipit, sicut immutatur; sed circa obiectum potest esse deceptio, quod uideatur esse amarum, cum sit dulce. Male ergo dictum est,

commune, quam circa obiectum proprium: im- A quod obiectum ita & non ita se habet; quia sem per obiectum uno modo se habet; quia uel est dulce tantum, uel amarum tantum; sed 🔉 sic, uel non sic uideatur, hoc est, uel quia fa-Ca est immutatio in sentiente; uel quia facta est immutatio in sensibili. Hoc est ergo, quod dicit litera; quòd sensus uniuscuiusque, in eodem tempore, circa idem sensibile nunquam dicet, ita, & non ita se habere: & ita falsum est, quòd contradictoria: Sensus etiam idem in alio & alio tempore non dubitat circa immutationem factam à sensibili: circa enim hoc non errat, sed dubitat, uel errat circa subiectum, cui accidit illa passio. Verbi gratia, de eodem fubiecto, scilicet uino, gustus quandoque dicet, quòd est dulce, quandoque quòd est amarum; quod prouenit propter immutationem cor poris scnsibilis, uel propter immutationem instrumenti gustus, quòd infectum amaris humoribus, iudicat dulce esse amarum: nunquam tamen gustus in hoc errat, quin iudicet obiectum suum tale, quale perpendit . Verum est, quòd idem aliquando esse dulce, aliquando esse amarum est propter uariationem ex parte sentientis, non propter mutationem ex parte sensibilis: dulce enim aliquando sentitur amarum, non quia non sit tale, quale priùs, sed propter mutationem sentientis: ideo de ipso dulci determinatè potest aliquid enunciari, dicendo, quòd uerè est tale in se ex necessitate : licet aliquando aliter perpendatur propter indispositionem sentientis. Deinde cum

> Quamuis & bac ba rationes omnes auferunt, quemadmodum & substantiam non esse nullius; ita nec ex necessitate nibil. Necessarium enim,. quod non contingit aliter & aliter se babere. Quare & siquidem ex necessitate, non habebit ita

Ponit sextam rationem dicens, quòd omnes prædictærationes & opiniones destruunt omnia prædicata substantialia: Ex istis etiam opinionibus sequetur, quòd nihil est necessarium in rebus: fecundum enim opinionem istorum res ita & non ita se habet, & hoc quia opposi- Pradicata ta sunt æqualiter uera : si autem ita est destrue- subfantiatur prædicatum substantiale ; quia prædicata ciunt un substantialia ita aspiciunt unum, quòd non aspi quòd no il-ciunt oppositum illius:Destruitur etiam iilud, que seposinecesse est esse quia necesse esse non habet se ita & non ita, sed tantum habet se uno modo. Dein de cum dicit.

Et ex toto si est actu sensibile solùm; nibil utique erit solum, non existentibus animatis. Sensus enim non erit . Neque quidem igitur sensibilia esse, o neque sensationes, forsan uerum. Sentientis enim passio hac est. Subiesta nero non esse, que sensum faciunt, & sine sensu im possibile.non.n.sensus suimet est sed aliquid alterum prater

præter sensum, quòd prius esset sensu, necesse est. mouens enim moto prius est naturd. Et utique si ad invicem dicantur hec ipsa, nihil minus.

Septima ro.

Senfibile et

fenfus refe-

Ponit septimam rationem contra prædictam opinionem, quæ talis est: secundum enim istam opinionem res habent suum esse in sentiri: ex hoc enim uera sunt; quia sentiuntur: & sic res in sua entitate dependet à sensu, quod est impossibile: primò quia si esset ita, remotis animalibus, remouentur omnia entia: remoto enim animali, remouetur fensus; & hoc quia sensus non est nisi in animali: remotis autem sensibus, remouentur sensibilia, ex quo sensibilia dependent à sensu: secundo est impossibile, quod sensibilia se habent ad modum mouentium, sensus autem ad modum mobilium; magis ergo dicendum est, quòd sensus dependent à sen sibilibus, quàm è conuerso: magis enim dependet mobile à mouente, quàm mouens à mobili: magis etiam dicendum est, quòd remoto sensibili, remouetur sensus; quam è conuerso, quia remoto mouente, remouetur motio mo bilis. Hoc uiso, patet litera, quæ dicit, quòd si sensibile ex hoc est folum, quia sentitur; & quia sic apparet sensui; sequetur quòd non existentibus animatis, non erunt res sensibiles; & hoc quia non existentibus animatis, non erit sensus, à quo secundum hanc opinionem, dependent res sensibiles in sua ueritate: quòd autem res sensibiles destruantur ad destructionem fensuum, hoc est impossibile: dicere enim, quòd G sensibilia inquantum sensibilia, hoc est inquantum actu mouent sensum, non sunt sine sensibilibus; hoc non est impossibile, sed forsitan uerum est: cuius ratio est, quia si sentire est quædam passio facta in sensu ab ipso sensibili, quæ non est sine sensu, nec etiam sine sensibili; tamen dicere, quòd subiecta sensibilia, quæ saciunt sensum; non possunt esse sine sensu: ita quòd in sua entitate dependent à sensibus; hoc est impossibile: cuius ratio est; quia sensus non est respectu sui met, hoc est non mouet seipsum ad actum, sed est aliquid alterum extrinsecum, scilicet ipsum sensibile, quod mouet ipsum senfum ad actum: si ergo sensibile mouet sensum de potentia ad actum, necesse est, quòd ipsum sensibile sit prius sensu; sicut prius est mouens moto: prius autem non dependet à posteriori, sed è conuerso; nec etiam remoto posteriori, remouetur prius: ergo remoto sensu non remouerur sensibile; sicut dicebant isti: Et si dicatur, quòd sensibile & sensus sunt relatius ad inuicem; remoto autem uno relatiuorum, remouetur reliquum: nihil minus sequitur propositum nostrum. Notandum est, quòd secun-Comen. 20. dum sententiam Philosophi in Quinto huius, sensibile & sensus ita referuntur adinuicem, o sensus dependet à sensibili; & non è conuerso:

ideo ergo sensibile refertur ad sensum; quia sen-

E sus refertur ad ipsum: non obstante ergo, quòd ad inuicem referantur, nihil minus sequitur propolitum nostrum: quia sensus est relatitum secundum rem; sensibile autem secundum rationem. Deinde cum dicit.

Sunt autem quidam, qui dubitant huiusmodi TEX.16. persuasorum, & has rationes solum dicentium. Quærunt enim quis est, qui iudicat sanum, et omnino circa singula rette iudicantem: tales uerò dubitationes similes sunt dubitationi, V trum nunc dor-

mimus, aut uigilamus?

In parte illa improbat opinionem quorundam, qui ex quadam proteruia sustinebant istam Secunda ra opinionem; quod omne, quod apparet, est ue- 110 princirum: quæ quidem opinio uidebatur responde- Palis cotrare præcedentibus rationibus Philosophi, quibus ponentes ap nitebatur ostendere, quòd non omnia apparen- weritatem. tia sunt æque uera: Circa autem istam partem duo facit; quia primò ponit opinionem istorum: secundò improbat eam ibi, [Vtrum si non omnia fint.] Prima in duas; quia primò ponit opinionem istorum:secundò ostedit quid est, quod decipiebatistos, & eis similes, ibi. [Possunt autem omnes dubitationes tales.] Ad euidentiam primi notandum est , quòd Philosophus in tota lectione præcedenti destruebat istam opinionem de apparentia rerum propter hoc, quòd iudicia hominum non sunt æqualiter uera; non enim æquè credendum est infirmo sicut sano, uigilanti ficut dormienti: hi autem, quando dicebatur eis, quòd magis credendum est sano quam infirmo, sapienti quam ignoranti; dicebant quòd non potest discerni inter sanum & infirmum, inter sapientem & ignorantem; & ideo non potest sciri quis hanc rationem iudicet. Ad hoc respondit Philosophus, quòd dubitare de hoc, est dubitare de per se noto; discernere enim inter uigilantem & dormientem per se nota est. Hoc est ergo, quod dicit litera, quòd sunt quidam persuasi à rationibus dicentium istas opiniones; & quòd decepti per istam opinionem quærent ab illo, qui dicit, quòd iudicia fanorum & infirmorum non funt æquè uera; quis est, qui possit discernere inter fanum, & infirmum, & inter illum, qui non ratione iudicat circa omnia? sic autem dubitare, sicut dubitant isti, est dubitare de per se manifestis: est enim dubitatio istorum dubitationi illorum similis, qui dubitant, Vtrum uigilent, uel dormiant. Deinde cum dicit.

Possunt autem omnes dubitationes tales idem. Omnium enim rationem hi dignificant esse. Principium enim quarunt, & boc per demonstrationem accipere, Quandoque uerò quòd non persuasi funt, manifesti sunt in actibus. Sed secundum quod quidem diximus hac eorum passio est. Rationem enim querunt, quorum non est ratio. Demonstrationis enim principium non est demonstratio. Hi quide utique facile boc credent; est enim non difficile su-

mere, Qui nerd uim in solo uerbo quarunt, impos- A rere; sequetur quod omnia sunt ad aliquid, & sibile quarunt: contraria namque dicere dignificant

statim con: raria dicentes.

Ostendit, in quo decipiebantur isti, & ex quo colligebatur error eorum. Vbi notandum est, quòd error eorum colligebatur;quia credebant, quòd omne uerum posset demonstrari: quærebant enim omnium rerum causas & principia: quando enim dicebatur eis, quòd sanus ratione iudicat, & non infirmus, uigilans & non dor miens; uolebant habere hoc per demonstrationem; quia non sufficiebat dicere hoc est, nisi demonstraretur propter quid est: hic autem suit magnus error, uelle fibi omnia demonstrari. Hoc est ergo, quod dicit litera, quòd omnes tales dubitationes idem possunt, hoc est ad idem B tendunt:hi enim dignificant omnium esse rationem, idest dignum existimant omnium esse demonstrationem; omnium enim quærunt principium, quod quidem principium habetur per demonstrationem, hoc est, quod est causa demonstrationis: Negabant ergo isti ore, quod dixit Philosophus, scilicet quòd differentia est inter uigilantem & dormientem in iudicando; & hoc quia contrarium huius non potest improbari demonstratione: Sed licet negarent ore, non tamen suit eis persuasum in mente: non enim poterant negare in mente: quod quidem maniseltum est ex actibus eorum; actus enim eorum manifestant, quòd sequendum est iudicium uigilantium & non dormientium: Licet autem C non sint decepti, nec dubitent in mente sua;tamen in hoc est passio & infirmitas eorum; quia quærunt demonstrationem, quorum non est demonstratio; cùm tamen multa sint, quæ non demonstratur, sicut principia demonstrationis: & hoc facile est eis credere: non enim est difficile sumere & uidere, quòd natura demonitrationis est, quòd ibi stet resolutio ad aliqua principia, quæ non demonstrantur: Licet autem sit eis facile credere hoc; tamen sicut proteruientes faciunt uim in solo uerbo, uolentes nos deducere ad aliquod impossibile: uolebant autem deducere nos ad hoc, quòd contraria sunt simul uera; & per consequens omnia apparentia: & hoc dicunt; quia (ut uidetur eis) omnia illa dici possunt, que demonstratiue improbari non possunt.Deinde cum dicit.

V trum si non omnia sunt ad aliquid, sed quæda sunt secundum se, non erit utique omne, quod appa ret uerum: nam quod apparet, alicui apparet, Quare qui omnia, qua apparent esse uera dicit, om-

nia que sunt, facit ad aliquid.

Obuiat prædictæ opinioni: & diuiditur in duas partes, secundum duas rationes, quas adducit: Secunda ibi, [Ampliùs si unum ad unum] In prima parte intendit talem rationem. Si omnia sunt entia uera, quæ sic uidentur & sic apparent; ita quòd entitas rei sit in uideri, & in appa-

quòd entitas est in respectuad opinionem & Obniat tum sensum; sed hoc est impossibile, ergo & pri-ta realiter mum. Circa hanc rationem sic procedit; quia Ausquis. primò ponit consequentiam, scilicet quòd si om nia sunt in apparere & uideri, omnia sunt in respectu:secundò ostendit consequens esse impossibile, scilicet quòd omnia sunt in respectu, ut ex hoc habeat destructionem antecedentis: Secunda ibi, [Et sicut prædictum est.] Circa primum duo facit; quia primò facit, quod dictum est, scilicet quia ponit consequentiam, de qua di ctum est: secundo dat quandam solutionem apparentem, quæ posset dari dicentibus, quòd omnia talia æqualia apparent: Secunda ibi, [Propter quod & observandum est.] Dicit ergo primò, quòd si non omnia non relatiua, nec in respectu; sed multa sunt, quæ habent esse sine respectu ad aliquod; sequetur quòd non omne apparens est uerum. Ista enim opinio, que ponit; quòd omnia, que apparent, sunt uera; entitatem omnium ponit esse in respectu quodam ad opinionem, & sensum; & omnia entia facit ad aliquid : quòd autem omnia entia sint relativa & Omnia esse in respectu, est impossibile; sicut oftendetur in- formaliter fra: ergo & primum, scilicet quod omnia appa ad aliquid rentia fint uera. Deinde cum dicit.

est imposse-

Propter quòd & obseruandum uim in sermonė quarentibus, simul autem & sustinere sermonem dignificantibus, & quod non quod apparet est, sed quod apparet, cui apparet, & quando apparet inquantim & ut . Si autem sustineant quidem sermonem, non sic autem sustineant; accidit ipsis con traria cuò dicere. Contingit enim secundum nisum eisdem mel apparere, gustui uerò non. Et oculis duobus existentibus non eadem utrique uisui si sunt dissimiles. Quoniam ad dicentes propter iam dictas causas quod apparet nerum esse, & propter hoc similiter omnia esse uera, & falsa; neque enim omnibus eadem apparere contingit. Nec enim accident semper eadem, sed multoties contraria secundum idem tempus. Tastus enins duo dicit in digitorum narietate, & uisus unum, aut nullatenus idem, & secundum idem sensui, &

similiter in eodem tempore:

Quare hoc utique erit uerum . Sed forsæn ideo TEX. 27. erat necesse dicere, non propter dubitationem, sed orationis causa dicentibus; quia hoc non est uerum, sed huic nerum.

Dat quandam solutionem apparentem, quæ dari pot dicetibus, co omnia sunt talia, qualia ap parent: & est sententia sua in breui, quòd dicenti, quòd omnia, quæ apparent, talia sunt, qualia apparent; respondendum est, quòd non sunt talia simpliciter & in se, sed in respectu tantum huius, cui sic uidetur: ut si dulce uidetur amarum in infirmo, non est dicendum, quòd dulce sit amarum in se, sed in respectu huius, cui sic uidetur. Visa hac breui **fententia** 

tra prædictos sophistas, qui quærunt uim in sermone; hoc est, qui quærunt sibi concedi sermonem de contrariis: & qui dignum putant, quòd sermo de contrariis potelt esse uerus, obseruandum est, ne concedatur eis absolute, quòd omne apparens est uerum; sed concedendum est, quod illud, quod apparet; est uerum non absolutè, sed in respectu ad illud, cui apparet; & quando apparet; & in illo, in quo apparet. Si aliquis substinuerit, quòd omne apparens est uerum,& non substinuerit cum hac conditione, de qua dictum est, scilicet quòd est uerum, cui apparet; ne cessariò concedet contraria esse in eodem, quod patet sic: Contingit, quòd illud, quod uidetur esse mel uisui, gustui non uidetur esse mel; si ergo F lis: si omnia sunt, ex quo apparent homini opi- "nomquod absolute quidquid apparet, est uerum; sequetur quòd idem sit mel & non mel : Quòd etiam patet sic, congruit quòd oculis duobus existentibus non eadem apparent uisui, hoc est non eadem uidentur utrique uisui, qui fuit per utrunque oculum; & hoc si uterque oculus dissimiliter afficiatur; puta si unus oculus afficiatur aliquo uapore nigro & grosso, alius autem non; eadem res uidebitur obscura per unum oculum, & per alium non: si ergo apparens quodlibet est uerum; sequetur quòd eadem res sit obscura & non obscura: sic ergo contra dicentes propter prædictas causas, quòd omne apparens est uerum (& hoc quia contraria secundum idem tem pus uidentur eadem secundum diuersos sensus; G quantum opinatum, quia relatio est inter opiquod enim tactus iudicat esse duo in uariatione digitorum, uisus iudicat esse unum: secundum enim unum & eundem sensum,& in eodem tem pore contraria non apparent eidem; sed secundum alium & alium sensum, & in alio & in alio tempore possibile est, quòd utrunque contrario rium uideatur esse uerum) contra inquam sic dicentes, qui dicunt hoc, quod dicunt non propter dubitationem, sed orationis causa; hoc est, qui propter aliquam pertinaciam ipsam orationem concedunt: dicendum est, quòd hoc quod appa ret;non est uerum simpliciter, sed ueru est huic, cui apparet. Deinde cum dicit.

Et sicut prædictum est, necesse ad aliquid facere omnia, & ad opinionem & sensum. Quare nec factum est, nec erit nibil, nullo propinante. Si uerò factum est, aut erit paldm, quia non erunt omnia

ad opinionem.

Postquam posuit consequentiam unam, scilicet quòd si omnia sunt uera, ex quo uidentur & apparent, quòd sequitur quòd omnia sunt in relatione ad opinionem & sensum; hoc destruit consequenter dicens: quòd sicut priùs dictum est, quod omne apparens est uerum; necesse est, quòd omnia sint in relatione ad opinionem & & sensum; ita quòd nulla res sit, nisi aliquo opinante; hoc autem consequens est impossibile: secundum enim hoc nihil estet factum in rebus,

sententia, patet litera, que dicit; quòd con- E uel generatum; nisi illud, de quo habetur aliqua opinio: quòd quidem falsum est; quia multa sunt, & facta sunt, de quibus non habetur opinio uel cognitio: sicutilla, quæ sunt in profundo maris, uel in uisceribus terræ: non ergo omnia sunt relatiua ad opinionem & sensum. Deinde cum dicit.

> Ampliùs si unum ad unum, aut ad determinatum. Et si idem dimidium & aquale, sed non aquale ad duplum, neque dimidium ad aquale; uerum ad opinans, si idem est homo & opinatum. Non est homo opinas, sed opinatum. Si uero unumquodque fuerit ad opinans, ad infinita erit specie

Ponit secundam rationem, & est ratio sua tananti uel existimanti, infinita sunt relatiua ad que relatiunum; sed hoc est impossibile; quia unumquodque relatiuum habet suum determinatum corre sum corella latiuum; ergo impossibile est, quòd omne ens tuum. sit unum, ex eo quòd apparet alicui, & uidetur. Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd unum non refertur nisi ad unum, & non ad quodcunque unum, sed ad determinatum unum. Etsi Pnum sen -unum & idem est dimidium & æquale, atta- refertur wi men non refertur ad duplum inquantum æqua- si ad mom. le, sed in quantum dimidium: Et similiter si idem sit homo & homo opinans, qui etiam sic opinatur; non refertur homo ad feipsum hominem opinantem inquantum opinans, sed innantem & opinatum : & tamen secundum istam opinionem, quæ ponit, quòd omnia entia inquantum funt huiufmodi referuntur ad opinans; sequitur quòd infinita secundum speciem reseruntur ad unum opinans; quia entia ideo sunt ue ra;quia opinata funt. Deinde cum dicit.

Igitur quia cunctorum est opinio sirmisima, non esse simulueras oppositas distiones, & quid accidit ita dicentibus, & quare ita dicunt, tot sint

Concludit conclusionem principaliter inten+ tam; & duo facit, quia primò concludit prædictam conclusionem : secundò elicit quoddam Peroratio. corollarium ex ea, ibi, [Quoniam autem im-H possibile est.] Dicit ergo primò, quòd manifestum est ex dictis, quòd inter omnes opiniones & sententias, hæc est firmissima, qua dicitur; quòd oppositæ dictiones uel propositiones non uerificantur de eodem: manisestum est etia quare, & propter quam causamsic dicebant. Deinde cum dicit.

Quoniam autem impossibile est contradictionem ueram simul esse de eodem, palàm; quia nec contraria simul inesse eidem contingit. Contrariorum enim alterum est privatio. Non ergo minus substantia prinatio negatio est ab aliquo genere determinato. Si igitur impossibile est simul affirmare, & negare uere, impossibile est contraria si-

mul messe, sed nel quo alterum. Alterum nerò sm A illud medium esset, uel non esset; & nerum esset

pliciter, aut non.

Ex prædicta conclusione elicit quoddam corollarium: & est istud; quòd si contradictoria non uerificantur de eodem, nec contraria: cuius ratio est, quia in qualibet cotrarietate includitur contradictio; & hoc quia unum cotrariorum est negatio uel priuatio alterius: Et hoc est, quod di cit litera, q si impossibile est contradictoria simul uerificari de eodem; maniscstum etiam est, φ contraria eidem iuesse non possunt: quia in có trariis non minus alterum corum est priuatio, quàm in aliis oppositis. Certum est. n. p alterum contrariorum se habet ad modum priuationis, & alterum ad modu habitus; priuatio.n.est quædam negatio substătiz. i.est quadam negatio in B aliquo determinato genere: igitur alterum con trariorum includit priuationem, & priuatio est quædam negatio; sicut impossibile est, simul affirmare & negare idem de codem, ita impossibi le est contraria inesse eidem simpliciter : Quòd tamen contraria infint eidem quo. i. secundum quid, puta ep ambo funt in potentia, uel ep unum contrariorum infit alicui fecundum quid,& alte rum simpliciter, puta quia unum est in potentia, reliquum uerò in actu, hoc non est impossibile. Notandum est, quòd alterum contrariorum includit negationem respectu alterius, & alterum includit habitum & affirmationem: sed tamen sicut contraria non diuidunt totum ens, sed solum funt in determinato genere; ita affirmatio & ne gatio, que saluatur in contrariis; non diuidunt totum ens, sed solùm dici debet affirmatio & ne gatio in tali genere: Et hoc est, quod dicit Philo sophus, quòd alterum contrariorum est negatio substantia, idest est negatio indeterminato subiecto.

Veriam nec inter contradictiones quidquam me dium esse contingit, sed necessarium aut dicere, aut negare unum de unoquoque. Palàm autem primò quidem diffinientibus, quid uerum est, & falsum. Dicere namque ens non esse, aut non ens esse falsum;ens autem ee,& non ens non esse uerum est.qua re qui dixerit, ita esse, aut non esse; uerum dicet, aut mentietur; sed neque ens dicet non ese, aut ese; ne-

Inter cotta datur medium.

Postquam ostensum est diffuse, quòd contradistoria no dictoria non sunt simul uera; hic osteditur, quòd inter contradictoria non est medium: & hoc est ostendere, quòd contradictoria nó sunt simul sal sa de eodem: si eniminter contradictoria esset medium; ambæ partes contradictionis possent falsificari de eodem : sicut enim est modò in con trariis, ita tunc esset in contradictoriis: in contrariis autem sic uidemus, quòd falsum est dicere, quòd ipsum medium sit aliquod extremorum; si falsum est dicere, quòd pallidum sit nigrum uel album; & uerum est dicere, quòd pallidum nec est album nec nigrum:eodem modo si inter esse, & non esse esset medium; falsum esset dicere, op

dicere, quòd nec esset, nec non esset; Circa auté istam partem duo facit: quia primò disputat con tra istam opinionem, que ponit hoc medium inter contradictoria:secundo disputat cotra quas dam opiniones, quæ istam & præcedentes comitantur, ibi[His autem diffinitis.] Circa primum duo facit, quia primò disputat contra istam opinionem: secundò ostendit causam, quare aliqui moti sunt ad ponédum prædicta impossibilia, ibi [Euenit aut quibusdani]Prima pars in octo partes, secundum octo rationes, quas adducit contra prædictam opinionem: Secunda ibi[Ampliùs au tem medium] Tertia ibi,[Ampliùs omne]Quar ta ibi[Ampliùs auté præter omnes] Quinta ibi; [Et præter ens,& non ens.] Sexta ibi, [Ampliùs in quibuscunque.] Septima ibi [Ampliùs in infi nitum] Octaua ibi, [Ampliùs autem quando interroganti.] Ponit ergo primò rationem suam; Primari. & est ratio talis: quòd non sit medium inter con tradictoria, patet ex definitione ueri & falsi: non Verum enim aliud est falsum, quam dicere no esse quod falsi quid. est, aut dicere esse quod non est: & nihil est aliud uerum, quam dicere esse, quod est; & non esse quod non est: si ergo hæc est dissinitio ueri, & hæc diffinitio falsi: necesse est, op quicunque dicit esse, dicat uerum, uel falsum: si dicit esse de eo, quod est, dicit uerum : si autem dicit esse de eo, quod non est, dicit falsum & mentitur. Similiter necesse est, quòd quicunque dicit non esse, dicat uerum uel falsum: si enim dicat no esse de co, quod non est; dicit uerum: si auté dicat non esse de eo, quod est; dicit sassum & mentitur: & sic esse, uel non esse, de quocunq; dictum, est uerum, uel falsum: si tamen esset medium inter esse,& non esse; non esset necessarium, quòd esse, & non esse de quocunque ente uel non ente esset uerum, uel falsum: & hoc quia supposita posi tione,ambo,scilicet esse & nó esse essent salsa de eodem: Secundum enim istam positionem non est necessarium, quòd de quocunque ente uerificetur esse, & non esse; & hoc quia de aliquo po test uerificari medium, quod ponitur inter esse & non esse: nec est necesse etiam de non ente, quòd alterum eorum sit uerum uel falsum; & hoc quia de illo medio utrunque est falsum. Notandum est ad euidentiam literæ, quod si esfet medium inter contradictoria suo modo, sic esset de contradictoriis, sicut de contrariis mediatis: quia enim intertalia contraria medium est, non est necesse utrunque contrariorum eua cuare totum genus, in quo genere funt illa con traria. Verbi gratia, quia medium est inter album & nigrum, ideo non est necesse, quòd album & nigrum euacuent totum ambitum coloris; & hoc quia aliquis color medius est; qui

nec est albus, nec niger: & etiam non est ne-

cesse, quòd si dicens hunc colorem esse album, dicat falsum; & op qui dicit hunc esse nigrum,

dicat ucrum: & hoc, quia ambo possunt dicere

esse, & non esse esset medium; esse & non esse nó dividunt totum ambitum entis, nec totum ambi tum etiam non entis: & ideo non est necesse, op si dicens hoc esse, dicat falsum; dicens hoc non es se, dicat uerum: & hoc quia ambo possunt dicere falsum. Nec etiam necesse est, quod de ente necessariò dicatur aut esse, aut non esse: sicut non est necesse de colore, quòd sit albus uel niger; nec etiam necesse est de non ente. Si autem ita est, habemus, quòd uerum & falsum penes esse, & non esse, non dividunt totum ens, nec totum non ens; ex hoc enim uerum & falsum diuidunt totum ens, de quo aliquid enunciatur; q si non esse falsò dicitur de non ente; esse uerè dicitur de eo: secundum enim hanc positionem ambo F possunt uerificari de eodem; & ex hoc esse, & nó esse dividunt totum non ens: quia si unum istorum, scilicet esse uel non esse uerè dicitur de non ente:reliquum falsò dicitur,& è conuerso. secun dùm autem istam positionem ambo possunt salsa ficari. Deinde cum dicit.

Amplius autem medium erit contradictionis, quemadmodum uiride nigri & albi, quemadmodu neutrum hominis, equi. Si quidem igitur sic non permutabitur; nam ex bono in non bonum permuta tur, aut ex hoc in bonum. Nunc autem semper apparet. Non est enim permutatio nisi in contraria, & media, si autem est medium; & sic utique erit aliqua in album non ex non albo generatio. Nunc autem non uidetur. Ponit secundam rationem, & potest esse ratio

talis:si est medium inter contradictoria, nullus motus potest esse ad album, uel ad bonum, uel ad quodcunque simile; consequens est impossibile, ergo & antecedens: consequés patet, quòd si est medium inter contradictoria, quòd nullus motus potest esse ad album, uel ad bonum, uel ad quodcunque simile. Nam si motus est ad album, uel ad bonum: necessariò iste motus erit ex Omnis me. non albo, & ex non bono; quia omnis motus insus includit cludit negationem, uel privationem eius, quod primatione debet fieri: Si ergo medium erit inter contradi-& inter bonum & non bonum; illud ergo mediū uel est eiusdem generis cum extremis, uel non: si non est eiusdem generis, non erit motus à non albo in album; & hoc quia quilibet motus respicit contraria, & media, quæ sunt einsdem generis: si autem dicatur, quòd illud medium est eius dem generis cum albo, & non albo; & per consequens potest esse motus à non albo in album per tale medium,& à non bono in bonum: seque tur impossibile, scilicet quòd aliquis motus est ad album, qui est ex nó albo: & ad bonú, qui non est ex bono; cuius contrarium suppositum est. Si enim medium est inter bonum & non bonum, illud medium nec est bonum, nec est non bonű: ficut pallidum nec est album, nec nigrum: cum

ergo motus procedat à non bono in bonum per

falsum propter naturam medii: A simili si inter E illud medium, sequetur, quòd motus iste erit ad bonum per aliquid, quod est non bonum, quia per medium. Visa ratione, patet litera, que dicit; quòd si medium est inter contradictoria, illud Medii damedium uel erit medium per positionem, & eius plex. dem generis cum extremis; eo modo quo ponimus pallidum medium inter album & nigrum: aut erit medium per negationem, & diuersi generis;eo modo quo ponimus inter hominem, & equum; illud, scilicet quod nec est homo, nec est equus. Si igitur fuerit medium isto secundo mo do;non erit motus, neque mutatio: nam ista muta tio si erit, erit ex non bono in bonum, & è conuerso: hoc autem non est; quia permutatio nó est nisi inter contraria & media, quæ sunt unius generis,& cadunt sub uno ordine. Si autem sit me dium primo modo, nec sic erit mutatio. Si enim eritibi mutatio, eritista mutatio ex non albo in album, uel ex non bono in bonum: hoc autem no potest esse facta positione: quia secundum istam positionem illud medium, quod ponitur inter album & non album, uel inter bonum & non bonum; nec erit bonum, & nec erit non bonum: & sic aliqua mutatio erit ad bonum, quòd non erit ex non bono: & ad album, quòd non erit ex non albo. Notandum est, quòd ut meliùs intelligatur ratio Philosophi, quòd ista ratio fundatur super tria fundamenta: Primum fundamentum est, co si inter affirmationem & negationem absolute acceptam cadit medium; quod inter affirmationem & nagationem, quæ saluatur in contrariis; etiam cadit medinm: hoc autem fundamentum patet, quia sicut affirmatio & negatio absolute ac cepta est contradictio simpliciter: ita affirmatio & negatio, quæ saluatur in contrariis; est quædã contradictio in tali genere: sicut ergo in contradictione simpliciter est dare medium;ita in contradictione hac; & si impossibile est dare mediu in contradictione hac, que faluatur in contrariis; impossibile est dare medium in contradictione simpliciter. Secundum fundamentum est ad pro bandum, quòd non est dare medium in hac contradictione, quæ quidem saluatur in contrariis,& inter quæ contraria aft motus: & ad hoc probandum tendit ratio Philosophi posita in litera. Ad Medinm in cuius euidentiam notandum, quòd licet inter có quibus traria possit dari medium; tamen inter affirma- tur. tionem & negationem faluatam infra ordinem contrariorum, non potest dari medium: licèt.n. inter album & nigrnm possit dari medium, puta pallidum;tamen inter nigrum & non nigrum no potest dari medium: cuius ratio est, quia uel illud medium esset extra ordinem nigri & non nigri; & si ita est, motus non erit à non nigro in nigru per tale medium; quia motus semper est per ea, quæ funt effentialiter ordinata:uel illud medium

Digitized by Google

erit essentialiter ordinatum inter nigrum & non

Primum est, quia hoc est contrarationem non ni

gri:hæc est enim differentia inter album, & non

nigrum; & hoc est impossibile propter duo.

quod est non nigrum; quia sic diceretur de pallido;nó nigrū át necessariò de bet dici de omni eo, quod non est nigrum; cum ego medium non sit nigrum, oportet quòd nó nigrum dicatur de eo: quod est impossibile; quia secundum hoc, extremum diceretur de medio:istud enim medium po fitum elt inter non nigrum & nigrum : Secundo hoc est impossibile; quia secundum hoc sequeretur, quòd aliqua mutatio erit ad nigrum, quæ nó erit ex non nigro. Et hoc est impossibile, quod te tigit Philosophus in litera. Deinde cum dicit.

Amplius aut omme intellectuale & intelligibile mens aut affirmat, aut negat. Hoc autem ex diffinitione palam. quia nerum dicit, aut mentitur : quan-

cit. quando autem non sic mentitur.

Tartis ri.

Ponit tertiam rationem contra prædictos; & est ratio talis: quòd omnis sentiens, & omnis intelligens in sua opinione & in sua sententia, aut aliquid affirmat, aut aliquid negat; affirmando, aut negando aut dicit uerum, aut mentitur: quod quidem patet ex diffinitione ueri, & falsi; Nam si aifirmat elle de eo, quod est, dicit uerum; si autem de eo quod non est dicit falsum: & si negaret esse de eo,quòd non est, dicit uerum; si autem de eo quòd est, dicit salsum: & sic affirmans uel negans dicit uerum uel falsum : quod tamen non contingeret, si esset dare medium inter assirmationem & negationem; inter esse & non esse; & hoc quia fa-Ca politione, esse & non esse de codem falsificari possunt; de illo, scilicet quod nec est, nec non est.Deinde cum dicit.

Amplius autem prater omnes oportet esse contradictiones nisi orationis causa dicatur. Quare nec uerum dicit aliquis, nec non uerum.

Ponit quartam rationem contra prædictos; & est ratio talis: si est dare medium in una contradi Chione, est dare in omni: quia non est maior ratio de una, quam de alia: si autem est dare medium in omni contradictione, est dare medium inter uerum & non uerum, quæ est quædam contradictio: quòd autem sit medium inter uerum & non uerum, impossibile est: quia secundum hoc posset contingere, quòd aliquis aliquid dicendo, nec diceret uerum, nec non uerum; quod est impossibile. Hoc uiso, patet litera, quæ dicit: quòd si in có tradictione ponitur medium, oportet quòd hoc ponatur in omnibus contradictoriis; quia non est maior ratio in una, quá in alia: (nisi aliquis uellet proteruire, & hoc negare solum causa orationis, & nulla ratione motus) hoc autem medium debet esse præter contradictiones, hoc est, debet esse aliud ab utraque parte contradictionis; & sic aliquod medium erit inter uerum, & no ueru, quod nec erit uerum, nec non uerum: quod est impossi bile; quia secundum hoc aliquis nec diceret ueru, nec non uerum, Notandum est, quòd uerum & non uerum uidentur immediate dicere enunciationem, & dictionem: & hoc quia omnis dictio

nignum; quia album non potest dici de omni co, A uel est uera, uel non uera; ita quòd imaginabimur, quòd uerum & non uerum non sunt contra distoria in omni genere enuntiationum & di-Ctionum: Quali ergo dicat Philosophus in litera: Si inter contradictoria esset medium, esset mediú · in contradictione, quæ faluatur in enuntiatione, & dictione; hoc autem est impossibile; quia secu dùm hoc talis contradictio, quæ est in enuntiatio ne, non euacueret totum ambitum enunciationum; & hoc quia esset dare enuntiationem uera, & non ueram, & mediam. Deinde cum dicit.

Et prater ens & non ens erit. Quare & prater generationem & corruptionem transmutatio qua-

Ponit quintam rationem, & est ratio talis, Si do quidem sic componit dicens, aut negans uerum di B medium est inter contradictoria, medium erit in ter ens & non ens; hoc autem est impossibile, er go & primum; quòd autem hoc sit impossibile pa Leinearo. tet : quia secundum hoc essent tres mutationes : una quæ esset ad ens, quæ dicitur generatio: & una quæ eslet ad non ens, quæ dicitur corruptio: & tertia quæ esset ad illud, quod ponitur mediu inter ens & non ens:9 autem sit tertia talis mutatio, non est possibile. Deinde cum dicit.

Amplius in quibuscunque generibus negatio, & cotrarium inest, & in his erit, ut in numeris, net par, nec impar numerus. Sed impossibile. ex diffini

sione uerò palàm.

Ponit sextam rationem, & est ratio ista. Si in contradictoriis est medium, inter par & impar erit medium, & inter similia, quæ inserunt aliqd contrariorum in genere determinato:ratio con- Senta 🐔 sequentize est, quia par, & impar, & similia inferunt contradictoria in determinato in genere; autem inter par & impar, & similia, quæ inferunt contrarium in determinato genere, sit medium, hoc est impossibile; & hoc quia talia totum euacuant genus determinatum, circa quod funt; sicut par & impar euacuant totum ambitum numeri; quod patet ex disfinitione paris & imparis:nam par est, quod potest dividi per æqualia: impar autem quod sic non potest dividi. Notan dum est, quòd quædam est negatio, quæ insert contrarium; eo modo quo dicimus, quod negatio albi infert nigrum, & ista negatio non est ne- Par & ingatio extra genus, sed est negatio in determina- Par quid. to genere: sicut enim album & nigrum non sunt Negato da in quocunque genere, sed in genere determina plus. to:ita non album, quod saluatur in nigro, & albu fibi oppositum, sunt in determinato genere; & de tali negatione, que saluatur in contrario, loquitur Philosophus in ista ratione, quæ ratio est talis. Sicut se habet contradictio determinati ge neris ad determinatum genus, sic se habet contradictio absolute sumpta ad totum ens; sed con tradictio determinati generis euacuat totum ge nus determinatum; sicut par & impar euacuant totum numerum, ergo contradictio absolute supta euacuat totum ambitum entis, & non entis. Deinde cum dicit.

Ampliùs

olia qua sunt, erunt; sed plura. iterum enim est boc negare ad dictionem & negationem, & boc erit aliquid, Nam substantia est quadam eius alia...

Septima ro.

Ponit septimam rationem contra ponentes medium inter contradictoria; & est ratio talis : si · ponitur medium inter contradictoria, erit abire in infinitum in propositionibus; sed hoc est impossibile, ergo & primum. Ad euidentiam huius rationis notandum est, quòd si medium est inter contradictoria, erunt ibi duo extrema, & unum medium puta, esse, & non esse; & medium inter esse & non esse;illa ergo tria,scilicet esse, & non esse, & medium inter esse & non esse se habebut ad ipfum esse & non esse in sexquialtera proportione, eo modo quo tria se habent ad duo. Est au p tem sexquialtera proportio, quando unus nume rus continuat totum alium numerum, & dimidium eius; eo modo quo ternarius continet bina rium,& dimidium illius. Dicit ergo Philosoph. quòd si est dare medium inter contradictoria, erit ibi sexquialtera proportio, uel emiolia, quòd idem est; & non solum erit ibi sexquialtera sed est abire in infinitum; quia sicut contingit negare esse & non esse per quoddam medium, quod nec est esse, nec est non esse; ita contingit negare illa tria, scilicet per quoddam quartum. Hoc est ergo, quod dicit litera, quòd si ista positio uera est, quòd est dare medium inter contradictoria; in talibus non folùm erit emiola proportiosidest fexquialtera, quæ confurgit ex hoc, quòd extre- G ma, & medium se habent ad ipsa extrema tantu, ficut ternarius ad binarium; sed etiam erut multò plura ibi;ita quòd erit abire in infinitum:con-Quod mega stat enim, quod quidquid contingit affirmare, lum forma contingit negare; contingit autem affirmare ista litatem ab tria, ergo contingit ea negare; ergo est dare qddam quartum ab istis tribus: cuius ratio, & substantia erit aliud à substantia, & ratione horum trium. Deinde cum dicit.

affirmare patet.

Ampliùs quando interroganti si est album dicit, Octama ro. quoniam non; nibil aliud negauit, quam ip sum esse. Negatio uerò est, quæ non esse.

Ponit octauam rationem; & est ratio sua talis: non est dare medium inter assentire, & non assentire; ergo non est dare medium inter esse, & non esle; ratio consequentia patet; quia quicunque assentit, dicit ita esse; quicunque non assentit, dicit ita non esse. Hoc est ergo, quod dicit Philosophus in litera; quòd si aliquis suerit inter rogatus, si hoc est album, uel non; uel assentit, uel non; si non assentit, hoc esse album, planum est, quòd negauit hoc esse album: negatio enim cadit super non esse; & sicut non assentire, & negare cadit super non esse; ita assentire cadit super esse. Notandum est, quòd quando dictum est, quòd inter assentire, & non assentire non ca dit medium; hocambet intelligi quantum ad có ceptus complexos, in actu enim intellectus, qui est simplicium intelligentia, quo scilicet actu in-

Ampliùs in infinitum uadet, & non solùm hemi E tellectus intelligit quidditatem; propriè intellectus non assentit; quia assentire, & non assentire. respiciunt secundum actum intellectus, qui estcomponere, & dividere; tali enim actui intelle-Aus semper assentit, & non assentit; & per consequens semper dicit esse, uel non esse. Si autem ita est, patet quòd non est dare medium inter có tradictoria; quia si ibi esset medium, non oporte ret, quòd intellectus semper caderet super esse, uel non esse. Deinde d.

Euenit autem quibusdam ea opinio, sicut alia in TEX. 28. opinabilium. Quoniam enim foluere non possunt ora tiones contentiosas, annuentes orationi, confirmant uerum esse, quòd est syllogizatum. Hi quidem igitur, propter talem causam dicunt. Illi uero propter omnium rationem inquirendam.

Ostendit, propter quam causam prædicti Phi- Infequitur losophi deuenerunt in hæc inopinabilia. Et tria adhue pous facit; quia primò hoc ostendit; secudò ponit mo tes, contradum procedendi contra eos: tertiò ostendit, que dictoria efprædictæ opiniones sequentur quasdam opiniones quorundam philosophorum. Secunda ibi, [Principia autem.] Tertia ibi, [Videtur autem.] Dicit ergo printò, quòd prædicta opinio, & etia aliz opiniones inopinabiles quibusdam euenerunt propter duplicem causam. Prima est, quia quidam non potentes soluere orationes contentiofas, & litigiofas, annuentes orationi, idest con cedentes orationem inopinabilem; concedebát uerum esse, quod syllogizatum est. Secunda cau sa est, quòd quidam uolebant inquirere rationé & demonstrationem de omnibus, & ideo quando proponebantur eis aliqua, quæ probari non poterant per priora (sicut sunt prima principia, & primæ conceptiones)illa negabant:& ita con cedebant contraria principiorum; decepti, quia non omnium est ratio demonstratiua, sed tantu conclusionum. Deinde cum dicit.

Principium autem ad bos omnes ex diffinitione.Diffinitio uerò fit ex significare aliquid necessario res esse. Ratio namque, cuius nomen est signum, diffinitioest rei.

Dat modum procedendi contra istos sic errantes, dicens; quòd principium, & modus procedendi contra istos est, ex disfinitionibus aliquorum; puta ueri, uel falsi, & similium : necesse cft enim diffinitionem esse; si nomen aliquid si- Diffi iden gnificat.nam diffinitio idem est, quòd ratio si- off, quòd ra gnificata à nomine, Queremus enim ab istis, qui significate sic errant, Vtrum nomen aliquid significat, uel a nomine. nihil:si nihil,tunc nihil determinate eoncedunt; & per consequens non est disputadum cum eis: si autem nomina aliquid significant; cum ratio, importata per nomen, sit diffinitio: iste concedat disfinitionem esse, ex qua disfinitione concessa, poterit procedi contra eum ad uerificationem principiorum; eo modo quo processum est supra cx diffinitione ueri & falli ad oftendendum, op non est medium inter contradictoria. Deinde cum dicit

Videtur

omnia esse & non esse,omnia uera facere.

Ostendit quo prædictæ positiones erroneæ sequuntur opiniones quorundam Philosophorum: & primò quomodo sequuntur opiniones Heraclyti: secundò quomodo sequuntur opiniones Anaxagor.ibi.[Quz uerò Anaxagoræ.] Dicit er primò, quòd positio Heraclyti, quæ ponit, quòd omnia habent simul esse & non esse; & hoc, quia omnia funt in motu. in motu autem est admixtum esse cum non esse; necessariò habet sateri, op omnia sunt simul uera; quia uerum est tam esse, quam non esse. Deinde cum dicit.

Que uerò Anaxavore esse aliquid medium con tradictionis. Quare omnia falsa. Nam quando miscentur.nec bonum, nec non bonum est mixtum. Qua B re nihil est dicere uerum.

Ex positio-

Ostendit, quòd ad positionem Anaxag. sequi me Anaxa, tur, quòd sit medium inter contradictoria. sequeur me hoc est, quod dicit, quòd ex illa positione Anadum effe in xagor.necessariò habet fateri, quòd medium est inter contradictoria; & per consequens, q omnia fint falfa:quia fi medium est inter esse, & non effe; de illo medio potest dici, quòd nec est, nec non est:& per consequens esse,& non esse falsifi catur de codem. Quod autem Anaxag. haberet ponere medium inter contradictoria; patet, quia Anaxag.poswit, quòd omnia sunt mixta infra unum; & hoc quia quodlibet est in quolibet : hæc permixta autem neutrum extremorum dici poffunt; ficut colores medii nec funt albi, nec funt ni gri:illud ergo mixtum, quod posuit Anaxag.nec erit album, nec non album; nec bonum, nec non bonum; & fic erit medium inter contradictoria: de illo ergo medio nihil pót ucrificari. non n.po test dici de co, quod sit bonum, nec etiam quod sit non bonum: omnia ergo de ipso falsificantur.

His autem diffinitis, palam quia & univoce di-Eta, & de omnibus impossibile est esse; sicut quida dicunt bi quidem dicentes nibil uerum esse. Nibil enim probibere dicunt, sic omnia esse, sicut dyametrum commensurabilem esse. Illi uerò omnia uera. Fere namque ba orationes e adem ipsius Heraclyti. Nam qui dicit, quod omnia sunt uera, & omnia fal sa extra orationes has, utru que dicit. Quare si sunt impossibilia illa, & ea esse est impossibile.

Postquam Philosophus salsificauit opinionem Opi. corum illam, que ponebat medium inter cotradictoria: amia esse qua ad predicta sequentur. Et dno sacit, quia pri salsa, es mò disputat contra pradictas opiniones; Secunqui emasse mò disputat contra prædictas opiniones: Secunessense. dò destruit duas radices harum opinionum ibi. [Palàm autem]. Ad euidentiam primi notadum est; quòd quidam sunt, qui ponebant omnia este falfa;quidam autem qui ponebant omnia esse uera; Circa hoc ergo duo facit Philosophus, quia pri mo recitat istas opiniones: secudò illa simprobat ibi[Ampliùs autem].Primo ergo ponit istas opiniones dicens, quòd his determinatis, est manife ftum, quòd impossibile est, quòd quidam dixc-

Videtur autem Heraelyti quidem oratio dicens, A runt, quòd uniuocè, idest uno modo sciendum est de omnibus, scilicet quòd omnia sunt uera, uel omnia sunt falsa: Quidam enim eorum dixerunt, quòd nihil est uerum in rebus; sed omnia sunt falsa, ita quòd nihil prohibet, quoniam dicebamus, quòd omnis enuntiatio sic est salsa, sicut ista est falsa, diameter est commésurabilis co ste quadrati; Alij uerò dicunt, quòd omnia sunt uera, & isti ferè idem dicunt cum Heraclyto, de quo dictum est supra, quòd quia omnia sunt in motu, ponebat rem esse, & non esse. Si autem aliquis dicat, quòd omnia funt uera & falsa; ita quòd fit tertia opinio feorfum pofita præter iftas duas; de ista tertia non est habenda mentio; quia qui ponit istam tertiam opinionem esse ueram, ponit utrunque, idest primam & secundam esse ueram;& ita impossibilia, quæ sequuntur contra primam, sequuntur contra tertiam; & illis impro batis, hæc improbatur. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem palàm, quia contradictiones sunt, quas non est impossibile simul esse ueras, nec falsas omnes. Et hoc quidem putabitur magis contingere ex dictis.

Ponit rationes contra prædictas opiniones, Impuguas ostendens; quòd non est impossibile enunciatio errores pre nem omnium esse ueram, nec etiam omnium es dicles. se falsam. Et quatuor facit secundum quatuor ra tiones, quas adducit. Secunda ibi. [Sed ad omnes tales.]Tertia ibi. [Amplius si omne.]Quarta ibi [Contingit autem] Ponit ergo primam rationé, & est ratio talis. Si omnes enunciationes simul funt ueræ, uel etiam simul falsæ;omnes enunciationes contradictoriz funt uel simul uerz, uel simul falsæ. Consequentia patet, quia hoc signum omnis, cum dicitur, omnes enunciationes sunt si mul ueræ, uel simul falsæ, distribuit pro enunciationibus contradictoriis, & non contradictoriis; consequens est impossibile, scilicet quòd omnes enunciationes contradictoriz sunt simul uerz & fimul falsæ; quia in quibusdam contradictoriis statim patet, quòd non funt simul ueræ: sicut uerum & non uerum, & ens & non ens: Patet lite- ra,uiſa ratione,quæ dicit;quòd ſunt quædam cδtradictiones, in quibus euidenter patet, quòd no funt ueræ simul, nec simul falsæ:sicut est uerum, & non uerum, & quòd sic sit, patet ex prædictis in præcedenti lectione. Deinde cum dicit.

Sed ad omnes tales orationes quærere oportet , quemadmodum in superioribus orationibus dictum est, an esse aliquid, aut non esse, sed significare aliquid.

Ponit secundam rationem: & duo facit, quia primò ponit quoddam præambulum ad rationem luam: secundò ponit rationem suam, ibi. [Quare ex diffinitione.] Ponit ergo primò præambulum, dicens, quòd si uolumus disputare cδ tra tales rationes; oportet, quòd disputemus, sicut dictum est supra, scilicet ex aliquibus conces sis nobis ab illo, qui negat principia & per se no ta:hoc autem, quod petimus nobis concedi ab

aduersario, non est, quod petimus nobis concedi aliquid esse, uel non esse; quia ex tali non posset procedi, quia petitur principium; sed illud, quod petimus nobis concedi, est en nomen aliquid significat. Deinde d.

TEX. 19.

Q uare ex diffinitione disputare oportet, accipit ses quid significat uerum aut salsum. Sed si nihil aliud uerum dicere, quàm negare salsum; impossibile omnia salsa esse. Necesse est enim contradictionis

partem alteram esse ueram. Ponit rationem suam, quæ ratio sua talis est; si nomen aliquid significaret, sicut dictum est, ergo uerum aliquid significaret,& etiam falsum: si au tem uerum & falsum aliquid significat, impossibile est, quòd omnes enunciationes sint simul ve ræ,uel simul falsæ;quia si ita esset,non saluaretur diffinitio ueri & falsi. Hoc est ergo, quod dicit li tera; quòd contra istos ex disfinitione consignisi cata per nomen disputandum est, accipientes. quid dicitur per nomen ueri,& per nomen falsi. Per quid. hoc enim habito, patet propositum. Nam uerum nihil aliud est, quam dicere aliquid de aliquo, quod negare falfum est; uel negare aliquid ab ali quo, quod affirmare uerú est; ergo diffinitio ueri necessariò includit, quòd aliqua enunciatio est

quo, quod affirmare ueru est; ergo diffinitio ueri necessario includit, quòd aliqua enunciatio est falsa. non ergo benè dictum est, quo omnis enunciatio est uera. Similiter sassum est, aliquid dicere de aliquo, quod negare uerum est; uel negare aliquid ab aliquo, quod affirmare uerum est. ergo fassum necessario arguit uerum: malè ergo di ctum est, quòd omnis enunciatio est fassa; hoc quia necesse est, alteram partem contradictionis esse ueram. Notandum est, quòd uerum est adæquatio non esse ad illud, quod est; etiam adæquatio non este ad illud, quod est; etiam adæquatio non est adæquatio est adæquatio est adæquatio est adæquatio est adæquatio est adæquatio non est est aliquid de eo, quod est; enod negare fassum est: & quia etiam uerum est adæquatio non esse ad illud, quod non est; benè dictum est, quòd uerum est negare aliquid ab aliquo, quod

Ampliùs si omme aut dicere, aut negare, est neces H se; utraque falsa esse est impossibile. Altera namque pars contradictionis est falsa.

affirmare fallum ell: sicut ergo adaquatio arguit

inadequationem sibi oppositam; ita uerū arguit

falsum: & sicut dictum est de uero, ita dicendum

est de falso. s. o falsum arguit uerum. Deinde

Ponit tertiam rationem contra prædictas opi niones, dicens: constat ex prædictis, quòd necefse est de quolibet aut assirmare, aut negare: ita quon sit medium inter contradictoria: si auté ita est, impossibile est, quòd utraque pars contradictionis sit simul uera, uel simul salsa; sed necessariò altera est uera, & altera est salsa. Deinde cum dicit.

Contingit autem, quòd diffamatum est, omnibus talibus rationibus ipsas seipsas destruere. nam qui omnia uera dicit, orationis sua contrariam ueram facit. Quare & suam non ueram. Contraria non di-

aduersario, non est, quod petimus nobis conce- E cit, ipsam esse ueram. Qui uerò omnia falsa, & ipse

seipsum,

Ponit quartam rationem: & duo facit; quia pri mò ponit rationem: fecundò excludit quandam solutionem, quæ posset dari, ibi. [Sed si auferāt.] Primò ergo ponit rationem, & est ratio talis: 🕫 fic dicentes, negant propriam uocem;& contradicunt sibi ipsis.dicentes enim omnem enuncia tionem esse ueram, dicunt non omnem esse ueram;nam si omnis enunciatio est uera, & omnis opinio; sequetur quòd contraria huius opinionis & enunciationis, qua dicitur, quòd omnis enunciatio est uera; sit etiam uera, sed contraria suæ opinionis est, quòd sua opinio non est uera: ergo iste qui dicit, quòd omnia sunt uera; dicit, quòd sua opinio non est uera. Similiter qui dicit, quòd omnia funt falfa. manifestum est, quòd dicit se dicere falfum. Si enim omnis enunciatio est falsa, hæc erit falsa, quæ dicit, quòd omnia sunt falfa:& sic contra istos accidit, quod diffamatumest ab omnibus, scilicet quòd opiniones eorum destruunt se ipsas. Prima enim opinio dicens, ommia esse uera, dicit quòd contrarium suz opinionis est uerum. Secunda etiam dicens, omnia esse falsa;dicit necessariò, se dicere falsum. Deinde cum dicit.

Sed si auferant hic quidem contrariam, quia no mera sola. Ille uerò suam propriam, quia non falsa. nihilominus infinitas accidit eis quarere orationes ueras, & falsas.nam qui ueram orationem dicit, ue rus est, & hoc in infinitum uadit.

Excludit quandam folutionem, quæ posset ad duci ad hoc:dicerent enim aliqui; quòd illi, qui dicunt omnia esse uera, ab ista uniuersalitate excipiunt contrariam suę opinionis, illam solam di centes esse falsam: & similiter qui dicunt, omnia esse falsa, ab ista universalitate excipiunt suam opinionem, dicentes illam esse ueram, & non sal fam: Hanc folutionem excludit Philosophus per talem modum:isti ad minus concedunt una enutiationem esse ueram . nam ille, qui dicit, omnia este falsa; excipit suam enuntiationem, quam dicit esse ueram. Alij autem, qui dicunt, omnia esse uera, ad minus concedunt unam esse falsam; quia concedunt,quòd contraria huius falfa est; si auté concedatur una uera, conceduntur infinitz uerz contra illos, qui ponunt, esse omnia falsa: & si con ceditur una falfa, conceduntur infinitæ falfæ, con tra illos, qui ponunt omnia esse uera: Quòd auté ita sit, patet: si enim hæc opinio est uera, Sortes est sedens; hæc erit uera, Sorté sedere est uerum : & sic potest procedi in infinitum: Et sicut dictu est de uero, ita dici potest de fasso. Deinde cu d.

Palàm autem, quianeque, qui omnia quiescere dicunt, uera dicunt; nec qui omnia moueri.

Excludit duas radices falsas prædictarum opi nionum sunt autem istæradices, quia aliqui dice bant, quòd omnia quiescunt, & nihil mouetur; si autem omnia quiescerent, uera ita essent uera, qu non posset esse falsa; quia non possent mouerià dispo-

#### Liber Quintus.

in falsii 🖝

èconsta,

hil esset uerè in rebus; quia de eo, quod est in mo Deeo, quod tu, nihil potest uere assirmari; Circa autem hanc off 1 mots, partem tria facit; quia primò tangit salsitatem ha rum opinionum : secundò ostendit impossibilia, que sequentur cotra ponentes quòd omnia quie scunt: tertiò destruit opinionem, quæ dicit, omnia moueri. Secunda ibi, [Nam si quiescunt] Ter tia ibi, [Si uerò omnia]. Dicit ergo primo, quòd si benè pertractentur præcedentia, manisestum est, quòd impossibile est dicere, quòd omnia mo uentur,& quòd omnia quiescunt. Deinde cũ d.

Nam si quiescunt omnia, semper eadem uera & falsa erunt. Videtur autem hoc transmutatum. Nam qui dicit,bis quidem aliquando non erat, & iterum non erit.

Ostendit impossibilia, quæ sequuntur ad istas duas radices: & primo impossibile, quod sequitur ad dicentes, quòd omnia quiescunt; dicens: cp Verum tră si omnia quiescunt, sequitur, quòd uerum semper erit uerum,& falsum semper erit falsum; nec poterit transmutari uerum in falsum: quod tamé falsum est: trasmutatur enim ueritas, & falsitas propositionis, & opinionis: quod patet, quia homo, qui opinatur, uel profert propolitionem; aliquando non erat, & aliquando fuit; & ailquando non erit: & sic de eo aliquando uerum suit dicere, quòd non est; quod tamen modò est falsum: quia si non esset, nihil opinaretur. Deinde cum d.

Si uerò omnia mouentur, nihil erit uerum ; ergo omnia falsa. Sed hoc oftensum est, quia impossibile.

Ponit impossibilia, que sequitur ad illos, qui ponunt, omnia moueri: Et duo facit, quia primò adducit hæc impossibilia:secundò remouet quádam falsam opinionem, ibi[At uerò] Circa primum duo facit secundum duo impossibilia, quæ adducit:Secunda ibi, [Ampliùs autem] Dicit ergo, quòd si omnia mouentur, & nihil est quiescés, nihil erit uerum in rebus: sed hoc est impossibile, ergo & primum: quòd autem nihil fit uerum, patet; quia quod uerum est, iam est; quod autem mouetur, nondum est: si ergo omnia mouentur, nihil est uerum. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem ens permutari est necesse. Nam

ex aliquo in aliquid fit permutatio.

Ponit secundum impossibile; & est istud impossibile, quia hæc positio destruit se ipsam: oss enim motus supponit aliquod ens,& aliquod ma nens, quod est in re permutata; & ideo dicere, quòd omnia mouentur, est impossibile; & hoc quia aliquid manet in re permutata: Et hoc est, Pude inci. quod dicit, quòd illud quod mutatur ex aliquo pie moens, in aliquid, necessariò est ens, & manens: quia mo or in good tus incipit ab aliquo quiescente, & terminatur ad aliquod quiescens; sicut patet in motu locali: Rône etiam sic patet. in motu locali manet mobi le sub utraque dispositione, & etia incipit à quie te; & terminatur ad quietem: in motu etiam ad formă manet materia lub utraque forma; & etia funt ibi duæ quietes, una in termino à quo, ficut

dispositione sua:si autem omnia mouerentur,ni- A in albo; & alia in termino ad que, sicut in nigro; quando, scilicet fit mutatio ab albo in nigrum. Deinde cum dicit.

At uerò neque omnia quiescunt, interdum autem mouentur; nibil autem est, quod semper aut mouetur, aut quiescit. Est enim aliquid: quod semper mouet ea, que mouentur: & primum ipsum mouens immobile eft.

Remouet quandam falsam opinionem, quæ posset oriri ex prædictis: dictum est enim, quòd non omnia mouentur, nec omnia quiescunt; pos let ergo aliquis credere, quòd omnia aliquando mouentur, aliquando quiescunt. Hoc excludit Dicentes ... Philosophus dicens, quòd non est uerum dicere, muia mone quòd omnia aliquando mouentur, aliquando ri nihil uequiescut; & quòd nihil est, quod semper moueat, uel quòd semper moueatur: Et benè dico, quòd hoc est falsum; quia est dare unum mouens primű, quod mouet ea, quæ semper mouentur; sicut corpora cælestia;& ipsum nunquam mouetur:& si aliqua semper mouentur, & aliquid est, quod nunqu am mouetur, sicut primum mouens;& ali qua funt, quæ aliquando mouentur, & aliquan-

#### TRANSNATVRALIVM

ARISTOTELIS.

LIBER QVINTVS.

RINCIPIVM dicitur, alind TEX. 1. quidem, unde aliquis rem moueat primum, ut longitudinis, & uia: huic quidem principium ipsum, è connerso nero dinersum.

In hoc Quinto Libro Philosophus intendit distinguere nomina, de quibus tractatur in ista scientia: Hoc est enim proprium in ista scientia (ut dicit Commentator) quòd in uno libro, fiue in una partte libri debet tradi distinctio nominum, de quibus tractatur in ista scientia; nomina auté, de quibus tractatur in ista scientia; sunt primò ipsæ causæ entis: secundò ip - Divisio tosum subiectum huius scientie, tertiò partes subie tius libri. Cti huius scientiæ:quartò, & ultimò partes, & pas siones subjecti huius scientia. Et secundum hoc iste liber diuiditur in quatuor partes: In prima parte distinguit nomina, quæ pertinent ad rationem causæ, principij, uel elementi: in secuda par te nomina, quæ spectant ad subiectú huius scien tiæ: in tertia parte nomina, quæ spectant ad par tes subjecti: in quarta parte nomina, qua spectat ad partes,& ad passiones huius subiecti. Secuda ibi,[Vnde dicitur aliud secundum accides.] Ter tia ibi, [Eadem dicuntur.] Quarta ibi, [Perfectú uerò dicitur unde quidem. ] Prima pars diuiditur in duas, quia primò distinguit nomina, quæ

spectant ad rationem causalitatis; uel quæ dicűt

Că quid.

Principiü quintuplici

Prins & po

magnitudi

C'in tpe.

citer.

causam; quia necesse est, uel necessitas esse qui- E currant simul; non tamen doctrina incipit ab eo dam modus causa; quia causa est, ad cuius esse fequitur necessariò aliud: ideo secundò distinguit necessarium ibi,[Necessarium dicitur.]Pri ma adhuc in duas, quia primò distinguit modos causarum, principij, & elementi: secundò, quia natura est queda causa, ut dicitur Secudo Physic. distinguit naturam, ibi [Natura uerò dicitur uno quidem modo.] Prima in tres, quia primò distinguit modos, & acceptiones principij: secudò modos, & acceptiones causa: tertiò modos, & acceptiones elementi: Secunda ibi, [Caufa ue tò dicitur uno quidem modo.] Tertia ibi, [Elementum dicitur.] Prima in tres partes, quia primò ponit acceptiones principij: secundò conclu dit, q totiens dicitur causa, quoties principium: F tertiò ponit quandam proprietatem omniŭ prin cipiorum . Secunda ibi, [Totiens autem.] Tertia ibi[Omnium igitur principiorum commune est.] Prima in quinque, secundum cy sunt quinque acceptiones principij: & patent in textu. Primò ergo dicit sic, o principium uno quidem mó dicitur illud unde aliquid primo incipit moueri;sicut dicimus in longitudine,& in uia illud esse principium uiæ & longitudinis unde incipit motus: ex opposito autem illud dicimus esse terminum, ubi finitur motus. Notandum est, quòd priùs & posteriùs in magnitudine causant priùs & posteriùs in motu, & priùs & posteriùs in motu caulant priùs & polteriùs in tempore, quò ta men ad notitiam nostram, que aliquando proce G pia dicunt & artes, & Architectonica maxime. dit per posteriora:primum & ultimum in magni tudine nobis notificantur per primum & ultimu motus, & hoc est quod dicit Philosophus, & pri-

timum autem, ubi motus finitur. Deinde cum d. Aliud unde optimé fiet unumquodque, ut doctri na. Nam non a primo & rei principio inchoandu est aliquando, sed unde opportunius discat.

mum in magnitudine est principium motus, ul-

Ponit secundum modum acceptionis principii illud, unde aliquid faciliter utique fiet,& unde aliquid faciliter inchoatur, sicut in doctrina & in disciplina, & non semper inchoandum est à primo rei principio secundum naturam, sed Prins in sci ab illo unde aliquis addiscens faciliter addiscet.

emiji dupli Notandum est opsecundum Commentatorem; H prius in scientiis dicitur duobus modis, prius secundùm naturam;& prius quò ad nos:modus au tem noster deueniedi in scientiam incipit à prio ribus quò ad nos: Et hoc est quod dicit Philosophus in litera, quòd in addiscendo non semper in cipimus ab eo quod est prius secudum naturam, fed ab illo quod est prius secundum nos.

Notandum est tamen diligentr, quòd aliquan-Quado ide do idem est prius secundum naturam, & quò F prins quò ad nos; & tunc incipimus ab eo, quod est priùs se e quò ad cundum naturam, non tamen inquantum est prius secundum naturam, sed inquantum concurrit cum eo quod est prius quò ad nos: & si enim prius secundum naturam & quò ad nos có inquantum est prius secundum naturam, sed inquantum prius quò ad nos. Deinde cum dicit.

Alsud unde primum generatur in existente, ut nauis sedile, & domus fundamentum, & animalium alii cor, alii cerebrum, alii quodcu que talium

suscipiunt.

Ponit tertium modum acceptionis principii Varie opidicens, Quòd illud est primu tertio modo, quod niones de primò generatur in re, & existit in re, eo modo principio S quo dicimus, cp sedile est primum principium naturalin. in naui, quia primò fit, & fundamentum domus; quia primò fit: & alii ponunt cor esse principiú in animali:quia primò generatur:alii cerebrum. Cum enim animal distinguatur à non animali p motum & sensum, aliqui attendetes ad naturam motus, qui uidetur uigere in corde, posuerunt cor primum esse & principium in animali; alii at tendentes ad naturam fenfus, qui uidetur uigere in animali ratione cerebri;pofuerunt cerebrum primum & principium: alii autem quodcunque fortiatur istam naturam, quod sit primum, quod generetur, ponunt illud primum esse & principium.Deinde d.

Aliud autem unde fit primum non existente, & unde primum motus natus est initiari,& permuta tio, ut puer ex patre & matre, & bellum ex conui tio. Aliud secundum cuius uoluntatem mouentur mobilia,& mutantur mutabilia,ut ciuitatum prin cipatus, o ptates, o imperia o tiranides. Princi

Ponit quartum modum acceptionis, & primò in naturalibus: secundò in artificialibus: tertiò in moralibus. Secunda ibi. [Aliud fecundum cuius uoluntatem.]Tertia ibi.[Et artes.] Dicit ergo primò, quòd alio modo dicitur principium, unde fit primò res, cum non existit in re, & unde primò motus est natus fieri, & permutatio; co modo quo dicimus, quòd principium pueri pater & mater est;& eo modo quo dicimus, quòd bellum ex conuitio principiat. Deinde hoc ponit in ciuilibus & moralibus, dicens: quòd etiam illud dicitur principium respectu aliquorum, ad cuius uoluntatem aliqui mouentur & mutantur, co modo quo dicimus, quòd in ciuitatibus principatus, & potestates, Imperatores, & tyranides principia dicuntur; Principatus & ptates respiciunt potentiam magis arctatam, scilicet respectu unius ciuitatis uel unius Regni: Imperium quid. autem respicit potestatem magis uniuersalem, icilicet multorum regnorum: Tyrannus est, qui regimine & iustitia caret; & qui non respicit ad utilitatem reipublicæ, sed ad utilitatem propriã. Deinde ponit in artificialibus, dicens; quia & artes principia sunt respectu artificiatorum, & inter artes, quæ sunt architectonice magis sút prin cipia, quam illæ, quæ sunt architectonicæ: uocan tur aut architethonicæ principales: eo mo, quo dicimus, quòd ars ciuilis est principalis respectu militaris. Deinde d.

Amplins.

Amplius unde cognoscibilis res primum, & id A ctus & voluntas principia sunt, sed extrinseça: principium rei dicitur, ut demonstrationum suppo-

litiones.

daplea.

Ponit ultimum modum acceptionis principij dicens, quòd alio modo dicitur principium unde res primò cognoscitur, & hoc principium quò ad rem, & quò ad naturam, non solùm quò ad nos; eo modo quo dicimus, quòd suppositiones sunt principia demonstrationum. Vbi notan in doctrona dum est, quòd superiùs posuit principium in do-Arina quidem quod est prius quò ad nos, non quò ad naturam; hic autem ponit principiù in doctrina, quod est prius quò ad naturam, quod aliquando est idem cum priori quò ad nos, aliquando non, ut dictum est superius. Deinde cum dicit.

Totiens autem & causa dicuntur. Omnes enim

cause principia.

Oftendit, quòd non folùm his modis dicitur principium, sed illis modis omnibus, quibus di-Principii citur causa, dicens quòd totiens dicitur princise habes in pium, quibus modis & causæ dicuntur; quia omplus, quim nes causæ principia sunt: Potest autem & aliter legi, quòd totiens dicuntur principia, dicuntur & causa; quia & cause principia possunt dici. Deinde cum dicit.

Omnium igitur principiorum est commune primum omne, unde aut eft, aut fit aut cognoscitur, Horum autem, & quidem inexistentia sunt, illa uerò extra. Quapropter natura principium, & elementum est, o mens, o prauoluntas, o substantia, & quod est cuius causa. Multorum enim & cognitionis & motus principium est bo-

. num & malum.

Postquam posuit multiplicem acceptionem principij, hic ponit unam proprietatem principij,& est,quòd omni principio commune est es-se primum,omni enim principio congruit quòd habeat primitatem respectu illius, cuius est prin cipium: principium enim est illud, unde est aliquid, uel unde fit aliquid, uel unde cognoscitur aliquid;& sine sit, unde est aliquid, primitatem ha bet respectu illius, quod est ab eo; siue sit illud unde mouetur aliquid primitatem habet respectu motus; siue sit, unde cognoscitur aliquid, sem per primitatem habet respectu illius quod cognoscitur: de numero autem horum principio. rum quedam sunt in re existentia, quedam sunt extra; nam agens & finis extra rem, principia funt; materia autem & forma funt principia inter: Hoc patet etiam in principiis Mechanicis; quia ars est principium. & est extra artificiatum, fedile etiam est principium nauis,& cor est prin cipium animalis, & funt intra: Concludit ergo Philosoph. ex hoc, o quia quedam sunt prima principia intra, quedam extra, uere dicimus, quòd natura est principium intra: similiter elementum principium est, elementum enim prodicitur de principiis intrinsecis, sicut de ma principiis teria & forma; Similiter & mens hoc est intelle-

mens enim & intellectus agit per modum artis, ars autem principium extra est: Similiter substan Ars off prin tia formalis principium est & intrinsecum; quia sipium forma est per quod res est in actu primo: omne autem tale est de intrinsicitate rei: Similiter autem & cuius causa, idest finis est principium, & est extrinsecum; quia agens & finis sunt extra rem: quod autem cuius causa sit principium; patet, quia bonum & finis conuertuntur; bo- Bonum & fi num autem & malum funt principia multorum: "115 conne Est enim bonum & malum principium respeau motus, & respectu cognitionis: multa enim Bonti ema que agunt per cognitionem, ideo agunt, ut bo- lu sur prin num consequantur, & ut malum incommode cipia multo B fugiant: & ctiam multa, que mouentur per naturam: ideo mouentur, ut perfectionem suam (quam uoco bonum) assequantur; & ut contrarium suæ perfectionis (quod potest dici malum ) fugiant: Notandum est, quòd ex hac litera potest accipi, quòd omnes modi causarum Medi canincluduntur infra modos principij: Nam hoc sarii includixit, quòd elementum principium dicitur, in ditur infra quo potest intelligi causa materialis : Dixit mo etiam hoc, quòd mens, & uoluntas, & natura principium dicitur, ex quo potest intelligi causa essiciens. Dixit etiam, quòd sub-stantia principium dicitur, ex quo potest intelligi causa sormalis. Dixit etiam, quòd cuius causa principium dicitur, in quo intelligitur causa finalis. Quod, ut melius uideatut, notandum est etiam diligenter, quòd prin cipium uidetur generalius esle, quam caufa: nam principium uidetur consistere in quo- Principill dam ordine unius ad aliud, siue illud aliud in que sife-sumat esse ab illo, siue non. Videmus enim, sie. quod punctus est principium respectu linee, & fundamentum respectu domus : & tamen nec linea à puncto, nec domus à fundamento sumit esse. Causa autem est in quodam or- ca in quo dine unius ad aliud; ita quòd illud aliud sumit consstat. effe ab illo: si autem sic est, uidetur, quòd om

Causa nerò dicitur uno quidem modo, ex quo fit TEX. 2. aliquid ut inexistente; ut as statua, & argent phia

nis causa principium sit, non è conuerso. Deinde

la,& horum genera.

cum dicit.

Postquam posuit multiplicem acceptionem principii; ponit multiplicem acceptionem causæ. Et dividitur in tres partes: in prima parte ponit quadruplicem acceptionem causæ: in secunda parte ponit quasdam proprietates harum caufarum: in tertia parte, postquam determinauit de numero causarum, determinat de numero modorum, & de modis causarum: Secunda ibi.[Accidit autem multotiens.] Tertia ibi. [Modi ucrò causarum numero quidem multi.] Prima diuiditur in quatuor, secundum quod quatuor causæ sunt : Secunda ibi, [Alia uerò species.] Tertia ibi, [Ampliùs

Principia

duplicia.

pliùs unde principium.] Quarta ibi, [Am- E huius, ficut ipsius diapason est causa sormalis pliùs ut finis.] Dicit ergo primò ita dictum est, quot modis dicitur principium: causa uerò dicitur uno quidem modo, ex quo fit aliquid, & est in re facta; & est causa materialis ; eo modo quo dicimus, quòd æs est statuæ, & argentum materia phiale; & non solum ista sunt materia, sed & genera horum: si enim æs est materia, & æs est metallum: ergo & metallum oportet esse materiam; & si metallum est materia, est ex aqua materialiter; ergo oportet, quòd aqua aliquo modo Aliquid fie materia sit. Notandum est, quòd aliquid fieri ex riex alique alique potest esse duobus modis: uno modo sidupliciter. cut ex privatione; co modo quo dicimus, quòd ex non albo fit album: & quòd isto modo fit ex privatione, sic se habet, quod privatio non re- F manet in re facta, sed destruitur ab adueniente rei factæ: non album enim destruitur in aduen-

Materia dupless.

tu albedinis. Alio modo fit aliquid ex aliquo, sicut ex materia, & potentia materiæ; eo modo quo dicimus, quòd ex potentia albo fit album:& quòd sic sit sicut ex materia, uel ex potentia; sic fit, quòd illud remanet in re facta; nam ex materia fieri hic homo, non est nisi perfectibile perfici p perfectum;perfectibile autem non destrui tur in aduentu perfectionis, & formæ; sed perficitur: Ad differentiam ergo prinationis, ex qua fit aliquid, sic quòd non permanet in re facta, dixit Philosophus in litera, quòd materia est illud, ex quo fit res, & manet in re. Notandum etiam est, quòd non solùm materia propinqua G uocatur illud, ex quo fit res; sed etiam materia remota: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd non solum æs, & argentum materia est, sed etiam genera horum: uocat enim genus materiam remotam, & omne superius ad materiam propinquam, quod est materiale in re; sicut exemplificatum est de metallo, & aqua. Deinde cum dicit.

Alia uerò species & exemplum Hac autem ra tio ipsius quod quid erat esse, t huius genera: ut dia pason, duo ad unum, et totaliter numerus, et partes, que in ratione.

Ostendit, quòd secundo modo causa dicitur Forma dici de causa formali, dicens, quòd alio modo dicitur sur species, caula, ipsa species, & ipsum exemplar; hoc est quia è prin causa formalis: Est autem forma duplex; quædã cipii esidi intrinseca inter naturam rei, eo modo quo diciet specifică mus, quod anima est sorma hominis: alio modo exemplar, dicitur forma de forma, que est forma extrinsequia è prin ca, & exemplaris; eo modo quo dicimus, quòd eipium ass ars in mente artificis forma archæ est: Prima for milandi: di ma hic uocatur à Philosopho species; quia ipsa citor ratio, est, à qua principaliter sumitur ratio speciei: seerat, appre cunda autem à Philosopho uocatur exemplar: priate iame Hæc autem causa formalis, quæ species est, diquia Prin cit Philosophus, est ratio quod quid erat esse, cipalier ps, hoc est, iplius quidditatis rei: est enim illa, à Beat exclu qua principaliter est quidditas. Non solum audi materia, tem hac est causa formalis, sed etiam genera

non solùm proportio duorum ad unum ; sed etiam universaliter numerus, sicut genus huius. Similiter partes, quæ sunt in diffinitione; sunt partes formales respectu diffiniti. Notandum est, quòd Philosophus ponit, quòd forma dici . tur species & exemplar : ista autem duo sic se habent, quòd species est quid derivatum ab exemplari: hac enim est differentia (ut ait Boetius in libro de trinitate) inter formas; quia quedam est forma prima, que non est deducta ab ali quo, sicut est forma prima, & primum ens; & ilta est forma, quod est exemplar: secunda forma est, quæ est deducta in exemplatum ab alio; &ista (secundum eum) magis debet dici imago, quam forma: hec enim est deducta à prima, & est imago prime, que uocatur exemplar: Hec est ergo, quam uocat Philosophus species, scilicet illa, à qua sumitur formaliter omnis ratio rei & entis inferioris, que est deducta à prima, que est forma, & exemplar. Notandum est, quòd non solum formalitas propinqua dicitur formalitas rei; sed etiam formalitas remota, quæ est de essentia formalitatis propinquæ; co modo quo dicimus, quòd humanitas non folum est tormalitas Sortis, sed etiam & animalitas. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera; quòd non solum forma propinqua, indicans quod quid erat esse, est forma; sed etiam genus formæ: uocans genus formæ formalitatem remotam: Non tamen imaginandum est, quòd ista dua formalitates sint dua res, sed sunt duo modi eiusdem rei; ita quòd formalitas propinqua, & remota fundantur super eandem realitatem : sicut humanitas, & animalitas fuper eandem realitatem fundantur. Notandum est diligenter, quòd ratio, & quidditas ipsius Diapason consistit in proportione duorum ad unum in tonis; ubicunque autem dualitas est, ibi numerositas est: ergo dualitas tenet locum formalitatis propinqua; numerositas autem formalitatis remotæ. Deinde cum

Amplius unde principium permutationis primum aut quietis, ut consiliator est causa, et pater pueri, et omning efficiens facti, et permutans

Ponit tertiam speciem causarum dices, quòd tertio modo dicitur causa, ipsa causa esticiens, ex qua, & unde est principium permutationis, & etiam principium quietis: eo modo quo dicimus, quòd consiliator est causa essiciens, ex qua incipit confilium: eo modo quo dicimus, quòd pater est causa essiciens respectu filij: ne essicient , efficientiam habet respectu saci, & omne permutas respectu permutati. Notan- dem cam re dum est diligenter, quòd motus, & quies in documento eandem causam reducuntur: nunquam enim aliquod efficiens, & aliqua causa intendit mo-

uere,

reduc utur.

Fff sciens

Differètia

daples.

Metus & terminus : habitudo enim inter motum, & quies med quietem est habitudo, sicut sinter uiam, & dem causa terminum; nullus autem appetitus cadit super uiam, nisi quatenus super terminum; ergo nulla causa cadit super motum, nisi quatenus sup quie tem; ergo motus, & quies in eandem causam re ducuntur: Sicut enim motus deorsum, & locus deorfum reducuntur in idem generans;quia generans dando motum deorfum, dat locum deorsum; nec dat motum deorsum, nisi propter locu deorsum: sic motus, & quies in eandem causam reducuntur; nec intentio causantis cadit super motum, nisi propter quietem. Et hoc est, quod di cit Philosophus in litera, op principium efficiens est, unde est permutatio, & quies. Notadum est, .B op quoddam est principium efficiens uniuocum, quoddam æquiuocum: quæ quidem diuisio potest sic manisestari; quia aliquando contingit, quod effectus est in causa uirtualiter tantum, & non lecundum limilitudinem forma; eo modo quo calor generatus à motu, est uirtualiter in mumocu, es motu: similiter calor generatus à sole, est uirtuaagumecu. liter in sole, sed non sormaliter; quia motus, & calor, frue fol & calor non conveniunt in aliqua formalitate specifica; Aliquando contingit, quòd effectus est uirtualiter in causa, & etia lecundum similitudinem formæ; eo modo quo ignis genitus est in igne generate: primò uirtua liter, quia omnis effectus uirtualiter est in causa: secundò formaliter, quia etiam est conuenien tia inter sormalitatem ignis generati, & geniti. Primo modo uirtus agentis fundatur super diuersitatem specificam, quæ est inter agentem respectu patientis; & super formalitatem agentis, que est diuersa in specie à formalitate passi. Secundo mó uirtus agentis fundatur fuper formalitatem agentis, que conuenit in specie cu for malitate passi. Primum agens, cuius uirtus fun datur super sormalitatem, quæ est diuersa in spe cie à formalitate passi; est agens æquiuocum pro pter æquiuocam formalitatem agentis, & passi. Agens cuius uirtus fundarur super formalitaté, quæ conuenit in specie cum sormalitate passi; agens est uniuocum propter uniuocam rationem agentis & passi: Alia differentia potest da ri inter hec agentia, & eam dat Auicen.in Sexto D Metaphylicæ. Quòd agens æquiuocum habet uirtutem super totam speciem; agens autem uni uocum non: agens naque uniuocum si haberet uirtutem super totam speciem, haberet uirtutem super seipsum: cum enim agens uniuocum conueniat cum passo in formalitate specifica, conuenit in eadem specie cum co: si ergo haberet potentiam super totam speciem, cum ipsum sit infra speciem, haberet potentiam super seipsum. Exemplum. Si Petrus haberet potestatem

super totam speciem hominis; cum ipse sit infra

speciem hominis, haberet ptatem sup seipsum: & ideo contingit (ut dicit Auicen.)quòd agens

pere, nisi posset consequi quietem, que est A univocum non facit speciem passi universaliter, sed speciem in hoc;non enim calor generans ca lorem, facit calorem simpliciter, quia generaret seipsum; sed solum generat calorem in hac materia; agens autem æquiuocum, quia non conuenit cum passo in eadem formalitate specifica, po test habere potentiam super totam formalitatem passi: ita quòd non folum generat formalitatem in hoc, sed formalitatem simpliciter. Notandum est diligenter, quòd esficiens quod- Efficiens re-

dam est respectu fieri, quoddam respectu effe:& spetu fieri, hoc est sorte quod dixit Philosophus, efficiens effe. facti, & permutans permutati. Ad euidentiam au tem duius divisionis. Notandum est diligenter est, quòd quando dicitur, quòd alia causa est respectu fieri, alia respectu esse, quòd sit aliqua cau Ca duplen. sa efficiens, quæ feratur tantum super fieri: ita quòd no super esse: Vt enim patuit in præcedentibus, in eandem causam reducitur motus, & quies; & similiter in eandem causam reducitur motus & esse, quod est terminus ipsius motus; & probatum est, quòd impossibile est, quòd aliqua causa feratur super motum, quin feratur super terminum motus: Cum ergo esse sit terminus ipsius fieri, impossibile est, quòd causa esticiens seratur super fieri, quin seratur super esse; immo non sertur super fieri, nisi quia sertur super esse: ita quòd ipsum esse est primum in intentione agentis, & fieri posterius: E contrario est in exequendo, & in acquirendo: quia enim ipsum generabile & corruptibile non acquiritur nisi per fieri, in exequendo fieri prius est, sed esse posterius: sic ergo non potest intelligi; Demus alium intellectum, dicendo; quòd est aliquod agens, quod habet uirtutem su per esse, dum coniungitur cum fieri: & quia non habet uirtutem super esse, niss dum conjungitur cum fieri; ideo dicitur habere uirtutem fuper fieri tantùm:tale enim agens ita habet uirtu tem super fieri & esse, op non habet uirtutem su per conservationem ipsius esse; eo mó quo dicimus, cp ædificator habet uirtutem super domű, quia habet uirtutem super factionem domus; non tamen habet uirtutem super conservationem domus, & super esse ipsius, ut conservatum; & tale agens, quia non aspicit esse pro omni sua duratione, sed tantum aspicit esse, ubi est finis ipsius fieri,& perfectio eius: ideo uocatur respectu fieri, non re spectu esse; non quòd non attingat ipfum esse, sed quia non attingit nisi tali modo, scilicet prout est coniunctum cum fieri. Aliud autem est agens, quod attingit esse ipsum pro tota sua continuatione & duratione; ita o esse ipsius effectus continuatum esse in duratio ne non habet, nisi ex coniunctione cum ipsa cau fa; eo modo quo dicimus, quòd lux in aere nec esse, nec fieri habet nisi ex coniunctione cum uirtute solis; ita quòd si deficiat aspectus solis ad aerem, deficit ratio lucis in aere, tam in fieri, quam in esse. Et tale agens uocae

Agens du-

cit suum effectum, & esse ipsius effectus secundum omnem modum ipsius esse. Notandum est diligenter, quòd quoddam est agens per motum, quoddam sine motu: agens sine motu est agens primum : agentia per motum sunt agentia secundaria; quia agunt per modum materiæ & subjecti. Hæc autem divisio potest sic manisestari, motus & motio passiua non sunt subicctiue in agente; sed subicctiue sunt in passo: si enim motus esset in agente subiectiue, omne mouens moueretur; si passio esset subie-Cliuè in agente, omne agens pateretur, quod tamen est falsum de agente super naturali:Si ergo ita est, quòd omnis motus & passio est in passo; ergo omne agens, quod agit per motum, præfup p ponit passum; illud ergo agens quod passum non præsupponit, nec materiam; sicut est agens primum, non aget per motum; illa autem agentia, que passum & materiam supponunt, agunt per motum, materiæ & passi; Ita quòd sic imagi+ nabimur, quòd ipfum agens primum aspectum habet super omne esse aliud ab eo, ut esse est, no super esse, ut in motu est, nec super esse, ut est de ductum per motum; cum enim agens primum sit esse purum, & conrespondentia debet esse inter causam & effectum, certe & suus effectus erit esse; agentia autem secundaria aspectum ha bent super esse, non simpliciter, sed super esse, ut est deductum per motum; Cum enim esse agentium secudorum sit esse deductum ab alio; opor G tet quòd sua actio sit sundata super diminuto; & per consequens oportet, quòd diminuto modo agant,& hoc est agere per motum; quia comple rislimus modus agendi est agere sine motu. Deinde cum dicit.

Ampliùs ut finis. Hoc autem est, quod cuius cau . fa, ut ambulandi sanıtas. Nam quare ambulanıt di cimus, ut sanetur. Et dicentes ita, putamus reddidif se causam. Et quacunque mouente alio siunt infra si ne, ut attenuatio aut purgatio, aut pharmacia, aut organa. Hac omnia fins causa funt. Differunt autem ab invicem tanquam entia hac quidem ut organa, illa uerò ut opera. Ergo causa feretoties

Ponit quartam speciem causarum, scilicet causam finalem dicens, quòd alio modo dicitur H causa ipse finis; finis autem est, cuius causa fit quidquid fit, eo modo quo dicimus, quòd sanitas est causa ambulationis; quia finis ambulationis sanitas est. Nam si quaratur propter quod ambulat, respondemus ut sanetur; & ita respondentes, & dicentes, putamus nos respondere Vnu vide causam finalem ambulationis, non solum auest esseus temultimum, propter quod operans operatur, dicitur finis respectu præcedentium; sed etiam omnia intermedia inter primum mouens, & ultimum finem sunt finis respectu præcedentium: ita quòd unum & idem de intermediis est causa efficiens respectu sequentis; & finis respe-

tur agens respectu esse; quia tale agens respi- E præcedentis. Verbi gratia inter medicinam; quæ est primum agens in ordine faciendi sanitatem, & ipsam sanitatem, quæ est ultimus finis, funt ista intermedia ipsa attenuatio: Nam ad inducendam sanitatem necesse est ipsa attenuatio in his, qui abundant humoribus; aliud medium Media ad est ipsa purgatio, per quam acquiritur attenua- finem. tio; aliud medium est ipsum pharmacu, idest me dicina laxatiua, ex quo acquiritur purgatio: in numero etiam istorum mediorum sunt ipsa instrumenta & organa, quibus paratur medicina: hæc autem omnia media funt propter finem, & propter sanitaté finaliter; & tamen unu istoru est finis alterius: Nã attenuatio est finis purgationis & purgatio est finis medicinæ laxatiuæ; ita quòd unum & idem, scilicet purgatio est finis unius, & efficiens alterius: purgatio enim finis est laxatiuæ; & tamen est efficiens attenuationis; Hæc autem intermedia differunt ad inuicem; quia quedam corum funt instrumenta & organa, qui bus paratur medicina; quædam uerò funt ficut opera & operationes, ficut purgatio & attenuatio; Concludit ergo, quòd species causarum serè tot modis dicuntur, scilicet quatuor: serè autem dixit propter modos causarum inferius po- Agens dumendos, wel propter multiplicem divisionem ha- Plex. aum caufarum, quæ posset dari, eodem modo est agens materiale & in materiale. uniuocum, & atquiuocum,& sic de aliis.

Accidit autem multotiens dictis causis multas eiusdem causas esse, non secundum accidens, ut statua effector statua & as, non secundim aliud aliquid, sed inquantum statua. Verum non codem mode, sed hoc quidem ut materia, illud uerò ut un-

In parte ista ponit quasdam proprietates cau- Proprietafarum, & sunt tres: prima est, quod multis modis ses carum. dictis causis, accidit aliquado eiusdem essiciens esse mustas causas per se, & non secundum acci dens. V.g.statuæ est una causa effectiua, scilicet statuifica, & eiuldem offectus est causa, ut mato rialis: & illæduæ caufæ non concurrunt ad istum effectum per accidens, sed per se; licet autem concurrant ambæ per se, non tamen codem mo do, sed æs concurrit, ut causa materialis, & ut materia; statuifica autem concurrit ut causa essiciens, unde causatur motus statuæ. Notandu est, Aduni efquòd aliquæ causæ concurrunt ad unum effeciú, fellum con una per se, & alia per accidens, hoc non est dif- currunt. ficile uidere: si enim aliqua causa per se concurper accides.
rat ad unum essectium, quidquid ingreditur accidentaliter cum illa causa per se, potest dici cau sa per accidens illius effectus. V.g. si statuificus fit causa per se statuw, si contingat ipsum statuificum esse album uel musicum, album uel mu ficum erit causa per accidens respectu illius effectus: sic ergo non est difficile uidere, que causa per le, & per accidens concurrant ad unum eftectum. Sed quomodo concurrant ibi multæ causæ per se hoe est dissicile uidere; &

currunt ad unum effectum, non per accidens,

sed per se.

Effectusma serulis gd.

Quastio.

Lucfie.

Quareret quis: ergo, Vtrum multæ caufe possint concurrere ad unum effectum per se? Respó deo dicendum est, o sic. Ad cuius cuidentia notadum est, co de ratione effectus materialis, & de perseitate eius est, quòd sit quid deductum primò de potentia ad actum, deductum autem de potentia ad actum non potest esse à seipso deductum: nulla enim res generat seipsam ut sit; oportet ergo, quòd sit deducta ab aliqua uirtute agente: agens ergo, est deducens illud quod est in potentia, de potentia ad actum: omne autem quod deducit potentiam ad actum, propter aliquem finem deducit; sic ergo eo ipso, quòd de B perseitate essectus est, quòd sit deductus de potentia passiua ad actum; oportet quòd potentia passiua concurrat per se ad ipsum effectum, & etiam ipse actus: potentia autem passina super materiam fundatur, actus autem fundatur. super formam, uel idem est, quòd ipsa forma; ergo per se ad istum effectum concurrit materia & torma; quia autem iste effectus est dedu-Que de potentia ad hunc actum per uim agentis,& omne agens agit propter finem; ideo ad istum effectum, per se concurrent agens & snis: Sicut ergo de ratione effectus est, quòd fit quid deductum de potentia ad actum per uim agentis, quod agit propter aliquem finem; ita. de perseitate eius est, quòd aspiciatur ab istis C quatuor causis.

Quareret quis etiam, Vtrum ista quatuor cau fæ per se concurrant ad omnem effectu? Respon deo, dicendum est, op ex defectu agentis est, op in Prasuppo - agendo præsupponat materiam, ex perfectione meter materiam, autem agentis est, up possit agere sine suppositio

du of ex de ne materiz; agens ergo quod agit prasupponenfellu agen- do materiam; effecti quem educit, educit de potentia materia; & ideo ad ratione huius effectus necessariò concurrit materia, & necessariò concurrit agés, & forma, & finis; agens at quod agit sine suppositione materiz, aliquem effectum pot facere, quem non educit de potentia materie;eo modo quo dicimus, quòd agens primum, de-

ducit ad esse substantiam separatam; non tamen de potentia materiæ: ad hunc effectum non concurrant oportet, quòd concurrat causa materialis; licet ad fectio ergo quatuor causa possint concurrere ad ali-

quem effectum; non tamen oportet, quòd concurrant ad effectum cuiuslibet agentis. Deinde

cum dicit.

Et ad innicem causa sunt, ut dolor causa est samitatis, & sanitas causa est dolendi; sed non eodem me. do, V erum boc quidem, ut finis: illud uerò, ut princi pium motus.

Sen pro-

eminlibes

ezentis.

Janm.

Ponit secundam proprietatem causaru dices, g causa adinuicem causa sunt, eo modo quo dicimus, quòd efficiens est causa finis; & finis est causa esficientis: nam laborare est causa bone

Ideo dixit Philosophus, quòd multæ causæ con- A dispositionis; & bona dispositio est causa laboris; sed tamen non eodem modo; sed labor est causa efficiens respectu bonæ dispositionis; bona aut dispositio est finis, respectu boni laboris. Notandum est, quod una combinatio est inter fi Efficienses nem & elficiens: ita co elficiens est causa finis, & finis sune si finis efficientis. Alia combinatio est inter mate- bi innicem riam & formā:ita quòd materia causalitatem het causa. respectu formæ;& sorma respectu materiæ: Prima cóbinatio sic patet, aliquid pót esse cá alicuius, quò ad fuum esse, quod tamen non est causa eius quò ad sua causalitatem ; & è conuerso; aliquid est causa alicuius, quò ad suam causalitate, quòd tamen nó est causa eius, quò ad suum esse: esficiens est causa finis, quò ad suum esse, non ta-

men quò ad fuã causalitatem: cùm.n.agens agat propter fine; oportet co agat quali motu à fine si aut finis mouet agétem; oportet quòd causalitas finis prior sit causalitate agentis : nullum autem Posterius posterius causalitatem habet super suum prius; non hee caergo agens no habet potestatem super finem ut litatem sup causa est; & sic non est causa eius quò ad causali- sui princ. tatem; & tamen habet potestatem super eius esse: cùm cnim realitas finis sit, quòd sit terminus motus, & agens habet potestatem superterminum motus, habet potestatem superfinem: Imaginabimur ergo, quòd una & eadem realitas finis priùs fuit in intentione agentis, & sic mouet agentem, & sic est causa, & hoc modo no. est causata ab agente, immo pracedit agentem: secundo illa & eadem realitas, quæ prius suit in- Que finis & intentione, deducitur ad esse per uim agentis: & ab agente. ilto modo causata est quò ad suum esse; Patet er go quòd finis quò ad fuam causalitatem non est ab agente, sed quantùm adsuum esse:secundò pa tet quòd efficiens nó est à fine quò ad suum esse, sed quò ad suam causalitatem: ita quòd finis est causa respectu essicientis, non quantum ad suum esse, sed quantum ad suam causalitatem. Nam cum tota realitas finis sit ab agente, & esse istius ab esse illius agentis, & hoc quia terminus motus est à mouente, & terminus actionis ab agente; necessariò esse agétis precedit esse finis, sicut cau sa effectum: & quia posterius non habet causalitatem super prius, ideo impossibile est, quòd finis habeat causalitatem quantum ad esse respectu agentis; quia tamen agens non agit nisi motum à fine, ita quòd tota intentio agentis primò cadit super finem, ideo agés quoda modo habet suam causalitatem à sine; nam efficiens est causa inqua tum agit, non agit autem nisi motu à fine: ergo suam causalitatem sortitur à fine: Secunda combi natio inter naturam & formam patet, nam forma est causa materia quantum ad esse, materia auté habet esse causa formæ inquantum substétat: for ma enim de se esse formale non habet, & ideo iplum habet per actum formæ, materia autem hanc formam substentat, sicut potentia actum.

Ampliùs autem idem quandoque contrariorum

Deinde cum dicit.

sens, causamur quandoque de contrario, ut absentia gubernatoris deperditionis nauis, cuius erat prasen tia causa salutis, utraque uerò & prasentia, & pri uatio causa sunt quasi mouentes.

Ponit tertiam proprietatem causarum, dices;

Fertia cari quòd quandoque eadem causa est causa contra

TEX. 3.

proprietas. riorum, sed tamen non similiter, sed dissimiliter; una enim & eadem causa propter sui præsentiam est unius, propter sui uerò absentiam est causa contrarii;eo modo quo dicimus, quòd ab-Que ide est sentia gubernatoris est causa perditionis nauis, că contra- cuius præsentia est causa salutis.presentia autem-& absentia non reducuntur ad diuersas causas, sed ad causam mouentem. Notandum est, quòd ficut est in entibus, quòd priuatio & habitus re- p ducuntur ad idem genus :quia totus conceptus priuationis est per habitum, & per conceptum aliquid ponitur in genere; ita suo modo priuatio causa & præsentia cause reducuntur ad idem ge nus causa. non enim imaginandum est, op præsentia causa esticientis & eius priuatio ad duas causas reducantur; sed quòd una & eadem cau-

> Omnes uerò cause dicte in quatuor modos cadunt manifestissimos. Nam elementa syllabarum, o materia artificialium, o ignis, o terra, o talia omnium corporum, & partes totius, & supposi tiones conclusionis, ut ex quo cause sunt.

> sa esficiens propter sui presentiam, & propter

sui absentiam diuersa aspicit. Deinde d.

Reducit omnes causas dictas in quatuor modos causarum prædictos, & diuiditur in quatuor partes, secundum 🕟 primò reducit cas materiales:fecundò causas formales ibi. [Horum autem est.]tertiò esficientes ibi.[Sperma uerò.]quartò finales ibi. [Alia uerò.] Dicit ergo primò, quòd omnes causæ prædictæ in quatuor modos causarum manifestissimos reducuntur. nam elementa,idest literæ, materia sunt syllabarum, & mate ria artificiatorum materia est respectu factorum per artem; & ignis, & terra, & cætera elementa-Que princi materia funt respectu mixtorum; & partes mate pla resperita sunt respectu totius; & sumptiones, idest præ the conclumistie respectu conclusionis, & in omnibus istis faluatur uniformis ratio causa: quia in eis saluatur ratio principii materialis, ex quo fiunt, quæ oiess & me fiunt, unde habet rationem causa materialis. Notandum est, quòd propositio, uel præmissa in fyllogismo, potest dupliciter considerari uno mo do secundum terminos, & isto modo se habent in ratione causæ materialis nam ex terminis præ missarum:scilicet ex maiori & minori extremita te componitur conclusio: secundo modo possunt considerari secundum quòd uniuntur in una ulr

> tute medii, & sic sortiuntur rationem efficientis respectu conclusionis: & hoc modo se habent in

> ratione efficientis, non materiz. Debemus enim

imaginari, quòd fyllogifmus quædam confequé

tia est; de essentia autem consequentia est ante-

cedens & consequens; immo ipsa consequentia

fionis suns Propo in fil logismo du

pliciter.

est causa. Quod enim prasens, huius est causa hoc ab E non est nisi connexio antecedentis & conseque Consequent tis:antecedens autem habet aliquam essicientia tia qued. respectu consequentis, & maxime in consequen tia syllogistica;nam in consequentia syllogistica termini uniuntur in una uirtute medii, ex qua uirtute oritur, quòd ex uirtute præmissarum potest elici conclusio, sicut quidam esfectus ipsarú. Deinde cum dicit.

> Horum autem hæc quidem quasi subiestum, ut partes.Illa uerò ut quod quid erat ese, ut totum, co

positios species.

Reducit causas formales ad unam rationem communem, dicens; quòd inter ea, ex quibus res componitur; aliquid se habet sicut subiectum, & per modum materiæ; aliquid se habet per modú quidditatis & formæ, à qua forma fumitur quod quid erat esse; ista forma aliquando uocatur to tum, aliquando compositio, aliquando species: Materia et Quafi dicat Philosophus, aliquando contingit, op forma in di principia integrantia aliquam essentiam, ita se mersis tripli habent, quòd unum se habet per modum materiz, reliquum per modum formz; formalitas au tem ista aliquando uocatur totalitas, aliquando compositio, aliquando species: Sed quidquid sit, ista tria tamen reducuntur ad unam rationem causæ communem, scilicer rationem formalitatis:ut sicut omnes materiæ reducuntur ad istam rationem communem, ex quo fit aliquid materialiter; ita omnis ratio forma, siue sit totum, siue compositio, siue species reducitur ad istam ratio nem communem, quæ est formalitas. Notan- Spis, paris dum enim, quod species, totum, & compositio, possunt sic differre; quæda enim sunt entia, quorum formalitas & entitas confistit in quodam in diuisibili, & in quadam formalitate, quæ quidem Entia diner indiuisibilitatem habet; eo modo quo dicimus, simode spequòd forma aeris uel ignis indiuisibilis est; & for malitas horum & entitas tota est in quadam adu natione partium; & hoc duobus modis, quia ista adunatio partium aliquando consistit in ordine partium tantum, eo modo quo dicimus, quòd en titas exercitus est in quadam adunatione militū in ordine eorum;& formalitas talium entium nó est nisi quædam totalitas, resultans ex tali aduna tione; & talis forma potest uocari totum. Aliquando contingit, quòd ista talis adunatio consi stit in ordine,& compositione partium ad inuicem;eo modo quo dicimus, quod formalitas domus consistit in ordine parrium domus,& compositione earum, & isto modo formalitas talium

potest uocari compositio. Deinde cum dicit. Sperma uerò, & medicus, & consiliator, & omnino efficiens.omnia sunt unde principium permuta tionis, aut status.

Ponit, quòd omnes causæ efficientes conueniunt in ista ratione, quæ est esse principium trás mutationis & status; dicens, quòd sperma, & me dicus, & consiliator, & universaliter omne essiciens, hæc omnia habét, quòd funt caufæ, & prin cipia; unde est principium mutationis, & status

a rebus. Deinde cum dicit.

Alia uerò ut finis & bonum aliorum. Na quod cuius causa optimum, & finis aliorum uult esse . Nibil autem differt dicere, sine bonum, sine apparens bonum: Causa igitur ba sunt, & tot species.

Ponit, quòd omnes causa finales conueniunt in quarta ratione causandi, scilicet per modum finis, dicens sic, quòd alia causa est, que est causa per modum finis; & ista est bonum omnium ordinatorum ad finem; & iste est finis, cuius causa fit quidquid fit; in ordinatis ad finem optimum est respectu omnium illoru, & uult esse; hoc est, habet aptitudinem, ut sit finis respectu aliquoru: Quia autem contingit, quòd finis propter quem aliquis agit, est aliquando apparens bonum, non bonum in se; ideo subdit, o nihil differt dicere, B of fine illud propter quod agitur, fit bonum, uel apparens bonum: quia quidquid fit, fiue hoc, fiue illud; semper agitur propter rationem boni: Con cludit ergo, op cause sunt he, que dicte sunt, & tot species, quot modis dictum est, scilicet quatuor modis. Notandum est, quòd omnia, que ordinantur ad aliquem finem, bonitatem sumunt ex fine; ita quod bonum finis est bonum in se; bonum autem eorum que funt ad finem, est in or dine ad ipfam bonitatem finis: Si enim potio or dinatur ad fanitatem, fanitas bonitatem habet in se, potio autem bonitatem non habet, nisi inqua tum ordinatur ad fanitatem : Ita co finis bonitatem habet in se, & quasi largitur illam illis, que funt ad finem; quia illa quæ funt ad finem, illam C non habent nisi in relatione ad illam, quæ est sinis: & ideo bonitas finis est bonitas sua & bonitas aliorum: Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd aliqua causa est, que est finis & bonum aliquorum; & cum bonum in fe fit bonum non in ordine ad aliquid aliud bonum in ordine; oportet, q bonum in se sit melius, immo optimum re spectu illius, quod est bonum in ordine: cum er-Boni finis i go bonum finis sit bonum in se, bonum autem corum, que sunt ad finem; sit bonú in ordine ad aliquid aliud; oportet op bonum finis sit optimu respectu illius boni, quod est eorum, que sunt ad finem. Appello autem hic optimum ultimatum gradum bonitatis; ultimatus autem gradus boni tatis, impossibile est, q sit in iis, que sunt in ordi-

plex.

eadst fab appetite.

ne ad aliud: cùm enim sit in ordine ad aliud, non possunt participare rationem ultimi; restat ergo ut ratio optimi sit in fine, in quo stat ultima ratio boni, non in ordine ad aliquid aliud. Et hoc elt, quod dixit Philosophus in litera, cy finis re-Malam no spectu omnium optimum est. Notandum est et, quòd malum nó cadit sub appetitu: nullus enim operatur ad malum aspiciens: cum enim bonum sit objectum appetitus, impossibile est, quintentio appetitus feratur super aliquid, in quo non re periatur ratio boni; sicut impossibile est, quilus feratur super aliquid, in quo non reperiatur ratio lucis;quia impossibile est, o aliqua potentia fera tur super aliquid, in quo non reperitur ratio sui

A obiecti: Quamuis autem semper feratur appetitus super rationem boni; tamen non oportet, co hoc bonum, super quod fertur, semper sit bonu existens; siue enim sit bonum in re, siue apparens bonum, semper tamen fertur super rationem bo ni: & si enim illud, super quo fertur, sit malum in se;non tamen super illud fertur appetitus inquatùm malum, sed inquantum est existimatum bonum,& apprehenfum ut bonum:Et hoc est, 9 di cit Philosophus in litera, quòd differt nihil, siue fit bonum, fiue apparens bonum.

Modi uerò causarum numero quidem sunt mui-

tiscapitulatim uerds& hi pauciores.

Postquam distinxit species causarum, hic distinguit modos causarú. Et diuiditur in tres par tes: primò ponit intentum fuum, scilicet, quòd modi causarum sunt multi:secundò incipit enumerare modos causarum: tertiò omnes modos numeratos recapitulat, in qua recapitulatione multiplicat sex modos per duos, scilicet per potentiam, & actum: Secunda ibi. [Dicuntur enim caulæ.]Tertia ibi[Attamen ea funt pluralitate.] Dicit ergo primò, quòd species causarum sunt tot, quot enumeranimus; modi tamen causarum multi sunt numero, sed capitulati & reducti ad aliquod capitulum pauciores sunt; quod exponens Commentator dicit sic. Quòd modi causarum funt plures, sed cum referuntne adinuicem secundum oppositionem, idest cum dividuntur per opposita, tunc determinantur & reducuntur ad aliquam determinationem minorem. Verbi g.possumus dare exemplum, sex modi causarum Combinatio faciunt tres combinationes per opposita; ita op curum que senarius quasi reducitur ad ternarium, sicut pate druplices. bit inferius; quòd una oppolitio elt, propinquum & remotum, alia per se & per accidens: tertia complexum & simplex; & ista tres oppositiones faciunt sex modos;ita quòd sex in se, reducuntur ad tres secundum oppositionem. Notandum est, quòd alio modo accipiuntur species causarum, pes carn, & alio modi; species enim causarum accipiun- rum dinersi tur ex alia & alia ratione causandi; cum enim spe mode taccicies differant per rationes specificas, oportet, o Pinntur. diuerlæspecies causarum accipiantur penes diuerfas rationes caufandi:ficut dicimus , cp aliam rationem causandi habet materia, & aliam efficiens,& aliam forma,& aliam finis:modi autem causarum accipiuntur ex hoc, quòd infra unam & eandem rationem causandi reperiuntur diuer sæ habitudines ad eundem effectum: ita quòd di uersi modi causandi fundantur super unam & eandem rationem causandi : sicut V. g. propinquum & remotum infra rationem agentis; quia est agens propinquum & remotum : similiter in materia, quia materia propinqua & remota: ita dico de fine & forma, & modis causandi. Dein-

Dicuntur enim causa multipliciter. Et earum co Specialium priùs, & posterius altera alia, ut sanita tis medicus,& artifex,Diapason duplum & nume

de cum dicit.

rus, & semper qua singularium sunt continentia.

Ponit distinctionem in modis causandi; & ha bet quatuor partes, secundum op quatuor ponit distinctiones: Secunda ibi. [Amplius autem ut accidens.] Tertiaibi. [Præter omnia.] Quarta, ibi[Amplius autem complexa.] Dicit ergo pri mò, q cum causæ dicantur multis modis, tamen in eadem specie causarum contingit reperire, op alia est priùs, & alia posteriùs, alia propinqua, & alia remota: & exemplificat in caula efficienti, quia sanitatis medicus est causa propinqua,& ar tifex caula remota; similiter exemplificat in cau sis formalibus, dicens; & ipsius Dyapason causa specialis & propinqua est duplum, idest proportio duorum ad unum: remota autem est ipse numerus;& ita semper ea, quæ continent, singula- F riter, sunt causa remota; eo modo quo dicimus, a quòd artifex est causa remota respectu sanitatis, quia ars continet medicum, qui medicus est cau 💠 Propinqui sa propinqua. Notandum est, op propinquum & er remoti remotum in causis possunt sundari super eadem ? in căis pof- realitate; eo modo quo dicimus, quòd uniuersaviin eadem le & particulare, sicut artisex & medicus, se habent sicut propinquum & remotu, & sicut prius & posterius: alio modo possunt sundari propin-Ca cois, er quum & remotum super diuersam realitatem propria du in numero, co modo quo dicimus, quod sol est. causa remota respectu hominis, & homo causa: propinqua, & sic prius & posterius, reperitur in

> causis. Deinde d. Ampliùs autem ut accidens & horum genera, G nelut statue aliter Polycletus & aliter statue fa-Hor;quia accidit Statua factori Polycletum esse, & continentia acceidens, ut homo causa statue aut & total:ter animal, quia Polycletus homo est & ani mal. Sunt etiam & accidentium aliqua remotiora, o propinquiora, ut si album o musicum causa di cuntur statue, o non folim Polycletus aut home.

placiter.

Ponit secundam distinctionem, dicens:quòd alio modo dicitur causa per se, & per accidens, & non fola caufæ accidentales funt caufesfed ctiam genera horum accidentium: & exemplificat de per se, & per accidés; aliter est causa Polycletus, & aliter statuifica; statuifica per se; Polycletus autem per accidens; quia accidit statuifica quòd sit Polycletus: non solum autem Polycletus est cau sa per accidens, sed etiam superiora continentia hoc accidens, funt causa per accidens, sicuthomo qui continet Polycletum est causa statuæ, & uniuersaliter animal est causa statuz, si Polycletus est, quia Polycletus homo est, & ipse homo animal est: & sicut inter causas per se quædam sunt remotæ, quædam propinquæ, ita etiam in causis per accidens, ut si album & musicum sunt causa Ratux, quia statuifica est albus & musicus; & etia Polycletus aut homo funt causæstatuæ, tamen propinquiùs aspicit istum effectum, scilicet statuam homo & Polycletus, quam album & musicum: Notandum est quòd per se in causis oritur, sicut in propositionibus; in propositionibus auté.

E sic est, quod quando prædicatum convenit su- Per se in ca biecto propter formalitatem subiecti, & propter usis orient, rationem specificam expressam à subiecto; tunc propo iudicatur propolitio per le:ut. V. gratia quia ani- fisionibus. malitas conuenit homini propter rationem hominis & quidditate, ideo ista est per se, homo est animal; quando autem ita est, quòd prædicatum conuenit subiecto non propter rationem expres sam à subiecto ut sic, sed propter aliquid aliud, cum quo iungitur illa ratio, tunciudicatur propolitio per accidens. Vt verbi gratia, album est animal, animal non conuenit albo propter rationem expressam ab albo, quæ est albedo, sed propter aliquid aliud, cum quo iungitur albedo, icilicet propter hominem, & ideo ista iudicatur per accidens: Sic dico in causis, quando effectus attribuitur causæ propter rationem expressam à causa, tunc iudicatur per se illam cam esse respe Em illius effectus. V. gratia statuisicatoru imme diate exprimitur una ratio, de cuius conceptu est, exprimere statuam: & ecouerso, statua ex sui ratione exprimit statuificatorem; Quado autem ratio expressa à causa, de se non aspicit talem esfectum, sed quia coiungitur cum aliquo alio, peraccidens causa est. V.g.in exemplo Arist.ró Polycleti non est ratio per se, quia nó afpicit statuã, fed folum, quia conjungitur cum arte faciédi sta tuam,& ideo est causa per accidens. Notadum eft.n. op non est impossibile, op aliqua ratio specifica aspiciat aliquam passionem per se, & tamen quodlibet subicctum particulare respiciés illam rationem, per accidens aspicit illam passionem. Vt v.g. triangularitas per se aspicit habere tres, & tamen quodlibet subiectum respiciens triangularitatem, puta æs, uel lignum; per accidens aspicit habere tres : ita est in proposito, põt.n.esse cp ipsa ratio, ars faciendi statuas, per se aspiciat illum effectum.f.flatuam;& tamé quodlibet par ticulare recipiens istam rationem, per accidens statuam aspiciat:accidit.n.facienti statuas, q. sit Petrus, uel Polycletus. Notandum est, co cum p Per accides accidens non sit aliud nisi deuiatio à per se, quòd quid. quedam magis possunt deuiare, & quædam minis;& quædam funt, quæ funt magis propin qua ipsi per se, quædam sunt, quæ sunt remotiora. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, q si Po Ca per acci lycletus fit statuificator, & fit albus, & fit musi- dens porest cus, Polycletus est causa per accidens, statuifica- cuer. tor est causa per se, album & musicum per accidens. Poly cletus etiam causa per accidens, sed ta men Polycletus est causa propinquior ipsi cause per se, quam sit album & musicum: cuius ratio est, quia ars statuificatiua est quoddam accidens, aut habet maiorem propinquitatem ad fuum fu biectum, quam ad aliud accidens; & per confequens ars statuisicatiua propinquiùs aspicit Poly cletum, quam album, & musicum: & per consequens Polycletus propinquiùs aspicit hunc effectum, qui est statua, quam album & musicum; ex quo propinquiùs aspicit rationem sactiuam sta-

# Liber Quintus.

tuæ quam aspiciat album & musicum. Deinde A tur: ut nec Polycletus nec statua factor, sed Poly-

Prater omnia autem & proprie dicta & secundum accidens, hac quidem ut potentia dicuntur,illa uerò ut agentia, ut edificationis edificator, aut ædificans.

Ponit tertiam distinctionem in modis causarú: & habet duas partes; quia primò ponit distinctio nem suam : secundò ostendit quòd prius & poste rius, per se & per accidens, & cetera reperiuntur in effectibus, quemadmodum & in causis: Secunda ibi[Similiter autem dicentur] Dicit ergo primò, quòd præter hæc omnia, quæ dicuntur ef le causæ per accidens & per se; quæda causæ sunt in potentia, quædam funt in actu: ut ipfius ædificari causa est in potentia, ipse ædificator in potetia, actu autem edificari est causa inse edificator, actu ædificans. Deinde cum dicit.

Similiter autem dicétur & in quibus causa sunt causa dictis:ut huius statua, aut statua, aut omnino imagmis, aut æris uel æris buius, aut oino materie. & in accidentibus similiter.

Ostendit in quibus esficientibus sunt modi prædicti, scilicet prius & posterius & cæteri, dicens sic, quòd modi prædicti similiter dicentur in effectibus, in quibus effectibus funt cause; eo modo quo dicimus, quòd artifex est causa huius statux, sicut effectus propinqui, aut uniuersaliter imaginis, sicut effectus remoti, aut sicut dicimus, quòd aliquid est causa huius æris, sicut effectus propinqui, aut æris & omnino materix, sicut effectus remoti, & sicut est in effectibus propinquum & remotum : ita per se & per accidens : Et hoc est, quod dicit Philosophus, & in acciden tibus similiter; hoc est, modi accidentales sunt in effectibus.

Quæreret quis, Vtrum per se, & per accidens fint ex parte effectus? Respodeo. Dicendum est, quòd fic: Ad cuius euidentiam notandum est, op per se & per accidens potest accipi ex parte caufx,& ex parte effectus.Per se in causis (sicut dictu est)est quando ratio, quæ debet causare per se, Per se, e p ordinatur ad effectum; eo modo quo albedo ordinatur ad disgregare: & ideo ista est per se, albū disgregat:Per accidens autem est, quando ratio, quæ debet causare, non per se odinatur ad essectum, sed iungitur cum co, quod debet causare per se; eo modo quo diceremus, quòd dulce dis gregat, quia iungitur cum albo, quod disgregat: Per se autem, & per accidens ex parte effectus sic accipiuntur, quia per se essectus uocatur, qui per se aspicitur à causa; per accidens autem, qui non aspicitur per se à causa, sed quia iungitur cu co, quod per se aspicitur. V.g. ponamus, quòd lta tuificator faciat statuam, que statua sit alba; tunc ratio flatuz per se aspicitur à statuificatore, ratio autem albi per accidens, ita quòd statuificator per se est causa statuz, per accidens autem albi. Deinde cum dicit.

Amplius autem complexa,& ea,& illa dicen-

cletus statue factor.

Ponit quartam distinctionem in modis causa Ca duples. rum dicens; quòd aliquæ causæ dicuntur comple xæ, aliquæ simplices: ut causa simplex dicatur quando accipitur causa per se tantum, uel per ac cidens tantùm; complexa autem comprahendit hanc & illam: ut si dicamus, quòd statute non solùm est causa Polycletus, nec solùm statuificator; fed totum istud complexum, Polycletus statuificator; tunc ista causa est causa complexas ex per se,& per accidens; quia Polycletus suit causa per accidens, statuificator causa per se. Deinde cu d.

Attamen ea omnia sunt pluralitate sex, sed dupliciter dicta. Aut enim ut singulare, aut genus, & secundum se, aut secundum accidens, aut ut genus accidentis, aut ut ea complexa, aut simpliciter di-Eta. Ampliùs autem ut agentia, aut secundum poté tiam. Differunt autem intantum, quòd agentia quidem singularia simul sunt & non sunt cum his, quorum sunt causa, ut hic madens cum hoc conualescente, & hic adificator cum hoc adificio:qua uerò sunt secundùm potentiam non semper.Corrumpitur enim non simul ædificium et ædificator.

Recapitulat modos prædictos, multiplicans, & diuides sex per duos illorum: & dicit sic, quòd modi prædicti funt pluralitate sex; numerantur autem, & diuiduntur quilibet illorum per duos: ita quòd l'ex l'unt duodecim: nam ilti modi l'unt, aut singulare & genus; hoc est propinquum & re faram ques motum; aut per se & per accidens; ita tamen ch namero. genus accidentis reputatur inter causas per acci dens: & iterum diuisio est per complexum & in complexum five fimplex; & adhuc quilibet iftorum diuiditur per potentiam & actum;& quodli bet agens siue propinquum siue remotum sit, siue sit per se, siue per accidens, siuc simpliciter, siue compositum, est agens potétia uel actu: Quia autem fecit mentionem de causa in potentia, & actu, ponit differentiam inter utrunque, dicens; Discrimen quod causa in potentia, & in actu in tantum dif- inter cam ferunt, quòd agentia in actu, & singularia simuli in potentia sunt & non sunt cum effectu in actu; eo modo e in actu. quo dicimus, quòd simul est hic medicus cum hoc conualescente, & hic ædificator cum hoc ędi: ficatore: causa autem in potentia no sic se habet ad effectum, quia non fimul corrumpitur ædifica tor in potentia & domus. Notandum est hic, cp. in caulis, quæ lunt caulæ iplius fieri, & non iplius esse, quatenus fieri iungitur cum esse( ut dictum: est superius) semper remotailla causa, remouetur: ipfum fieri; fed non ipfum effe; eo modo quod. exemplificatú est de ædificatione & domo; quia: ædificator non est causa ipsius domus quò ad esse: continuatum & confernatum; sed forte huius est. compositio partium uel aliquod simile: in causis autem quæ funt caufæ fieri & effe, remota caufa,

Elementum uerò dicitur, ex quo aliquid compo-

remouetur & effectus: sicut remoto sole, remonetur illuminatio aeris. Deinde cum dicit.

. :

Digitized by Google

Quaftia.

parte effe-Elus, & ex parte can.

mitur primo, inexistente indiuisibili spe in alia spem. E contrarium, nec prinatio maner in re generata, Postquam determinauit de natura principij, & cansæ; determinat de natura elementi : & sic procedit: primò ponit quandam descriptionem elementi: secundò ponit quedam exempla ad ue rificandum predictam descriptionem: sertiò osté dit, quomodo elementú dicitur de aliquibus per quandam translationem:quartò,& ultimò osten dit, quid est commune in omni acceptione elementi : Secunda ibi [ Vt uocis elementa ] Tertia ibi,[Et transferentes]Quarta,& ultima,ibi[Om nium autem commune]Ponit ergo primò descri Elementum ptionem elementi dicens sic : quòd elementum dicitur, ex quo componitur res, non quocunque modo, sed primò existens in re, & quòd est indiuisibile secundum specie: Sic ergo sunt quatuor particule in descriptione elementi, scilicet quòd 🛍 illud, ex quo componitur res ; fecundò ex quo primò componitur: tertiò quòd existat in re; ulti mò quòd non diuidatur in diuersas species. Ad euidentiam primæ particulæ notádum est, quòd Ex, multi- hæc propositio, ex, aliquando dicit habitudinem causa efficientis; eo modo quo dicimus, quòd ex patre est filius: aliquando dicit habitudinem cau Le materialis, eo modo quo dicimus quòd, ex fer ro est cultellus, ex; ergo non dicit habitudiné cau fæ efficientis, sed causæ materialis: unde elementum est illud ex quo fit res, siue aliquid mate riale. Vnde Commentator, elementu dicitur de De quibus causis intrinsecis, & cu caus intrinsece sint duz; causis dica- materia, scilicet & forma, digniùs dicitur & uesur elemen- rius de materia quam de forma: Secunda particu tum secun- la est, co sit illud, ex quo primò fit aliquid: ubi secundum Comentatore excluditur omne illud, ex quo secundò aliquid componitur; Eorú enim Que menine que ueniunt ad compositionem, quedam sunt pri,

pliciter ca-

guid.

ma,quædam non prima:prima uocantur illa,que non sunt resolubilia in aliquam materiam priorem:non prima autem sunt, quæ resoluuntur: ele mentum autem, secundum eundem Commenta torem, est quod non componitur ex aliquo primo,& per consequens non resoluitur; quia quod eft primum in compositione, est ultimum in reso Intione, Exemplum ponunt aliqui, cuprum est materia statue, ex qua fit statua, nó tamen potest dici clementum, quia habet aliquam materiam priore, ad quam resoluitur. Tertia particula est ce elementum debet existere in re elementata, quod sic exponit Commentator, quod aliquid est ex quo fit res, & tamen transit; ita quòd ipsum est materia transiens: ita enim res fit ex illo, quod non manet in illo, & illud tale non est elementu, & à tali diuidit ista particula tertia . Ver. gratia secundum Commentatorem, caro generatur ex saguine, tamé sanguis no potest dici elemétű car nis, quia nó manet sanguis sub forma carnis, quia in aduentum carnis destruitur forma sanguinis: Possumus ergo diceresquod elemetum hic separatur à contrario & priuatione; quia ex contrario & ex priuatione aliquid generatur,& tamen nec

clementum autem existit. Quarta particula est, quòd elementum debet esse indivisibile secundu speciem:quod aliqui sic exponunt,quòd de natu ra elementi est quòd habeat speciem, & speciem indiuisibilem: ex hoc quòd elementum debet ha bere speciem, separatur à prima materia, que pri ma materia de se nullam habet specie: & ex hoc quòd ista species non est divisibilis secundum specie, separatur ab omnibus alijs materijs, quæ resoluuntut in alias species; sicut est sanguis, qui resolui potest in aliam speciem; uel melius sicut manus,& corpora organica,quæ refolubilia funt in corpora confimilia; nec ipfa manus habet fpeciem indivisibilem, quia quelibet pars manus no est manus: Hac ergo expositio directe deuiat à Commentatore quatum ad primam sui partem: quia ista positio primò ponit, quòd materia prima non dicitur elementum; Commentator auté ponit quòd elementum primò & principaliter di citur de materia prima:& secudariò de alijs: Ex ponit ergo sic Commentator: aliqua sunt, que có ponunt ré, sicut principia propria alicui speciei, & non sicut prima. V. gratia ipsæ partes organice, quæ quidem partes organicæ componuntur ex partibus confimilibus; sicut nos dicimus, quòd manus, que est pars organica, componitur ex car ne, quæ quidem caro nó dicitur habere partes or ganicas; quia qualibet pars carnis est caro: organica ergo, secundum eum sunt dissimilia secundùm speciem & formam, quia quælibet pars ma nus non est manus: & ideo non possunt dici elcmenta, licet ex istis organicis partibus aliquid aliud componatur: Est ergo intentio Commenta toris, quòd si ratio elementi dicitur de aliquo co habeat speciem, quòd illa species debet esse in formis in toto & in parte; eo modo quo dicimus, quòd totum homogeneum habet istam in formitatem, quòd quælibet pars carnis est caro, & ipla caro totum homogeneum est. Notandum ell, quòd secundum Commentatorem quòd 1:0tabiliter dixit Indiuisibilem secudum speciem, quia non oportet quòd elementum sit indivisibi le secundum quantitatem. Notandum est etiam, quod secundum istam divisionem aliqui intelligunt diuisionem, quæ sit per alterationem: eo mo do quo dicimus, quòd corpora mixta refoluuntur in simplicia; ita quòd ilta diuisio secundum speciem, idem est quòd resolutio speciei in speciem. Deinde cum dicit.

Vt uocis elementa, ex quibus componitur uox, et in quæ dividitur ultima;illa uerò non in alias uo ces ab eis specie dinersas, sed et si dinidantur, particula sunt conformes:ut aqua, sed non syllaba.

Ponit extrema, in quibus resoluitur ratio elementi; & manifestat rationem elementi in tribus elementis; exemplum primò in literis respe ctu dictionum: secundò in corporibus simplicibus respectu mixtorum corporum:tertiò in primis demonstrationibus respectu secundarum:

Secun-

Secunda ibi. [Similiter autem & corporum.] A que funt ultima inrefolutione. Deinde cum d. Tertia ibi [Similiter uerò, & quæ sunt diagrama tum.] Dicit ergo primò, quòd elementa uocis funt literæ; ex quibus literis uox primò componi tur,& sunt litera in que ultimò dividitur: quia il lud, quod est primum in compositione, est ultimum in resolutione; illa autem, qua primò com ponunt uocem, scilicet speciem literæ, non am pliùs resoluuntur in alias uoces specie diuersas, sed si illa, quæ uocantur elementa, aliquo modo diuidantur; particule diuidentes sunt eiusdem ra tionis;eo modo quo dicimus, quòd quelibet pars aquæ est eiusdem rationis cum toto; non sie autem se habent syllabæ, quòd possint esse elemen ta, sicut literæ: syllabæ autem diuiduntur in aliqua, quæ funt specie diuersa; nam syllaba diuidi- R tur in literam consonantem & uocalem; consonans autem, & uocalis funt diuerfæ rationis, & diuersarum specierum. Deinde cum dicit.

Similiter autem et corporum elementa dicunt, dicentes in qua dividuntur corpora ultima, et illa non alia specie differentia corpora, et siue unum, si-

ne plura talia ea elementa dicuntur.

Exemplificat de natura elementi in corporibus mixtis, dicens; quòd similiter ita dicuntur elementa corporum, in quæ ipsa corpora ultimò resoluuntur, & illa non ampliùs resoluuntur in aliqua corpora, differentia specie ab ipsis, sed ad illa stat ultima resolutio in corporibus: si autem ista elementa sint unum, siue plura; nihil differt quantum ad propositum spectat : semper enim talia dicuntur elementa, ad quæ stat ultima resosolution de la constant de la consta materiam riam est; itaquòd mixta resoluuntur ad simplicia corpora; simplicia autem ad materiam; materia autem non iam ad aliquid aliud:fic ergo in re solutione ultima generaliter materia est; materia autem non est corpus; ita quòd resolutio corporis est ad non corpus. Si autem accipiatur resolu tio in corporibus causatis; ita quòd istud ultimű fit ultimum in genere; non simpliciter, nec uniuersaliter; sicut ultima inresolutione sunt corpora simplicia, scilicet quatuor eleméta, & ista sunt, quæ ab Aristo.uocantur elementa, quæ sunt primain compositione, & ultima in resolutione in corporibus; & si enim hæc elementa ad materia resoluuntur; tamen materia non est corpus; non ergo resoluuntur ad aliquod prius, quod sit corpus. Notandum est, quòd aliqui posueruntvnum astorum esse elementum respectu omnium mixtorum, sicut aerem, siue ignem, &c. aliqui uerd duo;aliqui uerò omnia.In numero ergo differebant; in hoc tamen conueniebant omnes, quòd ipfum elementum debet habere istam proprieta tem, quod sit primum in compositione, & ultimum in resolutione: ita quòd non resoluatur am pliùs ad aliquod aliud corpus. Et hoc est, quod di cit Philosophus in litera: quòd siucvnum siue plu ra ponant elementa; tamen semper illa ponebat,

Similiter uerd & qua funt diagrammatum.idest descriptionuadicuntur elemetaser ex toto que sunt demonstrationum. Nam prima demonstrationes in pluribus demonstrationibus existentes, esse demon strationum elementa dicuntur.Sunt autem tales fy**l** logismi primi per unum mediu ex tribus terminis.

Sequitur de natura elementi in demonstratio nibus dicens, quòd respectu diagrammatu, idest respectu descriptionum geometricalium, illa di cuntur, quæ non solùm sunt in una demonstratio ne, sed sunt in multis demonstrationibus; ita co fua uirtus ad multas demonstrationes se extendit:nam primæ demoustrationes, quæ non sunt resolubiles ad aliquas priores, & quæ sunt existétes in demonstrationibus particularibus consequentibus illas; dicuntur elementa respectu consequentium; & demostratio quidam syllogismus est: ideo & primi syllogismi, qui sunt ex tribus terminis per unum medium, sunt elemeta respe ctu suorum syllogismorum, qui sunt ex quatuor terminis. Notandum est, quod secundum Com- Demonstra. mentatorem quædam sunt demonstrationes sim mes simpli plices, quadam composita; demonstrationes sim plices uocantur, quæ componuntur ex principiis omnino primis;ita quod illa principia non ampliùs refoluuntur in alia priora propter fui primi tatem:compositz autem demonstrationes uocan tur, quæ coponuntur ex principiis, quæ non funt omnino prima, ita quòd sua uirtus resoluitur ad uirtutem: & ideo dicuntur composite, quia com ponuntur ex principiis propriis, & uirtute illoru principiorum: Sicut enim uirtus causæ est in suo effectu, ita uirtus primorum principiorum, ad quæltat ultima resolutio, est in secundariis principiis, ex quibus componuntur secunda demon strationes: & ideo iste uocantur compositz, uel quasi compositæ:Sicut ergo simplicia sunt eleme ta respectu compositorum; ita & illæ demonstrationes, quas uocat Philosophus simplices, sut ele menta respectu illarum, quas uocat compositas,

Quereret quis, quomodo prima demonstra- Questini tio, & simplex est ex tribus terminis; secunda & composita ex quatuor? Respondeo. Dicendum est, quòd prima demonstratio concludir extremum de extremo per naturam medii; illud auté medium propter sui primitatem no est amplius refolubile in aliquid aliud, quòd enim sit demon stratio omnino prima; & quòd medium sit resolubile; est oppositio in adiecto. Quia ergo ita est, ideo ista prima demonstratio tantúm aspicit duo extrema, & unum mediu: si enim illud esset medium in uirtute alterius prioris medii, esset in ista prima demonstratione; & per consequens illud mediű esset ibi uirtualiter; & sic ista esset ex qua tuor terminis; sed quia istud prime demonstratio, nis medium super nullius virture prioris innititur, ideo tantum ex tribus est; Secunda autemde monstratio pro principio habet cóclusionem pri mæ demonstrationis; conclusum enim & proba

demonstrationis;& quia conclusio non potest ha bere uim probandi, nisi uirtute medii, quod suit! in prima, & ideo etiam illud medium est aliquo modo terminus respectu secunda demonstratio nis; ergo secundum hæc secunda demonstratio tres terminos accipit à prima: duos de conciusio ne,& unum medium, & ultra unu addit, de quo aliquid debet probari: ergo demonstratio secunda quatuor terminos habet; tres realiter, et unum uirtualiter. V. gratia ponamus, quòd sit prima de monstratio;Omne.B.est.A.omne.C.est.B.ergo omne. C. est. A. Ista omne. C. est. A. erit principiù respectu sequétis ad probandum. A. D. ita quòd fic diceretur omne. C. est. A. ex conclusione primi syllogismi, omne. D. est. C. ergo omne. D. est. F A.& quia ista prima omne. C. est. A. non est uera nisi in uirtute. B. quod suit mediu in prima, ideo B.uirtualiter est in secunda demonstratione, igitur est ibi realiter. A. C.D. & uirtualiter ipsum . B. ergo quatuor termini: Et sicut secunda respe-Au primæ est ex quatuor terminis; ita tertia respectu secundæ ex quinque:quod patet,quia con clusio secunda est principium respectu tertie;co clusio autem secundi syllogismi in uirtute duorum terminorum mediorum uera est, in uirtute fui medii propria & in uirtute medii primi fyllogismi; & cum ista conclusio habeat duos terminos, & duo termini cum duobus mediis faciant quatuor terminos:quatuor ergo termini in tertia; & quia unum semper addit, de quo aliquid

Deinde cum dicit. Et transferètes elementum, nocant hinc quodcunque unum, ens, et paruum; quod ad multa est uti le: quapropter paruum, & simplex, & indivisibile dicitur elementum. Vnde euenit maxime universalia elementa esse, quia unumquodque corum unum ens, & simplex multis inest, aut omnibus, aut pluri mis. Et unum & puncium principia quibusdam uidentur esse; quomodo ergo uocata genera sunt unimersalia & indinisibilia (una enim est ratio) Elemen ta genera dicunt aliqui. Et magis quam differentia: queniam universale magis genus. Nam cui differen tia ineft, or genus id se quitur; sed cui genus non omnino differentia Omnium autem commune est eleme sum cuiuslibet, quod primum est cuique.

probatur, ergo sunt quinque, tres realiter, &

duo uirtualiter: & sic semper procedendo, quarta

demonstratio habebit sex, & quinta septem &c.

Ostendit, quòd ex diffinitione elementi data, transtulerunt quidam nomen elementi ad alia di centes, quòd ex his manifeltum est, quòd posuimus nomé eleméti ad omne illud, quod est unu, & paruum, & utile ad multa: ita quòd omne illud, quod habet in se omnes istas proprietates tres, elementum potest uocari; quia propter quan dam tráslationem poslumus diffinire aliter clementum, quam prius: quia possumus uocare elementum illud, quod est paruum in quantitax,& quod est simplex, nó ex aliis compositum;

tum in prima, est principium & premissa secudæ E & quod est indivisibile : Ex qua diffinitione uenit, quòd quidam posuerunt maximè uniuersalia elementa esse rerum: quia unum quodque eorum uniuersalium est unum ens, hoc est habens unam rationem; & est simplex : quia diffinitio maximè uniuersalium non componitur ex diuersis:& etiã est utile ad multa, quia ad omnia, uel ad plurima: maximè enim universale in multis est, aut omni bus, aut pluribus: Ex quo etiam uenit, quòd quidam posuerunt unum,& punctum esse elementa rerum; quia de natura unius est, quòd sit simplex, Natura & de natura etiam puncti; nec non & utilitatem \*\*\*\*\* que. habent respectu aliquorum, sicut unitas respectu numeri,& púctum respectu lineæ: Ex quo etiam uenit, quòd illa, quæ uocantur genera, funt uniuerfalia,& per conseques ad multa utilia; & etia funt indiuisibilia, quia ratio ipsorum generu una estideo ipsa genera elementa dicuntur, & magis ipía dicuntur esse elementa, quá differentia; quia in pluibus est genus, quam differentia;nam cui differétiainest, & genus sequitur; ita co posita dif ferétia ponitur genus, non tamen polito genere ponitur differentia:non enim omni cui inest genus incit differétia; & ita genus in plus est & per consequens ad plura magis utile est quam differentia: & sic uidetur habere magis natură elemé ti quàm differentia. Notandú est, quòd de natu- Elemeri pro ra elementi secudum primam diffinitionem suit, prutates. quòd effet indivisibile; omne autem indivisibile unú est, quia indiuisso est ipsa unitas, omne enim G indivisum in tali genere unu est, de natura etia clementi est, quòd sit illud ex quo primo compo nitur aliquid, illa autem quæ funt prima in quolibet genere simplicia, sunt parua in quatitate, maxima in uirtute:De natura etiam elementi est o natura sua seu uirtus se extendat ad naturam ele mentorum, & per consequens quòd sit utile ad multa elementa componenda: ex hoc ergo quòd elementum est indiuisibile, possumus dicere ex quadam traslatione quòd est unum; ex hoc auté, quòd est illud, ex quo primo coponitur aliquid, patet quòd clt paruum & simplex:ex hoc autem quòd sua uirtus se extendit ad multa elementa, patet quòd elt ad multa utile. Notandum elt etiá 🛭 Que smiser secundum Commentatorem: quòd maxime uni salia, quado uersalia, quæ dicuntur generalissima, uidebantur ralissima , aliquibus esse eleméta propter duo, & quia sunt nidebantur maioris utilitatis, ita quòd fua utilitas ad multa esse elemense extendit; & quia ipsa generalissima simplicio ra funt: ipsa genera enim sub alterna & species sub alternæ componuntur ex genere & differen tiis,ipsaautem generalissima non sic, primò quia ipsa generalissima genus non habent, & sic non possunt componi ex genere: secundò quia non habent differentiam; cuicunque enim inest diffe coi inest dif rentia & genus inclt;si ergo generalissima pro- fritis, imprias differentias dicerentadinuitem, necessario of or generalissima prohaberent unum supremum genus, quod per differentias illas descenderet in ipsa generalissima, quod est impossibile ; quia q sint generalissima

& tamen conveniant in aliquo superiori genere, A sint illa, ex quibus primò componuntur res aliæ, est oppositio in adiecto; & quia generalissimum non componitur ex genere & differentia; ideo dixit Philosophus, quòd ratio ipsius una est, hoc est indiuisibilis:ratio enim omnium inferiorum fub generalissimo componitur ex genere, & differentia; ratio autem generalissimi (ut probatu est) ex genere & differentia non potest componi ; ita tamen quòd ista ratio generalissimi propriè disfinitio dici non potest; quia omnis disfinitio ex genere & differetiis est; quidquid enim diffinitur species & non genus est. Si enim ut genus diffiniretur; genus generalissimum posset diffiniri, quod iam probatum est esse impossibile, eo quòd non habet genus & differentia: sic 24 proprie ergo quod propriè diffinitur species est; si ergo B quantum genus, sed inquantum species est. VIteriùs notandum est, quòd licet universale, & pu ctum, & linea, & unitas, habeant aliquam similitudinem cum elemento, & propter utilitatem, & propter simplicitatem (ut iam dictum est) ino tamen possunt dici elementa; quia elementum (ut iam dictum est) propriè dicitur de principio intrinfeco, & maximè de materia: ita quòd elementum propriè est illud, ex quo primò componitur aliquid materialiter, & realiter; universale autem non dicitur esse materia respectu alicuius, licet habeat similitudinem materiæ:& etiam compositio ex genere & differentia magis est có politio secundum rationem, quam secundum re: punctus etiam non est terminus, ex quo componitur linca;quia ex punctis nulla linea fit. Deinde cum dicit.

Omnium autem commune est elementum cuiusli

bet, quod primum est cuique.

Oftendit, quæ est ratio communis, quæ conue nit omni acceptioni elementi, dicens: quòd omne, quod est elementum, conuenit quòd sit illud, quod inest cuilibet elementato, & quod primò inest: ita quod elementum sit primum in compolitione elementati;& ultimum in resolutione: Qux pars secundùm Commétatorem introduci tur ad uidendum, quid est illud, cui primò conuenit ratio elementi: Si enim ratio elementi est, quòd sit illud, quod inest in re primò: ira quòd sit primum in compositione, & ultimum in reso-.hutione; & hoc propriè, & per se saluatur in materia prima; quia est prima in compositione, & ultima in resolutione; ergo elementú secundúm Commentatorem:primò,& per se dicitur de ma teria prima: secundariò de omnibus aliis.

Dubitaret ergo aliquis ex uerbis Commenta toris, Vtrum per se, & primò elemétum dicatur de materia prima? Respondeo dicendum est, cp si Elementum consideretur disfinitio elemeti data; patet, quòd primò dicitur de materia prima, quod patet sic: tur de mate Diffinitio elementi est, q sit illud, ex quo primò componitur aliquid; materia autem prima istam proprietatom habet: & si enim uocata elementa

puta corpora mixta;non tamen funt illa, ex quibus primò componuntur res: quia si essent prima in compositione, essent ultima in resolutione; ipsa autem non sunt ultima in resolutione; quia ultimata refolutio ad materiam est; ergo non sunt prima in compositione. Sciendum tamen, op pri- Prima mum duobus modis elt (sicut tactum est supra) Pliener. scilicet primum simplex, & primum in genere: uocata ergo prima elementa quatuor possunt di ci prima in genere, sed non prima simpliciter; materia pri quia prima simpliciter materia prima est; prima 🚧 🤌 autem in genere corruptibilium dici possunt uo ma simplici cata quatuor elementa: sic ergo ex prima parte diffinitionis patet, quod elementum primo, & per se dicitur de materia. Patet etiam hoc ex secunda parte diffinitionis : fecuda enim pars fuit, quod elementum debet existere in elementato; Existere in hoc autem magis couenit materiz primz quam also duplici uocatis quatuor elementis, quod patet sic: existe ur. re in alio potest esse duobus modis, uel uirtualiter, uel realiter: materia prima in re, cuius est materia, realiter & essentialiter est; ita quòd essentia materia est in re composita ex materia & forma: elementa autem uocata quatuor, sunt in mixto, uel solum uirtualiter, secundum opinionem aliquorum, qui scilicet ponunt, quòd uirtus corum est ibi, & non realitas: ita quòd ca es-· se ibi est uirtutem eorum saluari in forma mixti: uel etiam si sunt ibi realiter secundum opinionem aliquorum, sed tamen sunt ibi secundùm esse fractum & diminutum: ita quòd essentia corum non est ibi perfecta: Sic ergo ex secun da parte diffinitionis elementi elementum primò & per se dicitur de materia; Hoc etiam patet ex tertia parte diffinitionis; quia tertia pars fuit, quòd esset indivisibile secundum formam: esse autem indivisibile secundum formam potest intelligi duobus modis, Vno modo, quia nullo modo dividitur; quia de se non habet sormam, per quam possit dividi: & isto modo materia est indivisibilis; quia materia de se nullum actum habet, omnis autem diuisio formalis a-

& in parte; eo modo quo dicimus, quòd aqua est indiuisibilis secundum formam; quia quali-

bet pars aquæ est aqua: & unica ratio formalis faluatur in toto, & in parte: Et quod primo mo-

do indiviblii.e est, magis est indivisibile, quam'

quòd secundo: quia quod est indivisibile pri-

mo modo, nullam diuisionem concernit diui-

forma saluatur secundum unam rationem in to-

ctum aspicit: Secundo modo potest indivisibile Indivisibile secundum formam esse; quia formam habens, secundu for D habet eam secundum eandem rationem in toto mam dupli

fionis; nam materia est indiuisa, & secundum materia pri quantitatem, & secundum sormam: quod au- ma est indi tem indivisibile est ultimo modo aliquam ra- uisa secun-

tionens diuisionis concernit; quia potest diui-dum quanti di secundum naturam quanti, licèt non pos-secundum se diuisi secundum nam qualis & sorme: quia sit diuidi secundum nam qualis & forme: quia mam.

Species est.

### Metaphylicæ:

gis saluetur in materia prima, quam in aliis quatuor elementis: ergo nomen elementi per priùs dicitur de materia prima, quàm de quatuor corporibus primis.

TEX. c. Natura uerò dicitur uno quidem modo nascentium generatio; ut si quis porrigens dicat y.

Postquam Aristo.distinxit nomina causarum, distinguit hic nomen naturæ, quia natura est que dam causa. Et diuiditur in duas partes : in prima parte distinguit modos naturæ: secundo ostendit quid est illud, in quo primò & per se saluatur natura: Secunda ibi. [Ex dictis igitur prima natura, & propriè dica.]Prima in duas: quia primò ponit quinque modos nature: secundò ponit quosdam modos naturæ, qui oriuntur ex aliquibus il- F lorum principalibus; Secunda ibi . [Ergo natura quidem, quòd ex his utrisque.] Prima in quinq;, secundum quinque modos accipiendi naturam: Secunda ibi. [Vno uerò.] Tertia ibi. [Ampliùs unde motus principium.] Quarta ibi. [Ampliùs natura dicitur, ex quo aliquid est, aut fit.] Quinta ibi. [Ampliùs autem alio modo.] Dicit ergo pri mò, quia uno primo quidem modo dicitur gene ratio nascentinm, si aliquis dicat ipsum y. produ cens & extendens. Vnde notandum est diligen-Physis Gra ter, quòd Physis, quòd idem est apud Gracos, qu natura apud nos, si pro generatione nascentium accipiatur, habet primum y. productum: si pro principio generationis habet primum y. breue. Quasi ergo diceret Philosophus: si physis, quod G idem est, quod natura ; habet primum y. produ-&um & extensum, idem sonat, quòd generatio nascentium. Notandum est diligenter, quòd se cundum Boetium, super librum de duabus natu ris, & una persona Christi; natura à natu dicitur:si ergo nomen sequitur proprietatem rei, illa proprie funt natura, quæ per natum & nascentia ab illo funt: & isto modo accipit hic Philosoph. naturam in hoc primo modo. s. op natura idem est, q ipsa nascentia, uel generatio nascentium. Deinde cum dicit.

> Vno uero modo, x quo generatur primum gene ratum inexistente.

Ponit secundum modum, dicens; quòd natura dicitur secundo modo principium, ex quo est generatio nascentium; ita quòd hic nascens est ex ilto principio, sicut ex intrinseco. Vnde litera Commenti sic habet : natura dicitur illud, ex quo pullulans pullulat primò, & est in eo: quod exponens Commentator, dicit sic. Omne illud dicitur pullulare, quod crescit in alio, & est continuum cum eo; sicut embriones crescunt continue cum impregnatis; & sicut fructus, & semina; quæ crescunt consolidata, aut continua habentibus semina. Istud ergo principium, quod est principium crescentiæ, & est iunctum cum crescente; uocatur natura isto secundo modo:& quia iunctum est cum crescente; ideo dicit litera Commenti, quod est in eo: Litera autem

to & in parte. Cum ergo ratio indiuisibilis ma- E ista dicit, quòd existit cum eo, cuius est principium: ergo iste modus dicendi natura differt à primo: quia natura primo modo idem estaquòd nascentia ipsa, uel ipse natus: natura autem isto fecundo modo idem est, quod principium ipfius nascentia, iunctum tamen cum ipso nascen-Verum est tamen, quòd litera Commenti uidetur appellare naturam primo modo illud, quod pullulat, & illud quod nascitur ex aliqua pullulatione; ita quòd appellat naturam primo modo terminum pullulationis & nascentiæ; co modo quo dicimus, quòd fructus pullulans ab arbore, dicitur natura: quia scilicet ex arbore pul lulat ui natura arboris. Ita quòd natura secundo modo idem est, quòd natura, prout est principiu; ex cuius uirtute pullulans pullulat: primo autem modo idem est, quòd ipse terminus acquisitus na turaliter per pullulationem. Deinde cum d.

Ampliùs unde motus primus in quolibet natura entium,& in eo inquantùm id existit.

Ponit tertium modum naturæ: & dividitur in duas partes:quia primò ponit hunc modum : secundò explanat quoddam, quòd dixerat in primo modo & fecundo:Secunda ibi . [Nafci uerò dicuntur.] Dicit ergo quòd tertio modo dicitur Principia natura, quòd est principium motus & quietis in accipum quolibet entium; dummodo sit in eo inquantum pro princihuius, & non per accidens: & iste modus est ille, ne Secundo qui est positus in Secundo Physi. Vbi notandum Physic. 3.16 est, p generatio nascentium est quædam species quet. mutatióis. Differt ergo iste modus à primo, quia ibi loquitur Aristot. de mutatione, quæ tantùm est in nascentibus; hic loquitur de qualibet muta tione naturali: differt etiam in hoc, quia in primo modo loquitur de ipsa generatione nascentium, quæ est quædam mutatio, hic loquitur de principio mutationis: differt etiam iste modus à secundo:quia in secundo modo accipitur principium generationis nascentium tantum; hic autem accipitur principium cuiuslibet mutationis natura lis.Deinde cum dicit.

Nasci uerò dicuntur quacunque augumentum habent per alterum in tangendo, & simul & aliquid esse apte, ut embrio. Differt autem connascentia à tactu:Hic enim nihil præter tactum diuersum H esse pecesse est . Insimul uerò apte existentibus est aliquid unum idem in ambobus, quod facit pro ta-Etu simul aptè esse, o unum esse secundum quantita tem, & continuitatem. sed non secundum quali-

Explanat quod dixerat in primo, & fecundo Differentia modo: dixerat enim ibi de generatione naicen- inter wines tium aliquid: & ideo uult manisestare quid est tia comani Ad cuius literæ euidentiam mata, o is nasci,& connasci. notandum est diligenter, quòd ista differentia ter generaest inter uiuentia, & inanimata, & inter genera- 118m @ ise tionem uiuentium & inanimatoru:quia inanima nimatoram tum generatur non ut comunctum, neque ut unitum generanti; co modo quo dicimus, quòd ignis generatur ab igne, & ignis genitus

non est iunctus cum generante : uiuentia au- A dam coaptationem, quæ oritur ex uirtute : quæ tem generantur iuncta cum generantibus, & cum principio generationis; eo modo quo fru-Ecus continuè crescit ex arbore, & continuè iun gitur cum arbore, & uirtute arboris; & eo modo quo dicimus, quòd embriones iunguntur cum imprægnatis; Exista autem iunctione, & coniunctione, & appositione nascentium, cum principio nascentium consurgit quoddam augu mentum: sicut patet, quòd ex appositione, & nascentia fructus cum arbore, & embrione cum imprægnatis confurgit quoddam augumentum; Sic ergo patet, quòd ad nasci, uel connasci duo concurrunt, scilicet quòd genitum est coniunctum cum gignente, & quòd ex istaiunctura sit quoddam augumentum. Ex his ergo uisis B patet litera Philosophi; dicit ergo sic, quòd nafci dicuntur, quæcunque in tangendo aliquod aliud, scilicet illud, in quo nascuntur, habem augumentum per illud alterum; & ista dicuntur connasci, siue ad nasci; eo modo quo dicimus, quòd embrio ad nascitur, siue connascitur cum impregnato, ut fructus arboris. Notabiliter autem dicit, quòd istud augumentum est per alterum, quia istud augumentum differt ab auguméto, quod est species motus: quia in illo augumen to, quod est species motus; aliquid augumentatur in seipso, ex hoc quod augens convertitur in substantiam aucti; & illud, quod additur; in substantiam illius, cui additur: hic autem illud, quod apponitur, & quod nascitur; ita apponitur prin- C cipio generationis, & connascitur cumillo, quòd est alterum ab illo, ut fructus ab arbore est alterum, & embrio ab impregnante: Et quia dixit, quòd connascentia sunt in tangendo, ne aliquis crederet, quòd connascentia & tactus, siue connasci & tangere sint idem, dat differentiam inter illa, dicens; quòd differunt connascentia à tactu: aquia in tangentibus nihil aliud necesse est sesse præter tactum, quod debeat ligare ipfa tangentia:in nullis autem natis est aliquid unum & ide in ambobus, quod facit simul nasci unum cum alio, sicut est uirtus, quæfacit nasci simul embrionem cum impregnatis, & fructum cum arbore; & ista facit simul esse unum cum alio secundum continuum & quantum, non tamen lecundum quale; quia illud ligamentum non alterat ipla simul nascentia, nec facit unum esse fecundum formam, sed fecundum continuitatem solum. Notandum est diligenter, quod Philosophus facit mentionem de augumento, quod fit ex nascentia; ideo hic uult ostendere, quomodo fit istud augumentum. Augumentum fit du- tum autem fit duobus modis:uno modo, quia illud, quod apponitur alicui augens ipsum, potest ei apponi per solum contactum: secundo mode potest ei apponi per quandam coaptationem na turalem; eo modo quo bracchium coaptatur ma nui:istud ergo augeri, quod est per connascenma, non est per contactum solum, sed per quan-

quidem uirtus ligat illud, quod nascitur cum principio nascente, ut embrionem cum impregnato, & fructum cum arbore. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd in tacu non est necesse esse aliquod ligamentum, coniungens unum cum altero; in nascentibus autem sic : quod ligamen ego uoco uirtutem, quæ ligatillud, quod nascitur cum principio nascendi. Notandum est etiam diligenter secundum Commentatorem. Quòd miscibilia sunt in mixto;ita tamen co alterantur à formis suis, & sunt unum non solum secundum continuum, sed etia secundum formam.s.in forma mixti: hic autem illa,quæ cónascuntur; sunt unum cum principio, cui connascuntur secundum continuitatem, non tamen secundum formam: quia uirtus ligans unum cum alio, non alterat illa duo à formis; nec facit eam unum secundum formam, sed solum fecundum quantitatem & continuitatem: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, o sunt unu secundum continuum & quantum & non quale. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem natura dicitur , ex quo primo aut est, aut sit aliquid entium natura, cum informe sit, & immutabile à sua propria potestata, ut statue & uasorum ercorum, es natura dicitur, & ligneorum lignum. Similiter autem in aliis. ex his enim unumquodque saluata prima materia. Hoc enim modo & existentium natura elementa dicut naturam, Alii ignem, alii terram, alii aquam, alii aerem, alii aliquid aliud tale dicentes, alii quadam borum, alii omnia ea.

Ponit quartum modum naturæ, dicens; cp natura dicitur quarto modo illud, ex quo primò ali quid fit materialiter, & hoc est ipsa materia, ex qua est, uel fit aliquod, quod est principium essédi,& fiendi:quæ quidem materia est inordinata, & immutabilis per propriam potentiam sua; co Materia in op non potest moueri per propriam potestatem, ordinata, es sed secundum potestatem agentis. Et ponit exeplum de ista potestate naturæ; sicut æs dicitur na tura statuæ,& uasorum ereorum:quia materia eo rum est: & lignum dicitur natura operú ligneorum, quia materia eorum est: & sicut dico de istis duobus ; ita dico de omnibus aliis ; quia materia est, ex qua fit unumquodque, ipsa materia faluata. Et si enim formæ uarientur continue, tamen materia saluatur: illa autem debet uocari natura, quæ semper saluatur in re. Et hoc mo materia est do accipiendo naturam existentium, posuerunt matera. antiqui elementa materiam rerum, sed tamen differenter: quia alii ignem, qui ponebant ignem esse materiam respectu omnium, alii terram, qui scilicet ponebant terram esse principium materiale omnium, alii aerem, qui ponebant ipsum materiale principium respectu omnium: alii aliquod simile dicentes, ponentes sortè aliquod medium inter aerem, & aquam esse materiale principium omnium:

alii quoddam horum: alii uerò hec omnia si- E principio materiali nata sunt sieri, adhuc non difimul, Quasi dicat, sicut ponebant materiam; ita ponebant naturam, quia materiam uocabant na-

Questio.

Quereret quis, Vtrum materia sit inordinata in sua existentia, sicut ponit Philosophus? Resp. Dicendum est, q sic. Ad cuius evidentiam notandum est, quòd hic loquitur Philosophus de or dine essentiali, & ordine sormali; eo modo quo dicimus, quòd forma asini, naturali ordine est fub forma hominis, non ordine situali, sed ordine formali & essentiali: hic autem ordo essentia-Ordo effen- lis à forma est; cum ergo materia de se nullam tialis est à formam concernat, quia de se nec est quid, nec quantum, nec quale, & sic de aliis rationibus pre dicamentalibus; ergo materia de se nullum ordi- F nem concernit : Cum.n.de essentia materie sit, quòd fit in potentia ad omnem formam generabilem & corruptibilem; & ordo sit per sormã; magis debet dici impotentia ad ordinem, quam cy in ea sit ordo. Et ideo hic dicit Philosophus, cy ipsum principium materiale est inordinatum

Questio.

sit immobilis de se à sua potestate, ut dicit Philo fophus? Respondeo. Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hæc est differentia inter potentiam actiuam, & passi-Differentia uam: quia ratio potentia actiue est in mouere ainter poten liud:ratio autem potentia passiua est in moueri tiamactina ab alio:nullum.n.passiuum trahit seipsum ad a- G Etum, ut sit: Cum ergo de essentia materix sit, q est in potentia, non actiua, sed passiua; de essentia De essentia sua est, o moucatur ab alio, & o trahatur ab alio materia est adactum; ita co ipsa scipsam non trahit ad actu, eye in pose-tia passina. fed ab alio trahitur, s. à potentia actiua, uel poten tia agentis. Et ideo benè dixit Philosophus, p immobilis està sua propria potestate. Deinde

Consequenter quereret quis. Vtrum materia

Ampliùs alio modo dicitur natura existentium natura substantia, ut dicentes naturam primam eße compositionem, ut Empedo. dicit, quòd natura nullius est entium, sed solum mixtio, & permutatio, permixtorum natura in hominibus nominatur. Quapropter & quacunque natura sunt, aut fiunt, ia existence, ex quo apta nata sunt fieri, aut esse; non dicimus naturam habere, si non habet speciem, aut. formam.

Ponit quintum modum naturæ, dicens; quòd alio modo dicitur natura existentium, & rerum ipsa substantia; hoc est forma substantialis; eo modo quo ponebant aliqui naturam primam rerum esse compositionem & mixtionem; sicut Emped.dixit, o natura existentium, uel est abso lutum & firmum, uel folu mintio & permixtio; & permixtio permixtorum est natura rerum : & isto modo natura rerum ab hominibus nocatur Forma na. .f.ipfa forma.Quòd autem forma sit natura, proma- batur ex hoc; quæcunq; sunt à natura, uel fint; 818 quam & si existat principium materiale eorum, ex quo

cimus ea esse, nisi habeant naturam formæ; quæ species est. Quasi dicat illud, quo posito ponitur res, & quo remoto remouetur [ propter literam Philosophi) uocatur natura rei: posita autem forma, res ponitur, & remota remouetur: ergo forma est natura rei.

Notandum est diligenter, quod esse in po- Esse in pote tentia non est propriè else, sed est solum else sia est ce se secundum quid : esse autem est propriè esse, & cudum Qd, simpliciter:cumergo de essentia materiæ sit esse in potentia, else materie est else lecudum quid, & cum forma fit actus, uel actum dicat, habere formam est habere esse simpliciter. Et hoc est, Esse simpliquod dicit Philosophus in litera, op rem esse in cuer quid. potentia materia, non est rem esle, nisi secundùm quid:rem autem habere formam, est ipsam rem dabere esse simpliciter: & cum ipsa realitas fit natura, dum res est in potentia materiæ, adhuc naturam non habet; dum autem habet formain, dicitur habere naturam, (Debemus hic imaginari, quòd hic accipitur natura quælibet forma prædicamentalis,) Cum ergo materia sit in potentia ad totum esse prædicamentale, & actu non sit aliqua ratio prædicamentalis non erit actu natura hoc modo, sed solum in potentia natura. Notandum est etiam diligenter, Antiqueri quòd quidam antiquorum opinabantur elemen opin. de mi ta non admisceri in mixto, nec alterari à for- xtione elemis suis; sed quòd sunt existentia actu in mix- mentorum. to; ita quòd mixtio non est unio alteratorum, fed compositio solum, & simul positio ipsorum elementorum; & isti ponebant quòd ista mixtio esset compositio & forma rerum. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd Empedocles non ponebat naturam formarum

torum adinuicem. Deinde cum d. Ergo natura quidem,quod ex utrisque est,ut ani

esse aliquod absolutum, quod scilicet surge-

ret ex fractione, & ex alteratione elementorum; sed quòd simul esset potentia elemen-

malia,& eorum partes. Postquam ostendit, quòd natura dicitur principium quinque modis; hic ponit quosdam modos annexos præcedentibus, qui oriuntur ex eis. Et dividitur in tres partes, secundum tres modos, quos ponit: Secunda ibi. [Natura autem materia prima.] Tertia ibi. [Et species, & substantia.] Primus & tertius anne-Ctitur illi modo, quo dicebatur, quòd forma erat natura: secundus autem annectitur illi, secun dùm quem dicebatur, quòd natura erat natura. Ponit ergo primum modum. Nam ex hoc, of for Copoliti es ma natura est, ex hoc sequitur, op compositu ha- habens a bens formam; dicatur habere naturam. Ethoc twans. est, quod dicit, quillud, quod est ex his utrisque, hoc est ex forma & materia, dicitur natura, hoc est dicitur habere naturam, sicut animalia, & eorum partes aliquam naturam habent. Notandum est, quòd secundum Boethium super libro

subsistens est subsistens per subsistentiam; uocat autem subsistentiam essentiam formalem: subsistens autem, quod subsistie, & est per subsistentiam; subsistentia autem non subsistit, sed est ratio subsistendi & causa: sicut album subsistit per albedinem, albedo autem non subsistit; sed est ra tio, & causa, quòd aliquid subsistat, ut album: ita à fimili ipfa effentia formalis, ita est natura, quòd non est habens naturam; ipsum autem compositum, ita est habens formam, quòd proprie non est natura; sed est habens naturam. Et hoc est, op dicit Philosophus in litera, 🕫 quia forma natura est;ideo compositum habens formam, habere naturam dicitur. Deinde cum dicit.

Natura autem prima materia, & hac duplici- B ter, aut qua ad id prima, aut ex toto prima, ut operum erecrum. Ad ipsa quidem primum es: totaliter uero forsan aqua, si omnia liquascentia aqua.

Ponit lecundum modum annexum illi, lecun dum quem ipsa materia dicitur natura, dicens Materiam sic; quòd quia materia natura dicebatur; ideo & esse prime materia prima natura dici potest:materiam audapliciter. tem esse primam est duobus modis, quia uel est prima respectu huius, & in genere; aut est om-nino prima, & extra genus. V.g. operum areorum materia prima, & in genere respectu huius est æs; prima uerò universaliter est aqua, & boc dico, si omnia liquæbilia resoluuntur ad aquam; opera enim ærea liquæbilia sunt. Notandum est, quòd ideo materia dicitur natura:quia est in qua dam analogia, & in quadam attributions ad formam, que proprie natura est: quia ergo tam ma+ teria prima, quam materia propinqua est in por tentia ad formam:ideo tam ilta, quàm illa potelt dici natura secundum istum modum dicendi na turam. Et ideo benè dictum est quòd istemodus annexus est illi modo, secundum quem dicebatur, o materia erat natura. Deinde cum dicit.

Et species, o substantia. Hac autem finis genera tionis. Metaphora uerò iam & omnino omnis substantia natura dicitur propter hanc; quia & natu: ra substantia quadam est.

Ponit tertium modum, qui est annexus formæ: & primò repetit modum illum, secundum quem forma dicitur natura, dicens ; quòd (ur dì-Forme, de ctum est)species & forma substantialis, que est qua hiclo- finis generationis, natura est: fecundo dat unum gunur Phi modum translatum ab isto, dicens; cy secundum serminus ge metaphoram, & per quandam translationem, nerationis; propter hanc formam, que dicitur natura; omni e no omnis substantia potest dici natura; quia .n. ipsa natura sormæ est quædam natura substátiæ; & ista substantia dicitur natura, & omnis subeas er sub. stantia aliquo modotranslato natura dici potest.

Quereret quis, Vnde sequitur, si forma, que est finis generationis; dicitur natura, co ois substa me quiditas tia dicitur natura? Respondeo. Dicendum est, que abstrabit ab omns ge ideo sorma dicitur natura: quia largitur entitate moratione. rei, & actualitatem essentialem:ideo dixit Philo-

de duabus naturis & una persona Christi; omne A sophus superius, quòd nullam rem dicimus ad4 huc habere naturam, donec habeat formă; quia deficiente forma, deficit entitas, & actus essentia Forma cur lis: si ergo ista est ratio, quare forma dicitur natu dicitur mara, & omnis substantia sit substantia per formă ; quia non est dare propriè substantiam sine formalitate aliqua;ideo translatiue à forma potest transferri nomen naturæ ad quamilibet substantiam; ita quòd iste sit modus transferendi: si forma, quæ est finis generationis; ideo natura est, quia largitur actum; generatio ergo, & qualibet natura substantialis, que largitur actum substan tialem, uel habet actum subtlantialem, natura elt: Ita tamen quòd illa formalitas substantialis dicatur natura; substantia autem habens hac for malitatem, dicatur habens naturam; ita quòd per hoc, quòd dicitur, hac fubstantia, magis intelligatur formalitas substantialis cuiuscunque substantiæ, quam substantia habens ipsam formalitatem. Deinde d.

> Ex dictis igitur prima natura, & propriè dicta, est substantia, qua principium motum habentium in fe inquantum ea. Materia namque quia buius est sasceptibilis,esse dicitur natura. Et generationes, et generari, quia sunt ab ea motus. Et principium moous natura existentium id ipsum est existens, aut 🥒 🕬 🔻

potestate, aut perfeccione. Ostendie, in quo primò, & per se saluatur ratiò natura; ira quòd omnes modos reducit ad u- oes nature num, dicens lie; quod ex dictis patet, op proprie ad formam & per se diche natura, est substantia, idest sorma reducuirur. fubstantialis, que quidem forma est principium motus habentium in se principium motus inqui tum hmői nam materia non dicitur natura, nist quia est fusceptiua huius naturæ formalis. Simili Forma licet ter generationes & motus dicuntur natura, quia fit princiter generationes & motus dicuntur natura, qua pium acti-funt ab hac forma, & quia funt ad formam ilta, num, pot ta nam ipla natura formalis est principium motus medici prin in existentibus; Ita tamen, quòd istud principiù cipium pas aliquando mouet actu, aliquando potentia: non finam moenim semper forma mouet, nec scuper est prin- tus et quiecipium motus în actu; sed aliquando ita potest

mouere, co non mouet. Quareret quis, Vtrum natura propriùs dici- Quafis. tur de forma,quam de materia, uel de motu? Respondeo. Dicendum est, quòd sic; quod patet quatuor uiis secundum quatuor diffinitiones, quas dat Boetius in lib.de duabus naturis. Prima diffinitio est, quòd natura est earum rerum, que Natura cum sint, quodammodo intellectu capi possunt; quid. ita quòd natura isto modo capit omnem naturã entisita quòd natura secundum istum modum, idem est, quòd intellectualitas rei, que intellectu capitur. Et ideo dicit Boetius, quòd sub ista dissi nitione continetur quidquid intellectualitatem Forma her habet: cum ergo forma per se intelligatur, & sua intellectuaintellectualitatem habeat independentem; mate litate inderia autem intellectualitatem habeat ex analogia pendentem. ad formam; & motus ex analogia, quam habet ad formam, ex qua est; uelex forma, ad quam est;

ns, que est tota quidi-

Aqua est

Materia

matera.

cur dicitur

principium

Digitized by Google

patet

est in forma, quàm in motu, uel in materia; & p consequens natura. Secunda diffinitio est, quòd natura est, quod uel facere, uel pati potest: & sub ista diffinitione comprehenditur omnis substan tia, siue sit corporea, siue sit incorporea, ut ait idé Boetius, Accipitur hic actio largo modo, siue sit corporalis, siuc sit spiritualis: cum ergo actio, que oritur à substantia; ueriùs respiesat formam, qua materiam; uerè dicitur natura isto modo magis de forma, quam de materia, & quam de motu; & quia etiam motus non agit, sed est ipsa actio.

Tertia diffinitio qua est data à Philosopho in se Tex. 6. 3. cundo Physico.quod natura est principium motus, & quietis eius, in quo est, primò & per se, & non secundum accidens: & isto modo accipiendo naturam, non est natura, nisi in corporibus: ita quòd ex hoc differt à præcedenti diffinitione: quia illa est in substantia corporca, & incorporea,& in actione corporali & spirituali:ista au tem in substantia corporea, & in motu corporum tantum. Ex hoc autem patet, quod natura propriùs dicitur de forma, quam de materia: 9 enim graue moueatur deorium, uel quiescat in centro; hoc non habet materia gravis, quia mate Materia ? ria de se est indisserens ad motum sursum, & ad indifferens motum deorsum; & ad quietem istam, & ad illa; ad motum fed hoc habet ex forma grauis;nam grauans dan

do sibi formam grauis, dat locum sibi & motum deorsum. Patet etiam ex hoc, quòd magis dicitur natura de forma, quam de moturnam ipse mo G cipiat. tus nullam entitatem habet, nifi quatenus à forma est:quod patet ex hoc: unumquodque per illud ab alio diftinguitur, per quod eft, & ad quod estiduo autem motus non different abinuicem, nisi per formas, à quibus sunt, uel ad quas sunt : quòd enim dealbatio, & denigratio specie differant, hoc non est, nisi quia hoc est ab albedine, il lud à nigredine; uel quia hoc est; ad albedinem, illud ad nigredinem:ergo isti motus non funt na tura alicui, nisi per formas, à quibus sunt, uel ad quas funt. Quarta diffinitio est, o natura est specifica differentia, informans unamquamque rem: & secundum istam disfinitionem pater, op materia nullo modo potest dici natura: forma au tem sic: nam cum materia sit ens in potentia; & omne, quod specificat, sit aliquis actus; patet, sp materia non potest dici natura por istum modu. Possumus dicere, si uolumus propriè loqui, op po tentia specificatur, & trahitur ad speciem; & for

quod specificat, non de eo, quod specificatur, pa tet, quòd non dicitur de materia, sed de sorma, De natura Patet etiam, quòd natura ficaccepta non dicitur motas quid de motu: de ratione enim motus est, quod specificetur per terminum:omnis enim motus est nia ad terminum:omnis autem morus specificabilis est: ita quòd non est specificans: & ideo motus

ma est illa, quæ specificat, & trahit formaliter ip-

sam potentiam ad aliquem actum, qui formalis est: cum ergo metura dicatur isto modo de eo,

patet quòd intellectualitas pleniùs & ueriùs est E nullo modo potest dici natura, secundum istum modum accipiendi naturam: sed solum ipse terminus motus, qui est forma.

> Necessarium dicitur, sme quo non contingit esse, TEX.6. aut uiuere quasi concausali. V t spirare & cibus animalium est necessarium. Nam sine his esse est im-

possibile.

Hic determinat de natura necessarii:quia necessitas est quædam conditio causæ. Et dividitur in duas partes: quia primò ponit multiplicem ac necessitas ? ceptionem necessarii: secundò reducit omnes condo caa. modos necessarii ad unum. Secunda ibi. [Et secundum hoc necessarium.] Prima in quatuor secunduni quatuor modos accipiendi necessarium Necessarius Secundaibi. [Et sine quibus.] Tertiaibi. [Am- quadruplipliùs autem uim faciens.] Quarta ibi. [Ampliùs quòd non contingit.]Dicit ergo primò, quòd illud dicitur necessarium, sine quo non contingit rem uiuere, nec habere esse completum:quasi illo existente concausa respectu illius rei : eo modo quo dicimus, quòd respirare, uel cibus est ani mali necessarius: quia impossibile est sine his ani mal uiuere:ita quòd respirare, & cibus non sunt / causa animalis, sed sunt quasi concausa: concurrunt enim ad esse animalisticet no causent esse. Deinde cum d.

Et sine quibus homini bonum non contingit esse, ant fieri, aut aliquid malum expellere, aut priuari. Veluti bibere pharmacum necessarium, ut non la borect & ad Aeginam nauigare, ut pecuniam re

Ponit secundum modum, dicens: quòd neces farium uocatur illud, sine quo non contingit bonum acquirere, uel habere: & fine quo non contingit malum expellere,& priuari : ueluti bibere pharmacum est necessarium, ut uitetur istud ma lum, scilicet infirmitas:& nauigare ad Aeginam, hoc est ad talem cinitatem, necessarium est, si ali quis debet recipere pecuniam. Notandum est; undd hi duo modi oriuntur à causa finali : nam primus est, quando aliquid est necessarium, si de bet haberi effe: quod effe cadit sub appetitu natu ræ:natura enim esse appetit sicut finem. Secundus autem modus est, quando aliquid dicitur ne cessarium, quoties cunque aliquis finis nonpotest H haberi sine hoc habito. Vnde Commentator pri mus modus differt à secundo: quia primus modus est in rebus naturalibus: est enim necessariu primo modo, sine quo non potest aliquis finis co sequi naturaliter : secundus autem modus est in noluntariis sest enim necessarium secundo modo, sine quo uoluntas non poteste consequi fine; quem sibi statuit. Deinde d.

Amplius nim faciens, or uis . Sed hoc oft prater imperum & præter voluntatem impediens, & pro hibens.Vim emm faciens necessarium dicitur.

Ponit tertium modum: & dividitur in duas partes:quia primò ponit istun modum necessarii: secundò ponit quasdam proprietates eius: Se cunda ibi. [Quapropter & trifte.] Ponit ergo pri

mò tertium modum, dicens: quòd actio & passio A do: Et hoc notauit Philosophus in litera, quando uiolenta dicitur quadam necessitas, unde uim faciens, idest ipsa uiolentia necessarii nomen ac cipit:illud enim est necessarium, quod est præter impetum naturx propter violentiam agentis: & hoc in naturalibus: illud enim quod ab alio prxter impetum natura mouetur, violentum & necessarium nocatur:eo modo quo dicimus aliqua do, quòd graue uiolenter mouetur sursum: & ista necessitas est quadam violentia: & in voluntariis illud est necessarium, quod est impediens uolun tatem alicuius, ne fiat, quod appetit: uel quod est prohibés uoluntatem, ne incipiat sa cere: & hoc modo uiolentum idem est, quod necessarium, & necessarium idem est, quod uiolentum. Deinde cum dicit.

A.l. Zena-

Quapropter triste etiam-ficut Euenus ait: omnis enim res necessaria lamentabilis est fatta. qua propter trifte esiam sicut Euenus ait . omnis enim res necessaria lamentabilis est fatta. & uis necessitas quadam ut Sophooles dicit: sed uis ea me facere cogit. Et nidetur necessitas aliquid inculpabile esse rette. Contrarium enim est motui secundum prenoluntatem & secundum excogitationem.

Proprieta-

Triftitiavo de căsur.

wolntatem contristabi lis eft.

ad finem.

Appetitus duples.

Ponit quossam proprietates huius necessarij dicens, quòd hoc necessarium triste est, sicut ait Euenus, uel Homerus; omnis necelsitas per iltu modu tristitiam infert; nam tristitia causatur ex hoc, quod accidit in uoluntariis contra defideriüʻ eius; hæc autem necessitas est ex hoc, quod aliquis cogitur ad aliquid præter uoluntatem suam, C & præter defiderium suum, ex hoc est tristitia, quia( ut ait hie Commentator ) omnis uoluntas Omnis neces delectabilis, omnis autem necessitas contra uositas contra luntatem contristabilis est. Secunda proprietas est, quòd ista uis est quædam uiolentia, sicut ait ille Sophocles dicens, quòd uis me cogit facere hoc:quasi dicat hoc necessarium, quod est quoddam uiolentum, me cogit facere hoc. Tertia pro prietas est, quòd hoc necessarium non uidetur es se uituperabile, nec increpabile; ita quille, qui necessariò sic agit, magis meretur ueniam, quam increpantem; hoc enim necessarium contrarium est motui, & desiderio rei uolentis, & agentis, fecundum voluntatem suam, & cognitione, vel Increpatio cogitationem; quali dicat, increpatio non debetur nisi uolentarie male agetibus; hæc aute actio, quæ est propter tale necessarium, est præter im-Oranis res petum inclinationis uoluntatis. Notandum est bes impeti diligéter, quod omnis res habet impetunt ad aliquem finem: hie autem impetus aliquando sequi tur naturam rei folum;eo modo, quo natura gravis sequitur suus impetus & motus deorsum; & hic impetus uocatur appetitus naturalis: Aliqua do hic impetus sequitur rem, ut cognita est: ita quòd illa res, ad quam est iste impetus, qui sequitur talem cognitionem, uocatur appetitus cogni tiuns:quando autem ita est, quòd per uim agenas aliquid fit contra primum impetum, uel contra secudum; uocatur necessarium hoe tertio mo

dixit:quòd aliquado propter uim agentis aliquid fit præter impetum, aliquid præter uoluntatem: Dicens præter impetum, notauit primum modús dicens contra uoluntatem, notauit secudum. No tandum est, quòd ipsum passum aliquando aliquid ab agente habet, ad quod tamen ordinatur ex propria natura & ex proprio appetitu;ita q il lud est consonum appetitui nature, & inclinatio ni: & quod fic habetur per uim agentis non potest dici necessarium hoc modo, quia non est pro pter impetum; quòd enim graue tédat deorsum, hochabet per uim generantis; tamen quis ad. motum deorsum est inclinatio gravis, ideo non potest dici necessariò moueri isto modo necessa B rii . Aliquando ipfum paffum aliquid habet per uim agentis contra inclinationem passi: & quod hoc modo mouetur ab agente, necessario mouetur hoc modo necessarii, quia uioleter moueturi ita quòd niolétum, & necessarium per istum mo dum est, quando aliquid confertur passo contra inclinationem passi, Epso passo nullam uim con" ferente agenti. Notandum est etiam, quòd sicut duo modi primi sumebatur à causa finali; ita ille tertius à causa efficiente; sicut duo primi modi érat ex hoc, quòd aliquid habebatur necessariò, fi debebat haberi finis: ita hic modus est ex hocy quòd aliquid necessariò habetur per uim agetis: Necessariò tamen propter uim agentis potest el Necessaria

se duobus modis, quia uno modo necessario ha- !! beri propter uim agentis idem est, quod natura in deplicaliter haberi; Alio modo necessariò haberi propter uim agentis idem est, quòd uiolenter haberi:uidemus enim quòd lapis naturaliter tendit de orsum, & necessariò tendit sursum, sed diuersimode, quia necessariò tendere, scilicet deorsum,idem est, quòd naturaliter tendere;neces sariò tendere sursum idem est, quòd uiolenter te dere : utrunque est à ui agente; tamen una necel fitas est contra inclinationem & impetum natura, alia est secundum inclinationem natura: & quando est contra inclinationem naturz idem est necessariò tendere, op uioleter tendere: quando autem est secundum inclinationem natura, necessariò tendere idem est, o naturaliter tende p re. Deinde cum d.

Amplius quod non contingit aliter fe habere, ne cessarium dicimus sic se habere.

Ponit quartum modum necessarii dicens, 9 ampliùs dicimus id effe necessarium, op non con' tingit aliter se habere. Notandum est, co hic mo dus necessarii oritur ex principiis intrinsecis rei Reessa .f.ex materia & forma, in habentibus materiam rium a & formam: o enim aliquid non contingat aliter ormer. se habere, hoc potest oriri ex materia: sicut dicimus, q si est compositum ex contrariis, non potest aliter se habere, quin sit corruptibile; Aliquado oritur ex forma, sicut dicimus, quòd non potest aliter se habere triangulus, quin habeat tress quia in eo requiritur formalitas,& essentia trian guli:

ţeria,& forma; que sunt principia intrinseca; io hoc necessarium est necessarium absolute, quia absolute oritur à natura rei: primus autem modus,& secundus necessarii non faciebant necessitatem nisi secundum quid; quia non competut rei secundum illud, quòd est; sed propter aliqué impetum: quia propter agens & finem, que sunt principia extrinseca. Deinde cum dicit.

Et secundum hoc necessarium 👉 alia dicuntur omnia necessaria. Vim enim patiens necessarium di citur, aut facere, aut pati tunc, quando non contin git secundum impetum propter coagés, quasi ea ne cessitate existente, propter quam non contingit ali ter. Nam cum non contingit hic quidem bonum, il lic uerò uiuere,et esse sime aliquibus : ea necessaria, 🗜 sunt ex necessitate.

& causa necessitas quadam hac est.

Reducit omnes modos necessarii ad unum.s. ad ultimum; Et tria facit, quia primò reducit oés modos necessarii ad ultimum:secundò ostendit, quòd necessitas hoc ultimo modo saluatur in de monstrationibus:tertiò ponit quandam proprietatem primi necessarii, & quòd est propriè neces farium, scilicet primæ causæ:Secunda ibi [ Ampliùs demonstratio] Tertia ibi, [Quare primum & propriè necessarium], Dicit ergo, quòd secun dùm hunc modum necessarii & alia dicuntur ne cessaria; nam ultimus modus necessarii habet ista proprietatem, quod ideo erat necessarium, quia non contingebat aliter se habere; Quæ quidem proprietas, scilicet non contingit remaliter se ha bere, saluatur in omnibus modis necessarii suo modo: quod patet primo in tertio modo: illud enim dicitur necessarium & uiolentum in tertio modo, quando contingit aliquem secundum pro prium impetum agere, uel pati propter respectum agentis:ita quod hec necessitas est, per qua non contingit aliter se habere; & ita non contingit aliter se habere, saluatur in isto modo. Similiter faluatur in primo,& fecudo,qui quidem modi sumebantur ex causis uiuedi quò ad primum modum, & boni quò ad secundum: Nam quod non contingit aliter se habere bonum, quò ad se cundum, sinc aliquibus habitis: aut quod non co contingit aliter uiuere fine aliquibus, est necessitas, & necessarium primo modo, & secundo: ergo non contingit aliter se habere, saluatur in H primo, & secundo modo. Notandum est, quòd quando disfinitio saluatur in aliquibus, oportet quòd diffinitum saluetur ibi; quia diffinitio & dif finitum dicunt eandem rem, uariatam tantùm fecundum modum: Cum ergo diffinitio necessa rii, ultimò accepti; fit, quòd non contingit aliter fe habere;& ista diffinitio, scilicet non continge re aliter fe habere, saluetur in omnibus modis ne ceffarii: ergo & neceffarium ultimo modo, quod. est eius diffinitum; saluatur in omnibus modis ne cessarii:sed tamen differenter, quòd non contingit aliter fe habere, primò & per fe faluatur in ul timo modo necessarii; secundum autem quanda

guli: & quia iste modus necessitatis oritur ex ma E analogiam in omnibus allis modis: quia cum non contingere aliter se habere, in ultimo modo oria tur ex natura rei; ut iam dictum est; in primo & secundo modo oriarur exaliquo extrinseco, & quod sequitur naturum rei; magis est per se, qui illud, quòd sequitur propter extrinsecum: ideo in ultimo modo magis saluatur per se ista condi tio, scilicet non contingere aliter se habere, qui in aliis. Deinde cum dicit.

> Amplins demonstratio necessariorum est, quia non contingit aliter se habere-quod demonstratum est simpliciter. Huius autem cā est, que prima sunt s Si impossibile est aliter se haberesex quibus est sylla gismus. Horum quidem itaque altera causa essendi necessaria est, Alioru nerò nulla sed propterea alia

Ostendit, quòd ultimus modus necessarii saluatur in demonstratione respectu conclusionux & respectu premissarum; quia non contingere ali ter se habere, quod suit modus necessarii simpli citer, & cst in præmissis, & est in conclusione demostrationis: Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd demonstratio necessariorum est quò ad có clusiones: quia si aliquid est demonstratum simpliciter, & non tamen respectu alicuius; illud, quod demonstratum est, & quod conclusum est, non contingit aliter se habere: & ita hac necessi tas est in conclusione: In premissis; quia causa hu · jus necessitatis in conclusione sunt illa quæ prin cipia funt, & quæ caulæ funt, & quas impossibile cst aliter se habere; quia illa, ex quibus est syllo- sylogismus gilmus demonstratiuus, necessaria sunt, & impos demonstrasibile est, quòd aliter se habeant: Ex qua litera có times est ex cluditur, quòd horum necessariorum in conclufione est aliqua causa necessitatis, scilicet ipsa ne cessitas in præmissis: horum autem necessariorū in pramissis nulla est alia causa necessitatis; fed propter hæc,& propter necessitatem horum, có l'equentia necessaria sunt . Notandum est, quòd in quolibet fyllogifino aliqua necessitas est: quiz cum syllogismus non sit nisi quædam consequen tia, & omnis consequentia syllogistica aliquam Omnis sollo necessitatem includat; oportet, quòd quili-gismus alibet syllogismus aliquam necessitatem habeat: qua het ne-Sed tamen differenter necestitaté habet syllogis mus demostratiuus, & alii syllogismi: quia in syl logismo demonstrativo est necessitas consequé. In spleyif. tis, & antecedentis, & consequentiz anteceden- mo dem tis;quia iplæ præmillæ,quæ funt:antecedentes,re fratmo do spectu conclusionis necessarie sunt: consequentis fixes. uerò, quando ipfa conclusio in se necessaria est: consequentiz autem necessitas est, quia ipsa con nexio unius ad aliud, scilicet præmissarum ad co clusionem, necessaria est. Et noc est, quod dicit Philosophus in litera:quòd demonstratio neces-, fariorum est, quantum ad necessitate consequen, tis,& conclusionis; & etiam est demonstratio pri morum necessariorum, quatum ad necessitatem antecedentis & præmissarum: & tertiò necessitas unius oritur ex necessitate alterius, quantum ad



sitate præmissarum: In aliis autem syllogismis po test esse necessitas connexionis tantum, sine necessitate antecedentis, & consequentis: potest enim fieri syllogismus ex præmissa, & anteceden te contingente, & conclusione etiam, & consequente contingente; & tamen connexio est necessaria: Si enim sic concludatur, si homo currit, Habitudo premissarii mouetur; & hominem currere est contingens, ad coclusio- & hominem moueri est contingens: & tamen & currens moueatur, est necessarium, ergo habitu-Tia eft. do præmissarum ad conclusionem necessaria est. Deinde cum dicit.

necessitas conclusionis necessariò oritur à neces

Quare primum & propriè necessariu ipsum simplex est. Hoc.n. habere non contingit plurib. modis. B Q uare nec aliter& aliter.Iam enim plus haberet. Ergo si qua sunt sempiterna, & immobilia, nihil illis est niolentum, nec præter naturam.

Dat conditiones primi necessarii, quod secun dum Commentatorem est prima causa: dixerat enim quòd à necessitate præmissarum oritur ne cessitas conclusionis; ita quòd præmissa erat primum in genere:prima autem causa est primum necessarium extra genus; & ideo ex quo dedit co ditiones primi necessarii in genere; dat conditio nes primi necessarii extra genus, dices : quòd pri mum & propriè necessarium est illud, quod est fimplex; & ideo non contingit illud pluribus mo dis se habere: quod enim pluribus modis se habet, simplex non est, sed compositum; & quia no potest se habere pluribus modis, ideo non potest se habere aliter & aliter: quia quod potest se habere aliter & aliter, potest se habere pluribus mo dis:& ideo si aliqua sunt sempiterna & immobilia, sortiuntur naturam huius necessarii; ita tamé quòd in illis non est aliquod uiolentum, neque præter naturam.

Qualtion

possibile.

Multiplex compo.

Quereret quis, Vtrum necesse esse primum ne ceffariò sit simplex? Respondeo: dicendum est, Necesarii quòd sic:quod patet ex ratione necessarii saluata in primo: necessarium enim, quod saluatur in pri principioen mo principio, debet excludere rationem omnis possibilis; ubicunque autem compositio est, ibi est necessariò ratio possibilis: quia ubicuque est compositio, una pars componentium est in poté tia ad aliam respectu alterius: quod patet curren do per omnes modos compositionis: Nam in pri ma compositione, quæ est ex potentia, & actu; sta tim saluatur ratio possibilis:quia altera pars com ponentium est ipsum possibile; Similiter in com positione, quæ est ex potentia, & esse; statim saluatur ratio possibilis; Nam aliquid componitur ex essentia,& esse, ex eo quòd de se non habet es se; illud autem quòd de se non habet esse, est in potentia ad esse: & sic in compositione ex essentia, & esse, saluatur ratio possibilis. Similiter in compositione, quæ est ex genere, & differentia; faluatur ratio possibilis: quia secundu Commen tatorem genus dicit naturam mediam inter po-

necessitatem connexionis & consequentia: quia A tentiam & actum; ita quòd est in potetia ad actu purum, idest ad actum differentiæ: licet enim dicat aliquem actum respectu materix, qux dicit potentiam nudam; non tamé dicit actum ultima tum, sed est in potentia ad actum ultimatum, sci licet ad actum differentia, Similiter patet, quòd in compositione, quæ est ex genere & differentiis; saluatur ratio possibilis; quia altera pars com ponentium, scilicet materia, substatiatur per pos se; ut ait Commentator in de substantia orbis: & sic patet, quòd omnis modus compositionis clau dit rationem possibilis; Cum ergo in primo prin cipio non sit aliqua ro potentia huius: ergo sim plex est, & omnem compositionem excludit.

Quæreret quis, Vtrum quod est simplex & ne Questio. cessarium, possit se habere aliter & aliter, uel plu ribus modis, sicut Philosophus dicit in litera? No tandum est, quòd non potest se habere aliter & aliter tale necessarium: cuius ratio sumi potest primò ex natura necessarii, secundò ex natura simplicitatis: Primò ex natura necessarii, quia ne cessarium primò excludit omnem modum possi bilis;ut statim supra declaratum est:quòd autem aliquid possit se habere pluribus modis, & aliter & aliter; hoc necessariò oritur ex natura possibi lis;eo quod potest ammittere unu modum, & ac cipere alium: p.n. aliquid se possit habere pluribus modis, & aliter & aliter; hoc arguit roné mu tabilitatis; omne autem mutabile necessariò arguit rationem possibilis: Secundò hoc patet ex ratione simplicitatis: quòd aliquid possit esse sub diuersis modis, & aliter & aliter; hoc est ex hoc, quòd unum tertium non accipit istum modum, nec illum; ita quòd illud, quod uariatur de modo ad modum, componitur ex subiecto uariationis, & modo accepto: cum ergo in fummè simplicissimo nulla sit copositio, & aliter se habere arguat copolitionem, ergo lumme limplex ratione lim-

plicitatis, nó potest esse, aliter & aliter se habere Consequenter quareret quis, Vtrum neces- Question sitas sit in sempiternis. Respondeo dicédum est, quòd cum necessarium oriatur ex quatuor cau- Que vecessi fis, ut est dictum; necessariu, quod oritur ex cau-tas ein prisa agente, non potest e se in sempiternis, maximè in primo sempiterno: cuius ratio est, quia ne cessarium illo modo idem est, quod uiolentum; uiolentum autem & præter naturam in sempiter nis non est, sicut dicit Philosophus in litera. Secundo modo necessarium oritur ex fine, & hoc non potest esse in primo sempiterno, quia ubicunque necessitas ex fine oritur, illud quod ordi natur ad illum finem, aliquam perfectionem for titur ex fine; primum autem sepiternum ad nullum finem ordinatur, à quo sortiatur perfectionem.Similiter necessarium, quod oritur ex mate ria, in primo sempiterno esse non potest: cuius ratio est, quia ratio primi necessarii (ut est dicau) excludit omnem rationem possibilis; materia au tem includit rationem possibilis; quia materia substantiatur per posse : restat ergo si aliqua ne-

Digitized by Google

cessitas

cessitas, quæ oritur ex forma. Vbi notandum est quòd si primum sempiternii esset ab aliquo essi cienter in ipso, posset else duplex necessitas: una, quæ elset per uim agentis & elficientis, alia quæ ei inesset ex sua formalitate & essentia: sed quia non est ab alio efficienter, sed seipso tantu formaliter est; ideo omnis necessitas, que in co est, ex sua formalitate oritur; eo modo quo dicimus, qu'od necesse est primum sempiternum esse, quia nullo modo sua essentia potest aspicere suum nó esse: & sicut dico de esse, ita dico de oi perfeccione, consequente ipsum esse.

TEX. 7.

V num dicitur aliud autem secundum accidens, aliud secundum se.

Postquam distinxit nomina, quæ spectat ad ra F tionem causarum; hic distinguit nomina, que spe Vuum du- Ctant ad subiectum huius scientix: Et dividitur in duas partes, quia pronò distinguit ens & unu, quia est subicctum huius scientix: & quia ens pri mò & per se saluatur in substantia, ideo secundò distinguitur nomen substantia; Secunda ibi [Sub stantia, dicitur & simplicia corpora].Prima in duas, quia primò distinguit ipsum unum: secundò ipsum ens: Secunda ibi Ens dicitur, hoc quidem secundum accidens] Prima in tres quia primò distinguit unum in duo membra, scilicet in fecundum se, & fecundum accidens: Secundo ostendit, quot modis dicitur unum secundum ac cidens: tertiò ostendit, quot modis dicitur unu secundum se : Secunda ibi[ Secundum accidens G quidem]: Tertia ibi: [Secundum se uerò unum dictorum] Dicit ergo primò quòd unu duobus modis dicitur, scilicet secundum se, & secundum accidens. Deinde cum dicit.

Secundum accidens quidem,ut Coriscus, & muficus, & Coriscus musicus. Idem enim est dicere Coriscus, & musicus, & Coriscus musicus, & Musicum, & iustum, & musicus, & iustus Coriscus, omnia namque ea unum dicuntur secundum accidens. Iustum quidem et musicum, quia uni substantia accidunt: Musicus uerò & Cori scus quia alterum alteri accidit.Similiter autem et modo quodam musicus Coriscus cum Corisco unu; quia altera partium alteri accidit earum, que sunt in oratione, ut musicum Corisco, & Musicus Coriscus,iusto Corisco;quia utriusque pars eidem uni ac-. cidit. Nibil enim differt quam Corisco musicum accidere.

Ostendit, quot modis dicitur unum secudum accidens;& primò docet hoc in terminis singula Vum per ribus; fecundò in terminis universalibus ibi[Sidruplicuer. militer autem siue in genere]. Dicit ergo primò quòd unum secundum accidens dicitur uno modo, secundum cy accidens unum comparatur ad fuum subiectum; si enim unum per accidens accipiatur secudum comparatur ad suum subicctum, primò intelligimus Coriscum, sicut unum terminum simplicem; secundò musicum; tertiò compositum ex utroque, Coriscum musi-

cessitas ponitur in primo sempiterno, o sit ne- E cum; & unum, & idem est, quod importatur per ista tria, scilicet per Coriscum, quod suit subiectum; & per mulicum, quod fuit accidens; & per Corifcum mulicum, quod coniunctum comprehendit utrunque: Quasi dicat Philosophus, ideo est unum per accidens in comparatione ad subie ctum, quia unum & idem, quod importat subiectum in se, importat ipsum accidens: ideo Coriscum & musicum sunt unum per accident, quia coniunguntur in uno subiecto. Si enim Coriscu & musicum importarent unam formam, essent unum per se; sed quia no sunt nisi per unionem; ideo non funt unum nisi per accidens, & per tertium: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, cp Corifcum & mulicum funt unum; & etiam istud compositum ex eisdem est unum. s. Coriscum musicum; quia unum & idem subiectum, quod importat unum, importat secundum & ter tium. Secundo modo dicitur unum per accidés, quando duo accidentia comparantur ad unum subiectum; eo modo quo dicimus, quòd musicü per se, & iustum per se, & musicum iustum simul compositum dicuntur unum& idem:Omnia hec accidentia dicuntur unum fecundum accidens; sed tamen disserenter à primo. hic enim dicuntur unum secundum accidens, quia duo accidut tertio; sicut musicum & iustum dicuntur unum fecundùm accidens, quia ambo accidunt uni fubiecto: in primo autem modo dicitur unum per accidens, non quia duo accidant tertio, sed quia alterum accidit alteri; sicut musicum dicitur ide cum Corifco, non quia ambo accidat tertio, sed quia alterum. s. musică accidit alteri . s. Corisco. Accides ee Notandum, op sicut dicebatur in primo modo, unum cum accidens esse unum cu subiecto non est per unio subiecto nem formalem accidentis cum subieco, & subie quo inteuscti cu accideti; sed pp unione accidentis in subie cto:ita et isto secundo modo, duo accidentia dicuntur unum, quia dant intelligere unum & idé subiectum, in quo uniuntur: ita tamen quòd subiectum, quod datur intelligi ab illis duobus, elt tertium ab istis:in primo autem modo, quod có cernitur ab utroque, est alterum extremorum. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd in primo modo alterum, scilicet quod unitur, accidens accidit etiam alteri, cui unitur: in secundo autem modo duo, qua uniuntur, accidentaliter tertio uniuntur:& sicut in primo modo idem im portabatur per subiectum per se, & per accides, & per compositum ex utroque, ut dictum est: ita & isto modo secundo unum importatur per subiectum per se & per accidentia per se sumpta, & per compositum ex omnibus: quòd illud idé subjectum, quod dicit iustum, dicit musicum, & dicit Coriscum; dicit istum totum cogregatum, musicus iustus Coriscus: Et ista est præcisa ratio, quare dicuntur unum per accidens; quia unum subjectum concernunt, & in uno subjecto congregantur: & per istam concernentiam unius su biccti dicit Philofophus in litera, quòd unum est iustum

Qualtio.

si tanquam secundum, & iustum musicum tanqua tertium & compositum ex utroque; unum quidé, non formaliter, quia sic essent unum per se, ut di ctum est; sed unum, quia illud idem subiectum, quod dat intelligere primum, dat intelligere secundum, & dat intelligere tertium ex ambobus compositum: Et ut hac omnia meliùs uidean-Bu subie- tur, notandum est, quòd quandoque subiectum fum et pra & prædicatum sunt unum propter unitatem sordicatu junt malitatis; quia, scilicet una formalitas importat utrunque; quia, scilicet prædicatum est de forma litate subiecti. Vel quandoque ita est, quòd quan do aliqua duo concurrunt ad unam & candem formalitatem essentialem, illa semper faciunt unum per se: Quandoque autem ita est, quòd præ B dicatum & subiectum dicuntur unu tantum pp concernentiam unius subiecti, non propter sormalitatem unam, & illa dicuntur unum per acci dens;fic autem est in primo modo & in secudo, & etiam in modis per accides, qui sequutur. Ter tio modo dicitur unum per accidens, quia compositum ex subiecto & accidente unum est cum lubiecto tantùm;eomodo quo dicimus, quòd mu sicus Coriscus idem est cu Corisco per accidens, quia altera partium earum, quæ funt in oratione, scilicet musicum, accidit alteri, scilicet Corisco: quali dicat, opquia mulicus accidit Corisco, ió to tum, cu dicitur Coriscus musicus, accidit eidem subiecto, scilicet Corisco. Quarto modo dicitur unum per accidens, quando compositum ex utro que, scilicet ex subiecto & accidente, accidit eidem subiecto, composito cum aliquo accidente; eo modo quo dicimus, quòd musicus Coriscus accidit iusto Corisco, quia pars utriusque, scilicet pazdicati & subiecti accidit eidem Corisco: quasi dicat, hac unitas per accidens, & ista accidentalitas, cum dicitur, iustus Coriscus est Coriscus musicus, non est propter Coriscum, quia Corifcus nulli accidit; sed est propter naturam ac cidentium, quia duo accidunt, unum in subiecto, & alterum in prædicato accidunt Corifco;Ita 9. ficut in præcedenti modo, cum dicebatur Cori∽ Icus est Coriscus musicus, accidentalitas non sumebatur pænes Coriscum, quia Coriscus non ac. cidit Corisco; sed musicum: ita & isto modo, cum dicitur, iustus Coriscus est Coriscus musicus; accidentalitas non sumitur penes Coriscum & Corifcum in prædicato & in subjecto; sed pænes iustum & musicum in prædicato & in subiecto; quæ accidunt uni tertio: & isto autem modo dice re, quòd Coriscus iustus accidatmusico Corisco, idem est, quòd ipsum iustum accidere Corisco .

Quareret quis ex hoc, Vnde sequitur consequentia, & quomodo nihil differt, ut dicit Philo 10phus Coriscum musicum accidere iusto Coriíco?Nota ad hoc dicendum, op quádocunque alí quid accidit alicui;oportet quòd illud, cui accidit, habeat rationem subiecti: illud autem, quod accidit, habeat rationem accidentis: cum autem

sustum per se tanquam primum, & musicum qua A dicitur sic, Coriscus iustus est Coriscus musicus; Coriscus musicus est illud, quod accidit, Coriscus iustus est illud, cui accidit; cum ergo Coriicus musicus sit illud, quod accidit, & illud, quod accidit, habeat rationem accidentis, ergo Coriscus musicus habet naturam accidentis; cum er go non possit habere naturam accidentis propter Coriscu, qui est substantia; oportet quòd ha beat propter natura musici, ergo Coriscum musi cum accidere idem est, quòd musicu accidere. Et iterum cum Coriscus iustus sit illud, cui acci dit;& omne illud, cui accidit aliquid, habeat naturam subiecti:ergo Coriscus iustus habet naturam subiecti: cum ergo non possit eam habere propter naturam iusti, quia est accidens, ergo ha bet propter naturam Corisci, ita quòd idem est musicum accidere Corisco iusto quòd ipsum ac cidere Corisco tantum: ex hoc ergo habetur, co idem est Coriscum musicu accidere, quòd musicum tantum accidere : ex secundo autem habetur, quòd idem est accidere Corisco iusto, & Corisco tantú: ergo ex primo & secundo concluditur quòd idem est Coriscum musicum accidere Corilco iulto, quòd musicum accidere ipsi Cori sco;quia Coriscum musicum no accidit nisi pro pter musicum; & Coriscum instum non est illud, cui accidit, nisi propter Coriscum, Deinde cui da

> Similiter autem siue in genere, siue in uniuersalis alicuius nominibus dicatur accidens, ut quia homo idem, & musicus homo. Aut enim quia homini uni existenti substantia accidit musicum: aut quia ambo fingularium alicui accidunt, ut Corifco tamē non eodem modo ambo insunt. Sed hoc quidem forsan ut genus, & substantia, illud uerò ut babitus 🔉 aut passio substantia. Ergo quacunque secundum ac. cidens dicuntur unum boc modo dicuntur.

Postquam posuit unum per accidens in singu laribus, ponit quomodo est unum per accidens: in universali, dicens; quad similiter dicitur unum. per accidens, si aliquod accidens dicatur cum aliquo nomine alicuius generis, uel cuiusque uniuersalis: Sicut enim unum erat per accidens, qua do ipsum accidens accipitur cum nomine particulari; sicut enim suit unum & idem per accidés Corifcus musicus in nomine particulari, ita est. unum per accidens hoc & homo mulicus, in nomine universali; hic autem homo musicus & ho mo, est per accidens unum, aut quia homini exi stenti substantiz accidit musicum, aut quia musicus & homo accidunt alicul particulariu, ut Corisco; ita tamen op hæc duo. s, homo, & musicu, non eodem modo insunt ipsi Corisco & ipsi par ticulari,quia.s.unum istorum. s.homo inest Corisco, ut de substantia eius, & sicut superius substantiale: illud uerò.s.musicum inest Corisco, ut habitus,& passio quædam accidentalis: Conclu dit ergo, quacunque dicuntur unum secundu Diffatia accidens, his modis dicuntur unum. Notadum inter miest propter literam Philosophi, o hec est differetia inter particulare & universale: op particulare

non

nulli inest, nec nihil illi substat: uniuersale autc, & si non sit in subiecto, tamen dicitur de subiecto, & ideo aliquid illi substat: cum ergo dicitur Corifcus & mulicus, non potest uerificari de Corisco propter aliquid, quod substat Corisco; ita op ratio dicedi no potest esse nisi una.s.cp musicum inest subiecto particulari: cum autem dicitur, homo est musicus, quia aliquid substat homini, quod est ipsum universale, potest esse ratio dicendi duplex: musicus.n.pót uerificari de homine, uel propter naturam hominis, uel propter naturam illius, quod substat homini: quia.n.una realitas est hominis, & huius hominis, sicut Cori sci;sicut Coriscus est substantia, ita homo; ex hoc quòd est substantia, sibi potest competere quòd substet accident bus, sed quia homo non significat istam rem per modum per se stantis, quia no per se stat, sed quia per materiam Corisci, uel hu ius hominis;ideo non habet rationem per se sta di, sed ratione huius hominis: ita quòd musicus inest huic homini, scilicet Corisco; Hoc est ergo; quod dicit Philosophus in litera, quòd musicum esse hominem; hoc uerificatur, uel quia musicum inest homini, uel quia musicus & homo insunt tertio, scilicet Corisco: Et ista secunda uidetur mihi ratio primæ: musicus enim & homo insunt Corisco, quia homo inest Corisco; quia enim mu sicus inest primo Corisco, ideo musicus secundo inest hominisita quòd u erificatur de homine per Coriscum. Deinde cum dicit.

Secundum se nerd unum dictorum alia dicutur, eo quod continua sunt ut onus uinculo, & lignum cum uisco. Et linea & si flexa sit . Continua autem una dicitur, sicut & partium singule, ut tibia, & brachium. Ipsorum aut magis unum natura contiuna quam arte. Continaum uerò dicitur, cuius mo tus unus secundum se, & non possibile aliter, unus autem unius indiuisibilis. Indiuisibilis autem secun dum tempus. Secundum se autem continua quacumque no tactu sunt unum. Nam si ponis se tangentia lignamon dices hec unum esse, néc lignum, nec corpus,nec aliud continuum ullum, Qua itaque omnino sunt continua unum dicuntur;quamuis reflexionem habeant. Adhuc magis qua non habent reflequia non contingit no unum esse motu subclei, idest femoris.Et retta quam reflexa magis unum. Re flexam verò & angulum habentem, unam, & non. unam dicimus; quia contingit & non simul esse mo tum eius, & simul. Recte uerò semper simul, & nul la pars habens magnitudinem, hac quidem mouetur, hæc ner ò, quiescit, quemadmodum reslexa.

Postquam ostendit, & determinauit de uno p accidens, hic determinat de uno per se: Et diuidi tur in quatuor partes: quia primò ponit multipli cem acceptionem secundum se secundo ostendit, que est communis ratio, que debet saluari in quolibet modo unius secundum se: tertiò ponit quandam proprietatem unius; scilicet, q ipsum

non dicitur de subiecto, nec est in subiecto; & io E unum est metrum : quarto præter modos unius dictos, addit, & ponit quosdam modoslogicales: Secunda ibi[Vniuerfaliter autem quæcunque ha bent diuisionem] Tertia ibi. [Vni uerò esse prin cipium.] Quarta ibi.[Ampliùs autem alia secundum.]Prima pars dividitur in quinque, secundă quinque modos, quos ponit Secundaibi. [Ampliùs alio modo dicitur.] Tertia ibi. [Dicuntur autem unum, & quoru genus.] Quarta ibi, [Am pliùs autem unum dicuntur.] Quinta ibi.[Omni no uerò quorum intelligentia indivisibilis.] Ponit ergo primum modum, dicens: quòd unum di cuntur illa, quæ sunt continua: ita quòd ipsa continuitas est ipsa vnitas. Continua autem sunt duo Continua bus modis:quia quædam funt cótinua per aliud, dupucuer. ficut onus lignorum est continuum, & unum idé ligaminis & uinculi, & ligna adinuicem coniuncta, & commassata adinuicem sunt vnum propter uiscum. Ista autem continuitas adinuicem Linea doduobus modis est, quia aliquando ista ligatio est plex. secundum lineam rectam; aliquando secundum reflexam. Et hoc est, quod dicit Philosophus, o linea, quòd etiam si sit reflexa, dum tamen sit co tinua; una est: sic per istum modum partes anima lis, quæ habent flexionem; dicuntur continua: sicut tibia, que habent angulum & reflexionem ad genu, dicitur una & continua: & codem modo bracchium, non obstante reflexione, dicitur unum. Talis autem continuatio per aliud potest Cirimario esse à natura, & ab arte; & illa quæ ligantur & co palind datinuantur per naturam, sunt magis unum, quam Pliciter. illa, que ligantur per artem. Et quia fecit mentio nem de continuo, diffinit ipsum continuum, dicens; quòd continuum est, cuius motus est indiuisibilis secundum se, & non est possibile aliter fe habere:quia non est possibile, quòd una parte mota, alia quiescat; sed una mota, alia mouetur: nec est possibile, quòd partes illius continui diuersis motibus moucatur; sed totum continuum uno modo mouetur. Dicit autem secundum se; quia una motu per se, & alia per accidens. Possi Continu bile est continuum moueri diversis motibus, si- sibus moue cut unus homo existens in naui per se mouetur rino sumplicontra motum nauis; per accidens autem moue- 141. tur ad motum nauis:motus auté indivisibilis est, Motus xione, ut tibia, aut crus, quam subcleos, tdeft femur H quia non dividitur secundum tempus: ita quod indusfibils eodem tempore, quo mouetur una pars cotinui, mouetur alia: nec est possibile, quòd una mota, alia quiescat: sic ergo dicuntur secundum aliud continua: Secundum se uerò continua dicuntur, & non per aliud, nec ratione alterius, que cunque non funt unum tactus tantum ligatione, ficut in præcedentibus;nam illa non funt perfectione unum, sed solùm se tangunt. Si enim ponas ligna se tangentia sunul, nó dices ea esse unum lignū, sed unum corpus, nec aliquod unum cotinuum. Que fint o Ex quo patet, quòd que funt unum ratione alterius,& per tactum tantum; non funt uerè unum, nec uerè continua; sed contigua: que autem uerè sunt cótinua, illa sunt, que uere, & omnino sunt

continua hoc modo, & quæ non habent reflexionem, funt magis unum, quam illa, quæ habent reflexionem : ficut tibia per se, & crus per se sunt magis unum, quam subcleos, idest totum compositum ex crure & tibia; & itaillud, quod est sine restexione, est magis unum, quam illud, quod est cum reslexione: quia non contingit es se unum motum subclei, & omniū reslexorum: ita tamen, quòd non contingit esse ut unum: quod non contingit in continuis non habentibus reflexionem, quia semper motus corum unus est. Ethoc est, quòd subdit; quod linea recta magis est unum, quam reslexa: unde liunam,& non unam;co quòd contingit fimul effe eius motus, & non simul: ratione autem motus Linea refle semper est simul. Linea enim reflexa potest ha 2.2 pot habe bere unum motum, & duos motus:potest enim re unu mo- intelligi linea reflexa tota moueri ad unam par tum,et duos tem: ita quòd habeat unum motum: potest iterum intelligi, quòd una parte eius quiescente, illa pars, quæ est cum parte quiescente, contine angulum, & appropinquat ad partem quiescentem, sicut tibia applicatur ad coxam quiescentem. Linea autem recta semper habet unum mo tum:ita quòd una parte mota, alia mouetur; & una quiescente, alia quiescit; non enim est possibile, quòd in magnitudine recta una pars quiescat, & una pars moueatur; quòd aliàs est possibile in restexa. Notandum est diligenter, quòd unitas idem est quòd indivisio: ubi ergo reperitur ratio indiuisionis; oportet, quòd reperiatur ratio unitatis; continuitas autem non est nisi in diuilio partis à parte. Ex hoc enim totumelt continuum, quòd partes sunt abinuicem indiuitz; ex hoc continuitas est quædam indivisio, & per consequens quedam unitas; & ubi reperitur maior indiuisso, ibi reperitur maior ratio unitatis; maior autem indiuisio reperitur, quan-Continuum do partes sunt indiuise à natura, quam quando à natura & sunt indivisse ab arte. Et ideo dixit Philosoph. quòd continuum à natura magis est continuum, quam continuum ab arte: maior autem indivisio reperitur, quando partes sunt continuæ, quam D quando sunt contiguæ. Et ideo dixit Philosophus in litera; quòd illa sunt magis continua, que sunt sine tactu, quam illa,quæ sunt continua solùm per tactum. maior enim indiuisio reperitur in linea ratione linea, quam linee reflexione: nam de ratione unitatis in linea est, quòd termi-

netur per duo puncta, & quòd partes eius ter-

minentur ad punctum in medio; qui punctus

non elt in actu, sed in potentia: & si contingat,

qua habeant reslexionem: illa tamen quæ sunt

unum îsto modo unius; quamuis etiam ali- A eo quòd punctus non est nisi in potentia; & si ex hoc censentur duz linez, quòd per diuisionem fiunt duo puncta in actu; quantò magis punctus accidit ad actualitatem, tantò magis linea recedit ab unitate. Cum ergo in linea reflexa propter angulum, punctus in medio recedit à possibilitate, & accedit ad actum; quod patet ex hoc, quòd in linea reflexa propter angulum censentur esse tria puncta, duo in extremis, & unum in medio; in linea uerò punctus in medio fit in potentia,& non accidit ad actum; quod pa tet ex hoc, quòd in linea recta non censentur esse nisi duo puncta, quæ sunt in extremis: quia pū ctus in medio no est nisi in potentia; patet, quod linea recta magis est continua & una, quam reneam reflexam, & angulum habentem, dicimus B flexa, sicut dicit Philosophus in litera. Deinde cum dicit.

> Ampliùs alio modo dicitur , eo quòd subiettum TEX. 9. sit specie indifferens: indifferens uero ut quorum indiuisibilis species secundum sensum. Subiectum autem primum, aut ultimum ad finem. V inum enim unum dicitur, & aqua una, inquantum indivisibile fecundum speciem. Et liquores omnes unum dicuntur, ut oleum, uinum, & fluida, quia omnium ultimum subiectum idem. Nam aqua, aut aere omnia bæc fiunt.

Ponit secundum modum unius secundum se, quod non tantum est unum quando est ibi indiuitio ratione quantitatis; sed etiam quando est in divisio ratione formæ. Aliquid enim posset esse unum ratione continuitatis:quod tamen non effet unum ratione formæ;sicut si esset unum continuum ex auro, & argento & ex his aliis hmői : fi ergo illud est unum, cuius subiectum est indifferens secundum speciem: Secudum speciem in differens est, quando species sensibilis est indivisibilis, non quidem in divisione quantitativa, sed formali.Hæc autem indivisio est, quando totum & pars funt eiusdem rationis: ficut qualibet pars aqua est aqua: sicut opposita divisio est, quando pars & totum funt non eiuldem rónis, & eiulde formalitatis; ficut qualibet pars manus non est manus. Hoc autem subiccium indifferens potest Subiectum accipi duobus modis, uno modo ut subjectum indifferens finale & ultimum, ad quod frat ultima resolutios dupliener. alio modo ut subiectum proximum. De subiecto. proximo est exemplum, unum dicitur merum in. quantum est quid indiuisibile secundum species: quia qualibet pars uini est uinum : ita quartes ista communicant in una materia propinqua: similiter isto modo aqua dicitur unum. De subie. do remoto indifferenti est exemplum: quia omnes liquores sicut uinum, & oleum, & omnia flui da dicuntur unum, quia subiectum remotissi-. mum corum cst indifferens & idem, sive sit aqua, fine aer, fine aliquid aliud. Commentator autem sic legit hunc passum: quod formai in. qua est differentia, de qua loquitur hic Phi-

quòd punctus sit in actu, non in potentia; crunt in ueritate rei dux linex, non una: si ergo sic est, quantò punctus in medio plus appropin-

losophus. uel est forma ultima, quæ est fiquat ad actualitatem; tantò linea minùs habebit unitatem. Si enim ex hoc linea est una, ex nis in generatione; uel est sorma prior ista:

magis conti nuum "quá ab arte.

motes.

ples .

est in forma ultima, & propinqua, uel est in for-Indivisio for ma remota: Cum enim iste modus unius non biecti in for sit, nisi indivisio subiecti in formalitate; & ista diuisio fit duobus modis, scilicet in formalitate pro pinqua, uel in formalitate remota: ideo unum istorum potest esse duplici modo. Exemplum, secundum Commentatorem de formalitate pro pinqua, scilicet, quòd partes uini dicuntur unum cum toto uino; quia sunt eiusdem rationis & for malitatis propinquæ. Exemplú de formalitate re mota:quia uinum & oleum differunt in formalitate propinqua:quia alia est formalitas uini, alia olei; tamen habent subiectum indifferens, & for malitatem remotam; quia conueniunt in formalitate liquiditatis. Deinde cum d.

71X. 10.

Dicuntur autem unum, & quorum genus unum differens oppositis differentiis; & hac dicuntur oia unum, quod subilicitur differentiis: ut homo, canis, & equus, unum quidem, quia omnia animalia, & modo propinquissimo, sicut materia una. Hec autem quandoque quidem, ita unum dicuntur, quandoque nere genere superiore, quod idem dicitur si sunt ultima species generis superioris his; ut isosceles, & isopleurus sunt una, & eadem sigura, quia ambo triangulus, sed trianguli non

Ponittertium modum unius secundum se, dicens; quòd alia dicuntur unum, quorum genus est unum; quod quidem genus dividitur per do subilicitur oppositis differentiis; sicut potentia fubiicitur actui:alio modo dicimus, quòd homo, equus, & canis funt unum; quia conueniunt in animali, quod est genus. Et unitas generis est ali quo modo sicut unitas materiz: sicut enim mate ria trahitur ad diuersos actus per diuersas formas; sic genus trahitur ad diversos actus, per diuerlas differentias: & ficut unitas materiæ respicit diuersas formas; ita unitas generis diuerfas differentias. Illa autem, quæ funt unum in ge nere, aliquando dicuntur unum simpliciter, in quocunque genere conueniant: aliquando uerò non dicutur unu in genere, quia nó conueniunt in genere inferiori:que quidem si sint ultima spe cies respectu generis supcrioris, possunt dici ide in genere superiori: & tamen non possunt dici idem, nec unum in genere inferiori. Exemplum isosceles, & isopleurus, quæ sunt species figuræ, & trianguli;possunt dici idem & unum in genere superiori, scilicet in figura; quia dicuntur una & eadem figura; sed non dicuntur unum & idem in genere inferiori, quia non est benè dictum, o funt unus & idem triangulus.

Quaftio.

Quareret quis, Vtrum genus assimiletur materiæ?Et uidetur op nó; quia materia nó prædica & dissimile tur de eo, cuius est materia: genus autem sic. Ad sudo mate- oppositum est Philosophus in litera. Resp. dicenvie. C'sem dum est, o aliquo modo est similitudo inter genue & materiam, & aliquo modo dissimilitudo:

ita quòd ista conuenientia, uel differentia, uel E Sicut.n.de ratione materiæ est, op per diuersa agentia naturalia trahatur ad diuerios actus;ita o essentia materiæ sit quasi informis, & secundum uim agentis trahatur ad diversos actus specificos; & sicut materia de se nullum actum tormalem dicit, sed solum dicit diuersos actus, per uim agentis:ita de natura generis est, quòd de se est esse in potentia ad esse actum formalé, adeo quòd nullum actum specificum dicit de se, sed solum dicit quid in potentia ad actum specificu. Differentia autem & dissimilitudo inter genus & materiam prima est, quia materia dicit quid in potentia nuda: quæ quidem potentia est ad omnem actum formalem : genus autem nó dicit ipsum; quia sic esset in potentia ad seipsum : cum enim potentialitas generis sit aliqua formalitas, si esset in potentia ad formalitatem, esset in poté tia ad formalitatem propriam: solum ergo in potentia est ad ultimam rationem formalitatis.Debemus.n.imaginari(ut dictum est pluries) cp ean dem formalitatem realiter dicit genus & differe tia:sed tamé sub diuersis rationibus: ita o genus dicit illam formalitatem sub esse incompleto:dif ferentia autem sub esse ultimato: Secuda disseré tia est inter genus & materiam, quia materia dicit partem rei:& ideo non prædicatur de eo, cuius est materia; genus aut dicit totum, quidquid dicit species; licet sub alio modo; ideo potest præ dicari de eo, cuius est genus; sicut de specie. Hec est.n. differentia inter animam sensitiuam, quæ oppositas differétias: & quod quidem aliquo mo C est pars; & animal, quod est genus; quia anima fensitiua ita est pars hominis, op nullo mó prædicatur de homine;animal autem dicit quidquid di cithomo, licet sub alio modo: & ideo potest præ dicari de homine: animal.n.idem est, op habens animalitatem:habens autem animalitaté est species, & ita dicit totam speciem; tamen sub esse potentiali, & informi: quia animalitas dicit quid potentiale respectu differentiæ: illud enim quod dicit homo sub esse completo & distincto, dicit animal sub esse incompleto, & indeterminato, & confuso: omne autem indistinctum & confusum est potentiale respectu completi & distincti.

> Quæreret quis, Vtrum isosceles, & isopleurus Questio. fint duo trianguli,& una figura, ficut dicit Philo. in litera? Et uidetur, op nó: quia multiplicato infe riori, multiplicatur superius: duo.n. hoies sunt duo afalia; cu ergo triangulus fit inferius ad figu rā:inmultiplicado triagulo, multiplicabitur figu ra. Si ergo isosceles, & isopleurus sunt duo trianguli,ergo duz figurz. Notandű, dicendum elt, cy Vnitas deduplex est unitas, scilicet rei, & rationis: Si lo-ples. quimur de unitate reali; isosceles & isopleurus; nec funt unus triangulus, nec funt una figura; fed ficut funt duo trianguli, ita funt dux figurx; quia impossibile est, quòd multiplicetur inferius, qui multiplicetur realitas superioris: Si autem loquamur de unitate rationis, sie dicit Philosophus, co funt una figura, non tamen unus triangulus:

#### Liber Quintus.

TEX. 11.

Quod, ut meliùs pateat ratio Philosophi, notan- A etiam conueniunt in diffinitione speciei. Notan-Este uni in dum est, quod esse unum in genere est esse unu Senerequid. in ratione; eo modo quo dicimus, quòd homo & asinus sunt unum in animali: Similiter esse unum in specie est esse unum in ratione; eo modo quo dicimus, quòd Petrus & Martinus funt unum in specie, & unus homo. Similiter esse unum in disferentia est esse unum in ratione; co modo quo dicimus, quòd homo & asinus sunt unum in sensibili: Et hoc modo accipit hic unitatem Philoso phus, quia Isosceles, & Isopleurus sunt unum in differentia figuræ;nam possibile est, quòd aliqua duo cadunt sub eadem differentia superioris, & generis remoti; quæ tamen cadunt sub diuersis. differentiis diuisiuis generis propinqui: ita quòd sunt unum in differentia diuisiua generis superio B ris;& tamen sunt duo respectu differentiarum di uisiuarum generis inferioris. Exemplum in proposito isosceles, & isopleurus, uel aquilaterus ca dunt inter unam differentiam divisivam figuræ; nam si dicatur sic, figurarum alia triangulus, alia quadrangulus sub differentia, triangulo, scilicet sub ista differentia, cadit tam equilaterus, quam isosceles;& omnes sunt species trianguli: si tamé dicatur sic, triangulorum alius isosceles, alius iso pleurus,&c.statim cadunt sub diuersis differentiis diuisiuis trianguli; ergo istæ species trianguli respectu generis superioris possunt dici una fi gura unitate rationis, quia ipsum superius, & ipsam figuram per unam rationem aspiciunt, scilicet per unam differentiam; & ipsum superius de scendit per unam rationem, hoc est per una differentiam; & tamen non possunt dici unus triangulus unitate rationis, que est unitas differentia; quia non per unam differentiam descendunt à triangulo, nec per unam differentiam aspiciunt triangulum; & quia non per unam differentiam, & differentia est ro; ergo non per unam ronem, & sic possunt dici unus triagulus in ratione, qua quidem possunt dici una figura. Deinde d.

Ampliùs autem unum dicuntur, quorum cunque. ratio,qua quod quid erat esse, dicit, indinisibilis ad aliam significantem quid erat esse rei. Ipsa enim secundum se omnis ratio dinisibilis. Sic enim augumétatum & diminatum unum sunt, quia ratio una

sicut in speciebus, que speciei una.

Ponit quartum modum unius dicens, quòd illa dicuntur unum, quorum unius diffinitio figni ficas quidditatem, & quod quid erat esse, non distinguitur à dissinitione alterius, quod significat etiam quòd quid erat esse: licèt enim diffinitio diuisibilis sit; quia omnis disfinitio diuiditur i ge nus & differentiam: tamen quando duo habent unam diffinitionem, diffiinitio unius nó differt à diffinitione alterius, isto enim modo dicimus esse unum augumentatū & diminutum; quia utrunque conueniunt in diffinitione generis; quia utrunque est motus quidam secundum quantitatem; eo modo etiam dicimus, quòd omnes super ficies sunt unum in dissinitione superficiei, &

dum est, quòd omne unum in diffinitione potest vis in dif esse duobus modis, uno modo quia totaliter dif- finition finitio unius est disfinitio alterius: & isto modo Pliciter. nomina synonima sunt unum in disfinione: alio modo possunt esse aliqua, quæ dissiniuntur propriis diffinitionibus; & tamen sunt unum in diffinitione superioris:& ide in hoc mo dedit exeplū Philos. in litera;nam motus augumēti, & mo tus diminutionis differunt diffinitionibus propriis; & tamé sunt unum in disfinitione generis; quia utrunque est motus ad quantitatem. Tertiu modum ponit Commentator quòd aliqua sunt, que differunt diffinitionibus propriis, & tamen conueniunt in una diffinitione subjecti, quod co cernunt; uel capiunt idem subiectum in suis diffinitionibus; & ad istum modum credo reduci, quando aliqua duo differunt diffinitionibus, que tamen conueniunt; & dicunt eandem realitatem: sicut uerum & bonum differunt in diffinitio nibus propriis, quia unam realitatem capiunt, quia eadem realitas, é que subintrat diffinition é ueri,& diffinitionem boni. Dende cum dicit.

Omnino uerò quorum intelligentia indivisibilis intelligens quid erat esse & non potest separari, neque tempore, neque loco, neque ratione maxime hao

unum, & horum quacunque substantia.

Ponit quintum modum unius, dicens; quòd omnino illa, quorum intelligentia est indiuisibilis; ita quòd in re non componuntur: nec intellectus comprehendens ea, appræhendit ea per modum compositorum, sed per modum simpliciü; il. 💉 la habent intellectum indiuisibilem, & uocantur unum isto modo:hzc enim funt unum indivisibi liter, nec possunt separari tempore, nec loco, nec ratione; & ideo funt maxime unum: & si contingat, quòd aliquid fic fit unum in genere acciden tis,& aliquid sit sic unu in genere substatiæ;illud quod est sic unum in genere substătia, est magis unu, quam illud, quod est sic unum in genere accidentis. Notandum, ut uideatur litera Philoso. Varia rerii phi, quòd aliqua sunt, quæ apprehenduntur ab in apprehese tellectu, per modum compositionis ex diuersis principiis; & ista, quæ appræhenduntur per modum compositionis, appræhendutur per modum omnino diuisiuum; & per consequens intelligen tia appræhendens non est omnino indiuisibilis.j. quia appræhendit per modum componentis:Ali qua sunt, quæ apprehenduntur per modum negæ tionis:ita quòd intellectus non appræhendit ibi partem, & partem; sed solum appræhendit negationem partis; & ideo appræhenduntur per modum simplicium, & indivisibilium: intelligentia istorum sic appræhésorum vocatur indinisibilis, quia appræhendutur sine parte & parte;eo.n.mó appræhendimus, cū dicimus, op punctus est, cuius pars non est: & ideo punctus est unus isto modo unitatis: Aliqua funt, quæ appræhenduntur per modum habitudinis ad aliqua habentia partem: non tamen apprehenduntur per modum haben-

etiam habent intelligentia indiuisibilem,& sunt in isto modo unius, sicut appræhendimus unitaté & habitudinem ad numerú, nec appræhendimus

Quæreret quis, Quid sit separari in loco, & in

ibi partem extra partem.

Queftio.

tempore,& in ratione? Respondeo: dicendum est, quòd omnia quanta continua concernunt se parationem in loco: cum enim quantitas continua habeat partem extra partem;& habeat inter partes ordinem; & ordo partium respiciat ordinem in loco, oportet quòd & secundùm aliam & aliam partem respiciat & aliam & aliam partem Que sont se loci: illa ergo separari uocatur in loco, quæ conparabilia, cernunt alium & alium locum per naturam quablia a loco ti:illa autem inseparabilia sunt in loco, quæ non F concernunt rationem loci, uel concernunt ratio né eiusdé loci, uel propter indiuisibilitaté sui noncócernút aliá & aliá parté loci;eo modo quo dici mus, q puctus est indivisibilis secudu locu, quia no respodet aliquid divisibile sibi in loco. Simili Que site di ter illa uocantur esse divisibilia in tépore, que in wisibilia, er alia & alia parte sui concernunt aliam & aliam Idmissibilia. partem temporis; eo modo quo dicimus, op moin sipere: tus est divisibilis in tempore; quia secudum alia & aliam partem sui, respicit aliam & aliam partem temporis: illud autem est indiuisibile in tem pore, quod aullo modo concernit tempus, ficut funt substantiæ separatæ, uel si concernunt, non tamen aliam, & aliam partem temporis; sicut est Distifibile et instans, uel mutatum esse. Similiter illud uoca-G timestale tur diuisibile in ratione, quod ab intellectu apm rome 94. prehenditur sub alia & alia ratione: ita quòd intellectus illud apprehendens, illud apprehendit fub diuersis rationibus; ut puta sub genere & dif ferentia, uel sub esse & essentia, uel huiusmodi:il hid autem uocatur indiuisibile in ratione, in quo non apprehenduntur diuerfæ rationes componé tes; puta illud, quod non apprehenditur per modum generis & differentia, uel este & essentia, componentium illud, ficut dictum elt de primo principio; uel ficut dictum est, de puncto; qui no apprehenditur per modum compositionis, sed p Maxime ... modum negationis: Si ergo aliquod unum repesom, që fit. riatur, quod non aspiciat dissimilitudinem temporis, uel loci, uel rationum componentium, il-H **lud est maximè unum, & maximè in genere sub**flantiz; quia & si ipsum aceidens sit indiuisibile in se,tamen concernit aliquam rationem compo fitionis inquantum est alteri inhærens, & copossibile, uel alteri inclinabile; nam si accidens non est nisiquia entis, non potest sua entitas pro formalitate comprehendi, nisi sub ratione duorum

> in substantia, quam quod est unum in accidente. Vniuersaliter autem quacunque non habent diuissonem-inquatum non babent sie unum dicuntur.

> entium, scilicet entis quod inclinatur, & entis ad

quod inclinatur: & ita semper apprehenditur p

modum copolitionis: Et hoc est, quod dicit Phi-

losophus, quod magis est unum, quod est unum

tium partem extra partem: & ista sic appræhensa E ut si inquantum homo non habet divisionem, unus bomo. Si uerò inquantum animal, unum animal. Es si inquantum magnitudo,una magnitudo.

Postquam Philosophus posuit multiplicé acceptionem unius; hic ponit quandam rationem communem omnibus modis unius: Et circa hoc Reducis mo tria facit; quia primò ponit hanc rationem com- des musus, munem omnibus modis unius : fecundò ostendit, quòd aliqua dicuntur unum improprie, & ali qua propriè: tertiò, modis prædictis addit modú tertium alium unius : Secunda ibi, [Plura quidé igitur unum dicuntur.] Tertia ibi, [Ampliùs est quidam ut quodcunque unu.]Dicit ergo,ita dictum est, quòd unu multis modis dicitur, & uniuersaliter quæcunque non habét diuisionem; inquantum non habent, secundum illum modum dicuntur unum:ut si aliqua sunt indiuisa in homi ne,quia conueniunt in humanitate dicutur unus homo, ficut Sors, & Plato, funt unum in humanitate: & si aliqua sunt diuersa in humanitate, & funt unum inquantùm animal, dicuntur unu ani mal: & quæ non dividuntur magnitudine, dicun tur una magnitudo. Notandum est, quòd unitas est quædam indivisio, ut iam pluries dictum est; Vnitas qd. ergo omnia, que dicuntur unum, indiuisioné par ticipantssed tamen secundum quòd aliter & aliter participant, aliter & aliter dicuntur unum:ita quòd omne unum est quasi compositum ex ratio ne participante, & ratione participata; quæ ratio participata indiuisio est; Sic ergo dicit Philosophus in litera, quòd omne unum in ratione parti. cipata conuenit fimul in ratione in diuifionis; fed tamen differentia est ex parte participantium: si enim ista indiuisio est in specie, dicuntur unu in specie; si in genere dicuntur unum in genere, & sic de aliis.Deinde cum dicit.

Plura quidem igitur unum dicutur per alterum aliquid facere, aut pati, aut habere, aut aliquid es se unum.Quæ autem unum prim dicūtur, quorum substantia una. Vna uerò aut continuatione, aut spetie, aut ratione, Etenim numeramus ut plura,aut que non continua,aut quorum non una speties, aut quorum ratio non una.

Ponit, quòd aliqua dicuntur unum propriè, &. aliqua impropriè; dicens quòd plura dicuntur unum, non quòd habeant indiuisionem & unita- Qua impro tem; sed quia habent aliquam habitudinem ad prie dicununitatem: Quædam enim dicuntur unum, quia ter unum. faciunt unitaté; ex hoc, quòd agunt aliquid unu: sicut dicimus, op plures homines dicutur unum, ex hoc, quòd trahunt unam nauem: Aliqua diçu tur unum ex hoc, quòd patiuntur aliquod unum; ficut dicimus, quod multi funt unum ex hoc, q ab uno reguntur: Aliqua dicuntur unum per habere aliquid unum, sicut duo homines possunt di ci unum, qui possident unum agrum. Aliqua dicuntur unum; quia aspicisit aliquod unum, sicut multi filij dicuntur unum;quia afpiciunt unu patrem://cut ergo ista improprie, & secundario dicuntur unum; quia fua unitas folium est in habi-

294 pro- tudine. Aliqua sunt, quæ primò dicuntur unu A fieri additio, sed non circularis, & ideo linea repre co per & per se; & ista sunt quarum substantia est una ; & ista unitas substantiz, uel est in continuatione folum, & hoc quò ad primum modum, quo dice batur, quod continua funt unum : uel cst in specie, & hoc quò ad fecundum modum, quo dicebatur, o illa funt unum, quæ habent subiectum indifferes, uel speciem: uel etiam ratione, & hoc quò ad tertium modum, quo dicebatur, quòd illa funt unum, quæ conueniunt in ratione generis:uel quò ad quartum, quo dicebatur, quòd illa funt unum, quæ habent rónes & disfinitiones in differentes: uel quò ad quintum, quo dicebatur, opilla funt unum, quæ habent intelligentiam in-dinisibilem: Quòd autem ista sint uerè unum, pri mò patet, quòd sua opposita sunt multa; nam il- B la numeramus, & uocamus plura, quæ non sunt continua quò ad oppositum primi: aut quæ non habent speciem unam, quò ad oppositum secundi:aut quando non habent rationem unam, quò ad oppositum tertii, quarti, & quinti. Deinde

Ampliks autem est quidem ut quodcunque unu continuitate dicimus ese, si sit quantum aut continuum. Est aute ut non, si non aliquod totum sit. Hoc autem si non speciem habeat unam. Vt uidentes utique non dicemus similiter unu qualitercunque partes compositas calciamenti nisi propter continui tatem, sed si sit ut calciamentum sit, et speciem habeat aliquam iam unum. Quapropter & que circu li maxime una linearum, quia tota & perfecta eft.

Ponit unum modum alium à prædictis, qui su mitur ex ratione perfectionis: ita q isto modo si dicatur aliquid unum, non solum dicitur unum quia continuum, sed quia totum per sectum: caldus unius ciamentum non solum dicitur unum, quia habet continuitatem partium, sed quia habet cotinuita tem partium cum ordine ipsarum partiu ad debi tam perfectionem calciamenti & totalitatem:Et hoc est, quod dicitur in litera, op quandocunque contingit, qualiqua dicamus unum propter sola continuitatem; quandoque non dicimus unum propter solam continuitaté; sicut continuo si non fit aliquod totum & perfectum; & hoc contingit, quando illud continuum habet aliquam spcciem & perfectionem, quam fi non habeat, non potest  $_{
m D}$ dici unum: sicut patet, quòd non dicimus ipsum artificiatum quousque uideamus partes eius cópositas esse: nisi fortè dicatur unum propter continuitatem solum; sed tunc dicimus esse unum, quando partes artificiati ut calciamenti, Linea circu sic sint composita, quod sint ordinata adinuicem;& sic sunt composita, quòd aliquam habeat persectionem, & speciem unam; quia unitas isto modo includit unitatem & includit perfe-Perfettum dionem; & ideo dicimus de numero linearum circularis est maxime una, quia una est & perfe-& tota: persectum gniu est, cui non potest fieri additio; linee autem rectæ& curuæ potelt

Cta non est una isto modo, sed circularis solum; ita quòd linea recta éuna benè secundum quòd unitas est continuitas: linea at circularis est una, secundum quòd unitas, continuitas est, & perfe ctio. Notandum est diligenter, quòd sicut unitas continui erat ex hoc, quòd una pars erat indiuisa ab alia parte in continuo; ita unitas isto modo est ex hoc, quòd res est indiuisa à sua perfectione, & habet quidquid requiritur ad suam perfectionem, & ex hocista unitas est quædam totalitas: ex hoc enim quòd habet quidquid requiritur ad suam perfectionem, uocatur totu: si- Ideeft anti, cut ex hoc quòd non habet, uocatur diminutum: totum, o Ita quòd ex hoc sequitur, cy hæc idem sunt unu, persectum. totum & persectum, sed diversis respectibus tamen: ex hoc.n.unű dicitur, quòd est indiuisum à fua perfectione, ex hoc perfectum, quia ultra illud, quòd habet, nihil est accipere in re; ex hoc autem totum, quia habet omnes partes, quæ requiruntur ad natură & speciem rei . Notandum est diligenter secundò, quòd aliqua sunt unun propter solam continuitatem partium; quia sua unitas non requirit, quòd sit determinatum, uel inderminatum ordine partium;nec etiam forma illorum requirit determinatum ordinem par tium; eo modo quo dicimus, quòd aliqua sunt una, quia non requirunt determinatum ordinem partium ad sui unitatem, & unitas talium non po test dici totalitas aliqua, sicut quorum unitas con fistit in continuitate partium & ordine: & hanc

tis. Deinde cum dicit. Vni uerò esse est principium alicui numero esse; TEX.12. prima namque mensura principium. Nam quo primò cognoscimus, hoc est prima mensura cuiuslibet generis. Principiu ergo cognoscibile circa quibet unum. Non idem autem in omnibus generibus unu. His quidem enim est diesis, illis autem uocalis aut consonans grauitatis autem alterum & motu ét alind, ubique uerò unum aut quantitate, aut specie indinisibile secundum quantum quidem igitur & in quantum quantum, indivisibile: Quod quidem omni no & sine positione dicitur unitas. Quod autem om nino & positionem habens punctum, Quod autem secundum unum linea, Quod autem secundum duo superficies.Omnino uerò & tripliciter diuisibile secundum quantitatem corpus. Facta autem conuersione, dualiter quidem divisibile superficies; unice au tem linea, Nullatenus diussibile secundum quantitatem punctus & unitas.

unitatem uocat Philosophus unitatem totalita-

Ponit quartam proprietatem unius,& est ista: 🎤 🕬 🚓 🥐 quod proprium unius est esse principium nume- mensura eq ri: quod patet ex hoc, quòd prima mensura re- quomodo. spectu mesurati est principium; quod patet: quia illud, quo cognoscimus rem in quolibet genere, est principium respectu rei; quia res cognoscitur per sua principia: illud autem quo cognosci mus res in quolibet genere, est prima mesura cu iusli-

laris est pri ma Operfe Etior lineaquid.

Alias ma-

fections.

iuslibet generis; unum autem est mésura: quia E solutione cognoscuntur; & quia ex illis cognoprincipium cognoscibile, uel cognoscendi circa quodlibet genus est unum; tamen illud unum mensurans & principium cognoscendi non estidem in omnibus generibus: Vnum.n. quod est unum in consonantijs, diesis est; est autem diesis semitonum unius: diuiditur enim semitonus in duo femitona inæqualia, quorum unum femitonum uocatur diesis; Minimum, & unum in uo cibus est uocalis, uel consonans: Similiter in ge neribus est aliquod minimum mensurans, puta unctia: Et in motibus est aliquis motus simplex mensurans omnes alios, scilicet motus primi. Sic ergo in in diuersis generibus reperitur diuersimodè unum: ubicunque autem reperitur unum, femper reperitur aliqua alia ratio: quia unum elt F indiuisibile secundum quòd unum,& hoc uel secundum quantitatem, uel secundum speciem; quod autem est indiuisibile secundum quantitatem, si sit omnino indiuisibile, & habeat positio-. nem; dicitur punctus ex opposito: si aliquid sit diuisibile secundum uuam dimensionem quanti, uocatur linea: si uerò secundum duas dimenfiones fit diuisibile, puta longum & latum, uoca tur superficies: si autem sit omnino diuisibile secundum tres dimensiones, puta longum, latum, & profundum, uocatur corpus: Et omnino con uersio est in istis; quia omne dualiter divisibile su perficies est,& èconuerso: & secundum dimen fionem unam diuifibile linea cft,& econucrfo:& quod nullatenus diuisibile secundum quantita-G tem unitas est, & punctus: sed tamen si hoc indi-Unitaspria uisibile positionem non habet, unitas est: si con cipum et, cernit positionem est punctus. Ad euidentiam mesura huius litere notandum est, quòd unum, quod est principium numeri, est mensura omnium numerorum: cuius ratio est, quia ipsi numeri cognoscuntur per respectum ad unitatem; natura enim numeri non est nisi circa distantiam ab unitate: fi enim uolo cognoscere, quomodo ternarius no est quaternarius, uel è conuerso; oportet me cognoscere, & resoluere ad unitatem utrunque: ita quòd quia quaternarius aliter aspicit unitatem; & etiam alia distantia est ad ipsam, & aliter ternarius; ex hoc cognosco, quòd unus numerus non est alius. Sic ergo unum, non applicatum ad aliquam materiam, mensurat numerum, ex hoc quòd numerus ad unitatem resoluitur:unum autem in speciali materia, puta in consonantibus, uel in grauibus, uel in motibus, uel in uocibus non mensurat numerum absolute, sed numerum in tali materia. Cum enim unum & minimum mensuret ipsum compositum, & omne compositum habeat rationem nu meri, certè unum & minimum mensurabit numerum semper; sed tamen aliquando numerum absolute, aliquando numerum in tali materia: sicut patet, quòd illa, quæ sunt compositione in có sonantiis, resoluuntur ad simplicia; & ex tali re-

scuntur, ideo simplicia mensurantipsa composita: simplex autem habet rationem unius; com- Simplicio positum autem habet rationem numeri; ergo mensurant unum in tali materia mensurat numerum in ta- composico. li materia. Similiter compositiora in generibus resoluuntur ad aliqua minima, puta ad unitatem, uel ad diagramma, uel ad aliquod minimum: ut si uelim scire quanti ponderis est hoc graue, uel illud; hoc sciam, quia sciam quot unciarum est: & ex ista resolutione unctia est principium cognoscendi, & per consequens est mensura, quia per eam deuenitur in cognitionem; & cum ipfa habeat rationem unius & minimi in ponderibus, & illud, quod ab ea me furatur, habeat rationem compositi, & omne copositum habeat rationem numeri, ergo unu est mensura numeri in tali materia. Similiter uox composita cognoscitur, cum una est; ex hoc o re foluitur ad literam consonantem, uel uocalem; fed magis ad uocalem: litera enim uocalis magnam notitiam dat de syllaba, uel de dictione; & quia litera uocalis est quoddam simplex, & quod dam unum; & per ipsam habetur notitia de syl=. laba, que composita est, uel de dictione; ideo uocatur mensura syllabæ, uel dictionis: & sic unum & simplex, scilicet litera mensurat compositum & numerum, scilicet dictionem, uel syllabam. Exempla autem possent poni; quia om- Copositore ne compositum cognoscitur ex resolutione ad cognoscitur fuam formam; & forma habet rationem unius; per refolacompositum rationem numeri: & omnes conclu man, siones cognoscuntur ex resolutione ad principia, & principium habet rationem unius; ista uerò conclusiones habent rationem numeri & mul ti;eo quòd in uirtute unius principii continentur multæ conclusiones. Patet ergo litera Philofophi, quia unum non contractum ad aliquam materiam est mensura numeri in se non contra-

fure ad fecundum unum. Quæreret quis, Quomodo sit, quòd unitas nó questio. uoncernit positionem; punctus uerò concernit? & uidætur non esse hoc uerum, maxlmè de unita te,q non concernat:quiasi unum idem est,quòd continuum; quia numerus idem est, quòd diuifum continuum, & omne continuum concernit politionem uidetur, quòd unum concernat positionem. Respondeo, dicendum est, quod unitas Pnitas, & quædam indiuisio est, & punctus similiterest que punctus est dam indiuisio; ita quòd ambo in illa formalitate conveniunt: sed tamen aliter est indivisio ipsa unitas, & aliter punctus; quia punctus est est indivisio concernens positionem & situm in continuo: sicut enim imaginor, quòd humanitas non est omnis animalitas, sed animalitas in tali natura; sic imaginandu est , quòd punctus est indiuisio, sed non omnis; sed indiuisio concernens politionem

Ai:unum autem in speciali materia est mensura

fui numeri;& fic à primo uno deriuatur ró men-

#### Liber Quintus.

de cuius natura est, quòd dividat continuum, uel copuletur à continuo:ita quòd de ratione unitatis non est, nisi quòd sit indiuisio: utrum autem in hac materia, uel in illa, hoc nó est de ratione sua. Ad argumentum in contrarium dicendum, o fi unum transcendens idem est cum uno, quod est Fram prin principium numeri; statim patet, op unum, quod cst principium numeri; differt ab uno transcentrăscendes. dente; quia illud unum idem est, quod continuu; illud autem circuit omne genus prædicabile. Po test dici, quòd licèt unum & continuum dicant eandem realitatem, tamen differunt in ratione; ex hoc enim dicitur continuum;quia habet partem extra partem: ex hoc autem unum, quia est indivisum; ita quòd ratio unius abstrahit à ratio- B ne partis; licèt realitas non abstrahat; quia secun dum hoc realitas unius est realitas continui: Sic ergo ex hoc, quia secundum rationem abstrahit à ratione partis, abstrahit à ratione positionis. Deinde cum dicit,

Amplius autem alia secundum numerum sunt unum, alia fecundum speciem, alia secundum genus, alia secundum analogiam.

Dividit dica ipfum w.

Præter modos prædictos addit, & ponit Philo sufieme logi sophus quosdam modos Logicales: Et diuiditur in duas partes; quia primò ponit illos modos: ſecundò determinat de multitudine, que opponitur unitati:Secunda ibi, [Palàm autem]Prima in tres, primò ponit modos unius Logicales; secundò ipsos manisestat, tertiò ponit ordine ipsorum C ad inuicem: Secunda ibi, [Numero quidem] Ter tia ibi, [Semper itaque.] Dicit ergo alia sunt unu secundum numerum, quedam secundum speciem, quadam secundum genus, quadam ueiò secundum analogiam & proportionem. Deinde

> Numero quidem, quorum materia una. specie, quorum ratio est una: genere quorum eadem figura prædicationis. secundum proportionem quæcunque fe habent, ut aliud ad aliud.

Manisestat prædictos modos, dicens: p illa di cuntur numero unum, quorum est una materia; Contra po- nam materia secundum quòd stat sub dimensiomentes, ma-bus terminatis, est principium indiuiduationis eff altera formæ: & ideo ratione materiæ habet singulare, pars coposi quòd sit unum numero diuisum ab aliis: Specie si ; est prin autem dicuntur unum, quorum est una ratio difcipium indi finitiua:nihil enim propriè disfinitur nisi species; wa dicit phi quia omnis diffinitio constat ex genere & diffelosoph. min rentia, quæ in sola specie inuenitur : unde si alinumero di- quod genus diffinitur, hoc non est inquantum cuntur. que genus, sed inquantum species: genus enim sub-rum mate-ria est una. alternum & genus est & species: & si contingat ut diffiniatur, hoc non est inquantum ge-Genus qd, nus, sed inquantum species: & ideo genus ge-finium non potest diffiniri; quia tantum est genus, & non species. Genere autem dicuntur unum illa, quæ conueniunt in una fi-

positionem: est enim punctus quædam indiuisio; A gura prædicationis, idest quæ habent unum mo dum prædicandi: alius namque modus prædicandi est substantia, alius quantitatis, alius qualitatis: omnia autem quæ cadunt infra genus Que cadure substantiæ, habent unum & similem modum pre infra genus dicandi; & ideo dicuntur unum genere: sic habent unud est de aliis, quæ sunt in aliis generibus; Analo- modum pra gia autem uel proportione sunt unum illa, quæ dicandi. fic se habent, quod sicut se habet hoc ad illud; Vuum ana ita se habet aliud ad aliud : quod potest esse logia dapli duobus modis : Vno modo secundum quòd cuer. duo habent diuersas habitudines ad unum; eo modo quo dicimus, quòd urina & medicina habent habitudinem ad sanitatem animalis; diuersis tamen modis, urina enim habet habitudinem ad sanitatem animalis; quia est signum sanitatis: medicina autem habet habitudinem ad eandem, quia est causa eius: Alio modo pctest esse proportio secundum quòd duo habent habitudinem ad diuersa: sicut dicimus, quòd sicut se habet rector nauis ad nauem; ita rector scolarum ad scolas: quia utrunque debet eligi non forte, sed arte: Et siue primo modo, siue secundo aliqua se habeant adinuicem, dicuntur unum secundum proportionem, siue secundum analogiam. Deinde cum dicit.

Semper itaque posteriora pracedentia sequuntur, ut quecunque numero specie unum, sed quecunque specie non omnia numerc. Sed genere omnia unum, quacunque & specie, quacunque uerd genere non omnia specie; Sed proportione: & quacun que unum proportione, non omnia numero.

Ponit ordinem prædictorum modorum adinnicem, dicens; quòd iste est ordo inter hos quatuor modos unius; quòd semper modus posterior sequitur ad priorem : ut Verbi gratia esse Modiunius unum numero est plus, quam esse unum spe- Logice dini cie: & esse unum specie, est plus, quam esse sine se infe unum genere: & ita est plus unum secundum rant. generis ordinem, quam unum proportione: Sequuntur ergo priora posteriora semper, & non è conuerso: ut quacunque sunt unum numero, funt unum specie; & quæcunque sunt unum in specie, sunt unum in genere, & non convertitur : sic de aliis duobus sequentibus; quia quæcunque sunt unum in genere, sunt unum in proportione, & non è conuerso. Deinde cum dicit.

Palàm autem, & quia multa oppofita dicentur uni.Nam alia non existendo continua. Alia in babendo materiam diuisibilem secundum speciem, aut primam, aut ultimam. Alia in habendo rationes plures quòd quid erat esse dicentes.

Postquam determinauit de modis unius, de-Multirude terminat de multitudine ipsi opposita: ita quòd uni oppositex modis unius accipit numerum in modis ip- 14. sius multi, dicens: quòd multa dicuntur per oppositionem; & ideo quot modis dicitur unum, tot modis dici oportet multa:quia quotiens dici tur unum oppositorum, totiens dicitur reliquu.

nua; quod est per oppositionem ad primum modum unius: Alia dicuntur multa per hoc, cy hent. naturam diuisibilem secundum spem, siue intelligatur de prima materia, sue de finali, & vltima, lad quam stat ultima resolutio: per divisione qui dem proxime materie dicuntur multa uinum & oleum:per diuisionem uerò materiæ remotædicuntur multa, uinum, & lapis; siue intelligatur de materia rei, siue de materia rationis, scilicet de genere, quod habet aliquam similitudinem cum materia: hic autem modus multitudinis fumitur per oppositum ad secundum, & tertium modum unius: Alia uerò dicuntur multa: quia habent diuersas rationes, idest diffinitiones dicentes quod quid erat esse; & hic modus multitudinis sumi- F tur per oppositionem ad quartum modu unius. Quod autem opponitur quinto, non habet ratio nem multitudinis, nisi secundum quòd est in po tentia:non enim quòd aliquid est diuisibile, ex hoc est iam multa in actu, sed tantum in potetia.

Queftio.

Quæreret quis. Vnpe accipiuntur hi modi unius, scilicet unum numero, unum genere, unum specie, & unum proportione? Respond. ad hoc Compăinre dicunt aliqui sic, quòd tripliciter est compositio bus triplex. in rebus, una compositio ex materia & sorma; ex qua accipitur unum in numero, & unum in specie. Secunda compositio est ex genere & differentiis, ex qua accipitur unum genere.

Tertia compolitio est ex essentia & esse, ex qua accipitur unitas in analogia. Primum sic de- G clarant: ex hoc aliqua sunt unum in specie: quia plura existentia in numero participant unam sor mam specificam; ita quòd pluralitas in numero est per materiam: sorma enim non est de se plurificabilis nisi per materiam : si ergo aliqua sunt conuenientia in specie, cum plurificatio non sit nisi per materiam, oportet quòd habeat materiam; unde in aliis, que non habent materiam, no reperitur pluralitas in una specie: & ulterlus cu ista plura numero conueniant in una formalitate; oportet, quòd habeant formam: igitur funt composita ex materia & sorma; it a quòd unum in numero oritur ex unitate materiæ, & formæ: (uocatur auté unum in numero, quod habet for rium in specie ex multitudine materiæ, & etiam unione in forma specifica. Secundum declaratur fic,quandocunque funt aliqua plura in specie có uenientia in genere, ex hoc quod sunt plura specie, habent de essentia sua aliquas disferentias, per quas differunt: ex hoc quod conueniunt in genere, & sunt unum in illo; oportet op genus sit de essentia utriusque, scilicet speciei: ex hoc, quòd funt plura in specie, componuntur ex differentia: ex hoc autem quòd funt unum in genere componuntur ex genere; ergo ista, quæ funt multa specie, & unum genere, componuntur ex genere & differentia; ergo secunda com-

Nam alia dicuntur multa in non existendo conti E positio, quæ est ex genere & differentia, facit se cundam pluralitatem: quia ex hoc oritur, quòd aliqua sunt plura in specie, & unum in genere. Tertium declarant sic: nisi esset compositio ex essentia & esse in creatura, non esset analogia in ter primum principium & creaturam; Ex hoc enim est analogia inter primum principium & creaturam;quia ipsum primum est suum esse per essentiam, & ipsa creatura participat ipsum es- Dem estsim se, & non est ipsum; si autem creatura esset sium plienter sus esse, sicut creator; nulla analogia esset inter crea- esse ; omnia turam & creatorem Company creatorem Company of the company turam & creatorem. Cum igitur inter creatu- no funt fun ram & creatorem non sit unitas generis, nec spe esse: hoc es ciei, nec per hoc unitas analogia, ergo nnlla u- het Tha pri nitas; ponere ergo quòd in creatura non sit com ma parte positio ex esse & essentia, & quòd ipsa sit suum art. I. esse, est destruere unitatem analogiæ, & est ponere, quòd inter creaturam & creatorem nulla Creatura ? & esse; saluatur analogia inter creaturam & crea torem, siue primum principium. Iste modus Impugna. procedendi uidetur deficere in primo membro; 110. nam posito, quòd diuersitas numeralis sub una specie no potest esse nisi per materiam; ita quòd in separatis à materia, non potest esse niss unum Multiplica numero sub una specie; ita quòd diuersitas for-tio indinimalis & specifica est per naturam formæ; diuer- duorum sub sitas autem numeralis indiuidualis semper est per materiam; & ideo ubi est forma sine materia, ibi est diuersitas sormalis & specifica, ita op non est diuersitas numeralis infra speciem. Hanc positionem non reputo ueram; credo e- In segaranim, quòd multiplicatio individualis sub una tis amatespecie possit esse in separatis à materia; ita quòd ria est multi hæc duo fierent simul, quòd ipsa forma sit se-plicatio inparata à materia, & etiam multiplicari possit in- eade specie. diuidualiter & numeraliter; ita quòd aliqua multiplicatio istius formæ separatæ est ab agente non per diuersas materias, sed per diuersa supposita. Imaginabimur enim, quòd sicut agens naturale multiplicat formas per diuerlos Suppositumo modos, nec aliter multiplicare potest; ita agens ferre à spe super naturale sormas separatas multiplicare po palique adtest infra unam speciem per diuersa supposita; dium niss p mam receptam in una materia) oritur unitas plu H Ita quòd nos imaginabimur, quòd sicut compo-materia, er sita ex materia & forma in sormis materialibus 3º nec a sup faciunt multiplicationem materialem & indiuidualem infra speciem; ita compositio ex suppolito, & essentia, faciunt multiplicationem individualem, & infra speciem in formis separatis. ita quòd si idem esset essentia, & suppositum in formis separatis, impossibile efset reperire plusquam unum infra unam speciem. Si enim idem esset forma Angelica, & hic Angelus demonstratus impossibile esset inuenire sormam Angelicam extra hunc Angelum: sicut enim impossibile est hunc Angelum esse extra se ipsum; ita impossibile

fellum.

logia.

suppositum; este extra suppositum: sic ergo com-Copo ex sep positio ex essentia, & supposito facit, quod essenpositio e si tia specifica multiplicari possit in separatis à ma-fentia facti multiplica-teria per multa individua, sicut est compositio ex sienem inse materia & forma in formis materialibus: Simili-parais à ter quod dicunt in tertio membro, quòd nisi esseteras in sentia differret ab esse in creatura, no saluaretur sall specie, analogia inter creatură & creatorem: salsum esse puto: Quod autem dicunt, quòd si creatura esfet fuum esse, non haberet esse per participationem; dico quòd imaginatio eorū currit fuper falfum; imaginatur enim quòd essentia creatura partici pat ipsum esse tanquam quoddam diuersum rea Participa - liter, quod tamen patuit esse falsum in Quarto siecrestura huius: Ista ergo participatio sic debet intelligiop B quo des in- ipla essentia creature habet esse per participatio nem, quia habet esse diminuto modo, esse partici pabile respectu esse diuini, ita quòd esse diuinum Esse dinimi est esse per essentiam; quia ab alio nó est, & quia oft offe pef- fuum esse compræhendit omnem gradum perfentia. Esse sectionibus; esse autem creaturæ est esse particiesse particio parum; quia esse cuiuslibet cratura ab alio est, & quia esse creaturz capit partem entis, & persectionem determinatam & limitatam; ita quòd essentia est ens per participationem, & esse similiter: quia essentia cuiuslibet creatura, & suum esse sub gradu diminuto est respectu esse diuini; Ita quòd nos imaginabimur, quòd esse diuinum est quoddam totum ante partes; quia esse diuinu est esse participans omnem persectionem entis: C ita quòd illud, quòd est sparlum & divisum in en tibus creatis, sub modo prioritatis, & persectiomis in Deo est; esse autem cuiuslibet creaturæ est quoddá esse diminutum & partiale propter perfectionem partialem, quam habet creatura; Ita Ens, 98 pre quòd ens, quòd predicatur de creatura, est totum dicator de in partibus; quia ipsum ens sparsum & diuisum, son in par &partialiter participatur à creaturis: Sicergo sup polito, quò d ellentia & elle in creaturis sint idé: adhuc potest saluari unitas analogiz inter creatu. ram & creatorem; quia creatura ipsa habet suum esse sub gradu diminuto: esse autem Dei est sub Diminerum omni gradu perfectionis, diminutum autem habet analogiam ad perfectum; & quia istud dimigiam ad pe nutum exemplariter est in Deo, & efficienter est D à Deo, & ulterius: quia Deus propter bonitatem completam est finis omnis esse diminuti; ideo es Este diminu se diminutum aspicit Deum sub triplici analosum aspicit gia. Prima est, qu'od analogia est inter esse dimi-Deum sub nutum creatura, & esse est completum Dei, sicut in triplici and ter effectum & causam esficientem. Secunda est sicut inter exemplatum & exemplar. Tertia est ficut inter finem, & illud, quod est ad finem:posfumus ergo dicere, quòd compositio ex supposito, & essentia, uel ex materia & forma faciunt unitatem in specie, & pluralitatem in numero, ut iam declaratum est: compositio ex genere & dif ferentia, sicut ab illis dicebatur & benè: facit di-

uersitatem in specie, & unitatem in gener & at

est essentia angelică, si hret ide esse quod habet A tributio, quz est inter completum & diminutum facit unitatem analogice; sicut patet, quòd propter esse completum substantiæ, & esse diminutum accidentium attributio & analogia est nouemaccidentium ad fubstantiam,& propter esse diminutum creaturz,& esse cópletum primi, ut iam declaratú est, unitas analogiz est inter creatorem & creaturam.

> Ens dicitur hoc quidem secundim accidens, illud TEX. 13. uerò secundum se.

Postquam Philosophus posuit multiplicem ac ceptionem unius, hic ponit multiplicem acceptionem entis. Et dividitur in tres partes; quia primò dividit ens secundum se, & in ens secundùm accidens: secundò ostendit quotiens dicitur ens secundum accidens: tertiò quotiens dicitur ens secundum se. Secunda ibi: [Secundum ac cidens quidem.] Tertia ibi. [Secundum fe esse uerò dicunt.] Dicit ergo primò, quòd ens dicitur dupliciter. s. ens secundum se, & ens secundu Ensamplem accidens.

Quæreret quis . Vtrum ista divisio sit eadem Questic. cum illa, qua diuiditur ens in substantiam & accidens?Respondeo dicendum est, quòd non, qd patet, quia ens secundum se; ipse Philosophus di uidit in decem prædicamenta; ita quòd nouem illorum funt accidentia.Notandum est, quòd ali qua divisio entis potestaccipi secundum absolu- Divisio en tam confiderationem entis,& fic diuiditur in fub tis pot dopli stantiam & accidens;nam aliquod ens est de cu-citer confiius natura & essentia est esse per se, in se; ita quòd derari. natura sua est fixa in se;& istud est ens, quod uocatur substătia Aliud ens, de cuius essentia est es fe in alio; ita quòd natura fua est inclinata ad subiectum: & hoc ens est ens, quod uocatur accidens; Alia est divisso entis, quæ oritur ex composi tione prædicati cum subiecto, quod quidem ens fignificatur per est, secudum quòd est nota compositionis Est alia divisio in ens per se, ens per Est, duplici accidens; aliquando enim contingit, quòd hoc uerbum est, est nota compositionis prædicati ad subiectum, quod quidem prædicatum inest subie cto per essentiam subiecti: cum enim dicitur ho mo est animal, hoc uerbu, est, designat, & notat quòd animal inest homini, & ipsum animal est de elsentia hominis & inest sibi unum p aliud, & tunc hoc uerbum est, est nota entis per se; Ali quando contingit, quòd hoc uerbum est, est nota compositionis ad subiectum prædicati, quod quidem prædicatum non inest subiecto per natu ram subiecti, sed per aliquid aliud, & minus extrinfeco;ita quòd accidit fubiccto, quòd aliud in si:t& tunc hoc uerbum est, est nota entis per accides:eo modo quo dicimus, quòd ista, homo est albus, est ens per accidens, quia hoc uerbum est, denotat,& significat, quòd album insit homini: sed tamen quia album non inest homini per essentiam hominis, sed per aliquid extraneum, ideo est, est nota entis per accidens Et hoc ulti-

mo modo accipitur hic diuisio, quam ponit hic

Philosophus in ens secundum accidens, & ens E dens, quia scilicet unum accidit alteri: quando secundum se. Deinde cum dicit.

Secundum accidens quidem, ut instum musicum esse dicimus, & bominem musicum, & musicum ho

funt tres.

Manifestat, quotiens dicitur ens secundum ac cidens. Et dividitur in duas partes : quia primò Panie mo- ponit quotiens dicitur, secundum accidens: secu des entis P dò manifestat ens secundum accidens hic acceptum, per ens secundum accidens in causis. Secu da ibi.[Similiter autem dicentes, ut musicu ædifi care.]Manifestat ergo ens secundum accidens, dicens; quòd ens secundum accidens uno modo dicitur, quando accidens prædicatur de acciden te; eo modo quo dicimus, quòd musicus est iustus, quòd ista est per accidens: secundo modo di citur ens per accidens, quando accidens prædica tur de subiecto; eo modo quo dicimus hominem esse musicum, est per accidens: tertiò modo dicitur ens per accidens, quando subiectum prædicatur de accidente:eo modo quo dicimus musicum else hominem, iltam else per accidens.

do eft.

Ens pacci. Notandum, quòd sicut iam dictum est, ens per dens quan- accidens hic est, quando hoc uerbum est, est nota alicuius prædicati, quod inest subiecto, no per naturam sui, sed accidit, quòd insit subiecto; cum ergo in primo modo accidens, quod est in prædicato comparetur ad accidens, quod est in subiecto non per naturam subiecti, ut cum dicimus musicum esse iustum; & insecundo modo accidens comparetur ad subiectum non per natura subiecti; ut cum dicimus hominem esse musicu: & in tertio modo subiectum comparetur ad accideus, ut cum dicimus musicum esse hominem non per naturam istius accidétis, scilicet musici; patet, quòd ens per accidés est in primo modo, secundo,& tertio.Deinde cum dicit.

> - Similiter autem dicentes ut musicum ædisicare, . quia accidit ædificatori musicum esse, aut musico adificatorem, hoc enim esse hoc significat accidere, boc huic. Sic autem & in dictis. quando hominem musicum dicimus, & musicum hominem, aut album musicum aut bunc album. Hoc quidem quia ambo eidem accidunt. Illud uero quia enti accidit hoc: aliud autem musicum hominem, quia huic musicum accidit hic autem dicitur & album esse quia cui accidit ille est: Quaquidem igitur secundum acci H dens esse dicuntur, sic dicuntur, aut eo, quod eidem enti ambo insunt, aut quia enti illud inest, aut quia. ipsum est, cui mest, de quo ipsum prædicatur.

Manifestat accidens in entibus per ipsum accidens in causis, dicens quòd nos dicimus per ac cidens hic, sicut & in causis: dicimus enim per ac cidens, musicum ædificare, quia accidit ædificatori mulicum esse: ita quòd causa per ac-. cidens ex hoc fumitur hic, quòd ipsa causa per accidens aecidit causa per se, sicut est muscum quod est causa per accidens respectu ædificatoris, quod est causa per se: sic & in dictis, hoc est in ente per accidens, ex hoc fumitur ens per acci-

enim dicimus hominem esse musicum, uel è con uerfo musicum esse hominem, uel quando dicimus album esse musicum, uel è conuerso; sumitur accidentalitas, ex hoc quòd accidit huic: fed tamen differenter, quia quando dicimus album ef se musicum, ambo accidentia accidunt eidem su biecto; sed quando dicimus hominem esse musicum, sumitur accidentalitas, quia musicum acci dit enti huic.s. subiecto; sed quado dicimus musi cũ hominem, ex hoc sumitur op huic predicato accidit musicum quod est subjectum quasi auté quidem modus est, quando subiectum prædicaaur de accidente,& quando accidens de acciden te, subiectum enim prædicatur de accidéte, quia prædicatur de illo, cui accidens accidit. cui enim dicimus musicum esse hominem, sensus est, cp il-Iud subiectum quod habetmusica, habet humani tatem. Similiter cum predicatur accidés de accidente, ea ratione prædicatur, quia prædicatur de subjecto accidetis: Et hoc est quodsubdit Philos. Alicut dicitur ab aliquo, musicum esse album: quia illud subiectum cui accidit esse album, est il lud quod musicu,& cui albedo accidit, q.d.nec subiectum prædicatur de accidente, nec accidés de accidente propter naturam accidétis, sed propter naturam subiecti, quod subiicitur accidenti; Concludit ergo quòd quæcunque dicuntur se cundum accidens, sic dicuntur, scilicet tribus mo Aliqua per dis: dicuntur enim aliqua per accidens, aut quia accides tr G ambo accidentia insunt cidem enti, hoc est eide plicuer. · subiecto: aut quia illud prædicatum supple quod est accidens inest enti, hoc est subjecto: aut quia ipfum prædicatum est illud, cui inest ipfum fubie ctum, de quo prædicatur. Deinde cum dicit.

Secundum se nerd esse dicuntur quacunque signi TEX. 14. ficant figuras prædicationis.Quotiens enim dicitur, totiens esse significat. Quoniam ergo pradicatorum, alia quid est fignificant alia quale, alia quatum: alia ad aliquid, alia facere, alia pati, alia ubi, alia quan-

do:horum unicuique idem significat. Ponit multiplicem acceptionem entis secun- Entis multi dum se:Et dividitur in tres partes; quia primo di Plex dur pro uidit ens in decem prædicamenta: secundò ostédit, quòd ens uno modo idem est, quod uerū: ter tiò diuidit ens, in ens in actu, & in ens in potetia Secunda ibi, [Amplius auté & esse.] Terria ibi, [Ampliùs esse significat ens.] Prima diuiditur in duas partes: quia primò ostendit, co totiens dici tur ens, quotiens prædicamenta: iecudò respon det cuidam tacita quastioni. Secunda. [ Nihil enim refert.] Dicit ergo primò, o per se esse dicuntur predicamenta, & quot modis aliquid præ dicatur, tot modis dicitur ens, ita q in quolibet modo prædicandi intelligitur esse: & quia modi Que modi prædicandi sunt decem, ideo ens dicitur decem sumuur modis: aliqua enim de numero eorum, quæ prædis candi , too dicantur fignificant quid, alia quantum, alia qua modis fomo le, alia ubi alia ad aliquid hos alt relationere. le, alia ubi, alia ad aliquid, hoc est relationem, sur ess. alia facere, alia pati, alia quado, & sic de aliis mo

#### Liber Quintus.

dicandi esse significat, ita op quoties dicuntur isti Modi prin modi prædicandi, totiens dicitur esse. Notadum cipales pra quò ad euidentia literæ, op principales modi præ dicandi sue dicandi decem sunt. quandocunque.n. ita est, q aliqua possint reduci ad unum modum prædica di principalem, illa funt infra unum prædicamen tum; prædicatur enim animal, prædicatur homo, & corpus, fed tamen quia ista possunt reduci in unű modű prædicandi principalé,& in modű fub stantiæ & per se, ideo non uariant prædicatum, fed reducuntur ad unum prædicatum:quandocu que autem ita est, quòd duo prædicata non posfunt reduci in unu modum principalem, sed neceffariò incidunt infra duos modos principales, necessariò illa duo prædicata, & illi duo modi R predicandi faciunt duo prædicamenta. V. gratia, albedo prędicatur, animal prædicatur, sed tamen quia modus iste, per quem prædicatur albedo, & modus ille, per quem prædicatur animal, non pof funt reduci in unum modum principalem, necef fariò faciunt duo diuerfa predicata, uel reducun tur in duo diuerfa prædicamenta, & quia decem funt modi principales non reducti ad aliquem communem modum, ideo decem funt prædica menta: Sic enim imaginabimur quòd ens descen dit in prædicamenta per modos prædicandi non reductos & principales : ita quòd ficut funt decem modi prædicationis, decem modis descendet; ita quod ens ut sie non est substantia, fed ens quod predicatur per modum per fe en- C tis: similiter ens ut sic non est qualitas, sed ens quod prædicatur per modum qualis accidentalis, & fic de ente respectu aliorum modorum pre dicandi: Et hoc est quod dicit Philosophus in litera:quòd quotiescunque dicuntur modi predicandi, toties dicitur effe, ita quòd in quolibet mo mő pradică do prædicandi intelligitur elle, quia quilibet mo do intelligidus prædicandi non est nisi esse sub tali modo; cum enim dico homo est animal, in prædicamen to substantiz dico esse sub tali modo: cum dico esse album, dico esse sub alio modo, ita quòd natura prædicamenti nó est nisi esse sub modo suo tractum ad specialem modum prædicandi non reductum: quia decem prædicamenta sunt dece principales modi prædicandi non reducti. Deinde cum dicit.

Nihil enim refert homo conualescens est, aut ho mo conualescit, uel homo nadens est, aut secans. uel bominem uadere, aut secare. Similiter autem & <del>in</del> aliis.

Dubitatio.

\$WT e∬e.

Respondet cuidam tacitæ quæstioni: dixerat enim quòd in quolibet modo prædicandi est esse,ita quòd modus prædicandi non est nisi esse tractum ad modum, ficut dictum est:posset modò aliquis dicere, cp hoc effet falsum; quia cu dr hố cốualescit, uel hố sedet, hic nó prędicatur eế: Hoc ergo remouens dicit of fp prædicatur esse, quia nihil refert dicere homo conualescens est, & homo conualescit: quasi dicat, cum in ista di-

dis prædicamétalibus, & unusquisq; modus præ A citur homo est-conualescens, hic ponitur esse ex plicitè, cum autem dicitur homo conualescit, hic Inomni pro ponitur esse implicite: quia hoc uerbum conuale pone incluscit resoluitur in hoc uerbu, est, quòd est nota ip-substantinis sus esse similiter nihil refert dicere, homo uidet & homo est uides, ergo sicut in ista homo est ui: dens prædicatur esse.ita & ista homo uidet: simi liter quòd nihil refert dicere homo est secans, & homo secat, & sic de omnibus aliis similibus, er go sicut in una prædicatur esse, ita & in reliqua.

Quæreret quis, Vtrum ista, homo conualescit Questio. resoluatur in istam, homo est conualescens? & sicut quæro de ista, ita de omnibus similibus. Respondeo dicendum est, op sic, ad cuius euidentia Omne poste notandum est, o of posterius resoluitur in suum rius resoluit priùs, particularia auté sunt posteriora respectu sur in sui uniuersalium, sic ergo particularia in uniuersa- prins. lia resoluuntur, & ista uniuersalia in suis posterio Pninersalia ribus intelliguntur, eo modo quo dicimus Q ho-lia intelligio mo resoluitur in animal, & animal in homine in- tur in sins telligitur: cum ergo essentia habeat ratione uni posteriorio. uerfalis respectu huius essentia, qualibet essentia in essentiam resoluitur.& essentia in qualibet es sentia intelligitur, & sicut in qualibet essentia in telligitur esfentia,ita in qualibet essetia significa ta uerbaliter intelligitur essétia simpliciter signi ficata uerbaliter:& sicut quælibet essentia resolui tur in essentiam, ita qualibet essentia significata uerbaliter resoluitur in essentiam significată uer baliter.V.g.conualescentia est quædam essentia, & eadem essentia significatur per conualescentiam & conualescens, ita tamen co per conualescens significaturverbaliter: sicut coualescétia er go refoluitur in effentii, fic & conualefcit, qd eft eadé essentia significata uerbaliter, resoluitur in essentiam significatam uerbaliter, essentia autem uerbaliter significatur per hoc uerbum est:sicut ergo in qualibet effentia nominaliter fignificata essentia intelligitur; sic in quolibet uerbo quod

Quareret quis etiam, Vtrum effe significet Quaftic. idem unicuique modo predicandi, sicut dicit Phi lofophus dicens, quòd unicuique modorum effe significat idem? Respondeo dicendum est quòd si ens descenderet per ueras differentias in prædicamenta, haberet conceptú tertium à predicamentis omnibus;& cum quodlibet nomen signi ficet conceptum, & imponatur à conceptu, opor teret quòd ipsum ens diceret alium conceptum à modis prædicamentalibus,& sic non significabit idem cuilibet prædicamento: sed quia (sicut probatum est in Tertio huius)ens non potest di cere alium conceptum decem prædicamentoru

fignificat hanc essentiam uerbaliter, intelligitur

hoc uerbum est, quod absolute significat essen

tiam, tamen uerbaliter: & per consequens possu-

mus cócludere ad propositum, o in omni modo prædicadi, siue prædicetur per modum nominis,

fiue per modum uerbi, intelligitur esse, ita o quo

tiens dicuntur modi prædicandi, totiens dicitur

esse, sicut dicit Philosophus.

immo

alium coce- significat idem cuilibet prædicamentorum: ita ptum a con quòd si noue accidentalia prædicamenta non ha copin pradi berent analogiam ad substantiam, ipsum ens im mediate significaret ipsa prædicamenta; & diceretur pure aquiuoce de eis; sed quia significat no nem accidentalia prædicamenta in attributione Ens quo di ad substantiam : ideo dicitur de decem prædicaenur de dece mentis per quandam analogiam; quia primò de predicame- substantia: secundario de aliis prædicamentis. Notandum est, quòd Commentator hic dicit: q Significa-- fignificatio omnium nouem prædicamentorum 110 pradica accidentalium est super unum prædicamentum; mentern ac ita quòd unumquodque prædicamentum, quod Super unum prædicatur de substantia, rem suam & modum pradicame. Juum predicat de substantia : ita quòd non dicit F de substantia nisi rem prædicamenti sui, non rationé substantiæ. Cum enim dicitur homo est sanus, uidetur concernere naturam substantia, & naturam qualitatis; tamen non prædicat, nec dicit de subiecto nisi naturam qualitatis, nec significat nisi naturam qualitatis: Et sicut dico de præ dicamento qualitatis, sic dico de quolibet alio prædicamento accidentali: quod quodlibet predicamentum accidentale prædicat & dicit mate siam suam de natura substantie per moduminhæ rentiz: Et hoc modo dicit Commentator: quòd non est differentia inter istam, homo est conuale scens,& homo conualescit, quia sicut in ilta pro positione, homo conualescit, hoc uerbum conua lelcit, dicit rem suam, scilicet naturam conuale- G scentiz & qualitatis de homine: itain isia propo fitione, homo est convalescens, hoc tertium conualescens, licer uideatur concernere subiectum & accident; tamen non dicit nec prædicat de subiecto nisi naturam conualescentie sicut in prima: Aliud exemplum ponit Commentator: non Höffanns, est differentia inter istam, homo est sanus, & in-& boeft in ter istam, homo est in sanitate, quia sicut in ista fanitate, no homo est in sanitate, dicitur sanitas pure, & natu ra talis qualitatis de hoc: ita & ista, homo cibsanus: licet enim famm uideatur cocretum, non 12 men dicit nisi sanitatem de homine: Vnde Com mentator: in propositione cuius subiectum sub+ stantia est, & cuius prædicatum nomen est deno cat substantiam & accidens, nec significat substantiam in qua sit accides, sicut existimauit Aui ce. sed significat accidens & socundario signissacat substantiam: probat autem hoc ipse Commé tator; quia si significaret substantiam & accidens. simul, uel significaret substantiam principaliter, & tunc effet nugatio, quando diceremus, corpus album, quia in albo corpus intelligeretur expresse;ita quidem esset dicere corpus albu, que corpus corpus albū. Ad cuius cuidensia notandu, cp qua do aliquid fignificatur primò & principaliter ab uno nomine, illud non potest circumscribi ab illo nomine; immo super illo nomine posito in-

telligitur illud fignificatum expresse; unde si il-

Ens no dicit immo immediate descendit in prædicamenta, ió E lud, quòd significatur, illi nomini addatur, siue ex pressè dicatur, siue non, semper intelligitur in il lo nomine: si ergo album significaret corpus & albedinem, uel principaliter fignificaret corpus & albedinem; uel principaliter fignificaret corpus, & fecundo albedinem: ita quod fignificaret corpus, in quo esset albedo; siue adderetur corpus, siue non adderetur, semper subintelligeretur corpus;ita quòd si diceretur, corpus albumsi resolueretur corpus album in suos conceptus: quia suus principalis conceptus esset corpus, refolueretur in corpus; si autem poneretur pro albo, illud, quod refoluitur; poneretur corpus; & ita corpus adderetur corpori, & fic effet nugatio: Quadocunque autem ita est, quod aliquid intel ligitur in aliquo secundariò, illo addito, ampliùs no intelligitur: cuius ratio reddetur in Decimo huius; si ergo corpus secundario significatur ab albo, dicendo fic:corpus album, non estibi nuga tio; quia ex quo corpus iungitur expresse albo,& album fignificat corpus fecundario, & non primò; ampliùs in albo non intelligitur corpus; ita quòd album non dicit de corpore corpus, & albedinem; fed albedinem folum: fi enim album fignificaret corpus & albedinem; nel corpus, in quo effet albedo; album diceret de corpore corpus & albedinem : quia quodlibet prædicamentum dicit de subiecto conceptum, quem significat; sed quia album iunctum corpori, nó dicit nisi Quodi albedine, nec prædicat de corpore misialbedine: predica ideo &c. Et sicut dico de albo, ita dico de omni tum dico d prædicamento accidentali, quia sicut dicit Com ceptum, que mentator; si prædicamenti conceptus in acci- significat.
dentalibus diceret substantiam & accidens, uel substantiam, in qua effet accidens: ita quòd primò diceret substantiam; semper de substatia præ dicaret substantia; sed quia non dicit nisi accidens; ideo non pradicat nisi accidens; Et ex hoc patet expositio & intentio Commentatoris:quia mihil refert dicere, homo est in convalescentia, & homo est conualescens; quia sicut in prima tá tum accidens dicitur de subiecto, ita in secunda: & nihil refert dicere, homo fedet, & homo est in fessione: sicut.n.ifta, homo est in sessione, no di cit nisi sessione de homine : ita hoc uerbu sedet, minatum; prædicatum denominatum non fignifi H quod est quoddam concretum accidentis, non predicat nisisessionem; ita quòd secundum Com nientatorem ens dictum de nouem prædicamen tis, dicit nouem predicata super substantiam: ita quòd quotiens dicuntur modi prædicamentoru accidentalium, totiens dicitur ens, de noué prædicamentis dictum. Deinde cum dicit.

Amplius autem & effe significat quia uerum, non effe quia non uerum, sed falsum. Similiter in affirmatione, or negatione, ut quod est Socrates mu ficus; quia hoc uerum: aut quod non est; Socrates al bus, quia uerum est. Hoc autemnon est. Diameter incommensurabilis quia falsum.

Ponit tertiam acceptionem entis, dices quod alio modo este, & ens significat compositionem

propou-

... effe.

differunt.

propositionis; ita quòd esse uel ens significat, o A nis, ita in falso conceptu, & falsa enunciatione, propositio est uera; & non esse, uel nó ens signifi Peri e fal cat, quel falla, uel non uera: ita quòd iflo modo, sam propess ens idem est, querum propositionis, & non ens idem quod falsum eiusdem; & hoc uerum & no ucrum pót esse in assirmatione & negatione, co mó quo dicimus, quòd Sor : est musicus in affirmando;quia habet uerum esse;similiter in negãdo dicimus, quòd Sor. non est albus; quia hoc est uerum; ita quòd in primo, ens fignificat ueritatem propolitionis affirmatiux: in secundo ucritatem negatiuæ: similiter salsum & non ens potest esse in propositione negativa, utsi dicatur, diameter non in commensurabilis est costæ;hoc est quoddam falsum & quoddam non ens : quia quoddam ens & quoddam uerum . Notandum Ens duplex est ad euidentiam huius litera secundum Commentatorem in hoc passu, quoddam est ens extra animam, & quoddam est ens in anima, unde Có mentator hoc nomen ens quandoque fignificat copulationem in intellectu, quadoque fignificat essentiam, quæ est extra intellectú; & primo modo uocatur ens uerum, quòd ipse Commentator in Sexto huius uocat ens diminutum: fecudo mo do uocatur ens reale, & ens extra animam: & in ter primum ens & secundum intendit distingue re Philosophus: Vt aut uideatur distinctio Come tatoris. sciendum est, quòd aliter accipitur prima entitas, & aliter secunda: prima entitas consi stit in hoc, quod ipse conceptus intellectus adaquatur rei extra: ex hoc.n.uei è cocipitur aliquid, quòd conceptus adæquatur rei; ita quòd adæqua tio rei extra facit entitatem istam & ucritatem: ex hoc enim ucrè concipitur hominem uerum esse animal; quia homo in re assequitur naturam animalitatis: ista ergo ueritus, quam hic accipit Peritas eff Aristo. est ueritas illa quæ consistit in adæqua-Mit in ade- tione: ita quòd hoc uerbum est, uel esse, est nota, quatioe rei & designatio huius adæquationis; ita quòd cùm dico homo est animal, hoc uerbum est, designat, quòd ficut profero,& ficut concipio;ita ell in re; & ideo benè dixit Philosophus, isto modo acceptum ens idem est, quòd uerum: omne enim uerum propositionis, uel conceptus sit in adæqua-Eft, & figni tione ad rem, & hoc uerbum est, sit designatiadequatio - uum huius adaquationis, certè hoc uerbum esse uel est, uel importat illud, uel est idem, quod uerum : ideo Commentator dixit, quòd hoc ens consistit in copulatione intellectus: ex hoc enim est hoc ens; quia copulatio intellectus adæquatur rei extra, & sicut hoc ens quod est uerum, consistit in adæquatione conceptuum ad rem:ita Falsum cossi non entitas sibi opposita, quam uocat Aristo.sal fir in prima sum, consistit in prinatione adaquationis: ex hoc nioe adequa enim propositio non est uera, sed falsa, uel conce ptus;quia non adæquatur rei extra;quia aliter co cipitur, nel aliter profertur, quam fit in re; ita op ficut in uero conceptu, & uera propolitione hoc

uerbum est, est designatiuum ueræ adaquatio-

nis: unde sicut quando dicitur, hac propositio est; & iste conceptus est, sensus est, conceptus adæquatur rei, & propositio adæquatur rei; quia ibi concipitur, uel profertur sicut est in re: sic quando dicitur, iste conceptus non est, uelista propositio non est, sensus est, quòd conceptus non adæquatur rei, uel propositio; quia aliter có cipitur, uel profertur quam sit in re: sic ergo patet primum membrum Commentatoris; Secundum membrum est, que ens dicitur de ente, quod est extra animam; quod quidem ens est ex adxquatione rei ad sua principia; ita quòd sicut primum ens quod crat in coceptu, & in anima; crat quòd diameter sit incommensurabilis; hoc est B ex adaquatione conceptus ad remiita secundùm ens est ex adæquatione ad sua principia realia: hominem enim este ens extra animam, est ipsum affequi lua principia realia generantia effentiam hominis; hoc autem ens, lic se habet ad primum, quod est causa illius; ens enim extra ani- Ens extramam est mensura entis in anime, & quia unumquodque complectius habet este in sua causa,
est ianuma. quàm in fuo effectu; & in menfura, quàm in men furato;ideo ens extra animam, quod est ens men furans, est ens completum; ens autem in anima quod est ens mensuratum & ens diminutum. Notandum est secundum cundem Commétato- Ens, q4 sirem, quod ens quod significat essentiam rei, est guificat esaliudab ente quod significat uerum : quia ens fentamres, quod fignificat effentiam, reducitur ad ens ge- eo, qa figno nus, ens autem quod significat uerum, reducitur ficat nern. ad accidens: ita quòd quando quæritur Vtrű aliquid sit, si sit quastio de primo ente, quastio collocatur in quastionibus generis: si autem sit queftio de fecundo ente quæftio collocatur in quæftionibus accidentis. Ad cuius diffinitionis euidentiam notandu est, quòd si quæratur si aliquid sit, si sit quessio de ente, quod est comune ad decem pradicamenta, quod est ens extra animam, ita quòd sit sensus quæstionis V trú esse reale con ueniat alicui,& esse extra animam; quastio collo catur in questionibus generis; quia licet ens, qd quaritur, quod est commune ad decem prædica menta, non sit genus: tamen habet modum gene Ens non eff ris; a ficut de natura generis est, op dicat quada genus, sed naturam cotusam specificabile per inferiora, sic het modum natura entis concurrit intellectui, ut quodda con generis. fulum quali specificabile; quia propriè nó specifi catur(ut dictu est superius) quasi dicat specialem per modos predicamentales: Si autem querens,

> Vtrum aliquid sit, intendat quærere de entitate conceptus & propolitionis: ita quòd sit sensus

> quid cocipiatur, uel no concipiatur de ca; na cu

hoc uerbum est, est designatiuum inadaquatio-

quæstionis, Vtrum aliqua enunciatio, uel aliquis problemes coceptus habeat naturam entis, qua quidem en- genere, co titas, ut prædicamentum est, consissit in adæqua- problemede tione: quæstio collocatur in problemate, & in q-cidentisques stionibus accidentis; cuius ratio est, quia accidit rci, quòd aliquid affirmetur uel negetur, uel ali-

tionis.

ad mtelle-

Etum.

mensura non reseratur ad mensuratu, sed menfuratum ad mensuram, ut habet declarari in Ca pitulo de relatione, licèt sit essentiale conceptui? quòd adequatur rei, si debet esseverus cóceptus; tamen ad ueritatem rei extra, non oportet, quòd cocipiatur ab intellectu: Ex quo.n.ueritas rei ex? tra non dependet à conceptu, sicut nec mensura à mensurato; tota entitas rei extra pót præhaberl absque eo quod cócipitur; & ita secundum hoc, si dicatur Sor: est: si est sensus propositionis, quòd esse, quod est commune ad decem prædicamentajest in Sor: ipsum est, est nota ipsius esse; quod est prædicatum substantiale: si aute sensus est, co hæc propolitio, Sor:e; est uera; quia sic cócipies, & sic etiam proferens assequitur rem extra, pro- F positio enuntiat aliquid accidentale rei extra; quia tale ens & tale uerum (ut iam dictum est)ac

Quaftio.

cipuur dupliciter.

omniñ pra-

cidit rei extra. Quareret quis, Vtrum quastio, qua uenit de ente, ut est coe ad decem Prædicamenta reduca tur ad problema generis, sicut Commentator di De natura cit? Videtur op non; quia de conceptu & natura generis est, o sit de conceptu cuiuslibet inferioquòd sit de ris: ens aut est extra conceptu prædicamentoru, cuius ratio est, & probatio; quia ens importatur ab esse existentia; esse autem existentia est extra conceptum prædicamentoru; quia ad hoc, quòd tra conce- aliquid sit in prædicamento; non oportet quod prum pradi existat, immo sibi accidit esse existentiæ, ut sit; licatemoris, cet.n.res in prædicamento, ut est, no accidat exi stere; tamen ut in prædicamento collocatur, acci dit, q existat; Ad oppositsi est Comentator. Resp. ad hac quæstionem quidam dicunt sic, quòd ens Ens coe ad coe ad decem prædicamenta: uno modo importa dece predi- tur ab esse essentie: secundo modo importatur ab camenta ac esse existentiz: sicut.n.istud concretum lucens, potest imponi à luce, & à lucere; sic hoc concretu ens potest imponi ab essentia, ucl ab esse: Ita cp primo modo accipiendo ens, illud uocatur ens qđ hết essentia: secundo mó accipiedo ens, illud uocatur ens, quod het essentiam actualem: Et pri mo modo accipiendo ens, esse accidit rei existeti in prędicamento, nó auté quòd sit ens; quia quelibet res in prædicaméto debet habere aliquam essentiam, nam cu. n res collocetur in prædicamé to per essentiam suam, res que non habet essentiam, in prædicamento non est: secundo modo accipiendo ens, accidit rei quæ est in prædicamé to, quòd sit ens; quia accidit sibi quòd existat, uel non existat; Et primo modo accipiendo ens, ens est de conceptu oium prædicamentorù; quia im-Essentia est portatur ab essentia, & essentia est de conceptu de conceptu cuiuslibet prædicamenti, ut iam dictum est: & quia tale ens superius est, & de conceptu prædimentorum estideo quæstio quærens de tali ente reducitur ad problema de genere: ita quòd quæstio quærens, Vtrum sit; si intendat quærere, Vtrum hoc habeat essentiam; reducitur ad problema de genere: non emin uocatur solum pro-

res fit mensura, & conceptus mensuratus sit, & E blema de genere, quod accipitur à natura generis, sed ab omni eo, quod habet naturam generis & modum, & tale ens secundum quòd impor tatur ab esse est. Secundo modo accipiendo ens; quia importatur ab esse existetia, & existetia est extra conceptum prædicamentorum; & omne quod est extra coceptum alicuius, quodam mo do accidit illi;ideo quæstio quærens de tali ente, reducitur ad problema de accidente: ita quòd si intendat quærere Vtrum existat, uel non existat, quæstio de accidentali est: nec accipitur hic acci Acciderale dentale, quod est in prædicamento accidentis, quid. sed accipitur accidentale omne illud, quod est extra conceptum rei; quia licet non fit accidens, tamen habet modum accidentis: Et sic secunduhoc, quando quæritur, Vtrum aliquid sit, potest cse quando quaritur, v trum anquia it, potett cse questio de triplici ente:primò de ente, quod ritur, utru importatur ab esse, & sic reducitur ad problema aliquid sit, de genere; secundo de ente, quod importatur ab por emplicaexistentia; & sic reducitur ad problema de acci- rerimilly. dente: tertiò de ente, quòd est uerum, quòd est ens in anima, & est ens diminutum: & sic etiam reducitur ad problema de accidéte: Quidquid autem dicant isti:possumus dicere, o quastio de ente, quod importatur ab esse existentia; potest etiam reduci ad problema de genere: cuius ratio est, quia ipsum esse existentiz sic comparatur ad essentiam, quod semper reducitur ad genus essentiz:ita q essentia per se in genere est; esse au tem per reductioné: & ideo sicut esse reducitur G ad essentiam: ita problema de esse existentiæ ad problema de existentia: Problema enim quærens de esse rei, quærit de illo, quod est complementum essentiæ: essentia enim nuquam assequi Essentia no tur persectam natură entis, donec assequitur esse quă assequi existentia: ita qui licet esse existentia sit extra con un psessă ceptum prædicamétorum; tamen est compleme natura entuin omnium prædicametorn ois n. effentia præ dicamentalis tunc habet completum esse, quado sur esse exi het este existentiæ: & io sicut complementum re stentia. ducitur ad illud, cuius est complemetum; ita esse existentia ad essentiam aliquo modo: Et ideo sicut quæstio quærens de esse, collocatur sub quæ-Itionibus generis; ita quastio quarens de exiitentia; quia ista quærit de complemento essentir. Ad argumentum in oppositum dicendum, quòd licet esse existentia sit extra conceptum prædicamentorum, pro ut habent prædicamenta imperfectum esle: tamen non extra conceptum perfecti esse prædicamenti: ex hoc enim aliquid est in prædicamento, quòd habet aliquam effentiamsex hoc enim habet aliquam exi stentiam. dicere enim op sit esse, & tamen non possit dare aliquam existentiam, est oppositio in adiecto; ergo omnis essentia pradicamentalis ad Estitia pra

existentiam ordinatur. Tunc ergo aliquid per- dicumenta-

fecte est in prædicamento, quando assequitur na lis ordinaturam entis, & sub modo existentir, & lib mo- fentiam. do essentia . ergo esse existentia non omnino

accidit prædicamento, ficut nec complemen-

Amplius esse significat ens, boc quidem potestate dicibile, illud uero actu. Horum enim dictoru ter minorum esse dicimus, & quod ptate est dicibile ter minoru, & quod est actu. Et scire similiter, et potes uti scientia, & utens, & quiescens, & cui iam mest quies, & potens quiescere. Similiter at & in substan tiis. Etenim Mercurium in lapide dicimus est, & medietatem linea, & frumentu nondu perfectum, Quando uerò potens, & quando non, in aliis deter-

Scire dueb. medis.

Ponit quada divisione, dicens; que ens, & ee uno Eus er esse mó di sunt in práte, alio mó in actu: ens.n.in po duplicuer. tentia aliquo mó est ens, & illud quest in actu est ens:esse at in actu, & esse in potentia dividut ofa B prædicamenta. Et hoc est, quod subdit; quin his sentes dini- omnibus terminis prædicamétalibus dicitur ali dont emaia quid in actu, & aliquid in potentia; ita cp unumpradicami- quodq; prædicamentum dividitur per actu & po tentia; manifestat at esse in actu, & esse in poten tia per simile, dicens; co scirc dicitur duobus mo disquia uno mó ille dicitur scire, qui potest uti scientia; sccundo mó dicitur scire ille, qui utitur scia; & a simili uno modo dicitur ens, quod potest here entitate: alio mó dicitur ens illud, quod iam habet entitatem: Simili modo dicitur quiescens, cui iam actu in est quies; secundo mo dicitur quiescens, cui quies pot inesse,. Et à simili de ens, cui inest entitas: secudo mó cui pót inesse: & sicut actus & potentia est in istis, ita est in subieetis Ethoc elt, qd subdit: q Mercurius dicitur es fe in lapide in potentia: & medietates lineæ dicimus,questin potentia in tota linea, antequam sit diuisa:lineam at ponit inter substantias, secundu opin. ponentium, mathematica esse substantias rerum,& frumentú nondú perfectú, ficut quádo est in germine, uel in herba; dicimus esse in potentia: Quando uerò aliquid fit in potentia, & quando in acturnon est præsentis speculationis, sed in also tractatu determinandum est, scilicet in Nono huius.

Question

Quareret quis, Vtru ens iu potentia sit ens:& ví co non:quia sicut se het potentia huius ad hoc, puta potentia hois ad humanitaté: ita fe hét poté tia entis ad ensised que pot esse hoca mondu est D hoe, no est illud, quod pot esse: sicut quod pot esfe hó, & nondu est, non est hó; ergo à simili, qđ pot esse ens, & nondum est ens in actu, non est ens: sed ens in potentia est hmói: ergo &c. Ad op politu est Philoso.in litera rone:oé divisum pra-Divisió pra dicatur de dividentibus; sed ens dividitur p ens in potentia, & ens in actu; ergo ens in potentia est ens. Resp. Ad hanc qonem; quando quæritur, utrum enti congruat esse in potentia? Dicedum Aliquid ali est, que couenire aliquid alicui potest esse duobus ens connens modis, uno modo per se & per naturam suam : se reduplicuer cundo modo per quandam analogiam & attribu tionem ad aliquid aliud. Videmus enim, quanimal est fanum, & medicina est sana; sed tamé dit

tum illi, cuius est complementum. Deinde cum A serenter; quia animal est sanum, quia in se recipit formalitatem fanitatis: medicina autem non dicitur sana, quia in se habeat sanitatis formalita tem; sed quia aliquam attributionem & aliquem aspectum habet ad sanitatem, quæ est in animali. Et sicut imaginor, op sanitas est in aliquo, & per se, & formaliter; & in alio non est formaliter, sed solum per quandam analogiam: sic imagi nor, op entitas est in aliquo formaliter: in aliquo autem per quandam analogiam: In ente enim in actuipla entitas formaliter est (accipio hic ens in actu pro actualitate effentiz, & existentiz) in en te autem in potentia non est formaliter:ideo. n. Qdeft in pe est ens in potentia, quia est in potentia ad forma tessa ad ali litatem entitatis; q aut est in potentia ad aliqua quid, no est formalitatem in se, non habet formalitaté illam: sic ergo ens in potentia non est ens primò, & per se,& per formalitatem entis, quam het; sed solu est ens per quandam analogiam & attribonem, quam het ad ens, pp.f.aspectum & analogiam, quam hét in actu: sic ergo ens, quod est diuisum, non æquè saluatur in dinidentibus istis; quia pri mò,& per se faluatur in ente in actu; secundariò

saluatur in ente, qd est ens in potentia: ita cp hæc

diuisio est diuisio analogi in suas partes. Vt auté

uideatur ista analogia, quæ est iuter ens in poten

ter est ens, totaliter est ens: illud ergo, quod fu-

git simpliciter, & per omnem modum aspectus istius entis, nullo modo potest uocari ens; sicut

impossibile esse: sicut enim ens in actu omnino

subintrat ambitum entis, ita impossibile esse, om

nino fugit ambitum entis;& sicut ens in actu om

nino est ens;ita impossibile esse, est omnino non

ens:illud autem, quod aliquo modo intrat ambi-

tum huius entis, scilicet entis in actu; habet ali-

quo modo rationem entis, quantú.n. appropin-

quat enti in actu, tantum habet de ratione entis:

nino:in secundo, seilicet in impossibili, nullo mo

do saluatur; in tertio autem, scilicet in esse in po

tentia, saluatur ratio entis modo diminuto. Ita quòd esse possibile non est nisi quidam recessus

ab impossibili, & quidam accessus ad ens in a-

Ctu: & quantum recedit ab impossibili, tantum accedit ad aliud extremum, scilicet ad ens in a-

ctu;& quantum accedit,tantum habet de ratio-

ne entis, & non plus; & quia entitatem non ha-

bet nisi in quodam accessu, & quod est in accesfu est modo diminuto; ideo entitas in ente in pa

tentia non est nisi modo diminuto. Argumenta

patent, quia una pars probat, quòd non est ens

propriè dictum & completum: alia pars probat,

cy ens diuisum saluatur in ente in potentia, ta-

non nisi modo analogo.

tia, & ens in actu. notandum, quens in actu omni Ens in actu no subintrat ambitum entis; quia illud uocatur subintrat ens in actu, quod habet entitatem formaliter in ambitio enfe:illud ergo, quod est ens in actu; quia formali-

Ita quòd imaginamur ista tria, ens in actu, im- Ens tripli-

possibile esse, & esse in potentia; ita quòd in pri- cuer. mo, scilicet in ente in actu saluatur ratio entisom

X 2

TEX. 15.

C.8.

citer.

Postqua distinxit multiplicem acceptioné entis; in parte ista distinguit multiplicem acceptio né substantie in qua maxime reservatur ró entis: Et diuiditur in duas partes; qa primò ponit multiplice acceptione substantie: secudò reducit oes modos ad duos,ibi[Accidit itaque]Prima in qua tuor, secundu op ponit quatuor modos substătie. Secuda ibi, [Aliò uerò mo] Tertia ibi, [Ampliùs quæcunque particule.] Quarta ibi, [Amplius qd quid erat esse.] Dicit ergo primò, q substantia F Substantia quadrupli - uno mó dicitur de ipsa prima substantia; eo mó quo dicimus, cp individuti in prædicamento substantiæ est substantia; sicut simplicia corpora sunt substantiz, ut terra, ignis, & aqua, & similia quæ-

cuque; & uniuersaliter of a simplicia corpora sut substătia, & animalia coposita ex his simpliciori-Damo quid bus corporibus, & dæmonia. (Vocat aut dæmonia quæda animalia secundu opinione Platonis,

quæ, secundú eú, uocabantur animalia corpore aerea, mente rónalia: licèt secundum ucritaté nó fint afalia, nec habeant naturá corporis) hac ofa prædicta dicutur substantia; quia alia dicuntur de eis, sicut secundæ substantiæ, & ipsa non dicutur de aliquo alio: hic.n. accipitur substantia, secudu

o iplæ substantiæ sunt substantiæ de rone.n.pri G me substătie est, op dicantur de ipsa omnia alia, & ipse de nullo alio dicantur. Deinde cum dicit. Alio uero modo quodcunque fuerit causa existé

di in existens in talibus quacunque non dicuntur de

subiecto, ut anima in animali. Ponit scam modu substantiæ, dices, op quodcunque existens in his, que nó dicuntur de subio cto, & sunt substantiæ primo mó, qđ existes illis fuerit că existendi, uocatur substătia secudo mo; & hoc mó forma substantia est, quia forma est in prima substantia, & est că essendi ipsi primæ sub-Rătiz; eo modo quo dicimus, op anima est substă

tia animalis,& est causa ipsi animali, opsit.

Quæreret quis, Vtrú eodé mó dicatur substátia primo, & secundo mó. s. de cóposito, & de sor ma? Respondeo dicendu co nó: ná quando aliqua proprietas conuenit cópolito, & formæ, quæ est pars compositi; nunqua contingit eis secundum ună ronem; ita o licet unum & idem contingat utrique, tamé secundű aliû & alium modű. V.g. una, & eadem actio contingit composito, & conde actio con tingit formæstamen secundum aliú & alium mo dum:quia composito contingit sicutilli, p elicit actionem; formæ aut ficut illi, quod est ró elicien di ipsam actionem: Similiter uidemus, cp esse có tingit composito, & contingit formæ; tamen alio modo, & alio: quia composito contingittquam illi. quod est; forme autem tanquam illi, quod est ro essendi: à simili dico hic, qualitantia cotin

Substantia dicitur & simplicia corpora; ut ter- E git composito, & contingit formæ; tamen differe ra, & ignis, & aqua et quacunque talia. & univer saliter corpora. ex his constantia. e animalia, 👉 damonia, 🗲 partes hominum. Hac autem omnia dicuntur substantia, quia non de subiecto dicun tur,sed de his alia.

ter; quia composito tanquam illi, quod est per se in tertio mó per se: & per consequens tanquam illi,quod est substantia:quia disfinitio, & ró substantiæ est, quoddam ens per se; sormæ aut cótin git tanquam illi,quod est rõ essendi substantiam: Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera; quia secundo modo dicitur substantia ipsa forma, que est ró essendi ipsi composito. Deinde cum dicit.

Ampliùs quacunque particula existentes sunt in talibus terminantes, & hoc aliquid significates, quibus destruitur totum: ut superficie corpus, ut quidam dicunt, & superficies linea. Et totaliter numerus uidetur quibusdā esse talis. Nam destructo,

nibil esse, & terminare omnia.

Ponit tertiu modum substantia, & est iste mo dus non secundum opinionem Philosophi, sed se cundú opinioné illorum, qui ponebát, cy res Mathematicæ sunt substantiæ reru: Dicit aut sic; op alio mó quæcunque particulæ sunt existentes in prædictis substătiis, & fignificant hoc aliquid, se cundu opinione istoriis& quibus destructis, de- Opi. Plate. struitur totu;uocantur substantiz, secundu opi- nicorum de nione istorum; & isto mo quida dicunt, qui fuper- substatuare ticies substantia est, & corpus, & linea, & puccus: quia linea scam hos ex punctis cóponitur; ita 🔉 icom ipsos tota substantia lineæ est punctus: & scam eos superficies ex lineis coponitur; ita op to ta substătia superficiei est linea: & scdm eos cor pus componitur ex superficiebus; ita op tota substăria corporis superficies est: & totaliteristis ui detur, cp numerus lit lubitātia ofum, quia nume ro destructo, nihil remanet: & ipse numerus uide tur omnia terminare;quia omnia mensura. Notandum est, op nulla consequentia est, hoc destru cto, destruitur illud; ergo hoc est substatia illius: Hoc destru uidemus enim q destructa caliditate, destruitur do, destruit ignis, sed accidit illizillud ergo, quo destructo, de ur illud, er Aruitur res;uel est substătia rei,uel proprietas co jubstătia il icquens iubstantia rei : ita o illud, quo destructo lus an bodeltruitur res, est in plus, quam sit substantia rei: "4 confe-Arguere ergo sic, hoc destructo, illud destruitur, quenta. ergo illud est substătia illius; est decipi p fallaciă consequentis, à duabus causis ueritatis ad una: cum ergo isti sic arguerent; patet, quòd decipie bantur per fallaciam consequentis. Deinde cum dicit.

Amplius quod quid erat esse, cuius ratio est diffinitio, & hac substantia uidetur uninscu-

Ponit quartum modű fubstantiæ dicens, qp iptum quod quid erat effe, uel ipfa quidditas; cuius diffinitio est ró declaratiua; dieitur substantia uniuscuiusque, cuius est quidditas, uel cuius est quod quid est.

Quæreret quis, Vtrá iste modus differat à secu quafrie. do?cuius dubij ró est;quia quidditas formę est:in lecudo ant mó dicebatur, o fubstátia ide erat, o forma. Rú. dicedu, cp si aliquis poneret, cp forma, & gdditat ide funtjide eet iste modus cu seeudot

Quaftio.

posite.

Digitized by Google

**fed** 

tātum, differt iste modus à secundo. Notandu est Forms of secundum Auicenna, quinto Metaphysicæ, forquidatas ma & quidditas differtit sicut totu & pars: ita cp ipfa quidditas est quædam totalitas includés prin cipia essentialia rei: ipsa autem forma est pars ip fius totalitatis: ita quòd forma & quidditas non omnino differunt, sicut dux res diversæ, sed sicut duæ res,quæ sunt partim eædem,& partim diuer Commi. 17. sæ; co modo quo dictum est in primo Physicoru, quòd totum parti idem quodam modo est, quodam modo non: sic ergo quidditas est ipsa totali tas, includens ipsa principia essentialia: si enim quæratur, quid est quidditas hominis?respodetur quòd humanitas, ipsa autem humanitas est quodam totum compræhendens omnia principia ef- B fentialia hominis: Ipsa autem forma est pars ipfius totalitatis: si enim quæratur, quod est sorma hominis? Respondetur quòd anima rationalis, anima autem non est humanitas: fed pars esthumanitatis,& quantum differt anima & humanitas, tantum differt forma & quidditas.

> Accidit itaque secundum duos modos substantiam dici subiectum ultimum, quod non adhuc de alio dicitur: o quodeunq: hoc aliquid ens, o separa bile fuerit. Tale uerò uniuscuiusque forma, & spës.

Reduciromnes modos substantiz ad duos, di cens; quòd accidit substantiam dici duobus mo dis; quia uno modo dicitur substantia subiectu Prima sub- ultimum, quod nó dicitur de aliquo alio, sed alia! fantia cur dicuntur de ipso: Vocatur autem subiectum uldicitur fo-biellum ulfolutio prædicamenti, & omnia quæ funt in prædicamento super ipsum fundantur; & illud aliud fuper nullo alio : si. n. super alio sundaretur de il lo alio diceretur; sed quia alia super ipsum fundantur, & ipsum super nullo alio, ideo alia dicun tur de iplo, & ipfum de nullo alio dicitur: Secun do modo dicitur substantia, quodeunque suerit tale, quod peripsum est aliquid ens; & per quod fuerit aliquid separabile, & distinctum ab alio: tale uerò, o fic dicitur substantia, est forma, & species uniuscuiusque : nam unumquodque per' formam est ens, quia sorma est ratio essendi, & etiā per formam unumquodq; distinguitur ab of alio: quia illud idem, quod est principium essendi, est principiù distinguendi: per eandem.n.for mã, per quam hó est hó, per candé nó est asinus.

Quereret quis, cum Arist. posuerit quatuor modos fubstantia, quare non fecit in ultima par te mentione nisi de duobus, de primo, & secundo? Respondeo dicendum, que terrio non debuit fieri mentio; quia illa, quæ sunt in tertio;no funt substantiæ secundum ueritatem,& secundu opin.Philofophi; Mathematica.n.fecundum ue ritatem non sunt substantiæ rerum: De quarto aut modo non fecit mentionem, quia reducitur ad secudum; quidditas.n.quodam mo forma est. Vnde consueuit distingui, o duplex est sorma.i. forma partis,& forma consequens totu: sicut. in-

sed si aliquis ponit, ep forma differt à quidditate A homine forma partis est anima, forma cosequés totum, est humanitas: banc aut formam, quæ cósequitur totu, uoco quidditate, & quia quidditas forma est aliquo mó; ió faciens mentionem de 🖡 forma in secundo mó, aliquo mó fecit mentione de quidditate, & de quarto mó. Vel pót dici, cp non secit io mentionem de quidditate in quarto? mó; quia licèt quidditas differat à forma partis; tamen non est quidditas, nisi per forma partis; ita Leidditas op ipla quidditas non erit substantia nisi per for- non of substantia mam: Licèt.n.plura concurrat ad rónem quiddi fanta nifi tatis; tamen ro quidditatis principaliter sumitur. à forma; & secundum hoc substantia in quarto. modo, quæ est quidditas, est in quadam analogia ad substantiam secundo modo, quæ est forma.

Eadem dicuntur secundùm accidens quidem, ut 1 album, & musicum idem: quia eidem accidunt. Et bomozer musicum:quia alterum alteri accidit , sed: musicum homo, quia musicum homini accidit, & utrique boc, & horum utrunque illi. Etenim ho minimusico, & homo, & musicus idem dicitur, &. bis illud.

Postquam distinxit unu, & ens; hic distinguit partes unius, & partes entis: Et dividitur in duas partes, quia primò distinguit partes unius: secun dò distinguit partes entis: Secunda ibi [ Ptas dici Eade secun tur] Prima in tres; quia primò distinguit illud, qd du accides. sequitur unum ipsum:quia idem est quodda unu in substantia; secundò distinguit simile, quod est quoddam unti in qualitate: tertiò distinguit prius & posterius: quæ hent quanda unitate ordinis; Se cunda ibi[Similia dicutur] Tertia ibi [Priora, & posteriora dicuntur. J Prima adhuc diuiditur in tres partes:quia primò distinguit idem: scđò dillinguit diuersum, qd opponitur eide: tertiò disti guit differens, qd est pars ipsius diuersi. Secunda ibi[Diuersa uerò dicuntur] Tertia ibi [Differen tlaverò dicuntur]Prima in duas;quia primò osté dit quot modis dicitur ide scam accidens; scaò quotiens dicitur idé scam se. Sca ibi [Aliaveròfcdm [e]Prima in duas, quia primò ostedit, quot modis dicitur idé scam accidens : scaò cocludit quanda conclusione ibi [Quapp & oia.] Dicit er gò primò, que adé sed maccidens dicuntur trib. modis. Vno mó dicuntur eadé duo accidétia; eo mố quo dicimus, o musicum, & albū funt idem; quia accidunt eide subiecto. Scdo modo dictitur eadem scdm accidens, & Subiecti; qd quide acci des prædicatur de subiecto; eo mó quo dicimus, co ho, & mulicu, qdde iplo prædicatur, funt ide; quia alteru f.prædicatum accidit alteri.f. subiecto. Tertio mo dicuntur eade p accidens, subiectu quod prædicatur, & accidens qd ipli subiicitur, econtrariò. s.ad præcedenté modum; eo modo quo dicimus, o musicus est homo, o ista duo accidentaliter sunt eadé;quia musicum quod est in subiecto, accidit homini, quod est in prædicato. Preter autem istos tres modos sunt alii modi eiusde per accidens. Vnus est, quòd accidens simi pliciter prædicatur de compolito ex subjecto

Quaftio.

& accidente; eo modo quo dicimus, quòd Sors E quatur aliquid infra naturam specificam, quòd musicus est albus: & tunc hoc, scilicet prædicatú simpliciter est idem utrique, scilicet subiecto có posito ex subiecto & accidente. Secundus modus est, quando prædicatum compositum est ide subjecto simplici; & tunc horum quodlibet in prædicato est idem illi simplici in subiecto. Exemplum subdit Aristo de primo quia homini musico tanquam subiecto composito idem est homo per se acceptum, tanquam prædicatú simbe pliciter, & etiam mulicum per se acceptum, tanquam prædicatum simpliciter:& è conuerso qua tum ad secundum modum, quia his, scilicet homini tantum per le accepto, & mulico tantu per se accepto illud, supple, prædicatum compositu, uidelicet homo mulicus, est idem. Deinde d.

Quapropter et omnia ea universaliter non dicun tur. Non enim uerum dicere, quia omnis homo ide & musicum. Nam universalia secundum se existut a accidentia non secundum se, sed in singularibus simpliciter dicuntur, Idem enim nidetur Socrates o musicus, & Socratem esse. Nam Socrates non in multis. Quapropter non omnis Socrates dicitur, quemadmodum omnis homo: & hec quidem sic di-

euidentiam notandum est, quòd hæc est differen

dens: quia accidentia per se sequentur naturam

specificam pro toto ambitu suo; eo modo quo ri,

Concludit quandam conclusionem. Ad cuius

Accidentia accides que tja inter accidentia per se, & accidentia per acci differunt.

werfalem.

duantia.

fibile sequitur naturam hominis totam : & ideo G in talibus accidentibus ratione materia, licet no Ex indefini ratione formæ, ex indefinita licet inferre uniuer ta que licet salem, uniuersaliter sumptam; quia non sequitur splum naturam universalis, sed universalis uniuersaliter sumpti; Ita quòd iste due non differut ratione materiz, homo est risibilis, & omnis homo est risibilis. Ita quòd in talibus accidentibus ipfum accidens non folum idem præcise est cum fubiecto; sed & cum subiecto universaliter sumpto; quia rifibile non folum est idem homini, sed omni homini. Idem dico de identitate per accidens, quia si rissbile seguetur hominem inquantum homo, cuicunque inierit ratio humanitatis, & ratio hominis, illi eidem inierit per accidens ipsum risibile; per accidens dico, accidente popposito primo modo dicendi per se licèt sit ide per se, secundo modo dicendi per se: Licet au-Accidens , tem risibile sit idem homini, & omni homini; tase primo 🚣 men aliter & aliter : quia primò & per se est idé Ipicit natu- homini, seçundariò est idem omni homini; quia ram specifiaccidens per se primò aspicit naturam specificam, secundario principia individuantia; quia.n, dariò prinsipia indini risibile primo & per se est idem homiui;ideo secundariò erit idem illi, in quo faluatur ratio ho-Accident P minis, & quia in omni homine individuato falua tur ratio bominis; ideo secundariò est idem omni homini. Accidens autem per accidens sequizi tur principia individuantia magis, quam naturam specificam; & ideo non oportet, quod si se-

fequatur univerfaliter totam naturam: non enim oportet, quòd si album est idem per accidens ali cui homini existenti infra naturam hominis, o sit idem omni homini: Ita quòd in isto accidente differt indefinita, & universalis universaliter sum pta,& ratione materix,& ratione formz;non.n. oportet, quòd ex ista, homo est musicus, sequatur ista, omnis homo est musicus; nec oportet, quòd homo & musicus sint idem: Istud accidens, & ac cidens per se è contrario se habent; quia accidés per se sequitur naturam specificam; & quia omne illud, quod sequitur naturam specificam, sequitur totam naturam; ideo omne illud, quod est idem naturæ, est idem naturæ in quocunque indi p uiduo: licèt alio, & alio modo, sicut dictum est. Accidens autem per accidens sequitur principia indiuiduantia:ita quòd non fequitur natură fimpliciter, sed naturam in hoc:quia non oportet, quillud, quod est idem natura in hoc, sit idem simpliciter natura pro toto ambitu suo : ideo non oportet, quòd si accidens per accidens sit idem indefinite sumpta, quòd sit idem ipsi uniuersaliter sumptæ. His uisis, patet litera Philosophi. Di cit enim, quòd hac omnia accidentia per accidens no dicuntur universaliter alicui: licèt enim uerum sit dicerc, quòd homo & musicussunt ide, uel Sors & musicus; non tamen est uerum dicere, quòd omnis homo est idem & musicus:rationem autem huius reddit; nam huiuſmodi accidē. tia, quæ sunt idem ipsi universali & universaliter sumpti, sunt illa, quæ secundum se, in secudo mo do dicendi per se existunt in subiecto: quia ista accidentia sequuntur naturam specificam; accidentia autem, que non sunt secundum se, hoc est.quæ non sequuntur per se naturam specifica, & naturam speciei,& principia:non sunt cadem ipfi uniuerfali per fe, nec uniuerfali, ut uniuerfater sumpto; sed ista sunt, quæ dicuntur simpliciter in singularibus, hoc est, quæ sunt eadem per accidens ipsis singularibus : idem enim uidetur esse Sors, & Sors musicus; tamen non potest dici, quòd idem fit muficus, & omnis Sors: non enim dicinus omnis Sors, sicut omnis homo: quia om nis recipit naturam multiplicabilem. Quasi dicat, quia musicus est idem Sorti, & Sors non potest universaliter sumi;ideo non potest dici idem alicui uniuerfaliter fumpto: cócludit ergo, quòd illa quæ funt eadem per accidens, fic dicuntur; hoc est tot modis, quod dictum est.

Quæreret quis, Vtrum ista sit eodem modo per accidens; homo est musicus, & musicus est homo ? Et uidetur quòd sic ; quia accidentalitas sumitur ex eo quòd unum accidit alteri: Vtrum autem predicatum accidat subiecto, uel subiectú prædicato, hoc accidit; ita quòd situs terminorú. non uariat naturam accidentalitatis. Ad oppositum uidetur esse Philosophus in litera, qui distin guit tertium modum contra fecundum; ii autem effer idem modus accidentalitatis, nó effent duo

modi

accidesquid

ficandi.

For posita. Respondeo dicendum est, quòd secundus modus, & tertius differunt: alius enim modus ac cidétalitatis est in ista, homo est musicus, & alius in ista, musicus est homo; ita quòd ista, homo est musicus, debet uocari per accidens; ita quòd non fecundum accidens: ista autem, musicus est homo, ita est per accidens, quia secundum accides: & ista accidentalitas debet uocari secundum ac cidens. Ad cuius euidentiam primo uidenda est differentia inter per se, & per accidens: ubi appa rebit, quod ista est per accidens, homo est musicus: secundo uidenda est differentia inter secundùm fe,& fecundum accidens:in quo apparebit ista, musicus est homo, quòd est secundum acci-Per se ,et p dens. Quò ad primum ergo notandum est; quòd B per se, & per accidens sunt conditiones rerum: funt, et quo ita quod illud uocatur per fe, quod contingit ali cui per natură suă & p suam realitaté: illud at uo catur per accidens, & per aliud, quod contingit rei per aliam realitatem, quam sit illa, quæ signisi catur per nomen; eo modo quo dicimus, quista est per se; homo est animal, quia animalitas contingit homini per naturam suam significatam p nomen hominis;& eo modo quo dicimus, quòd ista est per accidens, corpus est uisibile: quia esse uisibile contingit corpori, non per naturam corporeitatis, sed per aliud, puta per naturam coloris; quia ergo, hó est musicus, nó, cótingit homini p natura hois; ió ista est per accidens, hó est mu Secundife, ficus. Quò ad fecundum autem notandum eft, co & secundu secundum se, & secundum accidens non aspiciut accides non naturam rei, sed modum significandi; ita quòd il appicine na lud uocatur secundum se inesse alicui, quod con modit figni tingit ei secundum modum significandi, sub quo modo significat: ita quod de modo significandi illius, cui contingit; fit, quòd fibi posfit conuenire:& de modo significandi illius quod conuenit, Conuenire sit; quod sibi conueniat:illud autem dicitur condumaccides uenire alicui secundum accidens, quod couenit alicui, de cuius modo non est, quod sibi conueniat; nec de modo alterius est, quòd illi conueniat, uel inhæreat : Exemplum de primo lignum est album, ista est per accidens; quia natura albe dinis accidit ligno: tamen est secundum se,quia & quod fignificet rem fuam per modum fubiccti: & de modo significandi ipsius albi est, quòd alteri inhæreat. Exemplum de secundo est istud, hoc est fecundum accidens, album est lignum; quia de modo fignificandi albi non est, quòd sibi inhæreat lignum, nec quod ligno subiiciatur; nec de modo lignificadi ligni est, quòd inhæreat albo: & eodem modo ista est secundum accides, musicus est homo: Ex quo patet, quòd prima, ho mo est musicus, ita est per accidens, quòd nó est fecundum accidens: per accidens enim est propter natură rei in subiecto, cui accidit, esse muficum: fecundum accidens autem non est, sed fecundum se;quia homo de suo modo significandi

Omnis dini modi contra divisi; quia omnis divisio est per op A habet, quòd subiiciatur, sicut albu, quod pradice tur, & alteri inhæreat: ita quòd tota accidentalitas fumitur hic ex parte rerum, non ex parte mo dorum significandi:Hæc autem,musicus est homo, est per accidens, & secundum accidens: per accidens quidem propter naturas, quarum una accidit alteri: secundum accidens uerò est propter modos fignificandi: Et ita cum in tertio mo do sumatur accidentalitas ex parte rei, & modi: in secunda autem ex parte rei tantum: patet co maior accidentalitas est in tertia, scilicet quando accidens subiicitur, quàm in secunda, scilicet quando accidens prædicatur: & ita non est idem modus accidentalitatis in utroque. Ad Aristote- Vnum acci lem quando dicitur, quòd accidentalitas sumitur dere alteri ex eo, quòd unum accidit alteri: dicendum est, quòd hoc unum accidere alteri potest esse, uel propter rem tantum; uel propter rem & modu, ut iam dictum est; & quando propter utrunque maior accidentalitas est sic autem est in tertio modo. Deinde cum dicit.

> Alia uerô secundùm se, quemadmodum & unu. Etenim quorum materia una aut specie aut numero;eadem dicuntur & quorum substantia una.

Poitquam ostendit, quotiens dicitur idem se- Idem pse di cundum accidens; ostendit, quotiens dicitur idé que modis.
per se: Et diuiditur in duas partes, quia primò ostendit quotiens dicitur idem per se : secundò concludit quandam conclusionem: Secunda ibi, [Quare palam, quia idéritas unitas quædam est.] Dicit ergo primò, quòd aliqua dicuntur eadem fecundum se: unum autem dicutur per se primò illa,quorum materia est una: materiam autem es se unam, possumus accipere dupliciter, uel secun Materia es dùm speciem, uel secundum numerum; ad quod waa duplici pertinet secundus, & tertius modus, ut dictu est ter. in cap.de uno:Alio modo dicuntur aliqua unum fecundum fe, quorum una est substătia:unam au praz effut tem substantia possumus intelligere duobus me stantia dedis, uel ratione continuitatis, ad quod pertinet pliciter. primus modus vnius: uel propter unitatem ratio, nis,& dissinitionis;ad quod pertinet quartus mo dus unius: & istis modis, ac tot dicitur ipsum ide. Deinde cum dicit.

Quare palàm, quia identitas unio quadam est de modo significandi ligni est, quòd subiiciatur, p plurium essendi aut quado utitur uno, ut pluribus, neluti quando dicit idem eidem idem; nam ut duobus utitur eodem.

> Concludit quandam conclusionem : quia dictum est, quòd quotiens dicitur unum, totiens di citur idem; & hoc non potest habere ueritatem, nisi identitas sit quædam unitas: ideo concludit, Iditinas est quòd idétitas est quædam unitas: Et hoc duobus queda unimodis, o enim aliqua duo sint idem, est ex eo, o tas, que sualiquo modo habent unitatem; ista autem unitas telliguer. est, uel plurium differentium secundum esse, que tamen dicuntur idem inquantum in aliquo uno conueniunt: uel est ista unitas ex hoc, co aliquod, uel aliqua funt unum fecundùm, effe , fed tamen intellectus utitur ut pluribus: Exemplum de pri-

mo. Petrus & Martinus differunt secundum cf- E sit sundamentum identitatis, ut dictum est; erit se:tamen sunt unum & idem in humanitate, uel animalitate. Exemplum de secundo. Petrus est idem sibiipsi; nam intellectus in hoc utitur hoc uno, ficut duobus; dicendo Petrus, uel Sors est

idem sibiipsi.

fundamen-

QueRio.

Quæreret quis. Vtrum ista sit bona prædica tlojidentitas est quædam unitas? Videtur op non, unitas.n.est fundamentu idetitatis; fundamentu autem non prædicatur de eo, cuius est fundamen tum, & maxime in ratione: nam quando similitu do fundatur super albedinem, albedo est fundamentum similitudinis; & tamen ista non est bona prædicatio,, similitudo est albedo: à similisi identitas fundatur super unitatem, hac non est bona prædicatio, identitas est unitas. Ad opposi- F tum fit Philosophus in litera. Respondeo ad hac quæstionem duo sunt uidenda, primò quomodo se habet identitas ad unitatem: secundò quomodo ista prædicatio potest saluari, identitas est uni Identitatha tas. Ad euidentiam primi notandum est, co idenbes duplen titas habet duplex fundamentum, scilicet unum remotum, & aliud propinguum. Fundamentumremotum fubstantia est; nam identitas propriè non reperitur nisi in substantia, uel in illa, quæ habet modum substantiæ; nam sicut similitudo non reperitur nisi in qualitate, & æqualitas in quantitate;ita identitas non reperitur nisi in sub stantia; uel in illo, quod habet modum substantiæjad hoc autem quòd sit identitas non sussicit natura substantiæ, sed oportet quòd sit ibi unitas G in substantia:& ideo unitas est fundamentú propinquum; Imaginabimur enim quòd ipsa identi tas fundatur super unitatem, non super quamcu que unitaté, sed super unitaté sigillatá in substan tia rei: ná sicut simitas nó est quæcunq; cócauitas sed cocauitas sigillata in naso; ita unitas sundans iplam idetitate, no est quæcuq; unitas, sed unitas figillata in fubstantia:Ita quòd ista duo, unitas,& simulitudo faciunt unum completum fundamen tum identitatis: & ficut unitas in qualitate facit unum conpletum fundamentum similitudinis, & unitas in quantitate facit fundamentum æqua litatis; ita unitas sigillata in substantia facit unu fundamentum idétitatis: Et ideo benè dixit Phitas, non omnis. Ad euidentiam secundi notandu est, quòd duplex prædicatio est, scilicet formalis & causalis; Si ergo loquamur de prædicatione formali, hæc non aft bona prædicatio, identitas; est unitas; quia ipsa identitas non est formaliter unitas.cum enim identitas sit relatio in prædica mento relationis; & suum fundamentum, super quo fundatur, non sit in prædicamento relationis; quia relatio non fundatur super relationem, sed super absolutum; identitas formaliter no est unitas, quia relatio non potest esse formalitas re lationis. Si autem loquamur de prædicatione cáli,sic uera prædicatio est,identitas est unitas : nã cum fundamentum sit causa relationis, & unitas

aliquo modo causa respectu illius. Debemus.n. Differeis imaginari differentiam inter subiectum, & fun- suier subiedamentum : quia fundamentum tenet medium di, o for inter subiectum, & relatione; ita quòd ratio causalis est reducens relationem ad subjectum: subiectum enim illud uocatur, quod refertur per relationem, & quod habet ipsam relationem in se; fundamentum autem uocatur illud, quod est causa, quare istud subicctum habet istam relatio nem. Sicut V.g. sit aliquod subiectum, quod sit' album,& simile: illud nocatur subiectum, quod refertur per ipsam similitudiné,& per ipsam rela tionem similitudinis; illud autem uocatur fundamentum, quod est causa, quare istud subiectum habeat istam relationem, scilicet ipsa albedo: ita. quòd fundamentum, puta albedo non est, nisi ra tio reducens ipsum subjectum simile ad ipsam si militudinem. A simili dico hic, op differt funda-' mentum identitatis, & ipsa identitas, & ipsum' subjectum; subjectum enim dicitur, quod refertur per identitatem, ipfa identitas uocatur relatio;ipfa uerò unitas est fundamentum, quæ est ra tio reducens ipsam identitatem ad illud, quod refertur; non tamen dico, quòd ipfum fundamentum, & ipsa relatio differat realiter, sed solum se cundum rationem; ita tamen, quòd ratio fundamentalis prior est in reducendo ipsam relatione ad suum subiectum; ipsa uerò relatio relationis est posterior, quia est ratio reducta per rationem fundamentalem. Ad argumentum in oppolitum patet responsio, quia licet relatio non possit dici relatio prædicatione formali: tamen potest dici prædicatione causali.

Quæreret quis, Vtrum identitas fit plurium in *Queftio*, esse, uel plurium in intellectu, sic dicit Philosoph. in litera? Respondeo dicendum est, quòd est utro que modo. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd de essentia relationis est, quòd ad aliud se De essentia habeat;omne autem, quod ad aliud le habet, re-relationis quirit extremum unum; omnis relatio duo extre quid. ma requirit. Vnde Auic. quarto Metaphylica: cap.de Relatione dicit, quod relatio est, cuius cu quidditas fuerit intellecta, talis quidditas erit, o refert illud, cuius est, ad aliquid aliud; semper er- Omnis rela losophus in litera, quòd identitas est quedam uni H go relatio requirit extrema bisulcata & distincta; sed tamen differenter relatio realis, & relatio finda. rationis. Relatio enim realis requirit extrema di flincta realiter: ad relationem autem rationis suf ficit, quòd sint extrema distincta secundum ratio nem:cum ergo identitas aliquando fit relatio rea lis, aliquando secundum rationem: quando erit relatio realis, extrema erunt distincta realiter: & de ista dicit Philosophus, quòd identitas requirit plura secundum esse: & ista identitas est, quan do aliqua sunt unu unitate generis, uel speciei: ficut si dicatur, quòd homo est idem leoni in ani mali; uel Petrus est idem cum Ioane in homine: Quando autem identitas est relatio rationis, túc fufficit quòd extrema sint distincta secundum ra

tionem;

tionem: & de ista dicit Philosopus in litera. quòd A esse existentia, sed uocat hic esse essentia, puta intellectus utitur uno ut pluribus: cum enim, ut prædictum est, relatio requirat extrema (cum.n. relatio sit quoddam ad aliud, ipsa relatio requitit aliud & aliud) quandoque extrema solum distincta funt secundum rationem, & hoc est, quado aliquid dicituridem fibiipsi: tunc enimipse intellectus, quod iunctum est in se, dividit: ut si dicam, quòd Petrus est idem sibiipsi. Petrus capi tur uno modo tanquam unum extremum, & alio modo tanguam aliud extremum:quia hoc ex tremum & aliud extremum non est nisi secundu rationem:ideo relatio est tantum rationis. Dein de cum dicit.

Dinersa nerò dicuntur, quorum aut species plures, aut materia, aut ratio substantia, & omnino op B positæ eidem disitur dinersum.

Diversă di-

Postqua distinxit idem, distinguit diuersum, cium tot mo dicens; quòd diuersa dicuntur, quorum species dis, quet co funt plures; eo modo quo dicimus, quòd homo, & alinus diuersa sunt specie. Secundo modo dicuntur diuersa, quæ licèt conueniant in specie: tamen habent diuersam materiam: & ista sunt, Dinerfisas quæ funt diuerfa numeraliter: diuerfitasin.speci specifica, et fica est diversitas formalis, diversitas autem numeralis est diuersitas materialis. Ex hoc enim quòd forma specifica recipitur in alia & alia materia, ex hoc ipla forma numeraliter est diuer fa, sicut quia albedo recipitur in alia & alia materia, est diuerfa numeraliter. Tertio modo dicu tur aliqua diuería, quorum ratio indicans substá 🥫 tiam, est diuersa: possibile est enim, quòd aliqua fint idem in materia & subiecto; & tamen ratio declarativa substantia, & diffinitio diversa est: & ista funt idem numeraliter; & tamen funt diuerfa diffinitione; eo modo quo dicimus, cy album , & homo(fialbedo est in homine) funt idem numero; quia ipfum accidens non proprie facit numerum contra subiectum; & tamen sunt diuersa diffinitione; quia aliter diffinitur homo secudum quòd homo, & aliter albumfecundum of album, & secundum quòd possibile est. Aliqua possunt esse omnino idem realiter, & tamen sunt diuersa diffinitione; sicut uerum, & ens sunt eadé realiter, & tamen funt diversa diffinitione; quia aliter diffinitur ens, & aliter uerum: cuius ratio est, D quia magis respicit disfinitio rationem rei, quamipfam rem:& ideo non obstante unitate rei, dűmodo habeant diuersitatem rationis; possunt habere diuersas diffinitiones. Concludit ergo Philosophus, o diuersum opponitur eidem, scilicet quot modis dicitur idem, tot modis dicitur diuerlum. Quæreret quis, Vtrum sit possibile, quunum

Luaftio.

re habeat diversas diffinitiones, sicut dictum est? Dicendum est secundum Commentatorem super libro Boethii de duabus naturis, & una perso Diffo dupl nai Christi: quòd duplex diffinitio est; quædam quæ declarat id quod est: secunda, quæ declarat esse eius quod est. Vocat autem hic esse, non-

rationem eius quod est. V.g. posset dari una diffinitio de ucro, quæ declararet illud, quod est uo rum,idest realitatem ueri,& ista declararet illud quod est: posset dari alia diffinitio, que declararet unum inquantum uerum, hoc est subiectum rationi ueri; & ista declararet esse eius, quod est uerum: Duorum ergo quæ habent eandem realitatem; si detur dissinitio, quæ declaret illud quod est, solum una dissinitio erit, quia ex quo illud quod est, & realitas est una in utroque; & diffini tio hoc declarans in utroque erit una. V.g. si detur diffinitio declarans illud quod est unum, & illud quod est ens ; una erit diffinitio, ex quo illud quod est declaratum, est unum: si autem duo rum habentium eandem realitatem, quæ tamen differunt ratione, detur diffinitio declarans esse eius quod est; diffinitio declarans erit diuersa: cum enim diffinitio declaret ipsum esse, & ipsu esse declaratum sit idem quòd res, ut prædictum est, & rationes diuersa, ergo & diffinitiones declarantes uerum sub ratione ueri, & entis sub ra tione entis, diuersæ sunt. Exemplum aliud, diffinitio declarans illud quod est corpus, & illud qd est uisibile, una est; quæ tamen declarant esse cor poris, & effe uisibilis sub propriis rationibus, diuerla funt.

Differentia uerò dicuntur, quacunque dinersa funt, idem aliquid entia, & non solum in numero,

sed specie, aut genere, aut proportione.

În parte ilta distinguit disferens, quod quidé pifferes, es est species diversi; non enim quacunque diversa diversamas funt differentia; sed illa vocantur differetia, quæ sum sum . existentia diuersa, in aliquo conueniunt. Et diui ditur pars illa in duas partes, quia primò distinguit differens, secundûm quòd differt à diuerso, ut superius ab inferiori: secundò distinguit diffe rens, secundum quod est idem quod diversum: Secūda ibi. [Ampliùs quorum diuerfum genus.] Dicit ergo primò, quòd illa uocantur differentia,quæcunque existentia diuersa,in aliquo con-. ueniune;ita quòd numero conueniant in uno; co modo quo dicimus, quòd Sors fedens à feipso non sedente differens est : siue conueniant in uno in specie; eo modo quo dicimus, co Sors & Plato differunt; quia differunt in numero, & con ueniunt in una specie: siue conueniant in unitate generis: co modo quo homo & afinus differūt specie, sed tamen conveniunt in unitate generis: siue sunt unum in unitate proportionis; como do quo prædicamenta differunt, & tamen funt unum per quandam analogiam.Ex quo patet, 🕫 differens unam differentiam habet super diuerfum;de ratione enim diverforum nó eft ampliùs, nisi quòd unum distet ab alio sormaliter; sue illa sic distantia fint unum in tertio, siue non: de ratione autem differentium est, p differant formaliter; ita tamen quòd illa sic distantia conueniant in tertio. Illud autem tertium aliquando largitur illis unitatem numeralem; co modo quo sedens.

& tamen non distant numeraliter, propter tertium subiectum, in quo conueniunt, scilicer Sorte:nisi forte ista numerositas accipiatur à temporc. Aliquando istud tertium largitur istis distanti bus unitatem specificam; eo modo quo Petrus,& Martinus unitatem specificam habent in homine, qui tamen distant sormaliter;eo modo quo potest esse distantiam formalis in individuis. Ali quando largitur hoc tertium unitatem generis, ut dictum est de homine, & de asino respectu ani malis. Aliquado illud tertium largitur unitatem analogia;eo modo quo nouem prædicamenta di Stant formaliter, & tamen unitatem habent; inquantum formalitates omnium istorum attributionem habent ad substantiam. Deinde cum d.

Ampliùs quorum diuersum genus. Et contraria quacunque habent in substantia diversitatem.

Ponit distinctionem differentis, secundum quòd est idem, quòd diuersum; dicens quòd ampliùs illa uocantur differentia, quorum genus est diuerfum,& in nullo conueniunt : illa autem dicuntur secundo modo differentia, que differunt formaliter, & habent cum tali differentia contra rietatem; ut albedo, nigredo: breuiter omnia illa, que habent diversitatem in formalitate,& essentia; siue contraria sint, siue no: differetia dicutur.

Similia dicuntur, qua idem sunt passa . Et plura idem patientia aut diversa. Et quoru qualitas una .

Postquam distinxit multiplicem acceptione eiusdem; hic distinguit multiplicem acceptione G similis: Et dividitur in duas partes, quia primò po nit multiplicem acceptionem similis: Secundò re dit ad distinguendum quasdam species diuersi ibi,[Oppolita dicuntur.] Prima in duas,quia primò distinguit ipsum simile : secundò ipsum dissi mileiSecunda ibi, [Opposita uerò similibus] Cir ca primam ponit: tres modos similitudinis: primus modus est, quia illa uocătur similia, quæ sunt passaidem. Vbi notandum est, quòd cum passio ad qualua- sit quædam uia ad qualitatem, non solum illa uocantur similia, quæ habent conuenientiam in qua litate; uerum ctiam illa, quæ habent conuenientiam in passione: unde illa uocantur similia, quæ simili passione patiuntur:sicut illi uocantur similes, qui dealbantur; quia dealbatio quædam paf- H sio est; & est uia ad albedinem, que est qualitas. Secundo modo illa dicuntur similia, quæ patiuntur; siue patiantur idem, siue diuersum: sicut si unus denigratur, & alius dealbatur : isti sunt similes in passione, non tamen quia idem patiantur. Tertio modo illa dicuntur similia, qua habet conuenientiam in qualitate, & quorum qualitas est una; co modo quo dicimus, o duo albi sunt si miles, uel duo nigri. Deinde cum dicit.

Et secundum quæ alteri contingit horum contra riorum quod plura habet, aut magis proprium hoc est simile.

Postquam distinxit multiplicem acceptionem fimilis; oftendit secundum que contingit aliqua

sedens & non sedens in Sor : distant formaliter, E secundum magis & minus dici similia, dicens; Que aliqua quòd si contingat aliqua assimilari in qualitati- dicatur ma bus contrariis, secundum quæ attenditur altera- gu & mtio;illud uocatur similius,quod assimilatur alicui vus similia. in plurib.qualitatib.hentib.cotrariu:ut si aliquid assimilatur alicui in calido, & sicco; & alteri in calido tantùm, uel in ficco; assimilatur magis cui assimilatur in calido et sicco; quàm illi, cui assimilatur tantum in calido:quia illi in duabus qualitatibus, huic tantum in una: Et si aliquid assimi latur alicui in una qualitate, ita quòd unum assimiletur duobus, tamen primò assimilatur in qua litate propria: secundò in qualitate non propria; magis dicitur simile illi, cui assimilatur in qualitate propria, quàm illi, cui assimilatur in non pro pria. V.g. ignis assimilatur aeri in calore, & terræ in sicco;tamen aer est magis similis igni in qualitate sibi propria, scilicet in calore; terræ auté in non propria, scilicet in siccitate. Deinde cum d.

Opposita ergo similibus,dissimilia.

Poltquam posuit multiplicem acceptionem, demum concludit: quòd quia dissimile opponitur simili, oportet quòd quot modis dicitur simile, tot modis dicatur dissimile. Deinde cum d.

Opposita dicuntur contraria, contradictioset ad C10.

aliquid,& privatio & habitus.

Sicut supra dicebatur, hic redit ad distingué dum quasdam species diuersi. Vbi notandum est, quòd oppolitio quædam diuerlitas est, oppolitio etiam quædam distantia sormalis est, & omnis di stantia formalis diuersitas est; similiter diuersitas in spē, quædam diuersitas est : ita 📭 diuersitas est quodda genus, diuersitas in spe est spes diuersita tis:Secundu hoc ergo hæc pars dividitur in duas. partes, quia primò distinguit opposita: secundò distinguit diversa in specie. Secunda ibi [Et quæ plurimum differunt.]Prima in duas, quia primò, distinguit opposita:secundò distinguit cotraria, quæ sunt species quædam oppositionis ibi, [Con traria dicuntur] Prima in tres secundum triplice acceptionem oppositionis; Secuda ibi[Et ex qui bus] Tertia ibi, [Et quæcunque non contingût], Dicit ergo, quòd opposita dicuntur primo modo, contradictorie, contrarie, & ea quæ opponuntur relatiue, & ea que opponuntur sicut prinatio & habitus:ita quòd sub isto modo comprehenduntur quatuor species oppositionis. Ad cuius euidé tiam notandum est , quòd oppositio est quædam distantia formalis: Aliqua sunt enim quæ distant Disparata formaliter & non subjective, & ista uocantur à que Logicis disparata: nam & si disparata distent formaliter; tamen non oportet, quòd distent subiectiue; sicut grammatica, & musica, quæ, possunt esse in eodem subiecto; & tamen formaliter distant: & sicut calor & sapor, quæ forma liter distant, & si non subiectiue. Vnde de forma litate disperatorum, non est que subiective distent, aliàs omne disperatum subiectiue distaret : quia quod contingit alicui ratione formalitatis, con-, tingit omni: sicut quod contingit homini ratione,

Passio & wia

Similia tri-

pliciter.

Que dife. humanitatis, contingit omni homini. Verum ta- A pit generatio, & a quo incipit corruptio; opporata diffent men est, quòd aliqua disparata ratione materie, subuctiue. & non formæ, distant subiectiue, & formaliter: si cut homo & asinus, si non se compatiuntur in eo dem, hoc non est ratione disparationis; & forma litatis in se (si enim esset ratione formalitatis & disparationis, sicut dictum est; contingeret omni bus disparatis) sed est ratione formalitatis & disparationis in tali materia. Alia sunt opposita, quæ distant formaliter & subjective (& accipio hic formalitatem largo modo: fecundum quod: se extendit ad formain & negationem, siue priua tionem forme: namficut priuatio & negatio aliquo modo ens est, scilicet rationis; ita aliquo mo do potest dici forma) ista autem, quæ distant for maliter & subiectiue, sunt contradictoria; quia B' oportet, que ex quibus sunt, opponantur: Exem forma, & negatio forme, quæ faciunt contradiclionem; formaliter distant, secundum quòd negatio potest dici formalitas (appello autem hic formalitate m quemlibet conceptum: alius.n.est conceptus negationis, & alius formę) Similiter su biectiue distant; quia forma, & negatio formæ, qua faciunt contradictionem; non se compatiun tur in eodem: Sic ergo distantia formalis & subiectiua primò fundatur super formã& negatio Pude oria- nem forme; Secundò quia illa quæ distant sorma sur opposse liter & subiectiue, uocantur prinatiua: sine prinatio & habitus (nam priuratio & habitus subiectiuè distant, quia simul & semel unum & idem su biectum non potest habere habitum & priuationem) similiter distant formaliter; eo modo quo C priuatio potest appellari forma. Tertio modo di Itantia formalis & subiectiua sundatur super duas formas, habentes mutuum aspectii ad inuicem: & istæ formæ dicuntur oppositæ relative. Nam formæ oppolitæ relatiue, subiectiue differunt': quia simul & semel unum subiectum non fuscipit formas oppositas relative: cum enim oppositio relationis sit inter duo extrema, oportet quòd una forma relatiue opposita, cocernat unu extremum, & alia aliud:fimiliter oppolita relatiuè distat formaliter; eo modo quo dicimus, quòd paternitas & filiatio formaliter distant. Quarto modo distantia fabiectiua, & formalis fundatur super formas, quæ existentes in eo dem genere, maxime à se distant; & ista est oppositio contrarietatis:nam contrarietas est quædam distantia in forma; que sicut dicetur in Questione, huius co traria differunt specie: differetia autem specie for maliter different; similiter contraria distant subiectiue, quia unum & idem subiectum simul & semel non potest recipere duo contraria. Dein-

> Et ex quibus, & in que ultima; ut generationes & corruptiones.

de cum dicit.

Ponit secundum modum oppositionis dicés, g illa dicuntur opposita, quæ habent terminos, à quibus incipiunt, & ad quos terminantur; oppositos: co modo quo dicimus, o generatio, & corruptio opponuntur; quia terminus à quo inci

nuntur: quia generatio incipit à non esse, corru ptio incipit ab esse: Similiter termini, ad quos terminatur generatio,& corruptio;opponuntur: quia generatio terminatur ad esse, corruptio ad non esse. Deinde cum dicit.

Et quacunque non coutingunt simul ad esse amborum susceptibili, & opponi dicuntur, aut ea ex quibus sunt; nam pallidum, & album eidem simul non infunt. V nde ex quibus sunt, hac opponutur.

Ponit tertium modum oppositionis dicens, qu illa uocătur oppolita, quæ non possunt simul inel se eidem susceptibili, uel eidem subiecto: ea. n. quæ non possunt simul inesse eidem subiecto, uel oportet, quòd ipfa ad inuicem opponantur: uel plum de primo, album & nigrum nó possunt inesse simul eidem subiecto, quia ad inuicem oppo nuntur: Exemplum de secundo, pallidum & album opponutur; quia illi, ex quo est pallidum, quodam modo opponitur album. Notandum est, quòd aliqua non possunt inesse aliquando eidem subiecto simul propter naturam oppositionis, quam habent inter se: & hoc est duobus modis, uel quia ipfa de se inter se opponuntur; uel quia corum esse opponuntur: sicut patet in prædictis exemplis: ita quòd simultas in istis prohibe tur propter natură oppolitionis, que est in istis, non propter naturam fubiecti. Aliquando contingit, quòd aliquæ forme non possunt inesse eidem subiecto propter naturam subiecti, non pro pter naturam oppolitionis, quam habent inter se: ita quòd ista simultas à subiecto prohibetur, non ab oppositione. V.g. albedo & musica non oppo nuntur aliquo modo oppositionis iam dicto, scilicet nec contradictorie, nec cotrarie & c. & quia nullum subiectum primum potest ea suscipere, corpus enim quod est album, non potest esse mu ficum;& anima,in qua est musica, non potest esse alba. Deinde cum dicit.

Contraria dicuntur, que non possunt simul adesfe eidem differentium:fecundum genus, & que non plurimum differunt eorum, qua funt in eode genere:

Distinguit contrarietatem, que est quedam species oppositionis; Et dividitur in duas partes; quia primò oftendit, quot modis dicuntur contraria primò; secundò ostendit, quomodo aliqua Corraria di dicuntur contraria in habitudine ad contraria. Se plicia sunt. cunda ibi[ Alia uerò dicuntur contraria ] Prima in duas, quia primò ponit quendam modum im proprium contrarieratis recundo ponir quenda modum proprium; Secunda ibi [Et quorum diffe rentia maxima] Dicit ergo primò quòd illa dicutur contraria primo modo, quæ differentia fecun dùm genus, non poslunt fimul eidem subiecto ad esse, eo modo quo ego dicerem, quòd gravitas & motus circularis contraria funt, quia secundum genus differunt, nec possunt naturaliter adesse eidem; quia quod naturaliter mouetur circulariter, ficut coelum; nec est graue, nec est leue; &

Digitized by Google

eo modo

lia& quidditas sunt contraria; quia differunt secu : dùm genus;& non possunt eidem ad esse; quia ni hil potest esse substantia spiritualis, & quantitas continua: Vocatur autem iste modus contrarieta tis improprie, quia ut habet oftendi inferius; formæ, quæ distant proprie; contrariæ sunt sub eode genere. Deinde cum dicit.

Et que plurimum differunt corum, que sunt in co dem sufceptibili. o que plurimim differunt, corum. qua sunt sub eadem potestate, et quorum differentia maxima: aut simpliciter, aut secund um genus, aut

∫ecundùm speciem.

Ponit secundum modum contrarietatis: Et di uiditur in duas partes, quia primò ponit istu modum:secundò concludit, quòd quælibet maxima F differentia sormalis potest dici contrarietas ibi, [Et quorum maxima differentia.] Dicit ergo, cp illa dicuntur contraria; quæ exiltétia lub eodemgenere, maxime different in illo genere, & maxime distant: illa dicuntur contraria, qua in eode susceptibili existentia, maximà differunt in illo fusceptibili: Exemplum de primo: album & nigrum maxime differunt in genere coloris. Exem plum desecundo, sanum & egrum maxime diffe Que diean runt in animali, tanquam in subiecto: Similiter il tur contra- la dicuntur contraria, que infra unam poteltaté existentia, maximè differut infra illa: Exemplum ad hoc; congruum, & incongruum dici poslunt contraria; quia existentia insta unam facultatem maxime different : Exemplum alied melius po- G test ponis utsi intelligatur hic potentia nua, ipsa Potetia ma potentia materiz; quia ipfa potetia materia afpiterus aspuit cit duo contraria, sicut calidum & frigidum; illa, duo contra que infra hanc potentia sunt: Remaxime differunt:uocantur contraria. Deinde cum dicit.

Et quonum differentia maxima, aut simpliciter, ant secundum genus, aut secundum speciem.

Concludit ex pradictis, quod qualibet differentia maxime potest dici contrarietas, dicens; quod quelibet maximodifferentia five fit simplex, hoc estaliquorum existentium diuersorum gene rum; fiue sit aliquorum existentium in codem ge nere: fine etiam aliquorum existentium in eadem specie potest uocari contrarietas. Notadum esta Differentia quòd largo modo hic accipit contrarietate, quia H pho, quòd contraria sunt, que suntins re unum farmalis fa non qualibet maxima differentia facit contrarie contrarieta tatem proprie; sed solum maxime differentia sor maliscum ergo illa, que functuh cadem specie, non distent propriè formaliter, talis maxima dif ferentia non facit propriè contrarietatem: Similiter contrarietas debet esse maxima differentia eorum; quæ sunt in eodem genere: & sic ca, quæ maxime differunt in dinerlis generibus, non dicuntur propriè contraria L

Quaftio.

Ad euidentiam huius literæ quæreret quis. Vtrum contraria fint , quæ maximè distant in e<del>a</del> dem genere? Respondeo. Dicendum est, quòd siciquod ut melius pateat, notandum est, quòd duplex distantia est, scilicet signalis, & formalis;

co modo quo dicerem, quòd substantia spiritua- E in distantia autem situali imaginabimur principium, medium, & finem: sicut in hemisperio nostro imaginabimur punctum Orientis, punctum Occidentis,& punctum medium: púctum Meri diei: inter principium autem & medium no est maxima distantia; quia illa uocatur maxima, qua Maxi maior non est; magis autem distat principium à state que. fine, quam à medio: eodem modo medium & finis non habent maximam distantiam:si ergo po neremus contrarietatem in distantia locali, dice remus quòd principium & finis opponerentur. contrarie, puta principium Orientis & finis Oc cidentis; non principium & medium; & finis & medium. Eodem modo imaginabimur in distan tia formali principium, medium, & finem, eo mo do quo dicimus, quòd album est principium distantiæ, & nigrum est finis, & pallidum est medium: sic ergo si poneremus contrarietatem in formis, poneremus, quòd extrema diltantiæ formalis funt illa, quæ funt contraria, ut si album est unum extremum distantiz formalis, & nigrum. aliud;& pallidum est medium; inter ista duo ex-. arema dicemus, quod album & nigrum funt con. traria;non album & pallidum;siue nigrum & pal lidum. Notandum tamen, quòd contraria debet. esse intra maximam distantiam; quia contraria funt illa, quæ infra unam distantiam maximè distant; propter desectum primi, formæ, quæ non funt infra unam distantiam, non sunt contrariæ: unde albedo & dulcedo non funt formæ cotrarix;quia non funt infra unam distantiam.Imaginabimur enim, quòd una distantia est, quæ coniungitur ex sapore dulci, tanquam ex uno extremo;& ex amaro,tanquam ex alio;& medio fapore inter istos duos. & alia distancia est, quæ coniungitur ex albedine, tanquam ex uno extremo, & nigredine tanquam ex alio, & pallido tanqua ex medio: ista autem unitas distantiæ accipitur ab unitate generis; illa autem dicunt unam distantiam formalem, que sunt infra unum ordinem formalem. illa autem sunt infra mum ordi nem formalem, qua funt infra unum genus; & quia illa, quæ sunt contraria; debent esse infra unam distantiam, & unitas distantiz accipitur ab unitate generis; ideo benè dictum està Philosogenus,& maxime à se distant; hoc est infra una distantiam formalem, quæ distantia accipitur ab unitate generis.

Item quæreret quis . Vtrum contraria sunt il- Questio. la, que maxime distant infra unam potentiam? uidetur quòd non;quia potentie multiplicantur sicut species : contraria autem differunt specie, ergo contraria concernunt diuerlas potentias; non ergo sunt infra unam potentiam materiæ. Ad oppositum est textus Philosophi. Respond. dicendum est, quod potentia multiplicantur in Potetia quo materia non pænæs quasdam species, sed penes multiplican ipecies, quæ non habent ordinem ad inuicem, & the in mate illæ sunt species, que sunt infra duas distantias ria.

Ordo forma formales: Voco autem hic ordinem formarum, A aut prinationes talium. quando ex una forma per se proceditur ad aliam per motum; sicut ex albo deuenitur in nigrum, non autem ex dulci. Aut debemus imaginari, quòd alia potentia materia est, quæ est ad albedinem; & est alia, quæ est ad dulcedinem: quia ista forma non sunt unigenea, nec sub uno ordi ne;quia unus ordo est sub uno genere: Et ista est ratio, quare unum & idem subjectum potest per fici per utrunque, scilicet per albedinem, & dulcedinem; quia enim sunt duæ potentiæ ad istas duas formas, & una potentia perfecta, reliqua propter hoc perficitur: ideo si perfectum est subiectum quantum ad unam potentiam perfectibilem per albedinem, no repugnat sibi, quin pos sit quantum ad aliam potentiam perfici per dul+ B cedinem. Ad formas autem, que sunt sub uno ordine, hoc est sub una distantia, est una potentia materiæ: & quia contraria funt sub una distátia, ut iam dictum est in Quastione pracedenti: ideo una potentia materiæ est ad contraria.

eft.

Poa mate- Debemus enim sic imaginari, quòd potentia ma rie ad que teriz primò est ad distantiam totam sormalem: secundario autem ad ea, que sunt infra distantiam, sicut una potentia materiz primò est ad to tam distantiam formalem, que est infra colorem: secundariò autem ad ea, que sunt infra distantiam; puta ad album, & nigrum, quæ sunt extrema pœnes illa, quæ sunt infra distantiam; cum illa, quæ sunt infra distantiam multiplicentur; oporteret, o potentix multiplicarentur poenes 6 illa;ita quòd duz potentiz essent ad duo contraria: & fic non esset impossibile; duo contraria esse in eodem simul, sicut nec duo disparata.

eodem.

Duo cotra- Hec enim estratio, quare duo contraria non pos non possunt sie est ed des contrarie propose universe destan eë simul in tia est ad duo contraria propter unitatem distan tiæ;& una potentia perfecta non potest ampliùs perfici, stante illa perfectione; ideo illa potentia persecta per unum contrarium non potest persici per aliud. Imaginandum est enim, quòd ista una potentia ita est ad unam distantiam, op per quodeunque illius distantia perficiativanon potest amplius perfici per aliud illius distantiæ: illo permanente: quia autem dux potentix sunt ad cha per extremum unius distantizzadhuc alia po Due sorme test persiei per extremum alterius: & ideo due distates pos formæ dunaum distantiarum, sicut supra dictum funt esse in estem. Et sic patet, cp " dua forma contraria funt infra unam potentiam propter unitatem ordinis & distantiæ. Ad argumentum in oppolitum patet responsio: quia non pœnes qualcunque formas specificas multiplicantur potentie licutiam dictum est. Deinde cum dicit.

Alia verò dicuntur contraria, hac quidem taliu habitu e alia talium susceptione alia existendo aut actinazant passina taliumzalia agentiazalia patien tia ant expulsioned aut acceptiones, aut habitus,

Ostendit, quot modis dicuntur contraria, quæ Sonnedo de non sunt propriè contraria, sed in quadam habi-traria dici tudine: Et diuiditur in duas partes, quia pri ser octo mo mò ostendit hoc: secundò manisestat quoddam, dis. quòd dixerat ibi. [Sed quoniam ens,& unum . ] Dicit ergo primò sic : igitur quædam dicuntur contraria proprie; alia uerò contraria, quia habent contrarietatem actu; eo modo quo ignis, & aqua dicuntur contraria, non quia sint contraria in se; sed quia in se habent accidentia, quæ sunt contraria, scilicet calidum, & frigidum: Aliqua dicuntur contraria, quia possunt fuscipere contraria; non quia actu habeant; sicut ægrotatiuum & sanatiuum dicuntur contraria; non quia hoc sit ægrum, hoc sit sanum; sed quia hoc de facili potest esse egrum, de facili potest esse sanum: Alia uerò dicuntur contraria, quia possunt agere contraria, & à contrariis pati; sicut calesactiuum & infrigidatiuum dicuntur contraria, non quia agant contraria, sed quia postunt pati: sicut calesactibile & infrigidabile dicuntur contraria, quia possunt pati à contrariis. Alia dicuntur contraria, quæ actu funt agen tia contraria, ut calefaciens & infrigidans; Alia quia actu patiuntur à contrariis, ut quod calefit, & quòd frigefit: Alia dicuntur contraria, quia sunt eiectiones & prinationes contrariorum, uel quia sunt habitus & prinationes contrariorum; cuius atio est:quia sicut habitus opponitur habi tui, ita priuatio contrarii opponitur priuationi, ut prinatio albi prinationi nigri. Deinde cum dicit.

- Sed quoniam ens, 👉 unum multipliciter dicuntur, sequi est necesse, & alia quacunque secundum ea dicuntur. Quare idem & diversum, & contrarium est diversum secundum unamquamque categoriam.

, Manifestat quoddam, quod dixerat; dixerat enim quòd diuerium dicitur multipliciter, & có Eus, & aus trarium: posset enim aliquis quærere, unde hoc? muliplici-& ideo dicit Philosophus, quod non est mirum : ter, co esta quia si ens, & unum dicuntur multipliciter, & a. Passiones. lia quecunque sequuntur ens, & unum, dicuntur multipliciter;idem autem ,& diuerfum,& conduas distantias, non obstante quod una sit perse D trarium sequunturunum & ens: unde ipsum diuersum est in unoquoque prædicamento; sicut & ipsum ens. Deinde com dicit.

Diuersa uerò specie dicuntur quecunque einsde generis existentia non sunt subalterna: o quecunque sub codem genere existentia differensiane

distinguit quandam speciem diversi. Et dividitur in quinque partes, siue modos, quos ponit; partes autem patent in litera. Dicit autem primo, op Dinerfa spe diuerla specie dicuntur, quæcunque existentia cie dicitur sub uno genere non sunt subinuicem, hoc est, quinque me non sunt subalternassione musica & allada dis. non sunt subalterna; sicut musica, & albedo, que funt sub qualitate, & tamen non sunt ad innicem

subalterna: Secundo modo illa sunt diuersa spe- E uidua descenderet per sormas, oporteret cy sorcie, quæcunque existentia sub codem genero, de scendunt ab illo genere per differentias; quæ dif efrentiæ contra se diuiduntur : siue illa, quæ descendunt à genere, sint contrarissuea, non. Dein de cum dicit.

Et quacunque in substantia contrarietatem babent. Contraria enum dinersa sunt specie abinmicem, aut omnia, aut dicta primim.

Omnia con traria sunt

o inde.

Ponit tertium modum dicens, quòd quæcunquæ funt dividentia aliquod genus,& in fubstan diversa spe tia babent contrarietatem, sunt diversa specie; ut album & nigrum: cuius ratio est:quia omnia contraria funt diuerfa specie;& fi non omnia, ad minus illa sunt diuersa specie, que sunt propriè Tes. co. 13. contraria: quia in Decimo huius dicit; quòd con F trarietas est diuersitas secundum speciem. Dein de cum dicit.

Et quorumcunque in finali generis specie rationes diversa, ut homo, & equus individua genere, & rationes corum dinersa. et quecunque in cadem substantia differentia habent; eadem uerò specie op-

posite his dicta.

Ponit quartum modum dicens, co rationes di uerlæ quarum cunque specierum ultimæ & finali ter existentium sub genere, sunt diuersa: & illa quoru rones sunt sub dinersa specie; eo mo quo dicimus, o homo & equus different specie, quia ultimò dividunt genus; & sunt individua, que ampliùs non diuiduntur, & rationes corum sunt Spes specie diversa, & ideo different specie; Vocat auté spelissima, cor ciem specialissimam individuum, quia licet divi dicisur indi datur in individua, tamen non dividitur divisione formali, sed materiali: & ideo divisio in species specialissimas uocatur finalis diuisio; quia ibi stat omnis diuisio formalis. Debemus enim imaginari, quòd species subalterna dividitur, & genus subalternum, & generalissimum; & species specialissima dividitur: tamen differenter, par genus, quia species subalterna, & onine genus dividitur er spes dimi divisione formali, & per formas; species auté spe cialishma diuisione materiali, & per materias; quia ipsum individuum nullam formam addit su pra speciem; aliàs ipsa species descenderet per formas in individua.

> quis. Vtrum individuum addat supra speciem aliquam formam? Respondeo, dicedum est, quòd non:quod patet primò ex habitudine, qua habet indiuiduum ad speciem:secundò hoc patebit ex habitudine, quam habent individua adinuicem: tertiò ex differenti habitudine, quam habet genus ad speciem, & species ad individua: Primò ergo ex habitudine, quam habet indiuiduum ad speciem ubi notadum est, quòd individuum aspi cit speciem, sicut materiale aspicit formale; & è contrariò species aspicit individuum, sicut formale aspicit materiale: si autem sic est, oportet co descensus speciei in individuum sit sicut descen

ma individui effet formalior, quam forma spei: quia omnis forma posterior formalior est, & com pletior: si autem sic est, ergo descensus speciei in indiuidua, descensus est alicuius materialis in formale, uel minùs formalis in magis formale; cuius tamen contrarium Philosoph. imaginatur. Imaginatur enim, op species sit quædam sormali tas,ipsa autem individua materialia,quædam re spicientia istam formalitatem; si autem species per formas descenderet, tunc dux formalitates, per quas descenderet ipsa species, specificarent ipsam formalitatem confusam speciei, quod tamen falfum est. Secundò hoc patet ex habitudine, quam habent individua ad invicem . ubi no- individue tandum est, o habitudo individuorum ad inui- rum ad incem, ut dicit Comm. in Tertio huius; est, co non micem. funt ante ad inuicem; quod sic debet intelligi, omnes duæ formæ funt ante ad inuicem; quia.n. non est reperire duas formas in gradu æquali, ideo oportet, quòd una forma in gradu entitatis fit ante aliam: cum enim forme fint ficut nume- no reperine ri, ut sæpe dictum est: sicut non est reperire duos sur in granumeros formàliter differentes in aquali gra- du aquali. du; sic nec duas formas; sed semper una in gra- 8. Metaph. du entis præcedit aliam: dicere ergo, quòd duo 10, individua non funt ante ad invicem, est dicere,

quòd duo individua nó habent duas formas, fed unam formalitatem. Quando autem dico, quòd

duo individua non habent duas formalitates, in-

telligo per se;quia quòd sint duo, hoc est per accicens; formalitas enim horum indiuiduorum in

eo, o formalitas, non est nisi una, & una intentio

diuisa contra quamcunque aliam formalitatem, & intentionem; y autem sit hac forma diuisa in

hoc & in hoc, hoc est per accidens, uel per mate

riam, uel per suppositum secundum opin. diuer-

forum; sic ergo cum in una formalitate, ut forma

litas est, non sit ante & priùs, in individuis eius-

dem speciei non erit ante & priùs; licèt possit

esse in eis ante & priùs per alium modum;si au-

tem species descenderet per formas in indini-

dua, cum inter formas sit semper ante & priùs,

in individuis effet ante & post: cuius contrarium

nus est idem, quòd plures formæreductæ per

intellectum ad talem conceptum communem generis. Hebitudo autem specici ad in-

uidua est habitudo non conceptus specificabi-

lis per formas; sed solum significabilis per mate

riassita quòd ipse conceptus speciei est dese, no

widunm.

Questio.

Habitudo indinidui 4d ∫pĕm. 39.

. 70

Occasione eorum, quædicta sunt, quæreret sus formalis in materiale; li enim species in indi dicit Commentator Tertio huius. Hoc patet ex Habitudo diuersa habitudine huiusmodi, quam habet ge- generu a nus ad species, & species ad individua. Nam habitudo generis ad species est habitudo unius midna

concepti confusi specificabilis p formas distin ctas: & propterea conceptus generis, & forma Coceptus ge eius non elt propriè unus conceptus, nec una mers, ofer forma, sed conceptus fractus. Ita quod ma- ma eins mo gis secundum ueritatem potest dici plures ceptus. conceptus, quam unus; ita quod ipsum ge-

fractus in alium conceptum, sed solum signisi- A biecto, & tamen numeraliter differut: Dicendu. catum, uel fignificabile in alio & in alio supposito, uel in alia & in alia materia; si autem species per formas & formales conceptus descé. deret per inferiora, tunc conceptus speciei esset conceptus possibilis, specificabilis per alios con ceptus, formabilis, & fignificabilis in alios conceptus: dicere auté hoc, est dicere quòd species sit genus: est enim esse generis, quòd sit quidam conceptus possibilis, frangibilis, & specificabilis, per alios conceptus. Ita quòd habitudo generis ad species est habitudo potentia ad actum; habitudo autem speciei ad individua est habitudo actualis & formalis ad materiale, & quasi poten tiale. Deinde cum dicit.

Et quæcunque in eadem substantia differentiam R babent. Eadem uerò specie opposita bis dicta.

Ponit quintum modum dicens, quòd quæcun que accidentia sunt in eadem substantia, & in eo. dem subiecto, & differentiam habent adinuicé: Accidentia oportet quòd differant: quia duo accidentia eiuf einsdemspe dem speciei non sunt in eodem subiecto. Conclu cies no funt dit ergo quòd tot modis dicitur diuersum specie: qui a tot modis dicitur unum oppositorum quot modis & aliud:ideo totiens idem specie,

Quæreret quis, Vtrum duo accidentia eiusdé

speciei possint esse in codem subjecto? Videtur

quot modis dicitur diuersum specie.

Quaftio.

biecto.

quòd sic: duæ species albedinis possunt esse in eo dem puncto medij, ut probat Perspectiuus: tantum autem differunt dux species albedinis, quatum dux albedines : sed dux albedines differunt

folum numero, ergo & earum species. Cótra est Philosophus in litera. Respondeo dicens, quòd Dua accide duo accidentia eiustlem speciei non sint in eode subiecto, possumus uenari duplici uia: prima uia Jpecies non est, dando differentiam inter divisionem forma-este in esde est, dando differentiam inter divisionem forma-fubiello, du lem, & numeralem accidentium: secunda ostenpliciter con dendo, pænes quas formas, & quas non, numeratur potentia in materià. Prima uia patet sic: illa Que accide accidentia different formaliter, & formaliter ditia formali stant; quæ seipsis, & per naturam suam differunt: ser differiss. nam si quæratur, unde est, quòd albedo non est nigredo? respondendum est, quòd per naturam albedinis, & nigredinis: divisio autem numeralis est pænes subjectum : nam ideo differt ab accidente numeraliter, quia in alio, & alio subiecto est: & si enim natura albedinis largiatur albedini, quòd differatà nigredine: tamé non largi tur fibi, quòd differat ab albedine: quia fic largiretur sibi, quòd differret à seipsa:si ergo albedo differt ab albedine, hoc est per naturam subiecti: in quo recipitur:ubi enim erit unum subiectum, & una albedo; Dicere ergo quòd sit unum subie Aum, & tamen sint in eo duo accidentia, solum numero differentia: est ignorare naturam differentie numeralis; hoc enim est implicatio contra dictionis in adiecto, quòd solum numeraliter dif ferant,& tamen haheant unum subiectum: Et si aliquis dicat, albedo, & sapor sunt in eodem su-

quòd numeraliter differre potest esse duobus mo Numeralidis: uno modo primò, & per se. (uoco autem pri- ter differre mò, & per se, quando aliqua ita differunt numeraliter, quòd non differunt aliqua alia differétia) eo modo quo differt albedo ab albedine: & sic differre in accidentibus non potest esse nisi per substantiam. Alio modo alia dicuntur differre nu meraliter, quasi ex consequéti: co modo quo differentia numeralis sequitur ad differentiam for malem: ita quòd accipiatur differentia numeralis largo modo, secundum quòd una forma nume ratur contra aliam: & sic isto modo aliqua differentia numeraliter possunt esse in eodem subiecto: cuius ratio est, quia ista differentia numeralis non accipitur pænes subiectum, sed penes for mam, quòd enim numerus accipiatur pænes subiectum, & subiectum sit tantum unum, hoc est impossibile, quia numeratu multiplicatur, Quan do ergo ita est, quòd numerositas non est numeralis præcisè, sed formalis; possunt esse duo disserentia numero in eodem subiecto; quia sic numesari non est, nisi formaliter diuidi: & talis numerus accipitur à forma, non à subiecto, Quando autem differentia est numeralis præcise, ita quòd non formalis; impossibile est, quòd duo acciden tia sint in eodem subiecto, quia numerus talium accidentium non potest accipi à forma simpliciter, co quòd differentia inter numerata est præci sè numeralis,& non formalis; nec potest accipi à fubicato, quia unum est, ergo nullo modo nume ratur. Secunda uia accipitur penes habitudinem potentiæ ad formam. Vbi est notandum, op pos-Habitudo sibile in materia multiplicantur pænes species, potentia ad non pænes indiuidua; alia enim, & alia ratio en sommam. ad aliam, & aliam formam; Debemus enim imaginari, quòd alia potentia est ad albedinem, & alia ad saporem: sed non est alia, & alia potentia in materia ad hanc albedinem,& illam: acciden tia ergo eiusdem speciei aspiciuntur ab eadem potentia: Si ergo ita esset, quòd duo accidentia eiusdem speciei aliam,& aliam potentiam haberent,quòd una perfecta & tracta ad actū, adhuc alia posset perfici:possent esse duo accidétia eiusdem speciei in eodem subiecto;nam illo subie-

cto perfecto quantum ad unam potentiam per .

unum accides, posset perfici scom alia potentia

per aliud accidens eiusde speciei; sed quia non

est nisi una potentia ad totam speciem, quandocunque illa potentia fuerit tracta ad actum per

aliquid unius speciei, nó potest amplius trahi per

aliud eiusdem speciei:alias eadem potétia bis tra

heretur ad actum simul & semel, quòd est impos

sibile. Ad argumentum in contrarium diceret ali

qui, quòd non est simile de accidente intentiona

li,& de accidente reali; quia accidens intentiona

le non educitur de potentia medii. Akii uerò di-

ceret, co due species albedinis in code pucto me

dii efficiuntur una species. Vtrum auté sit sic, uel

sic, alibi poteris habere speculatione: quocuque

# Metaphylica

autem sit de hoc, semper est uerum, quòd duo E sicut centrum; eo modo quo dicimus, cp aqua est accidentia realia, que educuntur de potétia rei; non possunt esse in eodem subjecto propter rationes prædictas, & positas in corpore qonis.

TEX. 16. C 11

Priora & posteriora dicuntur quadam quidem tanquam existente aliquo primo, in singulo genere.

Hic distinguit priora, & posteriora, que consi Phi ordo, stunt in quodam ordine; & quia ubicunque est ibi dinersi- ordo, ibi est aliqua diuersitas; ideo priùs diuersitatem determinat de priori, & posteriori; quia or do est quædam diuersitas specialis; Et diuiditur in duas partes, quia primò ostenditillud, in quo consistit ratio prioris & posterioris: secundò ponit multiplicem acceptionem prioris: Secunda ibi, [Et quòd propinquius quidem principio.] Ponit ergo primò illud, in quo consistit ra- F tio prioris & posterioris, dicens; quòd priora & posteriora dicuntur in habitudine ad aliquod pri Prinsiane mum; illud enim uocatur prius in unoquoq; gequoq; gene nere, quod magis appropinquat primo illius generis: posterius autem dicitur illud, quod mahis

remouetur ab illo. Et quod propinquius principio aliquo determina to, aut simpliciter, or naturam, aut ad aliquid, aut ad ubi, aut ab aliquibus.

Ponit multiplicem acceptionem prioris, & posterioris. Et dividitur in quatuon partes secun dùm quatuor acceptiones prioris. Secunda ibi. [Alio uerò modo quod cognitione.] Tertia ibi. [Alia uerò & secundum naturam & secundum substantiam.] Quarta ibi. [Deinde aliter, quæ sunt potestate.] Prima in duas, quia primò ponit modum prioris: secundò declarat illum per quin que membra: Secunda ibi [Vt hoc quidem secu-aum locum.] Dicit ergo primò, quòd illud est prius, quod est propinquius alicui principio determinato; aut simpliciter, hoc est modo simplici; aut natura; aut ad aliquid, hoc est, secundum relationem; aut ubi, hoc est, secundum locii (alia litera habet secundum tempus) aut aliquibus, hoc est, per aliquos alios modos. Deinde cum

Vt hoc quidem secundum locum in existendo pro pinquius, aut natura alicui determinato loco, ut me dio: aut ultimo; aut sicut euenit. Quod uerò remozius, posterius.

Manisestat istos quinque modos prioritatis. Et diuiditur in quinque partes; quia primò mani festat, quando aliquid est prius secundum locu: secundò quando aliquid est prius secundum tépus; quod fuit secundum aliam literam ibi. [Alia secundum tempus. ] Tertiò quando aliquid est prius secundum naturam ibi. [Alia secundum motum.]Quartò,quando aliquid est prius modo simplici, uel potestate ibi. [Alia secundum potestatem.] Quintò quando aliquid est prius secundùm relationem, ibi. [Alia secundùm ordinem.] Prius secun Dicit ergo, quòd aliquid dicitur prius secuidum dim locum. locum, quod est propinquius naturaliter alicui loco determinato; siue ille locus sit locus medius,

prior aere; siue ille locus sit locus ultimus, sicut circumferentia; eo modo quo dicimus, opignis est aere prior. Illud etiam est prius secundum lo cum, quod est propinquius alicui non natura, fed casualiter aliquo modo euenit; sicut patet in lapidibus, positis in aceruo; quorum unus alio prior est; sicut illud est prius sceundum locum, quod est propiquius alicui;ita illud est posterius, quod est remotius ab illo. Deinde d.

Alia secundúm tempus . Hac quidem enim, eo quòd remotiora ab ipso nunc, ut in factis. Priora nã que Troica Medis:quia remotiora ab ipso nunc: Alia affiniora ipsi nunc, ut in futuris. Prius enim Namea Pythiis , quia propinquius nunc : & ipso

nunc in principio & primo usi sunt.

Declarat secundam partem primi modi, scilicet secundum tempus, dicens; quòd aliqua dicu- Prins secitur priora secundum tempus, sed aliter in præte- dum sepus. ritis, & aliter in futuris: illa enim funt priora in præteritis, quæ sunt remotiora à præsenti nunc; in futuris autem illa funt priora, quæ funt proximiora præsenti nunc: & illa posteriora, quæ sunt remotiora; eo modo quo dicimus, quòd Næmea priora sunt Pythiis; sunt autem hæc, nundinæ, uel duo festa, quorum unum erat propinquius nunc præsenti:in præterito, aut in suturo, oportet, op ac cipiamus semper aliquod nunc, quo utamur, sicut primo principio:ita quòd respectu illius acci piatur prius & posterius. Deinde d.

Aliasecundum motum. Propinquius enim primo mouenti est prius. V t puer uiro. Principium autem, & id quoddam simpliciter est.

Declarat tertiam particulam primi modi, idest quomodo aliud est prius natura, dicens: quòd Prius nas illud est prius, quod est propinquius primo mo- rauenti;eo modo quo dicimus, quòd puer est prius uiro, quia magis appropinquat primò mouenti; ita quòd ipsum mouens est quoddam principiű mouens simpliciter, respectu unius hoc est prius, scilicet puer; & hoc est posterius, scilicet uir . Notandum est, quòd iste modus uocatur prius natura, hoc est, naturali concursu; quia concurfus nature est, quòd ipfum mouens deducat imperfectum ad perfectum; & quòd per ipfum imperfectum deueniat ad perfectum; ita quod ip-H sum impersectum est posterius actione, prius tamen intentione: & hoc modo est hic, op puer est priùs naturà uiro, quia ipfa natura per puerum deuenit ad uirum.

Alia secundum potestatem. Excedens enim pote state prius est, & quod est potentius. Tale uerò est secundùm præuoluntatem sequi est necesse alterum, & posterius .Quia non mouente illo, non moueatur; & mouente, moueatur: & est prauoluntas principium.

Declarat quartam particulam eiusdem modi, Prins seem quæ est, quòd aliquid est prius modo simplici, di di piatem, cens; quòd aliqua sunt priora secundum potesta o mo simtem:illud enim, quod excedit aliud in potestate, plici.

co, quod est minus potens: tale uerò prius est, secundum cuius uoluntatem necesse est moueri posterius: ita quòd posteriora sequentur uolunta tem priorum; ita quòd'ad motum prioris sequitur motus posterioris; quia si no moueatur prius, non mouetur posterius, & przuoluntas, hoc est, propolitum dominantis, hoc est prius respectuil lius, cui dominatur: Vocatur autem iste modus prioris modo simplici, hoc est, modo debili: esse enim prius secundum naturam quidam modus nobilitatis est; esse autem priùs secundum violentiam, quidam modus debilis est prioritatis: Quidam autem accipiút simpliciter priùs, & na turaliter priùs pro codem. Deinde cum dicit.

Alia secundum ordinem, & ea sunt, que cunque B ad aliquid unum determinatu distant secundim rationem: ut parastata, & tricostata, et parauitæ uitis. Hic quidem enim qui sumitur, illic autem quæ media principium.ergo ea priora dicutur hoc modo.

Declarat quandam particulam prioris, dices: Prins feen- quòd aliqua sunt priora secundum ordinem, hac dum ordine autem sunt, quæ distant ad aliquod unum determinatum secundum aliquam rationem determinatam; co modo quo dicimus, quòd parastata est prius, & tricostata est posterius, Vocat autem parastata, idest iuxta illud à para, quod est iuxta: tricostata autem qui est tertius ab aliquo: Et sic iste modus accipitur secundum relationem, & or dinem secudi, & tertii ad unum primum; eo modo quo dicimus. Parauitz, idest iuxta uites, idest C fibi propinquiores sunt, priores uitis, idest cordis acute sonantibus; mediocriter uerò sonantes uocantur meses. Sic ergo in primo & secundo exemplo aliquid dicitur prius in relatione ad ali quid primum; sed differenter; quia in primo exéplo, hoc est, in parastata, & tricostata, ille est primus, qui est summus inter aliquos, sicut Rex, & Principes:in secundo autem exemplo, scilicet in cordis media corda est primum respectu cuiuslibet;illæ quæ sunt illi propinquiores, dicutur prio res, sicut super acutæ acutis: Sic ergo isto modo aliqua dicuntur priora per relationem, & ordiné ad aliquid posterius. Deinde cum dicit.

Alio uerò modo,quod cognitione est prius,ut sim pliciter prius. Horum autem aliter & que secundu rationem, & qua secundum sensum. Nam secundu rationem universalia sunt priora; Secundum autem sensum singularia et secundum rationem accidens toto prius, ut musicum, musico homine. No est enim ratio tota sine parte; et non contingit musicum esse, non existente aliquo musico. Amplius priora dicun tur priorum passiones, ut rectitudo, lenitate. Hoc enim linea secundum se passio illud uerò superficiei. Alia quidem sic dicuntur priora, & posteriora.

Ponit secudum modum principalem prioris, dicens: quòd alio modo illud est prius, quod est prius cognitione, quod est prius simpliciter ad aliquid aliud; sicut ponebatur in præcedenti modo:sed aliter est in cognitione sensitiua, & aliter

prius est illo; & illud, quod est potétius, est prius A est in cognitione intellectius; nam secundum co gnitionem intellectiuam universalia priora sunt: Tecundùm fensitiuam autem particularia & sin- lia, e singularia funt priora: fecundum etiam rationem in gularia que tellectiuam, ipsum accidens est prius ipso toto, priora sohoc est, composito ex accidente & subiecto: eo gnitu. modo quo dicimus, quòd musicus est prius musi co homine ratione, quia non potest cognosci ratio totius, nisi per rationem partium: & ideo si in tellectus debet cognoscere totum ipsum, totum Cogno perresoluit ad partes; & idcirco cognitio partium sum est pri est prior intellectiva cognitione totius:Licet au- or cognitiotem accidens sit prius toto, composito ex subie-ne intellecti cto & accidente; tamé subiectum per se est prius "a totius. accidente propter dependentiam accidentis ad. subiectum;nam non contingit musicum esse, no existente aliquo musico: & hæc ambo collocantur sub eodem modo prioritatis, scilicet intelligentiæ,& cognitionis: sicut.n.intellectus, & ratio totius dependet ex cognitione,& ratione par tium: ita cognitio & ratio accidentis dependet ex ratione & cognitione subjecti: Alio modo est aliquid priùs secundum rationem intellectiuam; co modo quo dicimus , op paísio prioris fubiecti elt prior ratione, quam secundi subiecti; ut recti tudo est prior lenitate, quia rectitudo est passio li nex, lenitas superficiei; & sicut linea habet quan dam prioritatem respectu superficiei: ita hæc pas sio respectu illius: hac ergo sic dicuntur priora & posteriora secundum cognitionem.

Quarcret quis, Vtrum uniuerfalia fint priora Questio. fecundum intellectum? Videtur op nó, quia quan tò aliquid est magis universale, tantò est magis in potentia: quantò est magis in potentia, tantò minus appropinquat ad ronem intellectus: quan tò autem minus appropinquat ad rationem intel lectus, tantò uidetur esse posterius secundum intellectum: universale ergo non est prius secundum intellectum. Ad oppositum est Philosophus Ensest priin litera. Respondeo hoc possumus declarare du mum occur plici uia, s.o. magis universale est magis notum rens intellesecundum intellectum. Prima uia erit ex habitu dine, quem habet illud, quod primò occurrit intellectui, ad illud, quod secundò occurrit: secun da uia er<u>it ex natura noltri intellectus. & ex mo</u> do deueniendi in scitum,& in cognitionem. Pri ma ergo uia est ex habitudine pradicta. Ad cu-ius cuidentiam notandum est, op secundum Auicennam; illud, cp primò occurrit intellectui, ens fue Metaest: ipsum enim ens est primum, quod primò oc .currit intellectui, & cuius ratio est notissima ipsi intellectui: unde sicut rationes omnium aliorum resoluuntur ad rationem entis; ita rationes omnium intelligibilium, quæ à nobis capiuntur: si ergo ens ipsum est, quod primò à nobis capitur, quia primò occurrit intellectui; illud, quod pro- Conceptus pinquiùs se habebit ad rationem entis, priùs no- quanto uni bis occurret; sic autem se habent universales co mersalior; ta ceptus: quia conceptus quantò est magis uniuer tò magis ac salior, tantò magis appropinquat ad rationem en turaments

intellectus wostri quid.

Jiendo.

fuam communitatem priùs nobis occurrit; fic & ca, quæ sunt magis universalia, priùs nobis occur De natura runt. Secuda uia est ex natura intellectus nostri, quæ declarabit præcedentem: de natuta enim in tellectus nostri est(ut uidetur) quòd per confusu deuenit ad distinctum: quando enim intellectus noster explicité debet intelligere quidditaté rei: priùs occurrit sibi ipsa res sub esse cofuso: & quia intellectus non quiescit nisi explicite rem intelligat, & distincte; nititur rem, quæ primò sub esse confuso occurrebat, explicare per cóceptus suos: ita quòd primo explicat cam per conceptum có Coceptus co sulum, quem conceptum uocamus conceptum fusus co co generis: secundò explicat eam per conceptum erprus di- distinctum & specificum; quem conceptum uo- p finctus qui camus conceptum differentiz: ita quòd eaderes Processis priùs occurrit intellectui sub coceptu generis, sellectus no quam sub conceptu differentiz; & sub conceptu fri icogno confuso, quam sub conceptu distincto. Hac auté prædicta possunt patere in exemplo, primò enim occurrit intellectui natura hominis, ut confusa, & non distincta per partes suas essentiales: secun dò intellectus uolens explicare nam hois, prius si bi occurrit, quod est substantia: & sic sibi occurrens,occurrit sub conceptu maxime consuso infra naturam prædicamenti: secundò sibi occurrit, quòd non est omnis substantia; sed substantia sorporea; & iste conceptus, licèt sit adhuc confu sus;tamen minùs,quam primus : quia magis appropinquat ad conceptum distinctum hominis: tertiò occurrit fibi, quòd est substantia corporea animata; & iste est minus consusus conceptus, quam primus,& secundus: quartò sibi occurrit, quòd est substantia animata sensibilis; & iste est minus confusus, quam primus, secundus, & tertius; ultimò sibi occurrit, quòd est substantia cor porea animata sensibilis rationalis; & tunc attingit conceptum distinctum hominis: Ita quòd sicut natura procedit de impersecto ad persectu, & primò fertur super imperfectum, secundò super perfectum: sic intellectus noster uoles intelli gere distinctum còceptum rei, priùs fertur super Conceptu confulum ipsius rei, secundario sup co fusis es di ceptu distinctu: conceptus aut confusus est coce finctus qd. ptus universalior:conceptus aut distinctus est mi nus uniuersalissideo prius sertur super magis uni H uersale, quam super minus. Ita quòd secundum Obiecti in- hoc, iple intellectus fertur super universale, quia sellectus est obiectum intellectus universale est, & infra amwww.rfale · bitum universalis priùs fertur super magis uniuersale; secundariò super minùs, ut dictu est. Ad argumentum autem dicendum est, quòd habere Intellectua natură magis intellectiui potest esse duobus mo luas accipi dis, scilicet uel in se, uel in respectu nostri: illud ergo, quod est magis universale, non habet natu ram magis intellectiui in se; sed respectu nostri: non in se, quia intellectualitas accipitur ab actu; ergo illud, quod est minus in actu de se, minus

habet de intellectualitate; ipsum autem magis

tis, & conceptum entis: & ideo sicut ens propter E universale, magis est in potentia, quam minus uniuersale:respectu autem nostri magis habet naturam intellectiui magis uniuerfale; quia intellectus noster uolens rem explicare & distinguere, priùs fertur super rem, ut habet esse confusum; lecundariò ut habet esse distinctum.Deinde d.

> Alia uerò & secundùm naturam, & secund**ùm** substantiam, quacunque contingit esse sine aliis. Q na divisione usus est Plato: & quoniam esse mul tipliciter dicitur:primum quidem subiectum prius,

propter quod substantia prius.

Ponit tertium modum prioris dicens; si aliqua duo sic se habent, quòd unum illorum potest esse sine alio, sed aliud non potest esse sine illo; il lud, quod potest esse sine illo, prius est secundum Prius setas naturam & substătiam, & aliud posterius est: Co naturam, et tradictione prioris & posterioris usus est Plato: substantia. uoluit enim Plato, quòd uniuersalia & separata Plata ufus priora funt, quam fensibilia; quia sensibilia depe est contradi dent à separatis, & non è converso: Sub isto moris est am possibility popera sub stantiam do prioris ctiam poisumus ponere substantiam, rioris. & accidens; cùm enim ens,& esse dicantur multi pliciter, hoc modo prioris substantia prius est ens, & ipfum accidens posterius: quia ipsa substantia non dependet ab accidente; sed accidés à substantia. Deinde cum dicit.

Deinde aliter qua sunt potestate, & perfettione. Nam alia potestate priora, alia perfectione; ut secundum potestatem quide dimidietas toto, et pars toto, & materia quam substantia. Secundum perfe Etionem uerò, posterius. Nam dissoluta seçundum Actum erunt.

Ponit quartum modum prioris: Et dividitur in duas partes: quia primò ponitistum modum: secundò ostendit, quomodo iste modus, & præcedens possunt reduci ad tertium modum, qui tuit, quòd hoc potest esse sine illo, & non è conuerso: Secunda ibi, [Modo itaque quodam,] Dicir ergo primò, quòd aliter à prædictis dicitur prius & posterius secundum potentiam, & secun Prins secun dùm actum: quia aliqua uocantur prima priora dum po aliis secundum potetiam; ita quod si procedatur de potentia ad actum, priora sunt: aliqua sunt po steriora secundum actum: ita quòd si procedatur de actu ad potentiam, è conuerso priora sunt : & sic illa, quæ sunt priora, quando proceditur de po tentia ad actum; sunt posteriora, quando procedi tur de actu ad potentiam: Exemplum de hoc, dimidietas est prior toto secundum potentiam, & pars toto, & materia forma substătiali: secudum uerò actú funt ista posteriora; quia quando proceditur de potentia ad actum, proceditur de par te ad totum, de materia ad formam: quando ucrò proceditur de actu ad potétia posteriora sunt, sicut quando proceditur de toto ad parté, & de composito ad componentia, sicut ad materiam, & formam: Et hoc est, quod dicit Philosophus, p dissolutæ partes erunt secundum actu; quia prius erant in toto, modò habent esse per se. Deinde cum dicit.

Modo

ditta secundum hec dicuntur. Alia namque secundum generationem, qua sine aliis esse contingit, ut tutum partibus: Alia secundim corruptionem, ut

pars toto:Similiter autem & alia.

Reducit hunc modum, & omnes alios ad tertium modum: modus autem tertius suit, o hoc contingit esse sine illo, & non è converso: hoc au té uidetur in omnibus modis; quia prius ut prius nunquam dependet à posteriori; sed semper è co uerso: Et hoc est, quod dicit; quòd modo quoda omnia dicta secundum prius & posterius dicun tur secundum hoc; hoc est, quòd unum contingit esse sine alio, & non è conuerso: Exemplisicat autem de isto, scilicet modo immediate dicto; quia quando aliquid iam generatum est, hoc B totum contingit esse sinc aliis, hoc est sine partibus, nó sine partibus quibuscunque, sed sine par tibus in actu; quia partes in toto non habent esse proprium, sed habent esse totius; secundum cor ruptionem autem, & quando aliquid est corruptum, est è couerso: quia pars est prior toto; quia partem contingit esse sine toto: quando enim to tum corruptum est, totum non est, sed pars est, non pars inquatum pars, sed illud, quod est pars: similiter aut se habent alia priora & posteriora.

Potestas dicitur alia quidem principium motus, aut mutationis in diverso inquantum est, & existit C. V. in adificato: Sed ars medicinalis est potentia et exi-Stit in Sanato, sed non inquantum sanatum est:ergo totaliter principium permutationis, aut motus, dicitur potestas in diverso, inquantum diversum.

TEX. 17.

Hic determinat de partibus entis;ens autem primò diuiditur in duas partes, scilicet in potentiam, & actum: secundò in decem prædicamenta:primò enim distinguit ens, prout aspicit natu ram potentiæ: secundò distinguit ens, prout aspi cit naturam prædicamentorum: Secunda ibi, [Quantum uerò dicitur.]Prima in duas;quia pri mò distinguit modos potentiæ: secundò ostendit, cui primò conuenit nomen potentiæ: Secunda ibi, [Quæ uerò secundum potentiam.] Prima in duas; quia primò distinguit modos proprios potentia, & impotentia: secundò ponit quenda modum, in quo reperitur potentia non propriè, sed transumptiue: Secunda ibi, [Secundum metaphoram.]Prima in duas;quia primò distinguit potentiam, & impotentiam in complexis: secun dò in incomplexis: Secunda ibi, [Ergo possibilia & uno modo.] Prima in duas;quia primò distinguit modos potentiz: secundo modos impo tentiæibi, [Impotentia autem est priuatio poten tiæ.] Prima adhuc in duas; quia primò distinguit potentiam: secundò potens, quòd est denomina tum ab ea.Secunda ibi,[Dicta uerò potestate to tiens, & potens.] Prima diuiditur in quatuor par tes, secundum op distinguit potetiam in quatuor modis: Secundus modus est ibi, [Alia diueria in quantu.] Tertius ibi, [Amplius alia bene.] Quar tus[Ampliùs qui cunque habitus secundú quos.]

Modo itaque quodam omnia prius et posterius A Dicit ergo primò, quò d potentia, sue potestas di citur principiú motus aut mutationis, per quod cipir motus aliquid potest agere in alterum, uel in idem, secundum quod alterum; potentia enim actiua ne- mis. cessario est ad aliud, uel ad idem secundum co alterum; ita co potentia actiua in uno sundatur;
quid, co in
quia potentia actiua in agente est; illud autem ad
quo fundaquod est potentia actiua, in alio est; sicut poten im. tia ædificandi in ædificante est, non in ædificato; Et quia contingit, quòd potentia actiua aliquando est in patiente; ideo subdit, op potétia actiua non est in patiente, inquantum patiens, sed inquantu aliquid aliud; Et hoc est, quod subdit, o ars medicinæ est quædam potentia, & existit utique in sanato, & sanatum patiens est; ergo est in patiente, tamen non est in sanato, inquantùm sanatum; sed inquantum sanat; & per conse quens non est in patiente inquantum patiés, sed inquantú agens: Ita 🔈 quando aliquid fanat fe ip fum, est dare aliquam partem, secudum quam sa nat, & aliquid secundu quod sanatur; puta quia fecundú corpus fanatur, & fecundú animam fanat;& ipsa potentia actiua sequitur ipsum, scilicet illud, secundu quod sanat, non secundu illud, quod sanatur. Có cludit ergo. quòd totaliter prin cipium motus aut mutationis est potestas in altero ab illo, ad quod est, aut ad ide, inquantu alterum; Exemplum de primo, potentia ædifican di,quæ est in ædificante,quæ est altera ab ædifica to: exemplum de secundo, quando aliquis sanat se ipsum; quia potentia sanandi aliud respicit in illo, quod fanat,& aliud in illo,quod fanatur.

> Alia diuerso inquantum diuersum. Nam secumdum quòd patiens patitur aliquid, quandoque quidem si quodcunque pati sit possibile, dicamus esse potens pati. Quadoque uerò non secundum omnem passionem, sed si secundum excellentiam.

Ponit secundum modum de potentia passiua, dicens; quòd alio modo dicitur potentia de prin Potitic pas cipio, per quod aliquid mouetur ab alio, fecudu fina quid quod aliud: sicut enim mouens mouet aliud: ita quòd mouetur, ab alio mouetur: ita quòd id, secti du quod patiens patitur, uocatur potetia passiua, Quòd aut aliquid possit pati, hoc potest intelligi duobus modis, uno modo; quia possibile est ad aliquid, siue illud sit bonum, siue sit malum; siue potentia illa sit ad peius, siue ad melius: alio modo aliquid dicitur posse pati;non quia potest pati secundu omnem passione: sed quia illa passio est ad melius, & ad excellétius. Vnde secundum hũc modũ non dicimus nó posle pati,qui nó pốt uinci, uel no ee potente, qui no pot uinci, sed qui pot superare: cuius ratio est, quia posse pati defectum, magis est impotentia, quam potentia: ita quòd ille, qui potest uinci, magis debet dici impotens quàm potens.

Quæreret quis, V trum potentia actiua sit in al Questio. tero ab illo, ad quod est potentia actiua? Videtur quòd nó:quia uidemus, q idem amat se ipsum; ergo idem est amans & amatum; ergo potentia

activa transit super seipsam. Præterea grave mo E ipsum, ut est obiectum: potentia autem non resse uetur deorsum: ergo est dare in eo aliquod mouens, & aliquam potentiam motivam; ista aŭt potentia motiua non pót esse aliud, nisi forma & natura grauis: quia non apparet agens, qipsú moueat,& propterea graue naturaliter mouetur deorsum; natura enim est principium mo tus, & quietis cius; in quo est: ergo natura quæ ip sum mouet, in ipso'est. Ad oppositum est textus Philosophi. Respodeo, duplici uia potest ostendi, quòd potétia actiua in altero est ab illo, quod subilicitur potentia actiua; Prima uia sumitur ex differentia, quæ est inter potentiam actiuam, & obiectum potentiæ actiuæ. Ad cuius euidentiam notadum, quòd potentia activa hic vocatur prin cipium, per quod potest aliquis agere in aliud, educendo de eo actum primum, uel formam; uel per quod aliquod agens potest mouere passum ad aliquam perfectionem; illud autem quod monet aliquid ad aliquam perfectionem; oportet, cp aliquo modo illam perfectionem prehabeat, uel uirtualiter, ucl formaliter; si enim nullo modo illa habeat, nullo modo mouet passum ad illam ( virtualiter autem dixi propter agens æquiuocu, formaliter autem propter agens uniuocum) perfectio autem, ad quam mouetur passum; aliquo mo ·do præhabetur ab ipsa potentia actiua; obiectum autem istius potentia actiue est illud, quod moue tur ad istam persectionem per potentiam actiuã: & sicut de ratione potentiæ actiuç est, quòd habeat illam persectionem (aliàs ad illam non mo- G ueret)ita de ratione obiecti potétiz actiuz, quod est ipsum possibile, uel ipsum passum; est quòd il lam perfectionem non habeat; sed tamen possit habere. si enim illam haberet, ad illam non momeretur; Sic ergo ex hoc sequitur, quod ratio potentiæ actiuæ fundatur super esse rei, qd aliquo mő præhabetur:ratio potentie passiuæ super non esse, uel super rem, quæ non habetur; cũ ergo impossibile sit, quòd idem sit, & non sit, habeatur, & non habeatur;ideo impossibile est, quòd idem 'sit, in quo est potentia acciua; & illud in quo est ratio potentia passiux, scilicet possibile immo necessariò, uel potetia actiua est in altero, & obie Ctum eius in altero subiectiue; sicut ars ædificandi in ædificante, & possibile ædificari in edificabili:uel si in eodé sint ambæ subiectiue, non sunt secundum idem, sed secundum quòd alterum. Se cunda uia sumitur ex natura potentiæ reslexiuæ, Differentia & non reflexiuz. Ad cuius euidentiam sciendu inter poam est, quod hac est differentia inter potentiam rereflexină, flexiuam, & non reflexiuam; quia potentia refleet non refle xiua transit super illud, in quo est, & super se ipfam;eo modo quo dicimus, quòd potentia amatiua super seipsam transit; quia idem potest amare seipsum; & ex hoc est potentia reflexiua: Ita o in potentia huiusmodi idem est potentia, & obie ctum; ex hoc enim uocatur reflexiua; quia idem ut est principium, reflectitur super seipsum, ut est

finis; & idem ut est potentia, reflectitur super se-

xanecessariò in aliud est, sicut potentia calesacié di, uel generandi:ideo enim uocatur non reflexiua; quia idem non potest esse potentia, & obiectum; nec idem est principium, & finis; Si ergo hec funt uera, quæ credimus esse uera, hic loquitur de potentia non reflexiua, quia loquitur de potentia, quæ est principium motus, & mutationis in naturalibus; ubi propriè est motio, uel motus:in potentiis autem reflexiuis proprie non In potentiis est motus, neque mutatio; potentia enim reflexi- reflexinis ua non est nisi in separatis à materia; sicut in in- uon est metellectualibus, in quibus propriè non est motio; tus nec mucum enim intellectus intelligit seipsum, uel uoluntas uult seipsam; motus, & motio equiuoce est Potetia recum motu, qui est hic; ut Commétator. 10. Phys. flexima & so oportet, quòd talis potentia sit ad aliud, secundu sim abquod aliud: Quasi ergo dicat Philosophus in lite materm. ra:potentia actiua, que est principium motus & mutationis, est potentia extensa, & non reflexa; & quia potentia protensa; ideo ipsa per motum & mutationem ad aliud protenditur, quam sit illud, in quo fundatur; ita quòd in altero est poten tia actiua, & in altero est illud, ad quod protendi tur potentia actiua; sicut ipsum impossibile. Ad argumenta in oppositű. ad primű dicendű est, op in argumento illo sumitur potentia actiua, & hic equiuoce: hic non loquitur de potentia non refle xiua; sed de potentia illa, quæ necessariò est protensa. Ad aliud argumentum autem loquitur de potentia reflexiua: unde sicut motus, & mutatio est hic, & ibi; ita & natura potentiæ. Ad secundű dicendum, quòd quado graue mouetur deorsum naturaliter, secundum sententiam Philosophi, po tentia actiua, & potentia passiua in alio, & in alio funt; quia potentia actiua est in generante; potentia autem passiua in generato: Debemus enim sic imaginari, scilicet in graui:ita quòd generans generando graue (fecundum imaginatio nem Philosophi) det sibi unde possit moueri de orlum, non unde possit mouere: ita quòd grauitas dicta est ipsa potetia passiua: Debemus enim imaginari, quòd ipfa materia ante receptionem grauitatis est sub quadam indifferentia ad grauitatem, & non grauitatem: & per consequens ad moueri, & non moueri deorsum: quando au tem per uim generantis tracta est ad actum gra uitatis; tracta est, quòd moueatur deorsum: ita quòd generans dando sibi grauitatem, dat sibi, quòd moucatur deorsum, non quòd moucat; & sic tota potentia actiua est ex parte generan- Tota poten tis;passina autem ex parte geniti: & ideo non na ria actina turaliter, quia habet unde mouetur à generante, ex parte ge & non unde mouet: ita quòd generans generan-do la raitur (ibi paturalite com Calling Communication of the automatic communication of the do largitur sibi naturalitatem, scilicet formă gra- ex parie go uitatis, per quam dicitur mouerinaturaliter, non mui. uiolenter. Deinde cum dicit.

Ampliùs alia benè hoc perficiendi, aut secudum preuoluntatem, idest electionem; nam quandoque folum progredientes, aut dicentes, non bene uero,

Digitized by Google

KIMAM.

2. Phylic,

uadere. Similiter autem ut pati.

momatice.

Dat tertium modum potentiz, dicens; quòd potentia dicitur tertio modo, quòd est principiù faciendi aliquid, non quocunque modo, sed benè,& secundum uoluntatem, idest secundum di spositionem, & desiderium faciétis; ita quòd isto et patianto modo potentia est principium actus, non quocu que modo, sed actus modificati; modificati dico aliqua perfectione & bonitate: quòd autem potentia dicaturisto modo, patet per oppositum; illos enim, qui eliciunt actus, sed non modificatos. fecundum bonitatem, dicimus impotentes. Vnde si aliqui ambulant non tamen benè, dicimus illos non posse ambulare; & si aliqui loquuntur, non tamen benè, ut uellent, illos dicimus non posse loqui: Quasi dicat Philosophus: si non posse B dicitur propter modificationis priuationem in iplo actu; ergo posse dicitur in aliquo propter modificationem actus, ut si iste non potens est loqui,quia non benè loquitur; ergo iste est potés loqui, qui benè loquitur; Et sicut est de actione, ita est in pati: hoc est de passione illud dicitur posse pati, qui benè potest pati; sicut enim dicimus comburi posse, quod de facili,& benè có-Que accipi buritur;ita q hic ponitur potentia pro modifica sur patetia. tione passionis; & illud dicitur non posse pati, quod non de facili, nec benè patitur; ficut non posse comburi, quod non de facili comburitur: Ita co hic negatur potentia non propter priuatio nem passionis simpliciter, sed propter prinationem modificationis. Deinde d.

Amplius quicunque habitus secundum quos im possibilia omnino & immutabilia, aut non facile in peius mobilia potestates dicuntur.

Ponit quartum modum potentiæ: & diuiditur in duas partes: quia primò ponit modum istu: fecundo manifestat illum: Secunda ibi. [Frangu tur autem.]Dicit ergo,quòd quarto modo poté tia dicitur habitus & formæ, per quos habitus ali qua redduntur impossibilia; uel per quos habitus efficientur talia, ut non de facili patiantur; uel per quos redduntur talia, ut non de facili mu tenturin peius. Deinded.

Franguntur autem & conteruntur, curuantur, omnino corrumpuntur, non per potentiam, sed per non potentiam, & alicuius defectionem. Impaf D sibilia uerò talium, que uix , & paulatim patiuntur propter potentiam, & posse aliquo mo habere.

Manifestat per oppositum illud, quod dixit:& est sententia sua talis, quòd aliqua patiantur, uel mutentur in peius, hoc est propter impotentia, & defectum potentiæ:ergo quòd aliqua non pol fint pati, uel omnino, uel non de facili, uel quòd non mutentur in peius; hoc elt propter præsentiam potentiæ, quam potentiam uocat habitumi Et hoc est quod dicit litera, quòd aliqua frangan tur, uel conterantur, uel curuentur, uel qualitercunque corrumpantur, hoc non est propter præsentiam, sed propter absentiam potentia, & pro

aut non ut maluerunt: non dicimus posse dicere, aut A pter desectum alicuius principii, quod posset resi îtere agenti:ergo per oppositum, quòd aliqua de numero talium non possint pati, uel uix, uel modicum patiantur, hoc est propter presentiam po tentiæ,& ipsius posse:& etiam aliqualiter habere aliquod principium, quod possit resistere agenti, quod principium uocamus habitum. Deinde

> Dicta uerò potestate totiens, & possibile dicetur:uno quidem modo quòd habet motus, principiu, aut mutationis. Etenim statiuum possibile quodda in diuerso, inquantum est diuersum; Aliò uerò modo siquidem ab eo aliud potestatem habet talem.

Postquam distinxit, quot modis dicitur poten tia:hic distinguit potens, quod est denominatum ab ea: Et dividitur in quatuor partes, secundum opponit quatuor modos correspodetes quatuor modis potentiæ: Secunda ibi . [Vno autem si habet.] Tertia ibi. [Vno verò in nó habédo.] Quar ta ibi.[Ampliùs auté hæc omnia.] Dicit ergo pri mò, quòd dicta potestate tot modis:totiens dicitur & potens. Vno enim modo dicitur potens, quod habet in se principium mutationis, & motus:quod principium uocatur potentia actiua, & respondet primo modo potentia; eo modo quo dicimus, quòd instrumentum est potens sacere scire aliud:ita quòd habet potentiam in alterum diuerfum ab eo:hoc autem dicitur potens duobus modis: uel quia habet potentiam esse, eo modo quo dicimus, quòd principale agens potens est:secundo modo dicitur potens illud, quod ha bet potestatem à principali agente;eo modo quo instrumentum potés dicitur; Et hoc est, quod di cit Philosophus, o siquid hoc est aliquid, habet ab iplo principali agente potestatem, & dicitur potens isto modo potentis. Deinde cum d.

Vno at si habet permutari in quolibet socundum potestatem, siue in peius, siue in melius: etenim corruptibile esse uidetur possibile corrumpi, aut utique non corrumpi;si erat impossibile.

Ponit modum potentis. Et dividitur in duas partes:quia primò ponit modum istum:secundò manifestat, quòd ista potentia passiua potest dici dispositio potentis. Secunda ibi. [Nunc autem dispositionem quandam habet.] Dicit ergo primò, quòd uno modo dicitur potens, quod habet potestatem & potentiam, per quam potest permutari in quodlibet: siue sit peius, siue mulius sit; eo modo quo dicimus, quòd corruptibile potest corrumpi,& sic potest permutari in peius; & per oppositum:sicut incorruptibile dicitur, quòd nó potest corrumpi: ita si aliquid erat impossibile ad corruptionem dicimus illud non posse corrumpi.Deinde cum d.

Nunc autem quandam dispositionem habet, & eausam talis passionis, & principium. Aliquando quidem igitur per habere aliquid uidetur, aliquando per prinari, tale esse. Sed si prinatio est habitus aliquo modo in babendo, omnia utique erunt aliquid.Ens uerò dicitur equinoce. Quare in habendo

prinationem aliquam, & principium, est possibile: E ria substantiatur, per posse, ut dicitur De substantiatur. & habendo huiusmodi privationem, si contingit ha

bere prinationem

Oltendit, quòd ista potentia,qua aliquid potest in peius permutari, dispositio potest dici, dicens, quòd illud quod potest corrumpi, habet quandam dispositionem, & quandam causam ta lis passionis:non enim posset corrumpi, nisi in eo esset aliquid, per quod posset sieri corruptio: Ali quado autem istud principium, per quod potest; fieri corruptio; nominatur per modum habitus, aliquando per modum privationis: Et hoc est qd. subdit, quòd hoc aliquando dicuntur posse: hoc scilicet corrumpi, per habere aliquid, hoc est per aliquid significatum per modu habitus; aliquando per priuari aliquo, quod quide aliquid si adel- F set,resisteret corrumpenti; & sic ostendit,quòd Primatio si prinatio potest significari per modum habitus; Enificatur P quia privatio aliquo modo habetur; utique ista bitus etque, potentia semper erit in habendo aliquid; Ex quo cócluditur, quòd potentia actiua & passiua æqui Poa astina uocè est potentia; quia potentia actiua semper Passima est ex hoc, quòd habetur aliquid:potentia autem.

tur;quia priuatio, siue materia est principiu pas-

sionis; Et hoc est quod dicit, quòd quia potentia

ista est in priuando; ideo æquiuocè dicimus ens

primam potentiam; & secundam: quia prima po

tentia est semper in habendo quedam habitum,

passiua aliquando est ex hoc, quòd aliquo priua-

0è sieri, & quoddam principium: secuda potentia est in corrupi has habendo priuationem: si tamen contingit habebet annexa habendo priuationem: si tamen contingit habe-G: prinatione. re priuationem. Notadum est, quòd omne fieri, Cælum cur & omne corrumpi privationem habet annexam: corruptibi non enim posset aliquid sieri, nisi privis præserva retur illud, quod fit, nec posset aliquid corrupi, nisi estet priuatio annexa cum ipso esse, quod ha bet:ideo enim cœlű est incorruptibile; quia forma cœli non est iuncta cum priuatione:omne.n. quod corrumpitur, in aliud corrumpitur; non au tem potest corrumpi in illud, nisi in potentia sit priuatio illius . unde illud, quod est incorruptibi le,non habet formam annexam priuationi:Bene ergo dixit Philosophus, quòd omne quod est in potentia ad corrumpi, & in potentia passiua ad fieri, hoc habet per priuari aliquo . Aduertendū tamé, quòd ficut forma dicitur haberi à subiecto & à materia; ita priuatio suo modo dicitur habe ri: & quia dicitur haberi; ideo aliquo modo dicitur significari per modum habitus, Et hoc est qd. H dixit Philosophus, quòd si priuatio per modu habitus significari potest, corruptio est ex hoc, 4 aliquid habetur. Notandum est etiam, quòd Phi losophus dicit, quòd ista passio est in habendo dispositionem aliquam & habitum: & consequé ter dicit, quòd est in habendo priuationem; cu-Adofferi, ius ratio est; quia ad omne fieri, & ad omne corcorrupi rumpi concurrunt duo, scilicet potentia passiua, & priuatio:potentia autem passiua aliquo modo potest uocari dispositio,& habitus materie;dispo htio substantialis (inqua)& essentialis; quia mate

tia orbis: per dispositione ergo ista & per istum. habitum aliquid potest generari& corrumpi;sed hoc non sufficit, nisi sit annexa priuatio, quia pri uatio est tertium principium in motu, ut patet primo Physicorum. Vnde supposito, quòd in cœ Test. 66.5 1. lo sit materia; necessariò ibi est potentia passiua; o inde. quia materia ab huiusmodi materia separari non potest; sed tamen quia non est ibi priuatio, ideo non est in eo fieri & corrumpi. Benè ergo Philo fophus in ipso fieri & corrumpi iunxit hæc duo; dispositionem, quam uoco potentiam, & priuationem. Et si ipsa priuatio possit significari per modum dispositionis & habitus; quia aliquo modo habetur istud principium in sieri& corrumpi: semper erit, (sicut dicit Philosophus) in habere aliquid, siue sit positius, siue priuatius. Deinde cum dicit.

Alio in non habendo ipsius potestatem, aut prin-: cipium in alio, inquantum est aliud corruptiuum.

Ponit tertium modum potentis; & est quòd. in uno modo dicitur potens ex hoc, quòd non ha bet potestatem & principium tale, per quod pos fit corrumpi & mutari in peius; ita quòd hic appellatur principium, per quod potest corrupi ab alio id, quod corruptiuuum est . Vbi notandum est, quòd iste modus porentis respondet quarto modo potentia: quartus enim modus potentia fuit habitus, per quem aliquid redditur impassibile ab aliquo; ita quòd ifte modus potentiæ prinatillud, per quod aliquid potest pati ad peius; & ponitillud, per quod aliquid redditur impassi: bile:& hoc ponere non est nisi priuzre. Similiter iste modus potentis est, quando potens priuatur potentia ad peius, & ad corruptioné propter præ sentiam potentiæhabitus, per quem redditur in corruptibile, uel uix corruptibile.

Ampliùs autem, ea omnia aut ex solo accidere fieri, aut non fieri, aut bene.

Ponit quartum modum potentis, qui respondet tertio modo potentiæ. Dicit ergo cy hec om nia.s.agere & pati potest esse duobus modis:uel in folùm agere, uel in benè agere, fiue in folùm fieri, siue pati, uel in benè fieri& pati: & similiter Lemper potens per potentiam actiuam potest e L ie ex hoc, op potest agere, uel benè agere; & per potentiam passiuam ex hoc, op potest pati, uel be nè pati: de potente secundum op potest agere, & pati, dictum est superius: potensautem secundu modum ex hoc est, o benè potest agere, uel benè pati. Quòd autem bonitas potentia, siue in agere, siue in pati, uocetur potentia; patet in inani matis, sicut in organis: aliquam.n.liram dicimus posse sonare, quia benè sonat; aliquam non posse sonare, si non benè sonat: ita oppotens hoc modo ponit bonitatem actus, & priuatio sibi opposita priuat bonitatem actus. Deinde d.

Im potentia autem est prinatio potentia, & talis principii sublatio quadam, qualis dicta est, aut in apto nato, aut quando aptum natum est ia babere.

duo concur

Non enim similiter dicuntur impossibile, generare A

puerum, & uirum, & eunuchum Sicut dicebatur superius, hic distinguit impo tentia oppositam potentia: Et dividitur in duas partes, quia primò disfinit impotentia: secundò distinguit eam : Secunda ibi [Ampliùs autem secundum potentiam utraque.]Diffinit ergo impo tentia primò dicens, quòd impotentia est prina tio potentiz, & sublatio quzdam talis principii; quod principium uocatur potétia: priuatio dico, uel omnino, uel sublatio potentiz huius in subie Co, quod est aptum natum habere potétiam; aut in tempore, in quo est aptum natum habere potentia:potentia enim determinat sibi in aliquo su biecto tempus determinatum;ita quòd ante illud tempus subiectum propriè nec est potens, nec impotens: aliter enim dicimus puerum impoten tem ad generandum, & aliter uirum eunuchum. puer enim non dicitur impotens ante tempus ge nerationis; unde impropriè dicitur impotens: uia autem eunuchus dicitur impotens pro tempore; quod est deputatum generationi: unde propriùs Imporente dicitur impotens, quam puer. Notandum est, qu est primatio impotentia non est negatio, sed privatio: hæc est o no nego. autem differentia inter negationem, & privatio-Differentia nem: quia negatio non determinat sibi subiectu, sner nego- privatio autem sic: ergo impotentia eo ipso est, quòd priuatio subiectum sibi determinat: Quòd autem determinet fibi fu. iectum, potest esse tri Impotentia bus modis, primo modo quòd determinet fibi fu biectum absolute, sue illud sit aptum natum habere potentiam, sue non: secundò quòd determi net fibi fuhi ectum, non quod cunque, sed quod aptum natum est habere potentiam, siue pro tepore deputato potentia, siue non: tertiò quòd de terminet sibi subiectum non quodcunque sed pro tempore deputato ipsi potentia: Et istos tres modos tetigit Philosophus in litera, primum cu dixit, aut omnino: fecundum cum dixit, aut apto nato:tertium cum dixit, aut quando aptum natú eft. Licer autem tangat tres modos, tamen ultimus modus impotentie est proprius: nam illa pri uatio propria est, que determinat sibi subiectum, Adron pri & aptitudinem in subiecto, & tempus : Et ideo marios due quando folum est determinatio propria subiecti,

> est priuatum potentia: quia licet sit ibi subiectu, tamen deficiunt ibi aptitudo, & tempus. Similiter quando estibi aptitudo, si deficiat ibi determinatum tempus, non estibi propriè priuatio:un de puer non est impotens ad generandu, sed ma

gis debet dici non potens negatiue; & hoc quia deficitibi tempus; licet sit ibi subiectum, & aptitudo: eunuchus autem propriè dicitur impotens, quia concurrunt in eo ista tria, scilicet subiectu, aptitudo, & tempus determinatum. Deinde d.

impotens ad generandum; ita quòd propriè non

Amplius autem secundum potentiam utraque est in potentia opposita ei qua solu mobili, & ei qua bene mobili.

ea distinguit in modos dicens, quitroque modo toties sum potentiæ. l. actiuæ, & passiuæ est impotétia oppo forqueis. sita; & utriusque duobus modis quia mouere so lita; & utriulque duobus modis,quia mouere lo lùm est in potentia opposita.s.illa, quæ priuat po tentiam actiuam ad monendum: & ei potentia, quæ benè mouet, est impotentia opppsita, illa. s. quæ tollit bonitatem motionis: Et similiter possumus dicere de passiua: quia & potentiæ passiuæ folum, & bene passiuæ impotentia opponitur; & prima impotentia tollit passionem secundum

bonitatem passionis. Deinde cum dicit.

Impossibilia uerò hæc quidem secund ùm impotëtiam eam dicuntur. Alia alio modo, ut possibile, &

impossibile,

Postquam determinauit de potentia, & impotentia in incomplexis; hic determinat de possibi possibile, et li, & impossibili in coplexis: Et dividitur in tres impossibile partes; quia primò continuat dicta dicendis: fe- in coplexio. cundò manifestat, quid est impossibile in complexis: tertiò manifestat, quid est possibile contrarium huic impossibili : Secunda ibi, [Impossi bile quidem, cuius cotrarium.] Tertia ibi, [Con trarium uerò huic.] Dicit ergo sic continuando literam, quòd ex quot modis dicitur potentia & impotentia in incomplexis; sequitur q possibilia & impossibilia dicantur tot modis in elsde: alio tamen modo dicitur possibile & impossibile in complexis. Deinde cum dicit.

Impossibile quidem, cuius contrarium de necessi tate est uerum : ut diametrum commensurabile esse: Impossibile; quia falsum tale, cuius contrarium no (olum uerum, sed & necesse non commensurabile en se: Ergo commensurabile non solùm falsum, sed ex

necessitate falsum.

Manisestat impossibile in complexis dicens; Impossibile impossibile enim in complexis est, cuius contra quid rium est ex necessitate uerum: ita quòd ipsum impossibile in complexis non solum est falsum, sed falsum impossibile: & suum contrarium non folum est uerum, sed necessario uerum; eo modo quo dicimus, q diametrum est commensurabile coste, est falsum; non quodcunque, sed falsum impossibile; cuius contrarium nó solum est uerum, sed necessariò uerum: sicut non esse ipfum commésurabile, est uerum, & necessarium. Deinde cum d.;

Contrarium nerd buic possibile, quando non necesse est contrarium falsum esse, ut sedere bominem possibile, non enim ex necessitate no sedere salsum.

Manisestat possibile in complexis, contrariú huic impos sibili: Et dividitur in duas partes, quia manisestat hoc possibile: secundò cócludit, quot modis dicitur possibile: Secunda ibi[Ergo possi bilia uno modo,]Dicit ergo sic, dictum est, quid Pessibile est impossibile: possibile autem contrarium huic quid. impolsibili elt, cuius contrariú non est ex necessi tate falsum; sicut hominem sedere possibile est, quia non federe non est necessariò falsum. Notandum est, quòd possibile tenet quoddam

Postquam distiniuit potentiam; in parte ista Impotentia

non est ibi pritatio, nam lapis nec est potens, nec

Digitized by Google

medium

bile.

Cotrarium

imposfibili,

necestarioet

mediu inter natura enim necessarii est, quòd aspiciat tannecessarium tum unam partem contradictionis: ita quod si hoc est necessarium, suum oppositum est impossibile: item natura impossibilis est, quòd aspiciat alteram partem tantum; ita quòd si hoc est impossibile, suum oppositum est necessariu? de natura enim possibilis est, quòd aspiciat utrãque partem; ita quòd aspiciens unam, opposita non est impossibilis, nec necessaria: Et hoc est, quod dicit Philosophus, quod possibile est, cuius contrarium non est necessariò falsum: dicere ergo quòd eius contrarium sit necessariò salsum, est dicere, quòd contrarium non cadit sub natura possibilis; dicere autem, quòd non cadat sub natura possibilis, est dicere, quod hoc non suit R possibile ad illud. Est enim intelligendum, quòd impossibili aliter est contrariu in potentia possibili, aliter in que se het. impossibili, & necessario; quia in impossibili suq contrarium cadit sub facie necessarii, & contrarium necessarium sub facie impossibilis:in possi bili autem duo contraria clauduntur, quia habet saciem ad duo contraria: ita quòd si unum est in actu, reliquum est in potentia. Vnde Commentator fallum impossibile est, quod nó potest reuerti in uerum; falsum possibile est, qd in ueru pot reuerti: hoc est dicere, pin tali falso, si falsu est in actu, ucrum est in potentia. Vbi notandum est, quòd possibile, necessarium, & impossibile in Possibile, ne propositionibus sunt modificationes ueri & falsi: cessarii, o quia in propositione impossibilissassum sic modi G impossibile ficatur qu'od non potest reuerti in ucrum in pro-in proponi-bus qu'os suit. tur, quòd non potest reuerti in falsum: in propositione auté possibiliter uera, uel possibiliter fal sa uerum & falsum sic modificatur, quia si unum est in actu, reliquum est in potentia. Deinde cum dicit.

Ergo possibile & uno modo, fient dittu est:quod non ex necessitate falsum significat : alio mode nerum esfecalio contingens uerum iam.

Concludit multiplicem acceptionem possibilis, dicens possibile uno modo dicitur, quod est falsum;tamen non ex necessitate falsum;fecti do modo quod est uerum/sed non ex necessitate uerum; tertio modo quod rion est uerum, sed in proximo iam est, ut sit uerum; Ita quod in primo modo propositio est possibilitervera quia po test reversiad fallum; terrius untem modus addit super istos duos mos quanda proximissic ad ipfum uerum habendum; Ita quò d in primo mo do propositio dicebatur possibilis, quia poterut reverti ad verum, five facilitersfore difficultury sine proximo, sue non proximo hoe autem quod non est uerum dicitur possibiliter esse ueru; quia potest de proximò esse uerum. Deinde cum d. 19

Secundum metaphoram autem ; que in Geome tria dicitur potentia. Hæc quidem igitur possibiliæ non secundum potentiam.

Ponit quendam modum potentia transum.

Possibile à medium inter impossibile, & necessarium de E ptum dicens, quod secundum metaphoram in Geometria dicitur potentia; eo modo quo dicimus, quòd ternarius potest in nouenarium; quia ex ductu ternarii fit nouenarius; eo modo quo dicimus, quòd linea potest in quadratum: & possibilia dicta secundum istam potentiam non dicuntur secundum potentiam ueram. Vbi notan dum est secundum Commentatorem; quòd poté Pod ucra ? tia uera, & in rei ueritate est in rebus mobili- in rebus mo bus; cum ergo Mathematica abstrahat à motu, & bilibus. à materia; ibi propriè non est potentia passiua; po pos passina tentia enim passiua propriè uocatur, quæ per mo proprie situm,& mutationem proprie deducitur ad actu; Pta que. hoc autem non est in mathematicis; ideo non est in eis potentia, nisi secundum quandam similitu dinem loquendi. Deinde cum dicit.

Qua uerò secundum potentiam omina dicuntur ad primam unam, & ea est principium mutationis in alio, inquantum aliud. Alia namque dicutur poffibilia, hac quidem in habendo eorum aliqued aliud talem potentiam;illa uerò in non habendo. Similiter autem & impossibilia. Quare propria definitio prima potentia erit principum permutationis in alio. inquantum altud.

Reducit omnes modos potentia ad unum, di cens:quòd omnia, quæ dicuntur secundum poté tiam, dicuntur secundum habitudinem ad unam primam potentiam, quæ quidem est potentia acti ua, & est principium labtus & mutationis in alio inquantum aliud, ut iam dictum est: Alia dicuntur possibilia, quia aliud haber potentiam super illa, quantum ad potentiam palsinam, que includir actiuant: Alia dicuntur possibilia, quia nó pos sunt corrupi à potentia actiua: Alia dicantur pol fibilia, quia sie habent potentiam actiuam, per quam non possunt bene agere: & sic omnia hac dicuntur potentia actiua: Diffinitio autem po- Pia actiua tentiæ actiuæ, est quod est principium mouenda quid. in aliud, fecundum quod aliud.

Quæreret quis , Verum omnis modus: poten- Questio tize dicatur in habitudine ad primum modum? Respondeo dicendum est, quòd sic: cuius ratio est, quia omnis modus potentia uel concludit pri mum modum, uel ipfum includit, uel ipfum excludit:Potentia enim secundo modo, scilicer paf fiuz non est potentia, nisi quia concludit primum modum: cuius ratio est; quia si potetia actiua est, concluditur quòd sit passiua: & si potentia passiua est, concluditur quòd sit actiua: Si enim esser aliqua ratio actiua, que posset educere: & non esset potentia passiua, de qua posset educirilla poz tentia esset otiosa: & è conuerso; si enim esset aliqua potentia passiua, de qua posset educiços non effet actiua, que posset educere; talis esset otiofa:ne ergo aliquid fit otiofum in natura, una concludit aliam; sed tamen non ex æquo: si enim ex æquo se concluderent; una non esset plus in habi tudine ad aliam, quam è converso. Potentia ergo actiua concluditur à passiua; sicut illud, quod habet rationem cuiusdam primitatis:Licet enim be

Possibile multiplex.

Digitized by Google

nè se-

'nè sequatur, si hoc potest educere, hoc de aliquo A à mixto: tamen non sunt aptæ natæ existere per potest educi;& è conuerso; tamen hoc magis po test educi, quia hoc potest educere; quàm hoc po Poa actina test educere, quia hoc potest educi. Debemus bet rone pri enim imaginari, quòd quidquid est in potentia mi respectiva diua, habet rationem cuiusdam primi reins, qs est spectu eius, quod est in potentia passiua. Si ergo hec funt uera, ergo potentia passina concludit acciuam, sicut quoddam secundum concluditpri mum. Et cum in esse secundum sit in habitudine ad primum; ergo potentia passiua est in habitudine ad actiuam. Et quod magis est, non est potentia passiua, nisi propter actiuam; quia potétia passiua est, de qua potest educi aliquid; educi autem non potelt aliquid, nist quia causatiue ali quid potest educere: sic ergo secundus modus est B in habitudine ad primum. Tertius autem modus est in habitudine ad primum: quia ipsum inclu-· dit:sicut enim agere benè includit agere;ita potentia tertio modo ad actum modificatum, pro--pter bonitatem, & perfectionem, includit poten riam primo modo. Potétia autem quarto modo, scilidet habitus, per quem redditur aliquid impossibile, siuc uix possibile; excludit potentiam actiuam : quia per istum habitum resistitur potentiæ actiuæ. Ex hoc enim uocatur potens quar to modo; quia potentia actiua non potest super eum;ita quod ille habitus potentia uocatur, & se vundùm hoc potentia includitur; & quia per istú habitű potétia excluditur à subiecto, & per cose qués accio agétis, & potétia activa; ideo ista poté C tia, quæ uocatur habitus; potentia actiua excludit, nó quocuq; modo, sed à subiecto, in quo est.

Quantum uerò dicitur, quod est divisibile in ea, que insunt, quorum utrunque, aut singulum unum aliquid, o hoc aliquid aptum natum est esse.

Hic determinat de ente, secudum o saluatur In natura prædicamentorum. Et diuiditur in tres partes secundum tria prædicamenta, de quibus determinat:Secunda ibi[Quale uerò dicitur uno quidem modo] Tertia ibi [Ad aliquid dicuntur] Prima in tres, quia primò dissinit quantitatem: se cundò diuidit eam per continuam, & discretam: tertiò in quantitaté secundum se & secundu accidens:Secunda ibi[Multitudo ergo.] Tertia ibi [Amplius autem alia dicuntur] Diffinit ergo pri mò quantum dicens, q quantum est divisibile in partes, quæ sunt in potentia, quorum utrunque D dividentium, aut singulum est aptum natum esse unum aliquid, & hoc aliquid per seipsum. Notandum est ad euidentiam diffinitionis, op mixtum diuisibile est, & compositum ex materia & forma divisibile est, & quantum hic diffinitum Mixtom, et divisibile est: sed tamen differenter: mixtum.n. quanto sut divisibile est in partes, que non suntin mixto, ni divistilia, si virtualiter, sed si sunt ibi realiter, secundum quòd quidam dicunt, sunt ibi secundum esse fra Àum & diminutum : compositum ét ex materia & forma diuisibile est in materiam, & formam, quæ sunt realiter in ipso toto, & in hoc differt

se, nec per se esse unum aliquid, & hoc aliquid: quantum aut hic diffinitu, est divisibile in partes, quæinsunt in toto realiter, & hoc ad differetiam primi, & quæ sunt apta nata existere per se,& esle aliquid per se, i & hocad differentiam secudi.

Quareret quis, Vtrum hac sit propria diffini Questio. tio quatitatis Videtur op non, quia diffinitio pro pria uni soli debet conuenire, diuidi autem per partes multis conuenit, unde de natura totius est, qui possit dividi per partes: quia de natura to tius est, 9 habeat partem extra partem, & tamé non omne totum quantitas est. Respondeo dice dum, p ista est propria dissinitio quantitatis. Ad cuius euidentiam notandum, op quodlibet prædi Pradicame camentum habet modum proprium, per quem ta que didistinguitur ab alio prædicamento: ita of fillud singuitur prædicamentum debet diffiniri uel describi(sup polito op non habeat proprie diffinitionem) per il lam diffinitionem debet notificari modus proprius illius predicamenti, quia illo modo proprio notificato, notificatur prædicamentum. Debe- Pradicame mus.n.imaginari, q prædicamentum suo modo tum compo componitur ex re, & modo: ita q res est quasi unur ex re, materiale in prædicamento, modus autem forma le(uoco autem rem omne illud, quod est in predi camento: modum autem uoco illud, per quod unum predicamentum distinguitur ab alio.) Si ergo hæc funt uera, si bene debet diffiniri quantitas, oportet op diffiniatur per modum aliquem, tamen contingit quantitati, & non alteri prædicamento, habere autem partem extra partem, eo modo quo dictum est in ista descriptione, non contingit nisi quantitati. Debemus.n. Omne babes imaginari, 🗘 oë, quod habet partem extra partë partë extra modo dicto, uel est quantum, uel induit ratione gre, est que quanti: ita quiste modus per se, & primò est in doit rouene quantitate, per accidens autem cst in aliis predi- quanti. camentis:& si.n.albedolhabeat partem extra par tem, uel forma substantialis, uel materia, hoc no est nisi inquantum qualitas quatum ad albedine, uel substantia quantu ad materia, & forma, que induit rónem quanti . Sicut.n.modus qualis potest reperiri in aliis prædicamentis, eo modo quo

dicimus, o forma substantialis significat per mo

du qualis: ita & modus quanti in aliis prædicamé

tis reperiri potelt. Patet ergo, o cu quantum sit

diffinitum per modu proprium, dividentem eu

le:quodda totu quantitatiuu:totu ergo quatitatiuũ est illud, qđ est hic diffinitu, totu aut essetiale,

& si habeat parté extra parté, tamé nó eo modo,

quo hét totu quatitatiuu hic diffinitu, sicut patuit per differentia, quæ posita est inter totú quantita tiuum, hic diffinitum, & totum compolitum ex

materia & forma, quod compositú est totú essen-

le. Etsic soluendo, possumus dicere, quòd ha-

bere partem extra partem aliter est proprietas

ăb aliis prædicamentis, quod benè diffinitũ, fiue descriptű est. Ad argumentű dicédű, p totű est rom 📥 in multiplici differétia , quoddã est.n.totú essétia ples.

TEX. 18.

totius; sed habere partem extra partem per mo- E tur ad unitatem; & quòd numeretur ab ea: ergo dum hic diffinitum, est totius, quod habet rationem quanti. Vel possumus dicere meliùs, quòd nulli toti potest contingere, quòd habeatpartem extra partem, uel esse diuisibile; nisi inquantum fortitur rationem quanti, siue discreti, siue continui:nam totum essentiale, de quo minus uidetur;aliquo modo sortitur rationem quanti discre ti:ex hoc enim, quòd materia numeratur contra formam, ex hoc est quædam discretio in toto, composito ex materia & forma; licèt non propriè possit uocari quantitas discreta:quia multitudo essentiarum secundum communiter philosophantes, est multitudo transcendens; nec est propriè in prædicamento quantitatis. Licèt autem non sit in prædicamento quantitatis, tamen 📙 dico, quòd induitaliquem modum quanti: di-Etum est enim iam, quòd non oportet, co omne illud, quod induit modum quanti, simpliciter sit in predicamento quantitatis; sic ergo totum non habet partes, nisi inquantti induit ratione quanti.

Multitudo ergo quantum aliquid, si fuerit nume rabilis:magnitudo, si fuerit mensurabilis.

Prima diui fio quanti-

Diuidit quantitates per continuam, & discretam. Et diuiditur in duas partes: quia primò ostendit, quòd quantitas discreta, quæ est multitudo; & quantitas continua, quæ est magnitudo; est aliquid quantum : secundò manisestat, quid est multitudo in se, & quid magnitudo in se, ibi, [Dicitur autem multitudo.] Dicit ergo primò, quòd multitudo quantum aliquid est, nó G omni modo, sed si fuerit numeralis; ita quòd mul titudo, quæ est quantitas, est multitudo numeralis: & magnitudo est quantitas, non omni modo, sed magnitudo mensurabilis.

Questio.

multitudo ê quantitas. Multitude duplex.

Quæreret quis, Vnde hoc est, quòd multitudo numerabilis quantitas est? Respondeo, dicendu, quòd si uolumus sequi communiter philosophates, hoc possumus uenari duplici uia. Prima est ex hoc, quòd non omnis multitudo est quantitas: sed multitudo, quæ est numerus. Imaginamur enim duplicem multitudinem, scilicet multitudinem, quæ non est numerus, quæ quide mul titudo transcendens est, & concernit omne prædicamentum: & multitudinem, que est numerus; quæ quidem est in prædicamento quantitatis: H nem Commentatoris: in Decimo autem huius, multitudo autem, quæ est numerus, idem est, q numerus: quidquid ergo est de ratione numeri, est de ratione huius multitudinis; de ratione autem numeri est, quòd sit numerabile ab uno; nam omnis numerus dicit quandam specificam men surationem; sicut ternarius dicit specificam men furationem, quam non dicit quaternarius; & qua ternarius unam, quam non dicit quinarius; & sic de aliis:hæc autem specifica mensuratio non cognoscitur, nisi in resolutione ad unum: nam ex hoc, quòd aliter resoluitur quaternarius ad unita tem, & aliter numeratur ab ea, quam quinarius: ex hoc cognoscitur, quòd alia est ratio illius & istius: de ratione ergo numeri est, quòd resolua-

& de ratione est multitudinis, quæidem est, g numerus: talis autem est multitudo, quæ ponitur quantitas: Ita quòd isti imaginantur multitudi- Malitude nem infinitam, quæ quidem quantitas non est, infinita no quia numerabilis non est; & finitam, quæ nume- est quaritas rabilis est; sicut est magnitudo mensurabilis, & non infinita. Vtrum autem hoc uerum sit; & utrum multitudo transcendens potest dici quanti tas, uel non; potest patere in Decimo, quia hæc uia & sequens accipitur secundum communiter Philosophantes. Secunda via est, quia multitu- Malitude, Philosophantes. Secunda una en, quin manare do, quæ est quantitas; arguit dupliciter unum, sci que est quantitas; arguit dupliciter unum, sci titas, arguit licet unum à quo principiatur, & unum à quo duplicuer menfuratur; primò dico arguit unum, à quo prin 🚜 cipiatur;quia multitudo,quæ est quantitas, secun dum eos causatur à divisione unitatis; ita quòd ista multitudo non est nisi unitas diuisa. Vndo Philosophus Tertio Physicor.ponit, quòd nume Tex. 6.68. rus caulatur ex diuisione continui: positum auté est supra in hoc Quinto, quòd continuitas est quædam unitas, ergo numerus causatur ex diuisione unitatis: & quia ita, quòd numerus, & multitudo, quæ est quantitas; causatur ex diuisione unitatis: ideo illa solum numerantur isto numero, quæ sunt apta nata esse unum in unitate illa diuifa. Et ideo multitudo formalis non uocatur numerus secundum eos; quia licet ea, quæ nume rantur sint materialiter apta nata esse unum, sicut omnes partes in unitate quanti; tamen ea, quæ numerantur formaliter, non funt apta nata esse nnum; eo quòd unitas in genere non est pro priè unitas: sic numerus, uel multitudo, quæ hic est quantitas; habet unum à quo mésuratur; quia per reduplicationem unitatis quilibet numerus cognoscitur & mensuratur. Propter ergo desc-Ctum primi, scilicet unius principiantis, multitudo formalis non est multitudo, quæ sit quantitas; quia multitudo, quæ est quantitas, realiter non est aliud nisi unitas diuisa. unitas autem diuisa formaliter non est in multitudine formali, eo co nullo modo formæ de se sunt una res. Propter de fectum secundi, multitudo infinita non est multi tudo quantitatis; quia non est mensurabilis per vnum. Hæc omnia dicta funt fecundum opinio-

de huiusmodi aliter poterit dici. Vlteriùs quia intellectus noster non quiescit, 🛭 🚜 🛍 quereret quis, Vtrum unitas illa, quæ diuifa facit numerum, sit unitas quantitatis solum, uel unitas continui, sicut ponit Philosophus. Hæc autem quæstio mota est; quia multa apta nata sunt esse unum alia unitate, quam unitate quantitatis; ficut unitate formæ specificæ: ergo talia, quæ sunt apta nata esse unum in unitate sormæ specificæ, & tamen numerantur materialiter, numerantur isto modo. Dicendum est ergo, quòd quæcunque dividuntur materialiter uel suppositaliter tantum, numerantur isto nu mero; quia sunt apta nata esse unum in unitate

Digitized by Google

speciel.

Numerus duplex.

Multitudo

quid.

numerum, scilicet formalem, & materialem: nu merus autem formalis non est unitas diuisa;quia nulla realitas, & nulla unitas formalis communis est multis formaliter differentibus: nisi nos uocemus genus illud unum ; quod tamen secun Natura ge dùm rem uocari non potest: quia natura gene-พศาห มดี eft ris non est natura una in unitate conceptus. Nu ma unitate merus autem materialis idé est, quòd unitas diuisa; siue ista unitas diuisa sit species specialisfima; eo modo quo ternarius hominum non est nisi humanitas una in specie diuisa: siue unitas sit ipsa quantitas; eo modo quo tres partes non sunt nisi una linea realiter. Quæcunque ergo sic diuiduntur, quòd de se sunt unum, uel in forma specifica, uel in forma con B tinuitatis; numerantur numero materiali, qui est quantitas; qui ideo uocatur materialis, quia materia largitur hunc numerum; nam forma de se non potest largiri, ex quo de se sunt una forma. Appellatur autem hic materia · largo modo, fecundum quod suppositum potest dici materia respectu sormæ; quia iste numerus aliquando est per supposita; quia suppo-Que intelli- fito secundum opinionem aliquorum, quòd gintie nu- fubstantiz separatz multz possent esse eiusdem merantur. speciei, ex quo sunt eiusdem speciei, non numerantur formaliter, fed suppositaliter solum; ita quòd sunt quædam unitas formalis diuisa in supposita: & de se sunt apta nata esse unum: & ideo iste numerus non est nisi unitas di

uisa, siue per materiam, siue per supposita. Patet ergo, quòd unitas est causa numeri, tanquam principians, & tanquam mensurans. Deinde cum d.

Dicitur autem multitudo quidem, quod est dini fibile potestate in non continua; magnitudo autem quod in continua. Mensura uerò alia in unum continuum longitudine: alsa in duo latitudine: alsa sn tria profunditate. Horum autem pluralitas quidem finita, numerus:sed longitudo,linea latitudo,supersi cies:et profundum, corpus.

Manifestat, quid est multitudo, & magnitudo in se; & primò quid est multitudo, dicens, quòd multitudo est quoddam quantum, potentia divisibile in partes non continuas: quia unitates, in quas dividitur multitudo, sunt discre-Magnitudo tæ, non continuæ. Magnitudo est quoddam quantum, diuisibile in partes continuas; quæ

quidem magnitudo, si continua suerit ad unam Linea, supsi dimensionem, scilicet in longum linea elt: quæ cies, corpus. uerò est continua ad duas dimensiones in longum & latum, supersicies est: quæ uerò est con tinua ad tres dimensiones, scilicet latum, & profundum;profunditas est,idest corpus:harum auem quantitatum pluralitas finita numerus elt; longitudo autem idem est, quòd linea, & latitudo idem est, o superficies: & profundum idem est, quod corpus. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem alia dicuntur secundum se quã

speciei. Debemus enim imaginari duplicem A ta, alia secundum accidens: ut linea quantum aliquid secundum se, musicum nero secundum ac-

> Diuiditur in tres partes, quia primò diuidit quantitatem in perse & per accidens: secundo subdividit quantitatem, quæ est per se:tertiò sub dividit quantitatem, quæ est per accidens: Secun da ibi [Eorum uerò secundum se] Tertia ibi [Se cundum accidens uerò dictorum quantorum.] Dicit ergo primò, qualiqua dicuntur quanta se- Quanto de cundum se, sicut linea; quædam secundum acci- plex. dens, sicut musicum, & album : Dicit Commentator; quædam funt, quibus contingit menfuratio essentialiter; quædam sunt, quibus contingit accidentaliter; quia sunt in quantitate essentiali: prima sunt quanta per se; secunda sunt quata per accidens; Imaginatur enim Commétator; & be nè, quòd illa quibus contingit diuidi secundum se,& habere partem extra partem de se, & mensuram per se, illa secundum se sunt quanta; sicut est linea; illa autem, quibus contingit hoc, quia funt in alio, illa funt quanta per accidens. Vnde iple Commentator, album & mulicum di uiduntur per accidens, eo quòd sint in continuo; Quasi dicat, cui non accidit esse continuum, est quantitas per se ; quibus autem accidit esse continuum, sunt quantitates per accidens. Deinde

Eorum uerò que sunt secundum se, alia secundu substantiam sunt, ut linea quantum quid. Nam in ratione quidem dicente, quantum quid existit. Alia passiones, & habitus talis sunt substantia, ut multum, & paucum; & productum, & breue; & laftun, & strictum; & profundum, & humile; & graue, & leue, & alia talia. Sunt autem magnum, & paruum; & maius, & minus: & secundum se, & ad inuicem dicta, quanti passiones secundum se. Transferuntur etiam, & ad alia ea nomina.

Subdiuidit quantitatem secundum se, dicens: quòd eorum quantorum, quæ sunt quanta secun dùm se;alia sunt quanta, quæ pertinent ad genus quantitatis, & fignificant rem fuam per modum subiecti, & substantiz; co modo quo dicimus, Quita per quòd linea quantum quid est; quod quidem pa- se duplicia. tet ex diffinitione lineæ, quia in diffinitione declarante quidditatem linez accipitur quantum, & quantitas; eo quòd linea est quantitas divisibi lis in longum. Alia dicuntur quanta, non quia significent rem fuam per modum fubstantiæ& fu biecti, sed per modum passiones & habitus: ita quòd dicuntur passionis & proprietates primæ quantitatis, quæ significabatur per modum subiecti; eo modo quo dicimus, quòd multum & paucum funt passiones numeri: & ipse numerus fignificatur per modú fubiecti; & eo modo quo dicimus, quòd longum & breue sunt passiones linea, & linea est quantitas significata per modum subiecti, & latum & strictum sunt passiones superficiei; profunduverò & humile sunt pas

liones

titates.

tis. Commentator, graue & leue sunt qualitates naturales; sed tamen numerantur in acciden-Quo grani- tibus quantitatis.quasi dicat Commentator:gratas, & less uttas & leuitas secundum uirtutem sunt qualitalitates natu tes; sed tamen, quia fundantur in quantitate; ali rales etqua quo modo quantitates possunt uocari. Aliquando enim propter affinitatem duorum illud, quod est unius, attribuitur alteri: unde Commentator, idem graue & leue sunt quantitates secundaria intentione, sicut dictum est de istis, quòd sunt passiones quanti, ita sunt alia similia. Sic ergo istæ sunt passiones quanti, sicut multum & paucum, similiter etiam magnum & paruum, sunt passiones quanti secundum se; siue magnum & paruum dicantur absolute & ad se; siue dican- F tur relatiue: ita quòd hæc nomina magnum & paruum, maius & minus per se dicuntur de quantitate; per accidens autem possunt transferri ad aliqua alia, & dici de illis; eo modo quo dicimus, qualbedo est magna uel parua, maior

Queftio.

Quæreret quis. Vtrum hæc dicta secundùm se sint passiones quantitatis, & ex hoc possint di ci quantitates per se: sicut innuit Philosophus? Videtur quòd non;quia potentia substantiæ non est substantia; ergo potentia quantitatis non est quantitas. Ad oppositum est Philosophus. Re-Aliqua pos spondeo. Dicendum, quòd nó est inconueniens, modo significandi significatur per modum subicci & recipientis, & aliud significe tur per modum passionis & recepti; eo modo quo dicimus, quàd prima substantia & secunda sunt eadem realitas;& tamen prima substantia si gnificatrem suam per modum subiecti, & hoc aliquid:secunda autem substantia per modú qua le quid & entis inclinati: Sic in proposito non est impossibile, quòd linea& longitudo sint una res, & tamen linea dicit illam rem per modum subie Ai, longitudo per modum habitus & passionis; & eodem modo dico de superficie & latitudine, de corpore cum profunditate; de quantitate continua & magnitudine, & de numero & mul titudine: Ita quòd secundum rem una & eadem quantitas in omnibus istis elt significata per modum subiecti, & per modum passionis: ut fignificata per modum subiecti est quantitas per se in primo modo dicendi per se:ut autem significata per modum passionis est quantitas per le in secundo modo dicendi per se . Quòd autem ista sint eadem realiter, eo modo quo dictum est, patet quia idem est linea quòd longitudo; cum longitudo absolute dicta ingrediatur diffinitionem eius: & eodem modo dico de aliis.

Ad argumentum autem dicendum, quòd passio substantiæ erit genus substantiæ, quia non est ea dem realiter cum substătia. Vel dicendum, quòd ficut reperio aliqua in quantitate, qua fignificat

siones corporis ; graue autem & leue quantita- E rem suam per modum subiecti ; & aliqua quæ significant per modum passionis & habitus: & ta men utrunque quantitas est; licèt diuersimodè. Ita suo modo, in genere substantia aliqua dicunt rem suam per modum subiecti, & aliqua per modum passionis & habitus substantialis respectu huius subiecti; & utrunque substantia est, sicut dictum est de substantia prima, & se-

> Quæreret quis, Vtrum hæc predicta relatine Questio. dicta, & ad se inuicem, ut logum ad breue, & ma gnum ad paruŭ,& sic de aliis, sint passiones quãti? Respondeo. Duo sunt hic uidenda: primò quomodo ista differunt dicta absolute, & relatiuè: secundum est, quomodo relatiuè dicta posfunt dici passiones quanti per se. Ad euidentiam autem primi ponamus exemplum in uno, ut ex uno pateat in omnibus; puta in multitudine ; multitudo enim potest dici absolute, & re- Multitudo latiue; de intentione enim multitudinis est, quad pot dici abhabeat partem extra partem discrete, & non folmee, or plus; & hoc modo idem est, quod numerus; & respettue. hoc modo dictum est supra in alia Quastione, quòd absolute dicta significatur per modum pas fionis eiusdem numeri: & hoc modo multitudo fic se habet, quòd omnis numerus multitudo

est; quia omnis numerus habet partem extra par-

tem; & isto modo multitudo opponitur uni. Cum enim de natura multitudinis hoc modo ac funt esse ide quod aliqua duo sint idem realiter, & tamen dis ceptæ, sit; quod habeat partem extra partem, il-dissere in modo significandi; ita quod unum illo-G lud opponitur multitudini, quod non habet par tem extra partem, & hæc est unitas. Secundo modo potest accipi multitudo illud, quod habet partem extra partem in quodam excessu respectu alicuius; co modo quo dicimus, quòd hoc est multum respectu illius, quod tamen est paucum respectu alterius; quia habet partes in quo dam excessu respectu illius; sicut decem homines essent multi in domo; & tamen essent pauci in foro; & tamen si accipiatur multitudo primo modo, scilicet absolute, & multi sunt in domo, & multi sunt in foro: cuius ratio est: quia decem sunt in domo, & decem sunt in foro; denarius multitudo quædam est absolute, licet sir quadam paucitas respective: Et isto modo accipiendo multitudinem, multum opponitur non uni, sed pauco; & sicut in primo modo omne, quod non erat unum, erat multum; ita in fecundo modo illud , quod non eft paucum, eft multum : &-ideo isto secundo modo, ista duo oppolita funt, multum & paucum. Fundantur autem super multitudinem absolute dictam; quia paucitas est absolute dicta; & multitudo sibi opposita multitudo est. Vel fundatur super eam: ita quòd illud, quod opponitur multitudini dictæ absolute, scilicet unitas, nec est multum, nec est paucum, multitudine dicta secundo modo; eo quòd nullo modo potest fundare istos respectus. Et eodem modo longum & breue fundantur super longitudinem absolute dictam; ita

#### Liber Quintus.

omnis linea est longa; loquendo autem de longitudine respectiva, aliqua est longa, aliqua est breuis, scilicet in respectu. Similiter si accipiatur latitudo absolute, quælibet supersicies latitudo est; quia ista est propria dimensio su perficiei; & hoc modo oppositum latitudinis nó est strictum, sed non latum negative: si autem accipiatur latitudo in respectu, quædam est superfi cies lata, quædam est stricta; ita quòd latum & ftrictum sunt quidam respectus fundati super latitudinem absolutam, uel super superficiem. Eodem modo dicendum est de magno & paruo, quia si accipiatur magnitudo absolute, omnis quantitas continua est magna; si autem relative, quadam est magna, quadam est parua; ita quòd B magnitudo & paruitas sunt quidam respectus fundati super quantitatem absolute dictam, siue super quantitatem continuam uel discretam. Secundum scilicet, quomodo prædicta sunt passiones quanti, ét secundum quòd dicuntur in re latione;patet sic:secundum enim Commentatorem in hoc loco, hæc relatiuè dica funt in prædi Relatio ac- camento relationis, & in prædicamento relaticidit quantitati, & aliis prælis pradica dicamentis: explanetur ergo dictum Commenti, ex cuius explanatione patebit propositum no-Ese relonis strum: Vt ergo uideatur eius dictum.notandum est, quod relatio habet debile esle; & propter fuum debile esse non sufficit seipsam fulcire; & quia non sufficit seipsam fulcire, fundamentum C requirit: fundamentum autem relationis non est in prædicamento relationis; quia propter suum debile esse apta nata est fundari in alio, non fun dare aliud:si ergo non est in prædicamento rela tionis, oportet quod sit in aliis prædicamentis; ita quod accidentalitas relationis super aliquo prædicamento fundatur, ficut æqualitas & inæqualitas super quantitatem; similitudo & dissimi litudo super qualitatem. Et hoc est, quod dicit hic Commentator : quòd relatio accidit quantitati, & aliis prædicamentis accidentis : quod debet intelligi, quòd fua accidentalitas super alia prædicamenta fundatur. Et ex his patet propo fitum nostrum, quòd ista prædicamenta ( ut dicuntur relatiue, fundantur super quantitatem;sicut multum & paucum relatiue dicta, super superficiem, & lineam; siue super longitudinem, & D latitudinem absolute dictam : similiter magnum & paruum relatiue dicta super magnitudinem absolutam:sieut ergo quælibet relatio potest dici per se passio sui fundamenti; co modo quo di sa possus es ctum est in Prædicamentis Capitulo de quantita te, quòd æquale & inæquale sunt passiones proquantitatis priè quatitatis; ita omnia prædicamenta relatiuè sumpta, possunt esse per se passiones propriè qua titatis:& sicut illa, quæ sunt in quarta specie qua litatis, sunt qualitates in quantitate; ita similiter ista sunt relationes in quantitate. Et sicut illa, que

funt in quarta specie qualitatis, non obstante, 🗘

quòd loquendo de longitudine absolute dicta, A sint in prædicamento qualitatis; aliquo modo quantitates dicuntur: quia non possunt esse nisi in quantitate;& quia per se ab ea oriuntur : eodé modo Philosophus istas relationes uocat quantitates, non quod sint simpliciter in Prædicamen to quantitatis, cum sint in Capitulo relationis; sed quia non fundantur nisi in quantitate, & ab ipsa oriuntur: ita quòd nomen quantitatis, primaria intentione dicitur de fundamento: secundariò de re fundata super illo fundamento. Deinde cum d.

> Secundum accidens uerò dictarum quantitatum alia sic dicuntur, sicut dictum est, quia musicum quantum est, & album per esse quantum aliquid cui insunt . Alia ut motus, & tempus . Etenim hac quanta quadam, continuaque dicuntur, quia illa sunt divisibilia, quorum sunt he pas siones. Dico autem, non quod mouetur; sed quo motum est. Nam per esse quantum illud, & motus est quantus. Tempus uerò per ipsum sculicet

Subdistinguit quantitatem secundum accidens dictam, dicens: quòd quantitatum secundum accidens quædam dicuntur secundum acci Quentum dens,sicut est dictum de musico & albo; que qui accidens de dem non sunt quanta secundum se; sed ratione plex. subiecti, in quo sunt: alia dicuntur quanta secundùm accidens nó folùm ratione fubiecti, in quo funt; sed ex eo quòd habent aliquam continuitatem in se, & quantitatem; licet ista non habeant à se, sed ab alio. Et isto modo dicimus, quòd tem pus & motus sunt quantitates secundum accidens;hæc enim funt quanta,& continua ; tamen istam quantitatem & continuitatem ab alio reci piunt;non enim funt diuisibilia nisi extra; eo co illa, quorum sunt passiones, sunt divisibilia: nam tempus divisibile est propter motum ; dico auté Motus que motum esse divisibile non propter id, quod mo- est divisibi-uetur; sed propter magnitudinem, in qua aliquid lis. mouetur:nam per esse quantum illud, scilicet ma gnitudinem, & motus est quatus; & propter mo tum tempus. Commentator aliam literam habet, dico quòd motus est passio quanti, non pro pter motum; sed propter illud, in quo est motus, scilicet magnitudinem, in qua est motus.

Quarit Commentator hic, Quare Philoso- Quaftien phus non numerat inter quantitates locum? Reddit rationem, quia locus propriè non est qua Locus an sia titas, sed magis de passionibus quantitatis: & quantitas. học dicit forte fuisse opinionem Philosophi. Ad cuius euidentiam notandum est secundum Philosophum Quarto Physicorum, locus est su- Tex. 5.39. perficies, sed non omnis superficies, sed superfi- o inde. cies immobilis:ita quòd immobilitas est de ratio ne loci. Imaginabimur ergo sic, quòd in ratione loci est aliquod materiale, & aliquod formale: su perficies est sicut materiale, immobilitas sicut formale: cum ergo omne, quod ponitur in genere, uel in specie: pœnes formale ponatur, & non

pœnes materiale; magis locus debet poni in ge-3

Qño emisia

quale.

Figur 4 est qualitas in

ciem:cum ergo immobilitas sit passio quanti, ma gis debet dici locus passio quanti, quam quantitas: ut ficut figura in quarta specie qualitatis non potest esse quantitas, nec est qualitas simpliciter, sed est qualitas in quantitate: sic & locus non est quantitas, nec est passio simpliciter, sed est pas-sio quantitas ficut in illa qualitate, quæ est qualitas in quantitate, quantitas est materiale, & qualitas formale: & per hoc magis locatur in prædicamento qualitatis, quam quantitatis: sic ipsa quantitas, scilicet superficies in loco est materia le, passio autem formale; & per consequens natu ra speciei magis sequitur naturam passionis, qua , naturam quanti. Alia etiam ratio redditur à quidetermina buldam, quare hic no determinauit de loco, quia p un hic de lo hic determinat de speciebus quantitatis secundu rationes essendi; ita quòd illas quantitates, que aliud & aliud funt realiter; pofuit sub alio & alio membro:quantitates autem, qux funt idem reali Superficies, ter, posuit sub codem membro: cum ergo superfi una reali- cies, & locus sint'una realitas. Quarto Physicor. determinando hic de supersicie, determinat etia de loco:& dicendo realitatem unius, dicit realita tem alterius: in prædicamentis autem determina uit de quantitate secundum rationem mensuran di: & ideo illa, quæ aliter & aliter mensurant, po fuit sub dinersis speciebus: cum ergo superficies, & locus sint idem; aliter tamen, & aliter mensurent:ideo in ratione mensurandi non cadunt sub codem, que tamen cadunt sub codem in ratione essendi. Ad cuius dicti euidentiam notandum est, quòd divilio specifica duarum specierum ma gis sequitur rationem reasem, quam ipsam rems si enim diuersitas generis & speciei sequeretur naturam rei tantum, impossibile effet, quod una, & eadem realitas effet in duobus generibus, uel in duabus speciebus: cuius tamen contrarium ui Fundamen demus, Nam secundum communiter philosotum, & re-lationo dif phantes, fundamentum, & relatio non differunt ferunt realiter; & tame funt sub diversis generibus : fun: damentum est in genere qualitatis, uel aliquo alio; relatio autem fundata fuper hoc, est in genere relationis: Et fimiliter fuperficies & locus una realitas est, & tamen sunt in alia & alia specie: quod tamen esset impossibile, si pœnes rem acci peretur uariatio generis & speciei; accipitur ergo pœnes rationem rei:ita quòd pœnes aliam & aliam rationem potest accipi aliud & aliud genus, uel alia & alia species: sic autem imaginatur iste modus dicendi. Imaginatur enim, qui fup ean dem realitatem fundantur duo modi mensurandi, scilicet mensurandi per modum superficiel, & per modum loci;quia illud idem, quòd menfu rat illud, in quo est, scilicet superficiatum, mensu rat locatum:& fecundim primum modum mensurandi uocatur superficies: secundum uerò secti dum uocatur locus: ita quod superficies, ut super ficies no determinat sibi locans, uel locatum. Et sic imaginatur iste modus, quòd unum & idem

nere pœnes immobilitatem, quam pœnes supersi E in ratione essendi habet diuersitatem in modo mensurandi;& ideo propter unam entitatem no uariatur apud Metaphylicum, qui considerat rationem entis; quod tamen variatur apud Logicu, qui considerat diuersas species quantitatis pœ-nes diuersos modos mensurandi. Ponit Com-losopha, po mentator, quod Philosophus posuit hic motum nit motum de speciebus quantitatis, quod non secit in præ- despeciebus dicamentis; cuius rationem ipse Commentator quantitais occulté assignat, dicens: quod non est consuetudo, ut motus mensuretur per suam partem; sed per spatium aut per tempus; & ideo non nomina int illum in prædicamento quantitatis; in prædicamentis enim solum ibi numerauit species famosas quatitatis. Exponatur ergo dictum Commenti sicimaginatur enim Commentator, quòd illi, cui contingit per se, uel per partem sui ratio mensura illi contingit ratio quantitatis per se: & illi cui conuenit ratio mensuræ per aliud, contingit ratio quanti per accidens, & per aliud; & quia motui non contingit ratio menfura, nisi per tempus, uel per aliud; ideo con tingit sibi ratio quanti per accidens: & ideo nullo modo est quantum per se, sed per accidés; fieut non est mensura nisi per accidens: & ideo nec hie, nec ibi numeratur inter species quantitatis per se:unde quia in prædicamentis conside rat diuerlas species quantitatis penes aliam & 2liam rationem mensurandi, & tota ratio mensurx in motu est à magnitudine,& à tempore;ideo in prædicamentis non posuit motum speciem quantitatis divisam contra tempus uel magnitudinem,

Quareret ergo quis, Quomodo tepus hic po- Questio. nitur inter quantitates per accidens, cum in præ dicamentis ponatur species quantitatis per se? Quatitas re Respondeo dicendum est, op aliter quantitas re- spicie moin spicit motum, & aliter tempus; quia de essentia e tempus, motus non est, che fit quantitas: motus autem est aluer es ali actus existentis in potentia secundum co in potentia, ut dicitur Tertio Physicorum: de ratione Tex. 6.6. autem actus entis in potentia secudum quod in potentia, est op sit quidam actus in tendentia ad achum persectum; de essentia autem & formali- De rone a. tate talis actus non est, cy sit quantus. Debemus et us et u pa cnim sic imaginari, que de ratione huius actus non tentia quid est nisi, ut sit quædam tendentia ad actum perte- ft. chun; quia tamen ista tendentia potest esse in re, quæ habet partem extra partem, & fortitur natu ram quanti:ideo per accidens & ratione illius, in quo est, potest sibi competere ratio quanti; sic enim sibi competit ratio quanti, sicut ratio diuisi bilis, ratio autem diuifibilis non competit fibi ra tione essentiæ suæ, sed ratione illius, in quo est, pu tà motus ad formam ; eo op motus non est diuisibilis eo p est ad formam; (aliàs generatio, quæ est ad formam este divisibilis) sed ideo motus est dluisibilis,& quantum,quia est ad formam diuifibilem, siue que habet partem extra partem; uel que est in subjecto, quod recipit formam diuisibi

liter:

Alteratio 42.6.

Alteratio č quantitas p

In motu duo Speclauser.

equalitas imperfecta, uel (ut meliùs) est formaliter tendentia ad qualitatem perfectam, & quia omnis tendentia est in genere illius, ad quod ten dit, sicut uia in genere termini, & incompletum in genere completi:ió alteratio non est nisi quedam qualitas; quautem sit quantitas ipsa alteratio, hoc fibi accidit; quia ipfa qualitas, ad quam est ipsa alteratio; habet partem extra partem; & si non realiter, tamen uirtualiter; eo modo quo nocamus magis & minus partes uirtuales formæ: non accidit sibi quantitas propter formalitatem suam, sed quia subiectum & mobile diuisibiliter recipit ipsam quantitatem. tempus autem formaliter quantitas est, quia tempus est formaliter numerus, numerus autem est forma- B liter quantitas; nam quod est formaliter mensura, est formaliter quantitas: 9 autem tempus sit numerus sormaliter, patet ex Quarto Physicoru, Tex. c. 101 ubi Philosophus ponit, cp tépus est numerus mo tus secundum prius & posterius: cum ergo ita sit of tempus sit numerus sormaliter, oportet of sit formaliter quantitas; omne autem quod formalicer est quantitas, est per se quantitas. Et ideo be meratur in ne Philosophus in prædicamentis numerauit teter quanti pus inter quantitates per se. Vnde ergo est quòd rates per se hic numerat inter quantitates per accidens? Vt mpredica ergovideatur notandum est, quòd quantitas tem mer quan poris, licet formaliter sit ipse numerus, tamen ori titutes p ac tur à priori & posteriori s magnitudine, uel à prio cidens, qua ri & posteriori in motu; quod patet sic, tempus C non est quicunque numerus:si enim tempus esset Tipus non numerus fine alia additione; tunc tempus, & nuest numerus merus non esset alia & alia species quantitatis: simplicuer. tempus ergo est numerus, sed numerus motus: ita quòd motus aliquo modo specificat istum nu merum; ut sicut simitas non est quecunque concauitas, sed concanitas nasi; ita similiter motus té poris, non est quicunque numerus, sed numerus motus; & hoc etiam non sufficit ad rationem teporis:In moru enim possumus duo considerare, scilicet & essentiam motus, & quantitatem motus: & iam dictu est, quòd ista duo differunt: quia esse motus no est esse quantitatis; sic ergo tépus non est numerus motus, sed essentia motus, sed secundum quantitatem motus. Ethoc est, quod fubditur, secundum prius & posterius: ita quòd ipfum tempus uel est quantitas motus numerata:uel est ipse numerus quantitatis motus; illud cnim per quod cognosco, quantus est motus, tepus est; si ergo ita est; igitur quantitas sub aliquo modo prioritatis est in magnitudine & motu, quàm in tempore; quia si debet esse numerus mo tus secundiim qualitatem, oportet quod quantitas sit in motu: & sic sub aliquo modo accidentalitatis est quantitas in tempore respectu magnitudinis & motus. Metaphylicus autem, quia con fiderat naturum effendi, uidens quòd tempus eft

ellentialiter quantitas, sed tamen ista essentialitas.

mon esset in tempore, nisi presupposita quantita-

liter: Sic ergo imaginabimur, qualteratio, uel est A te motus & magnitudinis; posuit tempus quantitatem per accidens, propter suum esse posterius respectu motus magnitudinis. Logicus auté con fiderans rationem mensurandi, cum tempus per se sit numerus & metrum motus, posuit eum quantitatem per se, tanquam habens rationem.

Quale uno quidem modo dicitur differentia sub-TEX. 19. Cap. 14.

In parte ista distinguit modum qualitatis: Et divitur in duas partes, quia primò ponit multipli. Substantia cem acceptionem qualitatis: secundò reducit on accepta in nes modos ad duos: Secunda ibi (Flesè itaque se diffone qua nes modos ad duos: Secunda ibi[Ferè itaque se luan, que eudum duos modos.] Prima in duas, quia primò fumitur. ponit modos qualitatis, ad quos non pertinet rario motus: secundò modos, ad quos pertinet motus & transmutatio: Secunda ibi[ Ampliùs quæeunq; passiones] Primain duas, scom cy duos po nit modos. Scda ibi [Alioverò mó vt immobilia] Primòergo ponit primum modu; secudò exeplifi. cat de ipio: Secunda ibi[Vt quale quid homo.] Dicit ergo primò quòd unum modus qualitatis est, secundum quòd differentia substantie, hoc est specificans substantiam, dicitur qualitas substantiæ. Vbi notadum est, quòd hic accipitur sub stantia pro esfentia: non enim hic accipitur can-: tum qualitas in predicamento substantizised hic accipitur qualitas specifica essentia in quocuque prædicamento; eo modo quo dicimus, quòd differentia substantialis specificans rem, potest repe riri in quolibet prædicamento:ergo non oporteb quòd accipiatur substantia pro prædicamento substantiæ: aliàs qualitas hic accepta solum esset in prædicamento fubstantiæ; quod tamen falsum est, quia in quolibet predicamento est; Vnde Philosophus exemplificans inferius, exemplum ponit de prædicamento substantiæ, & prædicamen to qualitatis; & sic substantia hic accipitur pro esi fentia. Vnde Commétator dicit; Philosophus hic: non intendit de speciebus quantitatis, & qualita tis; sed intendit manifestare intentiones, quas significant hæ dictæ, scilicet quantitas, & qualitas; quasi dicat Commentator; hic non intendit de qualitate prædicamento, quia exemplificauit de, qualitate in predicamento; sed intendit de qualitate, secundum quòd qualitas est quedam intentio, & quidam modus, qui potest reperiri in quolibet prædicamento. Deinde cum dicit.

Vt quale quid homo?quia animal,equus quadru pes: o circulus qualis? quia quadam figura, quia agonon, idest sine angulis, quasi differentia secundi substantiam, qualitate existente . V no quide itaque modo hac dicitur qualitas differentia substantia.

Exemplificat de ipso modo qualitatis in prædicamento substantiz; dicens: quòd si quaratur, quale quid est homo?respondeatur, quòd animal bipes;ita quòd animal responsum, dicit quid; sed ipsum bipes specificans, dicit quale; Et si quæratur quale quid est equus?respondetur,quad animal quadrupes, & aliquid dicit, idest quale. Dein

quòd si quæratur, qualis est circulus? quòd quædam(respondeatur)figura,scilicet agonon, idest sine angulo: ita quòd differentia secundum substantiam est quædam qualitas: Concludit ergo istum modum dicens, quòd uno modo qualitas est differentia substantialis.

Alio uerò modo,ut immobilia,& mathematica; sicut numeri quales quidem sunt, quemadmodum co positi, o non solum ad unum entes, sed quorum imi tatio, superficies, & solidam. Hi nerò sunt quoties

quanti, aut quotiens quot quanti.

Ponit secundum modum dicens; & alius modus qualis est, secundum quòd ista mathematica, & immobilia dicuntur habere aliquam qualitatem; eo modo quo dicimus, quòd numeri quales F funt; eo quòd funt compositi: uo cantur autem nu meri compositi duo numeri, qui possunt mensurari à tertio; sicut nouenarius, & senarius, quimen furantur per ternarium:numeri autem primi uoprimus qui. cantur, qui sola unitate mensurari possunt: sicut ternarius & binarius; nullus enim numerus replicatus potest reddere ternarium & binarium; sed sola unitas: Et non solum numeri sunt entia fecundum istam dispositionem, idest secundum istam qualitatem dictam; sed habent alias qualita tes:quidam enim numeri imitantur superficiem, & uocantur superficiales:quidam autem imitantur corpus, & uocantur solidi; ita quòd dicere nu merum superficialem, & numerum solidum, est dicere numerum qualem: Vocatur autem nu- G quia hoc spectat ad quantitatem eius. merus formalis numerus ductus in seipsum, uel in alium simul: ut cum dicitur bis tria, uel bis duo: Numerus autem solidum uocatur, qui est ductus in seipsum, uel in alium bis: ut cum dico. bis duo bis, uel bis tria bis: ita quòd in isto duo considerantur, scilicet numerus qui ducitur, & numerus qui ducit: & ille uocatur quotiens: & ideo ubi est unus ductus, tantum unum unu quotiens est:sicut in numero superficiali: ubi autem duo ductus, duo quotiens sunt: Et hoc est, quòd Philosoph. subdit, quòd numeri sint, scilicet unitates, superficies, & solidu; aut sint significati per quantum quotiens; hoc est, quantum cum uno quotiens, quantum ad numerum superficialem; aut per quantum per duplum quotiens, ita quòd sunt quoties, quotiens quanti, quantum ad nume rum solidum. Notandum est, quòd de natura superficiei est, quòd habeat duplicem dimensione; & linex, quòd unam; & corporis quòd tres: Ille ergo uocatur numerus linealis, qui per seipsum confideratur, & uno modo ad modum unius dimensionis; eo modo quo dicimus unum, duo, tria: Ille autem uocatur numerus superficialis, qui ad modum superficiei replicatur, uel in se, uel in alium; quasi habens duas dimensiones; ut cum dicitur bis tria:ita quòd iste numerus, qui ducitur, facit unam dimensionem, & numerus ducens facit aliam: Numerus autem solidus uocatur, qui

quasi ad modum solidi tres habet dimensiones;

de exemplificat in quarta specie qualitatis, dices: E ita quòd una dimensio consistit in numero ducto-bina autem dimensio consistit in duplici quo tiens, ut cum dicitur, bis tria bis. Deinde cum d.

> Et totaliter quod præter quantitatem existit sub stantia. Nam substantia cuiuslibet quod semel. Vt ipsorumsex, non bis ter sunt, sed semel. Sex enim

Manisestat quoddam, quod dixerat, locutus est enim de qualitate. Ad cuius euidentiam notă dum est, quod in numero qualificato duo sunt, Name scilicet quantitas numeri, & numeri qualitas; pri qualifica. mò quia omnis numerus quatitas est; secundo sus due sequalitas : quia iam suppositum est, quòd sit nu- cludis. merus qualificatus; Si ergo queratur, quid fit qua litas numeri?potest respoderi,quòd omne illud, meri quid. quod existit in numero qualificato præter quantitatem, est eius qualitas: Et hoc est, quod dicit in litera, quòd totaliter, idest universaliter illud, quod existit in substantia, idest in natura numeri præter quantitatem suam, est qualitas eius: exem plificat autem de qualitate substantiali numeri, dicens: quòd substantia & qualitas substantialis cuiuslibet numeri est in quodam semel: ita quòd qualitas eius no est ipsa quantitas; sed aliud, quod est in eo præter quantitatem; ut qualitas substantialis ipsorum sex, non est quòd sit bis ter, aut ter duo; quia hoc spectat tantum ad quantitaté eius, secundum op sit quoddam semel in ista quantitate; sex enim hoc est essentia ipsorum sex est, quòd sit semel sex; & non quòd sirbis tres, uel ter duo;

Quæreret quis, Vtrum illud, quod existit in Lussia. numero præter quantitatem, sit qualitas eius? Re spondetur quòd sic. Ad cuius euidentiam notan Numerus dum est, quòd numerus specificus est quada mul specificus

titudo una unitate specifica; eo modo quo dici- qued.

mus, quòd quinarius est multitudo una unitate fpeciei;quia specie differt ab omni alio numero: ita quòd fecundùm hoc quinarius est quædã uni tas in multitudine; unitas(dico) specifica; & ex hoc est quædam indiuisio in diuisione, quia omne unum ut unum, est indiuisum in se & diuisum ab aliis: ex hoc ergo quòd numerus, puta quinarius, est multitudo, ex hoc est quatitas; sed ex hoc quòd est quædam multitudo diuisa ab omni alia

multitudine specifice, ex hoc est ibi qualitas sub-

stantialis, per quam differt essentialiter ab omni alio numero.Imaginabimur autem, quòd numerus est multitudo, non quæcunque; sed sic & sic Numerus specifica per aliam & aliam qualitatem essentia- quo est mul lem:ita quòd multitudo, & quantitas est ibi tanquam genus; qualitas autem specificans est ibi tã quam differentia: Ex hoc apparet propolitu: quia enim species componitur ex genere & differentia, benè est dictum; quillud, quod existit in specie præter genus, differentia elt: à fimili quia qua

titas, & qualitas concurrunt ad unum numerum specificum, siue ad unum numerum speciei; ben**è** dictum est, quòd illud, quod est in natura numeri

præter quantitatem, elt qualitas.

Con-

Numerus

Numerus

compositus

Numerus duplex.

Numerus multiplex.



Quaftio.

Numerus

Quaftio.

litas, quæ est in numero præter quantitatem? No Menfiera in tandum est, quod omnis numerus mensura est: prime unde ratio mensuræ primo saluatur in quantitafaluatur. te discreata: continua enim ut continua non mé suratur, nisi per resolutionem ad discreatum : si enim uolo scire, quanta est linea, oportet, quòd cam resoluam ad naturam discreti; dicendo cam esse quatuor pedu, uel quinque: ita quòd magni Magnitudi tudines non certificantur, nec notificantur nisi nes que no. inquantum fiunt numeri: sic ergo numerus est soficamer. quædam mensura: Et hoc apparet etiam ex ipsa ratione uocabuli,quia numerare idem est, quòd certificare,& mensurare: Hoc apparet etiam ex distinctione numerorum; distinguimus.n.nume rum in numerű numeráté, & numerů numeratů; B \*\*merans, quòd idem est dicere, quòd mensurantem & mé es numerus suratum Appellatur enim numerus numerans, numerus, quo certificamus, & mensuramus; sicut per quaternarium possumus certificare quacunque rem subiectam huic quaternario, capra hominem, & fic de aliis: numerus autem numera tus appellatur res, quæ certificatur hoc numero. Si ergo numerus est universaliter mensura, ergo quilibet numerus specificus est universaliter me fura:quod patet inducendo per numeros specificos:ideo enim quaternarius, & quinarius specifi cè differunt; quia quaternarius numerus aliter specifice mensurat, quam quinarius: quòd menfuret, patet; quia aliter certificat; fi enim quaratur, quot sunt hi homines? aliter certificabo qua C Nomerus rentem, si dixero quatuor sunt, quam si dicerem, si mejura. quinque funt; Si ergo hæc funt uera, ergo numerus specificus, puta quaternarius, est multitudo, specifice certificans & mensurans rem subiecta multitudini:Et secundum hoc, quando quæritur, Que est ista qualitas præter quantitatem? dico prater qua quòd ista multitudo, que est quantitas specifica, uel certificatio, est ipsa qualitas: ita quòd quilibet numerus specificus est multitudo cum specifica certificatione, quæ in alio numero nullo reperitur: & per istam specificam certificationem omnes numeri specifice differunt.

Vlteriùs quæritur , Vtrum ipfa qualitas , quæ est præter quantitatem; potest dici qualitas accidentalis? Dicendum, quòd iam habitum est in quæstione præcedenti, quòd potest dici qualitas essentialis, specificans numerum: quæstio est ergo.Vtrum aliquo modo possit dici accidentalis? Dicendum est, quòd sic:ad cuius euidentiam no tandum est, quod numerus non est aliud (ut patet ex dictis supra)nisi qualitas qualificatiua, hæc at qualificatio uel est per qualitatem essentiale ( de qua dictum est iam supra)uel per qualitatem accidentalem: eo modo quo dicimus, quòd numerus quidam est superficialis, quidam solidus, & Qualitata fic de aliis: Ita quòd quando dicitur, quòd illud, quod est in numero præter quantitatem eius, est qualitas; si intelligatur de qualitate essentiali specifice, sic est in primo modo qualis, hic diffini-

Consequenter quareret quis, Que sit ista qua- A tissi autem intelligitur de accidentali, sic est in se cundo modo: Quod autem Philosophus de utroque intellexerit, patet: postquam dixerat de quali tate accidentali, scilicet de superficiali, & solido: statim concludebat, quod est in numero præter quantitatem, est qualitas; quasi intelligés de ista: hæc autem concludens, exemplificauit de qualitate senarii, dicens: quòd est semel sex, quæ quali tas(ut in superioribus dicitur)est qualitas essentialis senarii; ergo si sic exemplificauit, intellexit etiam de ista: ita quòd in quastione una intelligi

tur,& in exemplo alia.

Quareret quis, Vtrum substantia ipsius sena- questio. rii sit semel sex, sicut dicit Philosophus? Respondeo dicendum est, quòd sic . Ad cuius euidétiam notandum est, quòd substantia cuiuslibet rei una Substantia est, in nulla alia reperta, nisi in illa, cuius est sub- sminslibet stantia: & loquor hic de suhstantia specifica: illud \*\*\* of small autem, quod in uno tantum est, & in nullo alio reperitur; tantum semel est, quia nullius alterius est; & hoc modo substantia senarii tantum in se nariis est, quia in nullo altero est; ideo dictu est semel: Voco autem substantiam senarii, propria rationem mésurandi; qui enim dicit, aliquos homines esse sex ; una mensura specifica eos menfurat, quæ in nullo alio numero est: & ideo tantum semel est. Quasi ergo dicat Philosophus, sub stantia senarii est semel sex, hoc est ipsa senaritas.i.propria ratio mensurandi, semel tantum repetita: illud autem, quod bis repetitur; non pot esse senarii substătia; quia unius una est substan tia, & essentia: & ideo bis tria non potest esse se narii substantia & essentia, quia qua ratione esset bis tria, eadem ratione esse ter duo: & si ita esset, unius rei duplex esset diffinitio. s.bis tria, & ter duo: & sic essentia senarii non esset in semel, sed in bis: ter ergo duo, uel bis tria ad qualitatem nu meri posset spectare, sed non spectat ad qualitatem, quia qualitas essentialis numeri est in semel tantum, & non in bis. Deinde cum dicit.

Amplin's quacunque passiones sunt earum, qua mouentur, substantiarum

Ponit modos qualitatis, qui spectant ad motum & mutationem: Et dividitur in duas partes, secundum duos modos positos. Secunda ibi [Am pliùs secundum uirtutem.]Dicit ergo primò, qu Qualitates tertio modo dicuntur qualitates pa ssiones substa passibiles. tiarum mobilium, per quas mouentur ipsa corpo ra: sicut calor & frigus, grauitas & leuitas &c. & quæcunque similia, secundum quæ permutantur corpora, que permutantur: & est tertius modus, positus in Prædicamento qualitatis. Deinde

Amplius secundum uirtutem & uitium, & om nino bonum & malum.

Ponit secundum modum, dicens: quòd alio Qualitat modo dicitur qualitas, secundum quam aliquid que, est de disponitur ad wirtutem uel ad uitium, & uniuer\_ Jpositio. saliter ad bonum & malum, sicut per scientiam & ignorantiam, sanitatem & infirmitatem:& ista est pri-

est prima species qualitatis posita in Prædicamen E in primo modo; eo quòdista qualitas numeri est tis: Et iste modus aliquo modo spectat ad motus co modo quo dicimus, quòd aliquis alteratur de ignorantia ad scientiam; licet non sit proprie alteratio.

Quastion

Quareret quis cum Commentatore: Quare non enumerauit hic secundam speciem qualitatis,scilicet naturalem potentiam, uel impotentia: cum enumerauerit alias tres?numerauit enim quartam in secundo modo qualis, hic posito: ter tiam in secundo:primam in quarto? Respondet ad hoc Commentator: quòd secunda species qua litatis, scilicet potentia naturalis, & impotentia, & sunt præparationes quædam, & sunt potentig quædam; & non sunt qualitates in actu; sed sunt quædam præparationes, quæ sequuntur qualita- p tes substantiales; co modo quo potetia cursoria, qua aliquis dicitur cursor: non est nisi potentia quedam habilitans, que sequitur propriam cóple xionem: sic ergo & præparationes sunt & potentiæ sunt: inquantum potentiæ sunt y numerat eas inter potentias: inquantum præparationes funt, sunt quædam priuationes; & ideo de istis non de terminatur hic. Sed quæreret, hic statim aliquis, ubi hoc numerat? Commentator soluit, quòd in Cap. de Potentia, dicens : quòd quartus modus potentie est secundus gradus qualitatis:quat tus autem modus potetiæ fuit habitus, per quem subiectum redditurtale, ut non facile patiaturi Ex quo apparet, quòd non omnis modus potentie est in secunda specie qualitatis: ex qua secunda specie qualitatis determinat ibi tantum unun modum potentia, scilicet quartum. Deinde cum dicit.

Fere uerò secundù m duos modos dicitur quale; et horu quodda maxime: secudum priorem. Nam pri ma qualitas substantiæ differentia: eius uerò quædam & quæ in numeris qualitas, pars. Nam differentia, quadam substantiarum, sed aut non motoru,

aut non inquantum mota.

 Reducit omnes modos, scilicet qualitatis ad duos: Vbi notandum est, ut uideatur litera; quòd Madi quali modi qualitatis uel concernunt motum, uel non tatis redució concernunt : primus, & secundus non concerturad duos. nunt motum; & ideo ad unum reducutur:tertius, & quartus motum concernunt: & ideo sub uno compræhenduntur:& ita quatuor compræhendű tur sub duobus; primò ergo reducit duos primos: secundò reducit duos sequentes: tertiò manitestat quoddam, quòd dixerat. Secunda ibi[He autem passiones motorum] Tertia ibi[Maxime uerò bonum & malum.]Dicit ergo,quòd ipsum quale ferè dicitur duobus modis, siue secundum duos modos;inter quos modos principalissimus est primus modus, secundum quem modum differentia substantiz, idest substătialis dicitur qualitas: & ad istum modum reducitur secundus. Et hoc est, quod subdit; quòd qualitas, que est in nu meris, est quasi quædam pars huius: quia qualitas in numero est quasi quædam differentia, sicut suit

quædam differentia substantiarum non motaru; uel si mouetur non est differentia earum inquan tum mouentur. Notandum est, quòd primus mo Primus, & dus & secundus in duobus conveniunt; & io sub secundus me uno coprehendutur:coueniut.n.in hoc quia qua dus connelitas in primo modo est differentia, & similiter bus. qualitas in secundo modo: cum enim dico nume rum esse substantialem, numerum dico qualitatem,& dico qualitatem talem, quæ facit differre numerum ab alio numero:ergo differentia est: li cèt non sit differentia eo modo, quo modo est in primo:quia illa est essentialis, ista non. Hanc quidem conuenientiam tetigit Philosophus, cum di xit, quòd qualitas in numeris pars quædam est primi modigquia differentia est: Scda conuenien tia, quia ficut qualitas in primo modo non cócer nit motum, ita nec qualitas secundi modi: & hac tetigit Philosophus, cum dixit; quòd qualitas secundo modo est differentia rei non motz, uel in quantum non motæ. Notandum est etiam, quòd Qualitas qualitates appellat substantias, cum dicit; quòd cur dicatur qualitas secundo modo est differentia substantia substantia. rum:huius ratio duplex potest esse; una quia hæc dicit secundum opinionem illorum, qui ponebat separatas qualitates,& per se subsistentes:secunda ratio potest esse, quia in qualitate reperitur quidam modus substantia; modus enim substantiæ est, quòd alicui substet; in Prædicamento autem qualitatis reperitur aliquid significatum per modum substantis, & aliquid per modum passio nis; ficut in propofito, cum dicimus, numerum qualem; numerus fignificat rem fuam per modū subiccti, & quale per modum passionis. Deinde

Ha autem passiones motorum, inquantum sunt mota, & motum differentia, Virtus autem, & vitium passionum pars quadam est. Differentias enim ostendunt motus, & actus, secundu quos faciut, uel patiuntur bene, aut praue, que sunt in motu. Possibile nanque fic moueri, aut agere, bonum quod ucrò non sic, sed contrarie, prauum.

Reducit duos modos ultimos ad unum; & ratio tota est in hoc: quòd qualitas tertio modo dicit motum, & est disferentia concernentium motum; & similiter qualitas quarto modo: ergo qualitas duorum modorum lequétium, scilicet tertii & quarti sub una qualitate compræ henduntur, scilicet contrahente motum: Sic ergo primò ponit, quòd qualitas tertio modo concernit motum, dicens: quòd passiones qualis tertio modo dicti, funt differentiz corporum moto rum inquantum mota sunt: quasi dicat motum concernunt: Et similiter illæ qualitates, quæ sunt in quarto modo; motum concernunt, & paísionem: Et hoc est, quod subdit, quòd uirtus & uitium, quæ funt qualitates in quarto modo, hic po sito; sunt quasi quadam pars passionum, hoc est qualitatis, ostendentes passionem, & motum; nã ·uirtus & uitium oftendunt differentias motus,&

د. . . . .

Quale du-

pliciser.

actus; secundum quos motus aliqui benè faciunt, A prima quidem secundum numerum. 7 Prima In uel prauè; benè patiuntur, uel prauè; benè faciut, & benè patiuntur quantum ad motum uirtutis: prauè faciunt, & prauè patiuntur quitum ad mo tum uitij:Et hoc est, quod subdit: quòd benè sacerc, & praue funt in motu: nam possibile est secundum motum uirtutis benè moueri, & agere bonum:quòd autem sic mouetur, uirtualiter mouetur: quòd autem, contrariè mouetur, prauum est, & est motus uitii. Deinde cum dicit.

Maximè uerò bonum & malum significant qua le in animatis & horum maxime.in habetibus proe

resim, idest electionem, uel propositum.

Declarat quoddam, quod dixerat: dixerat au-Bonn, coma lu sont qua tem, quod bonum & malum qualitates sunt: uult litates, com ergo oftendere cuius sunt qualitates; & dicit & B bonum & malum quale significant, & qualitate; sed non in omnibus, sed in rebus animatis, non in omnibus animatis, sed solu in habentibus proe resim, hoc est electionem; hoc est significant qua litatem in talibus, quorum est propriè eligere.

Questio.

quibus.

ferenter.

Quæreret quis, Vtrum bonum & malum dicāt qualitatem in habentibus electionem? Respondeo dicendum est, quòd sic; quod patet, quia bo-Phirofinis, num & finis convertuntur; ubi est ergo propriè ibi bonum. ratio finis, ibi est ratio boni; sed ratio finis pro-Ro finis in priè est in intelligibilibus; ergo & ró boni: Quòd autem propriè ratio finis sit intelligibilibus, pa--tet;duo funt enim,quæ agunt propter finem,fci Natura, o licet natura, & intellectus: sed differenter, quia na intellectus tura agit propter finem, non quia statuat sibi illu C agunt pp fi finem, sed agit propter finem statutum sibi ab ali nem; sed dif quo: quòd enim natura plante per debita media perueniat ad complemetu, hoc non habet à scipfa; sed hoc habet ab illo, qui produxit plante natu ram in esse;ita quòd sub aspectu eiusdem agentis cadit planta, & ordo, & finis: Natura autem intel lectus fic agit propter finem, quòd fibi statuit finem;quia præcognoscit illum fine: Sic ergo quia omne, quod agit propter illud, quod sibi statuit, propriùs agit propter illud; quam illud, quod agit propter finem sibi statutu ab alio; & intellectus agat propter finem, quem sibi statuit: ergo intellectus propriùs agit propter finem; & per consequés propter bomm: Quod sub breuioribus uer bis posser dici sic; quod agit propter finem sic ipsum mouendo, propriùs agit; quam illud, quod agit motum ab alio ad iplum finem; intellectus est huiusmodi respectu naturæ;ergo &c.

TEX.20. Cap.15.

Ad aliquid dicuntur alia per se, ut duplum ad dimidium, & triplum ad tertia partem, & totaliter multiplicatum ad multiplicati partem;& continens ad contentum.

Modi multi

Hic distinguit modos relationis: Et dividitur plices relati in duas partes; quia primò distinguit modos relationis per se: secundò modos relationis per ac cidens. Secunda ibi, [Ergo secundum se dicta.] Prima in duas, quia primò dat triplicem modum relationis: secundò explanat unumquodq; istorum modorum: Secunda ibi, [Dicuntur autem

tres, secundum op tres modos ponit ad aliquid : Secunda ibi [Aliud ut calefactiuum] Tertia ibi, [Aliud ut mensurabile.] Dicit ergo primò, quòd relatiua dicuntur primo modo, modo numeri;eo modo quo dicimus, cp dimidium dicitur relatiuè ad duplum;& triplum ad tertiam partem,& mul tiplex ad partem multiplicis. i. sub multiplex; & uniuersaliter continens ad contentum : Quasi di Of excedens cat,omne excedens aliquid secundum quantita- secundu qua tem, dicitur relatiue ad illud, quod exceditur; & titatem, dicitur relatiue ad illud, quod exceditur; & tur relatiue fecundum modum excessus uariantur relatiua: ad quod ex sicut aliter excedit binarius, & aliter ternarius: cedum. ergo propter excessum binarii fit duplum, terna rii triplum; & sic semper descendendo. Deinde cum dicit.

Aliud ut calefactiuum ad calefactibile,& secti uum ad secabile, & omne actiuum ad passiuum.

Ponit secundum modum, dices: secundo modo dicitur relatio secundum potentiam actiuam & passiuam; eo modo quo dicimus, quòd calesa ctiuum dicitur ad calefactibile, & sectiuum ad secabile, & omne actiuum ad passiuu. Deinde d.

Alia ut mensurabile ad mensuram, & scibile ad scientiam, & sensibile ad sensum.

Ponit tertium modum relationis dices, que ter tio modo dicitur relatio, eo modo quo mensurabile refereur ad mensuram; sicut dicimus op scibile refertur ad scientiam, & scibile mésura est, scientia mensuratum: & sensibile refertur ad sen fum,& sensibile mensura est, sensus autem men-

Quareret quis, Vtrum relatio habeat uariari Questici per istos tres modos? Respondeo duo sunt hic ostendenda, primum est, quòd omnis relatio fun Omnis rela damentum requirit : secundum est, quòd uaria- tio duo retio modorum relationis est pænes fundamentű: quirit. ex quo patebit, quòd penes tria sunt tres modire lationis. Ad euidentiam primi notandum est, co relatio est quoddam ad aliud: unde relatio non Reliquid. est nisi habitudo & ordo inter duo extrema : sic ergo cum relatio sit quoddam ad aliud,& omne ad aliud respectu eius, quod in se est; habeat debile esse; oportet quòd relatio habeat de se debile esse:omne autem, quod habet debile esse, opor tet figi super aliquo fixo; fixum autem appello il Debile oper lud, quod est in se firmum respectu eius, quod é me sigi sup ad aliud:ergo illud, quod in se est, hoc est, prædi alique fixe camentum absolutum erit fundamentum eius; quod est ad aliud, hoc est, prædicamenti relati; sic ergo relatio propter suum debile esse sundamentum habet, scilicet prædicamentum absolutum:ita quòd omne, quod respective dicitur, est Absolutum aliquid aliud præter illud, quod relatine dicitur; eft fundahoc est dicere, omne, quod ad aliud est, habet re mentus lationem, & etiam cum hoc aliquid absolutum lationit. præter illam relationé, super quod sundatur ista relatio: sicut si aliquid refertur secundum similitudinem, est aliquid aliud præter similitudinem; quia præter relationem est ibi qualitas, super qua

Digitized by Google

fundatur

Subtectum.

tude.

fundatur relatio; Ita quòd sic imaginabimur, o E modos, & per species; est per suum materiale, relatio est quoddam ad aliud; & quodda ad aliud accidentale; & quoddam ad aliud, co habeat debile este: eo ipso quòd ad aliud est, extremum re quirit: quia eo ipso quòd refert unum ad aliud, duo extrema includit, & requirit: co quòd accide tale est, subiectú requirit : co o hét debile esse, Differentia fixum aliquid requirit: quod 11000 fundamétum: Differentia autem est inter fundamentum & subiectū; quia subiectū uocatur illud, o refertur j aliquá relationé: fundamétű uocatur illud, 9đ elt A l. simili- ratio quare relatio, per quam subiectum refertur; est in ipso subiecto. Verbi gratia, quando aliquid refertur per similitudinem, tria imaginantur, sci-:licet subiectum, quod refertur; relatio, per quam refertur; & qualitas quæ est ratio quare ista simi- F Trudo & relatio est in isto subjecto, quod refer-Fondamen tur; Ita quòd fundamentum tenet quasi medium tum tenet-inter relationem & subiectum; quia est causa requalimedia ducens ad relationem: Vtrum autem fundamentum & relatio differant, in fine Capituli patebit: sic ergo patet primum declarandum, scilicet co relatio propter suum esse debile, fundamentum habet. Secundum, scilicet quod species & modi relationis accipiantur pænes fundamentum, pa-In predica tet lic: sciendum est.n.cp duo sunt in prædicamé mento rela- to relationis, scilicet sormale prædicamenti, & materiale: formale autem prædicamenti relationis uoco, ad aliud se habere: materiale uoco omne illud, in quo reperitur, ad aliud se habere: sicut tormale in prædicamento substantia est per se es G se; materiale autem est omne illud, quod recipit istum modum, ut anima, corpus, &c . Sic ergo In pradica duo funt in prædicamento relationis: & secundu menes rela ista duo reperitur duplex distinctio in isto predieiou duplen camento: reperio enim primò, quòd istud predicamentum distinguitur abomni alio prædicamé to:secundò reperio, quòd istud prædicamentum distinguitur infra seipsum; co modo quo distinguitiplum Philosophus in tres modos, uel tres species: uel eo modo quo distinguút Logici rela tiuum in relatiua æquiparantię, & suppositionis, & super positionis. Prima ergo distinctio, qua prædicametti hoc distinguitur ab alio prædicame to, inclt relationi fecundum fuum formale; quod quidem est adaliud se habere; Ita quòd imaginabimur, quòd predicamentorum quoddam est, de cuius formalitate est in se esse; & hoc est præmet p se et, de cuius formaticate et in le ene; & not en pre-met insee et, dicamentum absolutum: quoddam est, de cuius fed poffune formalitate est ad aliud esse; & hoc est prædicadici fecun- mentum relatum; Voco autem in se esse non sedimje esse cundum quòd dividitur contra in alio esse, sed fecundum quid dividitur contra ad aliud esse: ui deo enim qualitas non est in se ens, secundum gens in se dividitur contra in alio esse; que tamen est ens in se, secudum op ens in se privat ad aliud esse, & dividitur contra illud: Sic ergo patet, qui prima divisso predicamenti ab aliis, est perfuum formale. Secunda autem divisio, quam ha-

bet prædicamétum relationis infra se ipsum per

hoc est, per illud, in quo recipitur ista formalitàs Existimabimus.n.o ipsa formalitas de sevna est, & de se uariationem non facit; recepta autem in alio & alio materiali, uariabitur secundum gene ra,& species; & quia istud materiale fundamen tum est, in quo recipitur hujusmodi formalitas; · ideo uariatio istius prædicamenti infra se ipsum in modos & species, est per fundamentum ; licet sua divisso ab aliis prædicamétis sit per suum sor male. Verbi gratia, ipsum ad aliud, siue ipsa rela-`tio una,& eadem est; & tamen recepta in unitate quantitatis, æqualitas est; & secundum istam receptionem facit unam speciem: & sic secun- Modes dies dùm diuersas receptiones, o species non habe- sion subfit bat, species habebit: Et est simile in prædicamen sue ifra pro to substantiæ: nam substantia per suum formale dicamenta. distinguitur à quolibet alio predicaméto; suum autem formale est per esse; ex eo autem op istud per se esse, in alio, & alio reperitur; facit aliam, Dinisio sub & aliam speciem, & genus; recepta autem ista statua in formalitas in aliquo supremo coceptu, qui super suas, es spes fe nullum conceptum habet: facit genus gene-prus no est ralissimum: recepta autem in alio conceptu infi divisso reamo,qui ampliùs in conceptum non diuiditur, sed lis, sed inst folum per materiam, facit speciem specialissima: recepta autem in medio inter supremum & ulti sia sota est mum facit genus subalternum: Differentia tamé res una co est inter prædicamentum relationis, & prædica- realiter nementum substantiæ: quia ille realitates, quæ reci 74, am duni piunt modu prædicamenti in prædicamento sub sins substantiæ, secundum quas variatur prædicamento. stantiz, secundum quas uariatur prædicametum tie est pad infra se ipsum; sunt in predicamento substantie: andia. illa autem, secundùm quæ uariatur predicamentum relationis infra seipsum; sunt in aliis prædicamentis, quia uariatur (sicut dictum est) secundùm fundamentum; quod est quid absolutum, quia illud, quod ad aliud est; fundatur super illud, quod in se est absolutum, quod uidelicet abfolutum nunquam est in prædicamento relationis. His uisis, patet, co tres modi relationis hic po Tres medi siti accipiuntur pœnes sundamétum; fundamen relatinorio ta autem relationis possunt esse in triplici diffe- panes quid rentia: Primus modus est unius & diuersi; & iste accipiniur. modus fundamenti facit primă speciem hic po-Fundameta fitam: uerū tamen est, quòd Philosopus no exem relimis suns plificat nisi de modo diversi, ut duplo & dimidio. differente. infra autem, scilicet in declarando exemplificat de modo unius; sicut de simili codem, & æquali. Secundus modus fundamentorum est penes potentiam actiuam & passiuam; eo modo quo pater sundatur super potentiam actiuam, & filius super passiuam: & hic modus fundamentorum facit lecundam speciem relationis hic positam. Tertius modus fundamentorum est penes perse ctum & imperfectum; eo modo quo imperfectu à perfecto mensuratur, & diminutum à completo: & iste modus fundamentorum facit tertiam fpeciem, scilicet penes mensura, & mensuratu.

tres

Ita, scilicet, op tres modi universales entis saciut

dus potentiæ & actus secundam:modus persecti tertiam:& quia isti modi sufficienter uariant naturam fundamentorum, ideo sunt tres species

Quefio.

Quæreret aliquis, Vtrú primus modus differt à tertio? Videtur & nó; quia tertius modus é penes meniuram & meniuratum:primusautem modus

pænes maiorem & minorem numerum; minor autem numerus mensurat maiorem. Ad oppositú est, quia omnis divisio est per opposita: ergo primum mébrum nó incidit cum tertio. Respó. dicendu, co ea, quæ funt in primo modo; puta duplum & dimidium, minor numerus & maior, uni Puitas, er tas & numerus possunt considerari duobus momerus du dis: uno modo scam q minor numerus mensu- 🕦 rat maiorem; & sub isto aspectu se habent sicut meniura & meniuratum; nec lub ilto alpectu faciunt primum modum: alio modo possunt considerari maior nnmerus & minor, & duplum & di midium, secundum cy habent quantitaté inæqua lem;& secundum hoc cadunt sub specie inæqua li, & cadunt sub primo modo. Ad cuius euidentiam notandum est, op quidam distinguunt sic re lationes, cp quædam funt relationes fimilium no Relines dis minum; quædam sunt dissimilium nosum; relatio fimilium, et nes dissimilium noium sunt in triplici differensimiliam no tia secundum tres modos, quos hic ponit Arist. modo numeri, ut duplum & dimidium; quæ non habent similia nomina; quia sub alio nomine dicitur duplum, & sub alio dimidium: modo poten tiz & actus, sicut calefactiuum & calefactibile; quæ etiam habent diuersa nomina:modo mensu ræ & mensurati, sicut sensus & sensibile, quæ ha bent dissimilia nomina. Relationes autem simi-Rum nominum sunt in triplici differentia: cuius ratio est, quia relationes similium nominum sem per sunt modo unius, & fundate super unum: secundum ergo triplicem unitatem erunt tres rela tiones similium nominum; quia si relatio fundatur super unitatem substantiæ, fit identitas, que est species relationis: si autem super unitaté quatitatis, sit equalitas: si super unitatem qualitatis est similitudo. Vocantur autem iste relationes similium nominum, quia fimili nomine non uaria to, unum extremum refertur ad aliud; sicut simile ad simile, & æquale ad equale; idem autem ad idem. Si sic ergo dicuntur relationes similium nominum, non funt nec in primo modo, nec in fecundo, nec in tertio posito ab Aristo. quia omnes tres modi predicti funt dissimilium nominu; omnes autem relationes dissimilium nominum diuiduntur contra illos, que sunt similium nominum: & per consequens relationes istorum triú modorum diuiduntur contra illas: & si sic est, di uisio, quam hic ponit Aristo.insusficies est; quia non euacuat omnia genera relationum. Dico er go aliter, quòd relatio modo equalis, & modo inequalis, cadit sub primo modo; & modo similis & dissimilis: & modo eiusdem & diuersi. Cum

tres species. I modus unius & diuersi primă; mo 🧎 enim opposita cadant sub eodem modo relationum; sub quo modo equale est, & inequale: cum ergo equale sit in primo modo, sicut exemplisicatum est de duplo & dimidio; ergo & equale erit in codem:nec non simile & dissimile, & ide & diuersum. Debemus enim imaginari, quòd primus modus est modo unius, & modo multi: quod alii uocant modo numeri; quia omnis mimerus multirudo est:si ergo sit modus unius, sic est simile, equale, & idem : uocantur autem modus unius propter unitatem qualitatis, quantitatis, & substantie; quæ sunt eorum fundamenta. Si autem sit modus multi, sic est diversum, dissimile,& inequale:uocantur autem modus multi, & modus numeri;quia ubi est diuersitas, ibi sub stantia numeratur contra substantiam; ubi est ide titas, substantia non numeratur contra substantiam,inquantum hoc,& formaliter.Similiter ubi Phineque est inequalitas, quantitas numeratur contra quá litas, ibi no titatem; quia ubi est inequalitas, ibi unitas non est unitas. est:ubi autem unitas non est, & quantitas est, ibi est numerus quantitatis. Eodem modo ubi dissimilitudo elt, ibi est numerus qualitatis, eo quòd albedo numeratur contra nigredinem; & è con-

> que sunt modo unius, & modo numeri. Ad argumentum patet responsio; op duplum, & dimidium non sunt in primo modo, secudum quòd induunt rationem mensure & mensurati, fed secundum quòd induunt rationem inequalis & similium nominum, ut patebit in sequenti

uerlo. Sic ergo secundum proposita duplum

& dimidium faciunt primum modum, non fe-

cundum quòd induunt rationem mensure, &

mensurati; sed secundum quòd induunt rationem cuiusdam inequalis, & modum numeri: ita

quòd primus modus capiat omnes relationes,

Questione.

Queritur. Vtrum diuisio relationis per similia Questio. & distimilia possit reduci ad diuisionem Philosophi? Respondeo dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, quòd Relones di relationes disfimilium nominum capiunt fecun- fimilium no dum,& tertium modum relationis: nam in secun minum cado modo extrema relationis semper sub dissimi Piant Jeans li nomine se aspiciunt sicut pater & filius, dominus & seruus; que se aspiciunt sub dissimili no- relans. mine, sicut & fundamenta eorum, scilicet poten tia actiua, & passiua. Similiter relationes tertii modi se aspiciunt sub nomine dissimili; sicut sensibile & sensus; que se aspiciunt sub nomine dissimili, sicut & eorum sundamenta; que funt completum & diminutum, uel mensura & mensuratum. Relationes similium no- Relonessimi minum capiunt primum modum nam rela- liu nominiu tiones, que sunt modo numeri, aspiciunt se si- capiunt pri mili nomine: inequale est inequale respectu mum modi inequalis; & dissimile respectu dissimilis dissimile est. similiter diuersum est diuersum respectu diuersi: eodé modo relationes unius, scilicet simile simili simile, & sic de aliis. Notandum ta-

in unitate aspiciunt se sub simili nomine; sicut funt relationes fundatæ super unum, ut simile, & æquale,& idem:aliqua funt, quæ fe afpiciunt diffimili nomine in specie, & tamen se aspiciunt simili nomine in genere. V. g. duplum & dimidium, continens & contentum, quæ secundum rationem speciei diuersa nomina habent, ut nomen dupli & dimidii, quæ funt alia nomina: secu dùm autem, o induunt rationem generis, sic se aspiciunt sub simili nomine, quia unum inequale est alteri: & secundum istum modum aspiciédi ponuntur in primo modo. Ex hoc melius patet præcedens quæstio, quia si præcisè duplum & di midium sunt relationes dissimilium nominum, si cut mensura & mensuratu; sic comprehenduntur F sub tertio modo: si autem induunt rationem simi ... lium nominum; eo modo quo induunt rationem numeri, & æqualis; sic sunt modo numeri, & sunt in primo modo, & non in tertio.

Quaftio.

quid.

Consequenter quæritur. Vtrum illa divisio, quam dant Logici, scilicet, quòd quædam sunt relationes æquiparantie, quædam superpositionis, alia suppositionis; contineatur sub divisione, quam hic ponit Philosophus. Respondeq dicendum quòd sic. Ad cuius euidentiam dili-Aequipară genter notandum est, quòd æquiparantia & tia, & non non æquiparantia attenditur pænes fundamenpanes tum; quando.n.unum fundamentum unius relationis naturali ordine supponitur sundamento alterius, ex hoc oritur, q relatio fundata superu- G jum fundamentum, est superpositionis; fundata autem alia relatio est subpositionis; quando aute naturaliter fundamentum relationis unius, equa gur fundaméto alterius; tunc relationes equatur, In quib.fun & fundantur relationes æquiparantiæ. His uilis, datur modi patet & relativa secundi generis, & tertii fundan relativeră, tur super relativa subpositionis, & superpositionis; relativa autem in secundo genere sundatur, super potentiam actiuam & passiuam: potentia autem passiua naturali ordine subiicitur actiux; ideo relatio fundata super potentiam passiuam suppositionis est; fundata autem super actiuam superpositionis est:sicut filiatio,& seruitus, subpositionem dicunt; paternitas & dominium suppositionem: relativa autem tertii modi funndata funt super persectum & impersectum in formis; imperfectum autem naturali ordine supponitur perfecto; ideo relativa fundata super huiusmod fundamenta erunt suppositionis & superpositio-i nis;& sic mensura & mensuratum, quæsunt rela tiones tertii modi; dicunt suppositionem quò 4d mensuratum; & superpositionem quò ad mensu ram: relatiua auté primi modi sunt relatiua æqui parantiæ, quia fundamenta horum relatiuorum quandam æqualitatem dicunt, eo op fundantur super unum; licet super alio, & alio uno, quò ad fimile, æquale, & idem: cum ergo unum ut unum æqualitatem dicat, ergo illa relatiua æquiparantiæ dicuntæqualitatem. Sciendum est, op relativa

men quòd aliqua sunt in isto primo modo, quæ E in isto modo sunt in duplici differentia: s. modo. unius,& mo numeri:mo unius sicut simile, equa le,& idem;& in istis statim apparet æqualitas æquiparantiæ:mo numeri, sicut inæquale, dissimile,& diuerlum:& in istis aliqu non apparet equi parantia in spéslicet fit sp in genere : ut patet de duplo, & dimidio; quæ in se considerata suppositionem dicunt ex parte dimidii, & superpositionem ex parte dupli;quæ tamen duplum, & dimi dium inquantum induunt ronem inæqualis equi parantiam induunt:nam ficut duplum est inequa le dimidio, ita & dimidium duplo.

dant aliqui per cóes, & non cóes, cótineatur sub

diuisione Philosophi, hic data? Resp. op sic. Vbi notadum est, q coe, & no coe uoco uniforme, & Coe, or nos non uniforme : uniforme at, & non uniforme in cae quid.

Quæreret quis. Vtrum diuisio relatiuoru, qua Luchio.

relatiuis pót accipi ex parte fundamentoru, & ex parte noîum; & per consequens relationes cóes, & non coes accipi pollunt ex parte fundamento rum,& ex parte noium:quadocunq; ergo ita est,... o fundameta relationum uniformi aspectu se se aspiciunt; tunc & nosa ipsorum relatiuorum uniformi noie se aspiciunt; & tunc relationes sunda tæsuper hmói fundamenta, & habentes talia no mina, uo cantur cóes, & uniformes: quando auté fundamenta relationum difformi aspectu se aspi ciunt,& ét noia; tunc relationes fundatæ super talia fundamenta difformia uocantur,& non cómunia. Si hec sunt uera, patet & relativa difformia, & non coia comprehendunt secundum & tertium modum;quia fundameta secundi modi, & tertii difformiter se aspiciunt; quia aliter aspi, cit potentia actiua passiuam; aliter autem passi-, ua actiuam: nec non aliter aspicit persectum im perfectum, & aliter imperfectum perfectum: & tam ista relatiua, quam illa non nominantur com muni nomine, sed difformi. Relativa autem com. munia, uniformia comprehendunt primu mo dum;quia fundamenta horum relatiuorum sunt uniformia, sicut similis, aqualis, & eiusdem; quia, unum ut unum uniformitatem dicit; & similiter, unum ut unum numeraliter in substantia fundatur, identitas super unum ut unum, in qualitate si, militudo,& in quatitate æqualitas. Similiter hec relatiua uniformi nomine nominantur; eodem, A.l.o .... modo relationes his oppositæ.s.diuersum, dissimile, & inæquale habent aliquo modo uniformi tatem in fundamentis; quia utrunq; fundatur su per numerum & numerum. No.n. debemus ima ginari, o dissimilitudo albedinis ad nigredinem fundetur super albedinem tantúm, uel nigredine tantum; sed super albedinem, utin ea saluatur nu merus contra nigredinem formaliter, & è conuerlo; ut ficut similitudo non fundatur super albedinem, sed super unitate formali albedinis; ita dissimilirudo super numero albedinis & nigredi nis;& inæquale super numero quantitatis; & di-

uersitas super numero substantia: in his et salua-

tur nominis uniformitas, ut inequale respectu

Relation duplicia.

Digitized by Google

inæqualis,

Queftio. Disparate

oppofita.

mile respectu dissimilis. Consequêter quareretquis, Vtru divisio relati voru, qua aliqui dat, scilicet op relatiuoru quedam sunt disparata, quædam sunt opposita, sit eadem cum ista, quæ dicta est à Philosopho? Respondeo dicendum est, o non. Ad cuius euiden tiam sciendum est, qutrunque membrum huius diuisionis concernit quemlibet modum, datum à Philosopho: quia in primo modo sunt relationes oppositæ & disparatæ (& semper loquor hic de oppositione relatiua) sic in secundo modo, & tertio sunt relationes oppositz & disparatz: Vt

Disparatio

lasinė .

autem hoc uideatur notandum est, co oppositio, & disparatio in relatiuis debet accipi pœnes sun damentum: fundamenta autem disparata uocan B tur, duo fundameta, que distant formaliter : quia disparatio est diuersitas in formis; quæ tamen no distant subicciui; quia no est impossibile, quint in eodem subiecto, & quòd non mutuò se aspiciant per modi cuiusdam ordinis naturalis. Exé pla, quantitas, & qualitas, quæ faciunt similitudinem, & aqualitatem; sunt duo fundamenta disparata; quiasormaliter differunt; accipiendo dif ferentiam formalem pro differentia generis; tamen non ditant subiectiue; quia possunt esse in code subircto; idem.n. subiectum pot esse quantum,& cuale: Nec habeut mutuum aspectu per modumcuiusdam ordinis: & ideo relationes sun datæ super talia sundaméta uocantur disparate & ficu earum fundamenta differunt formaliter; ita & hæ relationes, scilicet similitudo, & æquali tas: & ficut fundamenta possunt esse in eodem subjectiue; ita & relationes; idem.n.potest esse si mile & æquale: unde si cotingat, o relationes disparatæ aliquando no possunt esse in eodem, hoc, est solum ratione materia, non ratione formalitatis disparationis: formalitati.n.disparationis non repugnat, o duo disparata sint in eodem. Si militer hæ relationes no mutuò se aspiciunt, nec enim æquale aspicit simile, nec simile æquale,& Opposita re ideo non sunt opposita relatiue: appellatur.n.op posita relatiue, quæ sub ordine quoda mutuò se, aspiciunt, sicut simile aspicit simile, pater filium, & mensura mensuratum: Ex quo apparet, q disparate relationes concernunt oés modos hic po sitos a Philosoph. quia in primo modo possunt D esse relationes disparatæ, sicut simile & æquale: & in secundo, secut pater & dominus: & in tertio, sicut sensibile & scibile, siue scia & sensus: fundamenta autem, quæ fundant relatiuè apposita, sunt fundamenta, que mutò se ordine, & aspectu aspiciunt; eo modo quo potentia actiua aspicit passiuam, & è conuerso, quantum ad secundum modum: & completum & diminutum, & e conuerso, quantum ad tertium : & numerus alpicit numerum, & unum unum, quò ad primu, Et ideo relationes fundatæ super huiusmodi sun damenta, uocătur relationes oppolitæ: de quoru relativoru natura est, o mutuo se seaspiciat pro-

inequalis, & diuerlum respectu diuersi, & dissi- A pter mutuu aspectum sundametorum, & co unu relatiuu sit extremum respectu alterius: Ex quo contingit, o relatiua opposita circuunt oss mo-dos relationis hic positos: quia in primo modo duplum aspicit dimidium,& è conuerso: in secu do modo pater filium, & è conuerfo: in tertio mo do sensibile sensum, & è couerso. Propter quod sequitur, o relatiue opposita nó semper different formaliter, simile.n.aspicit simile, sicut sibi oppo situm relatiue; & tamé simile & simile specie no different; sicut & sua fundamenta, ut albedo & albedo: Et si alicubi dictum sit, quomnis oppo fitio est ex distantia formali, nó est uerum ubiq; semper in oppositione relatiua, est tamé uerum, copposita relatiue semper distant subjective: Relatine op cuitis ratio est, quia illa uocantur relatiue opposi posita sp sie ta,quæ mutuo aspectu se aspiciunt, quorum unu biectine diest extremum respectu alterius : impossibile est femper for-.n. q unu & ide subiectum sit extremu respectu maliter. fui ipfius, uel habeat realiter naturam duorum ex tremorum:quasi dicat Philosophus, hæc oppositio relatiua requirit dualitatem, quæ quidem dua litas non est in uno subiecto, ergo opposita relatiue distant subiectiue. Vbi est notandum, que re- Distatia re lationum quædam distant formaliter, quædam lationu dunumeraliter (appello hic formalitatem largo plex. modo.s.secundum o se extendit ad formalitatem generis & speciei). Formaliter illa dicuntur distare & differre, quorum fundamenta diflant formaliter, siue distant genere, siue specie: & inter ista sic distătia quæda distant formaliter & subiectiue & hoc est quado. s. distatia formalis fimul cocurrit cu oppositione relativa: quæda di stant formaliter tantum, & non subjective; sicut fimile & equale; & hoc est quando distantia for malis non fimul concurrit cum oppositione relatiua, sic est disparata: Illa autem dicuntur di- Que numestare numeraliter, quorum fundamenta distant raliter difolum numeraliter, sicut simile & simile, pater stant. & filius, &c. & in istis aliquando contingit, op distantia numeralis concurrit cum oppositione relatiua, ficut fimile & fimile: aliquado no concurrit, ficut pater & pater, pater.n.non refertur ad patré: Et prima distant subiectiue, idé.n. subie crum, respectu eiusdem, eodem modo no habet duplicem similitudinem: & duplici rationesic distant, prima ratio est, quòd duo accidétia eiusdem speciei non sunt in eodem subiecto, siue ab foluta, siue respectiva; sicut.n.dux albedines no possunt esse in eodem subiecto, sie nec duæ simi litudines: secunda ratio est propter oppositione Oppo relati relatiuam, opposita enim relatiue requirunt dua na quid relitatem extremorum, quæ quidem dualitas in eo quirit. dem subiccto saluari non potest. Secunda similiter distant subiectiue, non propter oppositio nem relatiuam, quia iam prædictum est, quòd il la non opponútur relatiue; ergo folú hoc propter primă rone, quia duo accidetia eiusde speciei no possut essein eode subiecto, ita in relationibus, si

cut in fundaméris: Vnde sicut i vno patre no funt

Queftio.

Rela guid plex.

duo potentiæ actiuæ, ita nec duæ paternitates. Quereret quis, Vtrum diuisio relationum, que consueuit dari, quadam sunt relationes secur dùm rem, quædam secundum ronem; sit eadem cum illa, quam hic ponit Philos. uel contineatur sub ea. Respo. o non: ubi duo sunt declaranda: primum est, quid uocetur relatio secundum re, & fecundum ronem:fecundum est, co relatio se cundum rem & secundum ronem possunt reperiri in quolibet modo. s.in primo, secundo, & ter tio. Ad euidentiam primi notandum est, o relatio non est nisi quædam habitudo, & quidam or do int er aliqua duo, & quodda ad aliud : & quia oé ad aliud (ut dictum est supra) hét debile esse respu cius, quod in se est;io dictum suit supra, o ipfum ad aliud, & ipfa habitudo fundamentum F requirit: Aliquado ergo cótingit, o hoc ad aliud, & hæc relatio, atque habitudo ex natura fundamenti oritur; ita quòd istam habitudinem non ponit intellectus; sed illa ponitur à natura funda menti; quia ex natura oritur fundamenti; & quãdocung; ita est, illa habitudo uocatur habitudo realis, & relatio secundu rem: quæ ideo dicitur realis, quia à realitate fundamenti oritur; ita o oe illud, quod largitur naturam talis fundamenti,largitur naturam habitudinis. Exemplum ad hoc, similitudo est relatio realis, quia ipsa similitudo oritur ex realitate sui fundamenti.posita.ni natura albedinis, statim ponitur similitudo; & omne illud, quod largitur naturam albedinis, lar gitur naturam similitudinis; licèt primò & per G fe naturam albedinis, secundariò naturam fimili Quare mad tudinis. Et hac est ca, quare in ad aliquid non est aliquid non motus fecundum Philoso. J. Physico. quia omne predicamentum, in quo est motus, debet habere istam naturam; quia primò debet terminare mo tum, non mediante alio: quod est impossibile in relatione; quia impossibile est; o motus termine tur ad relationem, nisi prius terminetur ad fundamentum: sicut similitudo nullum motu terminat, nisi priùs albedo, uel alia qualitas, super qua fundatur fimilitudo; est terminus motus. Sic ergo relatio realis est, que oritur ex realitate fundamé ti; ita co polito fundamento, ponitur relatio: nec obstat, co cum fundamento requiritur extremű; One in re- quia extremum non requiritur sicut causa, sed si latione ro- cut concausa: licet.n.fundamentum, & extremu quirturfun requirantur ad relationem realem, tamen diffeextremum. renter: quia fundamentum sicut causa, à qua ori tur: extremum uerò sicut causa sine qua non, & ficut terminus determinans dependentiam relatiui. Et hæc est ratio, quare prædicamentum rela Religion son numeratur inter prædicamenta extrin sumeratur fecus aduenientia; quia sua natura à sundamento sucer preds oritur; sundamétum at intraneitatem habet: si.n. sata, extrib relatio oriretur ab extremo, sicut à ca; quia extre mum extraneum & extrinsecum est, deret enumerari inter prædicamenta extrinfecus aduenie tia: prædicamenta.n. extrinfecus aduenientia, si-

cut sunt sex principiajortu hent ab extrinseco ali-

E quo: ficut Quando, qui non est nisi quida respus in re tpali ad tempus ; ortum het ab ipso tpe ; ita co respectus in ipso Quando ortum habet ab extremo:in relatione auté à fundamento. Similiter Vbi, est respectus locati ad locum, ortum habés aliquo modo à loco, & ita ab extremo; in relatione at à fundamento: sic ergo patet, quid est relatio realis. Videndum est, quid est relatio scam Reli rose ronem:sicut.n.relatio scom rem est ipsa habitu- quid. dò posita in re à natura rei; ita relatio scdm rónem est relatio, quæ est in re, non pp natura rei. sedpp conceptum intellectus. Imaginabimur er go intellectum, & fundamentum quasi duo agen tia respecturelationum:quandocunq; ergo relatio est in re pp naturam fundamenti & pp causalitatem ipsius, realis est, ut dictum est; quando autem relatio est in re, non pp naturam rei, sed propter intellectum sic concipientem, ucl comparantem illud, quod non est relatum, ad illud, quod est uerè relatum; tunc est relatio secundum rationem. Verbi gratia, eiufdem ad seipsum non potest esse relatio secundum naturam rei: quia ubicunque est relatio secundum nauram rei, oportet quòd sit distinctio inter naturs rerum re latarum, quia omnis relatio est inter extrema di- Ergo seguistantia:eiusdem autem ad seipsum nula est di- im quòd in stinctio, oportet ergo, quod hæc distinctio sit pro est velo pter intellectum concipientem, qui unum & ide lis, sed solio concipit ut duo, & per consequens referur qui- sendum re dem, sed de se relatiuum non est. Similier destrum & sinistrum non sunt relationes it columna, quia in columna non est natura dexteritatis & simistritatis, ex cuius natura possunt oriri istærelationes; sed ista relatio & ista habitudo est ex eo quòd id, quod non est relatum secundum rem,scilicet columna, refertur per intelle-Aum ad id, quod est relatum secundum rem, sci licet ad dextrum & ad sinistrum in animali; ita quòd illud, quod realiter est in uno, secundum aliquam habitudinem similitudinis per intelle-Etum ponitur in alio. Patet ergo primum uiden dum, & declarandum, scilicet quid est relatio secundum rem, & secundum rationem. Restat declarare secundum, scilicet, quòd relatio secun Reli secundum rem, & secundum rationem potest esse in secundum requolibet modo relationis, hic posito ab Aristote. 1em quopos quod patet per omnes modos discurrendo. Nam in primo modo aliquæ relationes funt mo quolibes mo do unius, quæ, oriuntur ex natura rei;ut similitudo inter duos albos, quæ oritur ex albedine utri-

usque: ergo secundum illud, quòd declaratum est in primo, aliqua relatio realis est. Aliquæ sunt

relationes in codem modo, quæ sunt modo u-

nius, que non oriuntur ex natura rei, sed ex intel

lectu concipiente, sicut relatio eiusdem ad seip-

sum, que uocatur identitas; ergo secundú priùs

determinata tales sunt relationes secundum ra-

tionem: igitur in primo modo potest utraque

relatio reperiri, scilicet secundum rem, & secun-

dùm rationem. Et sic dico in secundo modo,

Digitized by Google

of mother

mientia.

quòd aliquæ sunt relationes secundum rem, ali- A ter à natura respectus, licet illud diçatur relatiquæsecundum rationem; omnes enim relationes, quæ respiciunt potentiam actiuam, uel passiuam, sicut fundamenta, in secundo modo relationes wocantur. Horum autem quædam funt fecundum rationem, sicut dextrum & sinistrum in columna: certum est enim, quòd dextrum & sinistrum respiciunt potentiam actiuam in animali, ergo collocantur in relationibus fecundi modi; & tamen sunt relationes secundum rationem. Similiter creatio est relatio, qua refertur ille, qui creat ad rem creatam, & fundatur super potentiam creatinam uel productiuam; ergo est relatio modo potentia, & sic secundi modi; & tamen est relatio secundum rationem: quia si esset relatio secundum rem, creator realiter refer- B retur ad creaturam: si autem realiter referretur ad'creaturam, haberet dependentiam realem ad creaturam, quod est impossibile. Quòd autem in isto modo sint relationes secundum remomnibus manifestum est : quia calesactio & calesactibile, & alia exempla Philosophi sunt relationes secundum rem. Sic ergo concludamus, quòd relatio tam secundum rem, quam secundum rationem reperitur in primo, & secundo modo: sic in tertio modo, quia tertius modus est mensuræ & mensurati: interius autem osten detur, quòd mensuratum dicit relationem realem, & mensura relationem secundum rationem. Et sic patet, quòd hi duo modi, scilicet fecundum rem, & secundum rationem circuunt omnes modos prædictos; nec potest esse eadem diuisio cum illa, quam ponit hic Philosophus, sed hæc divissio dividit quemlibet modum politum ab Arift.in duo.

Vkerius quæreret quis. Vtrum diuisio, quæ dicit, quòd alia est relatio secundum esse, alia fecundum dici, sit eadem cum illa, quam hic ponit Philosophus? Respondeo, dicendum, quòd non. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, quòd sicut iam prædictum est; qualibet relatio fundamentum concernit, & respectum; sed tamen fundamentum tanquam ma teriale, & respectum tanquam sormale: quxdam ergo diuisio accipitur in relationibus pœnes fundamentum, sicut patuit in prima Quæ-Relativa se stione huius Capituli: diuisio autem secundum e secunda esse, dici accipitur pænes respectum. Quando enim ita est, quòd aliquod relatiuum est habens respectum, & suum nomen importatur à natura respectus; tunc nocatur relatiuum secundum esse: ita quòd denominatio sit assignatio no minis (appellatur enim bic esse quidditatiuum) quando ergo idem, quod principaliter importatur per nomen, est quidditas relationis; tunc est relatiuum secundum quidditatem relatiui;& per consequens secundum esse relatiui; quia esse hic uocatur quidditas. Quando autem ita est, quòd relatiuum includit relationem & respectum, sed

tamen suum nomen non imponitur principali-

uum,& sit relatiuum;tamen secundum dici,non autem relatiuum secundum esse: cuius ratio est, quia unumquodq;,quod dicitur,habet esse quid ditatiuum ab illo, à quo principaliter nomen importatur: si ergo sit aliquod relatiuum, cui non imponatur nomen à respectu, sed à natura alterius prædicati, puta ab esse qualitatis; illud nomen dicitur habere esse quidditatiuum secundum qualitatem, non secundum relationem; & per consequens ( cum esse & quidditas hic accipiatur pro eodem ) magis dicentur effe secundum qualitatem, quam secundum relationem:itaq unumquodque diceretur esse tale secu du natura illius prędicati, à quo imponitur. Pona Scietia rea tur exeplu, ut ista pateant : scia includit respectu liter referrealem; quia (sicut dicetur inferiùs) scientia realiter refertur ad scibile; & tamen non est relatiuum secundum esse, sed secundum dici:cuiuscau fa est, quia non obstante, quòd scientia respectú includat;tamen quia nomen imponitur à natura qualitatis, & non à natura respectus; magis dicitur esse tale secundum qualitatem, quam secundum relationem : ita quod scientia secundum di Scientia est ci est relatiuum, secundum esse est qualitas. Ex relatio, & quo patet, quòd non estidem relatio secundum qualitas. rem,& secundum esse; neque secundum dici, & secundum rationem: quia si hoc esset, omnis rela tio realis effet relatio secundum esse; quod patet esse fallum in scientia. Possumus ergo sie imaginari, quòd aliqua relatio est secundum rem, & se Relatio secundum elle simul, sicut pater; sed tamen secun- cundum re, dum dinersas rationes; secundum rem quidem, esse simula quia includit realem respectum secundum reale fundamentum : secundum autem esse, quia sua quidditas importata per nomen principii;impor tatur ab illo reali respectu incluso. Aliqua tamen Relatio rea est relatio realis, quæ tamen est secundum dici; si lis, co fecun cut scientia, qua realis est, quia includit realem dum dici. respectum: secundum dici autem est, quia nomé non importatur à natura respectus, sed à natura qualitatis: ita quòd appellatur dici quidquid per nomen dicitur, siue principaliter, siue secudario; esse autem appellatur quidditas importata principaliter per nomen . Similiter aliqua elt relatio Relatio fesecundum rationem, quæ tamen est secundum cundum roesse; sicut dextrum in columna, que secundum ra nem, & setionem tantum est, quia realiter non includit rea cundum ee. lem respectum : secundum esse autem est : quia nomen dexteri in quocunque sit, siue in animali, siue in columna; principaliter importatur à respectu,& respectum principaliter importat : simi liter creator in ipso Deo, licet non sit propriè in genere, quia creator importatur à respectu; & sie lecundum esse quidditatiuum dicitur relatiuu; & tamen (ut prædictum est) non est relatiuum reale. Aliquod etiam est relatiuum secundum ra tionemoquod est secundum dici: secundum ra- Relatio setionem est quidem, quia non includit respectum cundum ro-realem, sed secundum rationem tantum: secun-cundu dici.

dici.

Quaffie.

à respectu eius. Exemplum ponunt aliqui de scié tia in Deo, quæ quidem includit aliquam relatio nem secundum rationem, quia scientia divina ad scibile solum secundum rationem refertur; quod est contrarium in scientia nostra: est etiam relatinum secundum dici, quia nomen scientiz nec in Deo, nec in nobis importatur à respectu.

Dicuntur autem prima quidem secundum numerum, aut simpliciter, aut determinate ad eos, aut

ad unum.

Proportio

Postquam superiùs numerauit tres modos relationis, in parte ista manisestat illos modos. Et diuiditur in tres partes secundum tres modos, quos manisestat; Secunda ibi [Actiua uerò & pas fiua] Tertia ibi[Ergo secundum numeru, & po- F tentiam.] Prima in duas partes, quia(ut dictum est in Quæstionibus præcedentibus) modus primus continet relationes, quæ sunt modo numeri, & modo unius; primò ergo manifestat relatio nes modo numeri: Secundò illas, quæ sunt modo unius; Secunda ibi[Et ampliùs æquale]Prima ad huc in duas, quia primò po nit modum primum: fecundò manifestat quædam, quæ in ipso dixerat, ibi[Vt duplum ad dimidium] Ad euidetiam primi notandum est, quòd(ut dictum est in queltionibus) relationes, que sunt modo numeri, sunt inæquale, dissimile, & diversum: dictum enim fuit, quòd pro tanto duplum &dimidium funt in prima specie, pro quanto induunt rationem inæqualis: exemplificat ergo Aristotel. in ilto modo lolum de inæquali, quòd elt in numeris; eo modo quo multiplex & submultiplex, duplum & dimidium dicunt quandam inæquali tatem. Vbi sciendum eft, quòd in numeris duplex proportio est, scilicet æqualitatis, & inæqua duples in litatis: proportio æqualitatis est modo unius; & ideo de illa inferius dicetur, quando dicetur de æquali:proportio autem inæqualitatis est illa, de qua est hie intentio: ita quòd hie determinatur de inæqualitat e in numeris, opposita æqualitati. Hec autem proportio inequalitatis in numeris; aliquando est secundum numerum indetermina tum ad numerum indeterminatu; eo modo quo dicimus, quòd multiplex & submultiplex inequa litatem habent; quia cum dico multiplex, dico Haliquid, quod excedit iub multiplex; & per conse quens dico aliquid, quod habet inæqualitatem respectu illius; led tamen quia non dico, in quan to excedit unum aliud secundum numerum determinatum; ideo est proportio secundum nume rum indeterminatum ad numerum indetermina eum. Aliquando est proportio secundum numerum determinatum, sicut cum dico, duplum pro portionem habet ad dimidium. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd propria r elatiua,scilicet quæ sunt in primo modo, sunt relatiua secundum numerum, hoc est secundum proportionem & inæqualitatem, repertam in nume ro. Et ista relativa sunt duobus modis, hec enim 

dum dici uero est, quia nomen non importatur E improportio, & inæqualitas:aut ell simpliciter ad iplos numeros, hoc est indeterminate; aut ctiam ad ipfum unum: aut ista proportio & inæqualitas est ad ipsum numerum, uel unum determinate. Deinde cum dicit,

Vt duplum ad dimidium, ut numerus determina tus.multiplex uerò secundum numerum ad unum, sed non determinatum, ut hunc, aut hunc.

Manifestat quoddam, quod dixerat. Et hoc duobus modis, primo in specie inequalitatis, que nocatur multiplex & submultiplex; seçundò in il la, que uo catur superparticulare, & subsuperpar ticulare. [Hemiolum autem ad subhemiolum.] In prima ergo proportione primò exemplificat de proportione determinata, dicens; quòd duplum dicitur relatiue ad unum, sicut numerus de terminatus ad aliquid determinatum. Deinde exemplificat de indeterminata, dicens; qu multiplex dicitur ad unum secundum numerum non determinatum; quia cum dicitur, hoc est mukiplex ad hoc; non determinatur, utrum duplum, uel triplum; nec determinatur, utrum sit secundùm hunc numerum, uel illum. Notandum est, quòd quædam species inæqualitatis est, quæ uocatur multiplex; dicitur autem numerus multi- species ma plex respectualterius, maior respectu minoris, scilicet quando maior continet minorem aliquo tiens, puta bis, uel ter, uel quater &c. Quando autem bis continet, uocatur duplus, quando ter, uocatur triplus,& sic ascendendo. Ita quòd de natura multiplicis in genere, est; quòd aliquotiens contineat; quotiens autem contineat, hoc non determinatur; fed istud quotiens indetermi natum determinatur per duplum, uel per triplü: & sic multiplex, ut multiplex, est quoddam genus, dividens confuso modo naturam istius proportionis; que quidem specificatur per species multiplicitatis; quæ sunt duplum, triplum, quadruplum, & sic de aliis. Deinde d.

Sed hemiolum ad subhemiolum, secundum nume rum ad numerum determinatum.Et superparticula re ad subsuperparticulare secunudm indetermina-

tos, ut multiplex ad numerum.

Declarat istam determinationem, & indeter- A.l.ad one minationem numeri in secunda proportione in æqualitatis; que est superparticularis & subsuperparticularis: Et duo facit, quia primò hoc osté dit: secundò ostendit, quòd ista inæqualitas potest etiam esse in quatitatibusincommensurabili A.l. subbus, que non numerantur: Secunda ibi [Continés particulaautem ad contentum] Ad primi euidentiam notandum est, quòd proportio superparticularis, Varia pro ett, quando maior numerus continet minorem se porsiones. mel tatum, & insuper aliquam partem eius: quòd fiquidem contineat totum & dimidiam partem eius, uocatur proportio sexquialtera; quando qui dem proportio est trium ad duo: si autem contineat totum & tertiam partem eius, uocatur lex quitertia; quia proportio est quatuor ad tria; si au tem quartam partem elus, est proportio sexqui-

sic ascendendo, multiplicando proportiones: In ista ergo specie æqualitatis, cum dico super particulare, & subsuperparticulare, dico & inequa litatem & proportionem secundum numerum indeterminatum:quia de essentia superparticula ris non est plus, nisi quòd totum contineat, & ali quam partem eius: utrum autem dimidiam, uel tertiam, uel aliquam aliam; hoc non est determinatum: hoc autem idem indeterminatum determinatur per hoc, quòd est sexquialtera, sexquitertia, & sic de aliis: ita op istæ sunt species istius proportionis, determinate dicentes illud, quod confuse dicebatur in genere: Et hoc est, quod dicitur supra in litera, quòd hensiolum, quod est sexquialterum dicitur ad superparticulare secu B dum numerum determinatum: superparticulare autem ad sub superparticulare dicitur segundum numerum indeterminatum.

Notandum est, quòd Philosophus exemplificauit de duobus speciebus inzqualitatis, quarum una dicitur multiplex, alia superparticularis; cu Terpia spes autem sint quinque, pretermisit tres. Est autem maqualita tertia species, quando major numerus continet, minorem semel & insuper non folum unam, sed & plures partes eius. Vnde in hoc est indeterminatio hic sistendo; quia non determinatur, quot partes contineat: si tamen prima determinetur, habemus proportionem secundum determinatu numerum: si enim contineat totum, & duas partes eius, eo modo quo quinque se habent ad tria, C nocabitur superbipartiens;& hæc est determina, tio secundum numerum binarium: si autem con tineat totum, & tres partes eius, uocabitur supertripartiens; co modo quo se habent septem ad. quatnor: & hac est determinatio secundum numerum ternarium: si autem contineat quatuor partes eius; eo modo quo fe habent octo ad quin que, uocabitur superquadripartiens; & sic super ascendendo multiplicando proportiones; & ita in ista specie of determinatum & in determina-Quarta spe tum. Quarta species est, quando maior numerus continet minorem aliquotiens, & insuperalique: partem eius: & iste uocatur multiplex superparticularis: ita quòd ista species composita est ex, duabus, & hic est indeterminatio; quia hic non determinatur quotiens ex parte multiplicis, nec aliquam partem ex parte superparticularis; postea autem specificatur & determinatur: si enim. maior continet minorem, & mediam partem esus, sicut se habent quinque ad duo; uocatur duplum fexquialterum:ita quod duplum specificat multiplex,& sexquialterum,& superparticulare; si autem maior continet minorem ter, & dimidiam partem eius, sicut se habét septem ad duo, uocabitur triplum sexquialterum; ita ch triplum, & sexquialterum specificant primam proportio nem confusam : & sic ista proportio specificata est ex parte multiplicitatis, dicendo multum triplum; ita posset specificari ex parte superparticu

quarta; qua proportio est quinque ad quatuor & A laris, dicendo, sexquialterum sexquitertium, & sic de aliis. Quinta species est, quando maior nu- Loines spe merus continet minorem aliquotiens, & insuper sies. aliquas partes eius in plurali; & isto mó dicedo, est indeterminatio in ista specie; quia non determinatur quotiens, nec etiam secundi quas partes;postea autem determinatur: si enim cótineat totum bis, & duas partes eius; eo modo quo se ha bet octo ad tria, uocabitur duplum superbipartiens,ssi autem contineat totum ter, & duas partes eius, uocabitur triplum subperbipartiens, Et sicut determinaui proportioné ex parte multipli citatis, dicendo duplum triplum; ita potest determinari ex parte alia dicendo, superbipartiens, supertripartiens &c. & ita in ista specie est determinatum, & indeterminatum. Deinde cum d.

Continens autem ad contentum omnino indeterminatum secundum numerum. Numerus enim com mensurabilis. Secundum non commensurabilem au tem numerum dicuntur, Continens enim ad contentum tantum quid est; & amplius, sed hoc indeterminatum. Quodeunque enim euenit, autæquale est, aut non aquale. Hac igitur ad aliquid omnia secundum numerum dicuntur, & numeri passiones.

Ostendit, quòd aliquando ista inæqualitas no est fecundum numerum, uel fecundum commen furationem. Ad cuius euidentiam sciendum est, quòd omnes duo numeri comparati adinuicem, semper sunt commensurabiles: illa enim sunt co Commensumenfurabilia, que possunt mensurari per aliquod rabilia que tertium; ita quod illud tertium, aliquotiens fumptum, sue replicatum mensurat utrunque:ut binarius, qui est numerus aliquotiens replicatus, menfurat utrunque: aliquado autem ita est, quòd duo numeri comparati adinuicem, fola unitate numerari possunt; co modo quo se habent adinuicem quinarius & quaternarius;nam nullus numerus aliquotiens sumptus, reddit istos duos numeros: uuitas autem aliquotiens fumpta, reddit utrunque: quia ergo ita est, quòd semper in numeris duo numeri semper mensurantur mensura aliqua communi, ad minus unitate; ideo omnes numeri commensurabiles sunt: & ita inquantitate discreta semper est commensuratio: aliquando tamen secundum numerum determinatum, aliquando uerò secundum indeterminatum, ut dicrum est superius: Quantitates autem continuæ non semper sunt commensurabiles; quia possunt reperiri dua quantitates continua, qua nulla cómuni mensura possunt commensurari; sicut est quantitas diametri & costæ: nulla.n.mensura co munis aliquoties replicata, reddit diametrum & costam: & ita diametrum ad costam non se habet ficut numerus ad numerum : dictum est . n. iam comnes numeri duo possunt mésurari men fura communi, o non est in diametro & costa : Que di Sic ergo in istis quatitatibus est reperire inæqua ter est unelitatem, quia diameter est inequaliscoste: possium lis cofa. enim dicere, qu'diameter est tantum, quantum co ita, & plus; tamen ista inequalitas, & istud plus

Proportio continentis

natum, nec indeterminatum; quia si esset secundum numerum, esset commensuratio: His uisis patet textus Philosophi: dicit.n.q proportio co tinentis ad contentum aliquando est secundum numerum determinatum, & secundum commésurationem aliquam; sicut in quatitatibus discre Omni, nu tis, & numeris; quia omnis numerus commensu merus est co rabilis est: Aliquando autem proportio continen tis ad contentum est secundum numerum,omni no incomesurabilessicut in cotinuis: cotinens.n. ad contentum sic se habet omnino in continuis, quod oft tantum, & amplius; & ita oft inxquale: hoc autem inæquale, & hoc ampliùs in determinatum est, ita quòd hæc iuæqualitas nó potest dif finiri fecundum aliquem numerum propter in F modo fecundum quod unum mensurat numecommensurationem: quod cunque enim quantu continuum alteri coparatum, aut est æquale, auk inrequale: sed tamen ista inæqualitas aliquado dife finiri non potest; sicut patuit in diametro respectu costo. Concludit ergo quòd hæc sunt relatina fecundă numerum,&fecundum palsiones nu: meri. Deinde cum dicit. 👵

Et ampliùs æquale,& fimile,& idem fecundùm alium modum. Hec enim seçundum unum dicuntur omnia: Eadem nă que quorum una est substantia. Similia uerò quorum qualitas est una. Aequalitas ue: pò,quorum quantitas est una. Unitas nerò est numeri principium, & metrum, idest mensura.

Oltendit, quæ funt relativa, quæ funt modo unius: Et diniditur in duas partes, quia primò ostendit hoc:secundò ostendit, quomodo ista pos funt cadere sub uno modo cum præcedentibus: ibi, [Quare ca omnia] Dicit ergo primò, li pre: cedentia dicuntur modo numeri: equale autem; fimile,& idem dicuntur per slium modum, quia funt relation modo unins: illa enim funt cadem, quorum una est substantia: illa antem sunt similiasquorum una est qualitas:illa autem sunt æqua lia, quorum una est quantitas; unum autemiest: principium numeri, & medium. Deinde cum d.

-Quare ea omnia dicuntur ad aliquid secundum: numerum quidem, non tamen codem modo.

Oftendit, quo ista omnia cadunt sub codem: modo cum aliis.dicens: ex quo unum est principium numeri; nt dictum oft; & ista dicuntur rela H ab indivisione, que est unitas: nam ex resolutione riua modo unius; quia unum aliqualiter pertinet ad numerum; ideo & ifta aliqualiter dicuntur fecundum numerum; non tamen eodem modo cu: primis: quia prima lecundum numerum & lecun dâm passiones numerishae autem secudum unitatem, que reducitur ad numerum.

Quareret quis, Vtrum hic modus postus ab Arist. sin species subalterna, uel species specialisfima? Responden: dicendum, quòd est gemis sub alternungum ifte modus est modo numeri, uel modo unius;illa, quæ funt modo numeri, facium speciem per se uniucrfaliter:sicilla, qua sumt mo do unius: ergo habet plures spés sub se: non est orgo species specialissima, quia specialissimum

non est secundum aliquem numerum determi. E in species non dividitur, nec genus generalisimum; quia estena species diuisa cotra alias duas, fiue duos alios modos, scilicet modo potentia & actus, & modo mensura & mensurati: ergo opor

tet, quòd fit genus subalternum.

Quareret etiam quis, Vtrum omnes relatio- Quefic. nes, quæ funt modo unius, sint sub ista specie sub alterna? Videtur, quòd non: quia relatio, qua re fertur unum ad numerum, & è conuersò, est mo do unius, & numeri; & tamen non est in ista specie, ut uidetur; quia unum refertur ad numerum ficut mensura ad mensuratum; & sic erit in tertia specie,& nó in prima. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo dicendum est, quòd unum, & numerus possunt dupliciter considerari: uno rum,& numerus mensuratur ab eo: secundo mo do pro ut unum, & numerus est mensura alioru; eo modo quo dicimus, o albedo numeratur con tra nigrediné:ita op numerus ponitur in alia na tura, puta in albedine & nigredine; & unitas potest confiderari, pro ut est mensura alicuius alterius naturæ præter numerum; eo modo quo dicimus, una quantitas, una fubstantia: Prima consideratio unius, & numeri, scilicet secundum habitudinem mensuræ & mensurati, facit tertiam speciem: Secunda autem consideratio sacit primam. Ad cuidentiam cuius, ut ista magis pateat; Numeras notandum est; quòd numerus potest considerari duplicuer duobus modis: primo modo secundum quod est consideraquædam indiuisio, mensurata ab indiuisione, quæ est unitas: secundo modo secudum quod est quæ dam diuisio mensurans res aliorum generu, alio modo quam mensuret unitas, quæ est indivisio; nam de natura numeri est, quòd sit quædam indi uisio in divisione, siue in multitudine : nam denarius est quædam multitudo, quia omnis numerus Omnis numerus multitudo est; sed tamen non est omnis multitu-merus e mul do, aliàs esset quinarius: Vnde sicut non est omnisnumerus, ita nó est omnis multitudo, ergo est multitudo specifica, & una in specie, omnis auté Omnis miunitas indiuisio est, ergo sicut est multitudo una, tas est indiita est multitudo indiuisa; ergo in numero quolibet est indivisio, & est multitudo: secundum autem quod iple numerus elt indiuilio, menluratus ad unitatem cognoscitur natura specifica : nam cuiuslibet numeri, quæ natura specifica erat sua unitas & sua indivisio: sic ergo secundum quod numerus elt indivisio mensurata ab omni divisio ne, sic habitudo numeri ad unum facit tertiam speciem relationissscilicet modo mensura & mē furati. Alio modo numerus est multitudo queda, oppolito modo se habens indivisioni, qua est uni tas, & quali oppolito modo mensurans res aliorum generum, quam ipsa unitas : nam sicut dico una qualitas, ita potest dici numerosa qualitas: & sicut dicendo una qualitas, sit simile; ita cum dici tur numerosa qualitas, sit dissimile: & sicut primo

Relativa que sut mo

Lyafio.

modo est relatio modo unius tantum; ita secun-

rati ad unum, sed numeri comparati ad alias res, que numerose sunt; sicut unius non comparati ad numerum ; fed ad alias res , quæ une funt:& hoc modo, modo unius & numeri faciút primam speciem relationis. Et sicut positum est exemplum de simili;ita potest poni de codem,& equali:nam ficut dicitur una quartitas: ita potest dici numerosa quantitas: & sicut dicendo una quantitas, sit æquale in prima specie; ita dicendo numerosa quantitas sit inæquale in eadem specie:& sicut dicendo una substantia, fit idem in pri ma specie: ita dicendo numerosa substantia, sit diuersitas in eadem specie: Et sic concludendo, possumus dicere, quòd habitudo unius ad nume habitudinem diuisionis mésuratæ, & facit tertia spēm:Habitudo autem unius ad res aliorum generum facit primam speciem, faciendo simile, æquale,& idem:habitudo auté unius ad res aliorum generum, quæ numerofæ funt, facit species in eadem specie relationis subalterna, scilicet dis simile, inæquale, & diuersum . Ad argumentum dicendum est, quòd relatio inter unum & multa potest esse modo numeri tantum, uel potest esse modo unius & numeri: & quando est modo numeri tantûm, est in prima specie: secundo autem modo, scilicet modo mensuræ & mensurati est in tertia.Hæc patent sic, numerus enim & unitas possut considerari sub ratione inequalitatis secudum rationem excedentis & excelsi; & secundú istam considerationem considerantur secundum rationem numeri ; quia inæqualitas est quædam numerolitas quantitatis, ut iam dictum est; & hoc modo funt modo numeri tantum,& funt in prima specie. Vnde Philosophus quando numerauit relationes, quæ sunt modo numeri, posuit exemplum de duplici & uno, fecundum quòd induút rationem inæqualis,& per consequens rationem numeri: quia omnis inaqualitas est quædam numerolitas quantitatis. Alio modo polsut conside rari unum, & numerus sub habitudine unius me furantis,& numeri menfurati: ita qued ista relatio non est modo numeri tatum, nec modo unius tantum; sed modo numeri, & unius; & sic sunt in tertia specie: & hoc modo procedit argumentu. D

Quæreret quis, Vtrum idem, simile, & æquale fint tres species sub isto genere subalterno? Vide tur quòd non, quia unum ut unum non uidetur numerare naturam relationum, unum autem est fundamentum istarum trium relationum. Ad op positum est Philoso. qui uidetur numerare istas tres species in prima specie. Respondeo dicendum est, quod tres sunt species sub isto genere fubalterno. Ad cuius euidentiam sciendum est, quòd relationes, quæ funt in isto genere subalter no, sunt modo numeri & unius; esse autem modo numeri & unius est ratio specifica huius speciei; uel huius generis; per quam diuiditur cotra alios duos modos positos, scilicet modo potentia &

Quaftio.

do modo numeri tantum, non numeri compa- A actus, & modo mensura & mensura et ; ita quòd maior affinitas est inter æquale, simile, & idem; quàm sit inter ipsum æquale, & relationem sundatam super potétiam actiuam & passiuam: quia relatio, que est modo unius, respicit unam speciem, quod non facitilla, quæ est modo unius, & modo potentiæ: Sic ergo per unam rationem & per genus fubalternum dividitur ab aliis duobus modis;postea autem diuiditur infra se in relationes, quæ sunt modo numeri, quæ sunt inæquale, dissimile, & diversum; & modo unius, qua sunt idem, simile, & æquale; quæ sunt tres species in tertio genere subalterno. Quod quomodo sit, quia hoc quærebat quæstio; intelligendum est, o illætres relationes habent duplex fundamentú, Relationes rum est sicut habitudo divisionis mensurantis ad B scilicet propinquum, & remotum : propinquum dicta habes unitas est; remotum est substantia, quantitas, & duplex fun, qualitas: unitas enim ut unitas non fundat iden-damentum. titatem, sed unitas sigillata in substantia; nec uni tas ut sic fundat similitudinem, sed unitas sigillata inequalitate: nec similiter unitas fundat æqualitatem, sed unitas sigillata in quantitate; si ergo unitas ut unitas sundaret istas relationes, cum unitas ut sic non habeat diuersum modum specificum, quia ut sic abstrahit ab omni mo do specifico fundamenti, non uariat species: sed quia unitas fundat ut sigillata in tribus fundamé tis remotis, ut sic autem accipit tres uarios modos specificos: ideo ut sic accepta potest facere tres species relationis: Patet ergo argumentum, C quia unum ut unum no fundabat, nisi primò præ acciperet alium & alium modum fundamenti à substantia, quantitate, & qualitate.

Quareret quis, Vtrum relationes, qua funt Quefic mó unius ex una parte,& mó numeri ex alia; ca-.dat infra unam speciem subalternam, ut iam pre dictum est?Ad quod dicendum est,quòd duplici uia possumus hoc uenari:Prima ergo uia est ex di missione, quæ est relationis in relationes, quæ sunt Duples mis communes, & non communes: imaginabimur menads has enim sic, quòd relatio primaria divisione dividi- veritatem. tur in relationes communes,& non communes: relationes autem communes uocătur (ut dicum est) quorum sundamenta communi aspectu se aspiciunt, & uniformi; & quorum nomina uni-

formi nominatione dicuntur:non communes au tem dicuntur, quæ habent opposita his, ut supra dictum est: Si autem ita est; relationes, quæ sunt modo numeri, & quæ sunt modo unius, sunt relationes communes; quia fundamenta uniformi aspectu se aspiciunt:quia in primis, quæ sunt mo do unius, unum afpicit unum: & in secundis, que funt modo numeri, numerus aspicit numerum: & etiam communi nomine nominantur & primæ & secundæssicut enim dicitur, simile similist mile; ita dicitur, dissimile dissimili dissimile: & eodem modo in aliis duobus. & quia sic conucniunt, scilicet quòd sunt relationes communes he & iste; ideo sub uno genere subalterno com-

præhenduntur:ita quòd relationes non commu-

### Metaphylica

nes autem istum modum. Secunda uia declarandi hæc, est natura oppositionis: quia opposita sub codem genere sunt; relationes illa, qua sunt sub modo numeri; opponuntur his, que sunt modo unius; ut simile dissimili; quia simile est modo unius in qualitate, & dissimile modo numeri, & multi in eadem: & æquale modo unius in quantitate, inæquale modo numeri & multi in eadem; & idem est modo unius in substătia, & diuersum modo numeri in eadem.

Quæreret quis, Vtrum, idem, fundetur super

Quaftio.

Substantia dupliciter.

substantiam? Videtur quòd non: quia sicut Petrus & Martinus funt ide in humanitate;ita albedo & albedo sunt ide in albedine: ista at identitas, qua saentica et albedo est eadem albedini;non potest sundari su p que intelli- per substantiam, cum albedo substantia non sit. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo dicendu, quòd substantia potest accipi duobus mo dis, uno modo pro predicamento substantiz: alio modo pro modo substanties reperto in aliis predicamentis:modus autem substantiæ est, quòd di cat quid, & aliquid quid, per se stans: quod quidem quò ad modum significandi potett reperiri in aliis prædicamentis: albedo enim licèt sit quali tas, tamen ut sic significata dicit rem suam per modum quid; & per modum alicuius per se stantis, & non per modum inclinatum; & sicut exem plificatum est in prædicamento qualitatis; ita potest exemplificari de aliis il dentitas ergo non fun datur super substantiam primo modo; sed super G substantiam secundo modo: & quia hoc potest re periri in aliis prædicamentis, puta in quatitate, & qualitate:ideo idétitas reperiri potest in eis. Vbi notandum est, ut melius uideatur; quòd albedo, & nigredo, & similia in prædicamento qualitatis; & linea, & superficies, & similia in prædicamen-Que sunt in to quatitatis, possunt considerari duobus modis: predica uno modo ut aliqua essentia in se sunt, & aliqua litatis, & hoc modo considerando ea, sunt fundamenta; & guantitatis apliener. fic funt distincta in prædicamento secundum mo dum identitatis & diversitatis; eo modo quo dicimus, quò dalbedo & nigredo funt idem in genere,& diuería in specie: Secudo modo possunt confiderari secundum aspectum, quem habent H ad subiccum; & secundum quem modum quali tas facit subiectum quale, quantitas subiectum extensum, quantium ad quantitatem continuam; uel numeratum, quantim ad quantitatem difere tam: & quantum ad istum aspectum, seu modum, non fundant identitatem, sed similitudinem, qua tum ad qualitatem : & æqualitatem quantum ad quantitatem: qualitas enim respectu subiecti; est quoddam quid, quod idem est quod quale; faciedo autem ipsum subiectum quale, debemus imaginari, quòd facit ipfum difsimile alteri, uel fimi Le, non idem, uel diuerfum ; fimiliter ipfa quantitas faciendo iplum lubiectum quantum, non fasit ipfum idem vel divertum; led æquale, vel inæ

ses comprehendunt duos alios modos; commu E quale. Ad argumentum patet folutio per diftinctionem, quæ data est in quæstione.

> detur super quantitatem? Videtur quod non, quia dux albedines xquè intenfx dicuntur xqua les, & tamen hec æqualitas non fundatur super Differentia quantitatem, sed super qualitatem. Respondeo: inter quan dicendum, quòd differentia est inter quantitaté, sitatem, co & alia prædicamenta absoluta, sicut est substan- alia praditia,& qualitas: in prædicamento quantitatis repe, camenta al ritur quantitatis realitas, & modus: in aliis prædicamentis, licèt no reperiatur ista realitas, nisi per, A. Lite. accidens; eo modo quo albedo extensa est quanta; tamen reperitur modus quantitatis; co modo quo dicimus, quòd quantitas uirtutis est quantitas secundum modum; & eo modo quo dicimus,

quòd magis & minùs funt modi quantitatiui:ma ius enim & minus sequuntur quantitatem real&

idest linex,& superficiei,&c. magis autem & mi

nus sequentur quantitatem uirtualem, & magis

quantitatem secundum modum, quam secundu

rem.His ergo uisis,dico quòd fundamentű æqua

cut albedo potest induere modum quanti, albedo, que est intensa, uel remissa; ita potest sortiri

modum æqualis:scilicet ut est quoddam, quod in

fe fundat idem, uel dinerfum: ut autem est quod

dam quid faciens quale ipfum fubiectum, fundat

simile, uel dissimile; ut autem est quoddam quid

induens modum quanti, potest fundare æquale

& inequale: Etsic patetad argumentum, quia albedo non sundat æqualitatem, nisi prout est

Quæreret quis, Vtrum æqualitas semper sun- Queffie.

litatis non est tantùm quantitas secundùm rem, ied scdm modu: sic ergo imaginabimur op zqua Aequale,es le & inæquale sunt proprietates quanti, & oé præ inaquale le & inæquale junt proprietates quantisses of paradicamentum, quod induit modum quantispotest sut propriedicamentum, quod induit modum quantispotest sut propriedicamentum, quod induit modum quantispotest sut propriedicamentum. induere modum æqualis & inequalis: ita quòd si

quanta aliquo modo. Quæreret quis. Vtrum similitudo semper sun 🗷 🕬 🗀 detur super qualitatem? Videtur quòd non;quia est quædam similitudo substantialis, quædam ac cidentalis: similitudo autem substantialis non po test fundari fuper qualitatem, sed super substantiam: ergo similitudo non semper fundatur sup qualitatem. Respondeo dicendum est, quòd qua Qualitas de litas duobus modis accipitur, scilicet pro quali- plicier. tate in se, & pro modo qualitatis: primo mo non exit genus qualitatis: secundo modo reperitur in aliis prædicamentis; eo modo quo dicimus, 🕫 differentia in quolibet prædicamento habet mo dum qualis: super qualitatem ergo primo modo non fundatur omnis similitudo, fed solum simili tudo accidentalis; super qualitatem autem secun do modo potest fundari similitudo substantialis: Relatio ergo, quæ similitudo est, respicit qualita tem secundum modum, & qualitatem secundus, rem; fed qualitatem fecundûm rem in prędicamento qualitatis, & qualitatem secundum modum in aliis prædicamenus, & maximè in sub-, stantia, & quantitate; & sic in prædicamento sub, ftantiæ propter qualitatem modalem potelt elle,

16.3

similitudo substantialis. Sed tamen notandum A relationum, que sunt modo potentie: similitudo est, quòd sicut similitudo, quando fundatur super qualitatem realem, sundatur super eam semper, ut est alicuius in aspectu ad subicctum, ut dictum est superiùs. Dictum est enim, cp qualitas fundat similitudinem, inquantum facit qua le; faciedo autem quale, dicit aspectum ad subie: ctum, & est alicuius: ita similiter similitudo substantialis fundatur super qualitatem substantialem, ut alicuius est, puta, ut super differentiam substantialem; ut qualificatum est compositum ex qualitate essentiante. Ad argumentum patet zesponsio per distinctionem iam dictam.

Quereret qs. Vtru ha relationes mo unius pos sint tundari super alia prædicamenta ab istis tribus, iam dictis, scilicet à substantia, quantitate, B & qualitate? Videtur quòd sic: quia una relatio est fimilis alii relationi; ergo relatio fundatur su per relationem; quia paternitas similis est paternitari, & eadem in specie: similiter & duz actio-, nes similitudinem habent, sicut calesaciens & talefaciens; ergo similitudo super actionem sun datur. Ad oppositum, alia prædicamenta ab istis tribus respectum dicunt: relatio autem non sun datur super respectum, sed super absolutum.

Relatio cur Respondeo dicendum est, quòd ideo relatio sun requirit su damentum requirit, quia habet debile esse: & io. damentum. oportet, quòd fundetur super aliquod fixum : fixio autem est in prædicamento absoluto: & ideo relatio super prædicamenta absoluta fundatur, & non super respectiva; tria autem sunt prædica Relationes meta, que consistunt in esse absoluto, scilicet sub fundantur stantia, quantitas, & qualitas; idcirco super ista tã Super pra- tum relationes fundantur. Notandum tamé propter argumentum, quòd natura respectus, qui ui detur fundare alium respectum ( puta relatio smilitudinem, ut cum dicitur una relatio est similis alteri; uel ad oppositionem, ut cum una re-

Pnam rela latio est oppositionem, ut cum una re-sienem esse latio est oppositia alteri) potest considerari duo-alteri oppo bus modis: uno modo in respectu ad fundamenfiram dupli tum:alio modo secundum seipsam: si primo moener contin do consideretur, cum sit una realitas fundamenti & relationis,fic non aliter fundat; quàm fuum: fundamentum: & quia fundamentum est absolu tum, magis debet dici, quòd ipsum fundamentu fundet, quá quòd ipsa relatio; ut si dicatur, quòd una relatio est similis alteri; cum similitudo sundetur super unitatem, magis debet dici, quista similitudo fundetur super unitatem fundamentorum,quam respectuum: similiter si dicatur,quòd una relatio est opposita alteri, cum oppositio sit quædam relatio, quæ fundatur fuper multum, ficut est diuersitas; magis debet dici, quòd oppositum fundetur super dissimilitudinem & diuersi. tatem fundamentorum; quam respectuum: Si au tem consideretur secundum seipsam, sic relatio fundata inper relationem, non debet transire ad aliam speciem relationis, nisi secundum modum fignificandi. Vnde similitudo, quæ est inter rela-

tiones, que sunt modo potentie; non exit mody

enim fundata super absolutum, semper est inter relationes, que sunt modo unius; sed illa, quæ sun datur super respectum, non exit genus illius respectus; aliàs esset abire in infinitum in respectibus. Vnde oppolitio fundata super paternitatem & filiationem, non exit modum relationum, que sunt per modum potentia & actus; sed tantum est in eodem modo reductiue:si enim exiret, ita, quòd in una specie esset paternitas & filiatio, & in alia oppolitio iplorum; tunc respectus secundum unum modum fundaretur super respectus. fecundum alium modum: fed quia non exit;ideo. iudicatur modus unus & una species relationis : Et sicut diximus de istis tribus, ita dicendum est de respectu sundato superactionem; supposito; quòd actio sit purus respectus. Deinde cum d.

Actiua nerò & passina secundum potentiam astinam & passinam sunt & actiones potentiaru, ut calefactiuum ad calefactibile, quia potest; & ite. rum calefaciens ad calefactum; of secans ad sectu. tanquam agentia.

Postquam declarauit primum modum; hic de clarat secundum modum relationis, qui est modo potentiz actiuz & passiuz: Et diuiditur in duas partes; quia primò ostendit, quæ sunt relatiua, quæ sunt modo potentiæ: secundo ostendit, quòd quædam sunt relativa secundum priva tionem potentiæ, ibi[Ampliùs quædam] Prima in tres:quia primò ostendit, quæ funt relationes, quæ sunt modo potentiæs secundo ponit differen, tiam inter Illas, & istas: quæ sunt modo numeri: de quibus dictum est in primo modo:tertiò ostédit, quomodo relationes modo potentia uariantur secundum tempora; Secunda ibi [Eorum uerò quæ sunt secudum numerum] Tertia ibi [Istorum autem, quæ secundùm potentiam], Dicit er go,quòd actiua,& paísiua,& actiones corum relatiue dicuntur secundum potentiam actiuam,& passiuam:primò exemplificat de iis, quæ possunt, agere, dicens quòd calefactiuum, hoc est, quod. potest calefacere refertur ad calefactibile, scilicet quod potest calefieri: deinde exemplificat de iis,quæ notant actum, dicens 🔈 calefaciens refer tur ad illud, quod calefit; & fecans ad illud, quod. secatur tanquam agentia ad actum. Deinde cum.

Eorum uerò, que sunt secundàm numerum, non sunt actiones, nisi quemadmodum in aliis dictum est.Qua autem secundum motum, actiones non exi-

Ponit differétiam inter istum modum, & pri- Discrimen mum dicens: quòd ista relationes concernunt inter primiti motum potentiam & actionem relationes aveca motum, potentiam & actionem: relationes auté, modum, quæ funt fecundum mumerum, non funt aliquæ. actiones nec aliqui motus; Mathematica autem; abstrahunt à motu, unde in eis non est potentia, Mashemaneque actio; nisi forte (sicut dictum est in Capitu thica ablo de Potentia) quòd est potentia metaphorice; frahunt a ea mado quo potest ternarius in nouenarium: potentia

<

Qualtio.

absoluta.

phorice di-Eta. ut mul

In mathe- potentia autem natura, & actiones, qua existunt E & cadem realitas subintrat utranque relatione, maticis non fecundum motum; non existunt in Mathematicis;& per consequés nec in numeris;quia abstrased meta. hunt à motu. Deinde cum dicit.

Istorum autem, que secundim potentiam, & secundum tempus sam dicuntur ad aliquid, ut facies, widere & c. ad quod fit: & facturum, ad faciendum. Sic enim pa ter filii dicitur paterHoc quidem enim feeit : illud

aut em passum quid est.

Relativa se

Ostendit, quomodo relationes modo potentie uariantur secundum tempora, dicens: quòd ista relativa, quæ sunt relativa modo potentiæ, dicuntur relatiue secundum uarietatem temporum; nam idem, quod fecit dicitur relattue ad factum secundum tempus preteritum, & facturus ad fiendum secundum tempus 🗜 futurum: quòd autem dicatur aliquid secundum tempus preteritum, patet in patre & filio; quia pa ter dicitur relatiue ex hoc, quòd aliquid fecit: ita quòd pater respicit potentiam activam in præterito; filius autem dicitur ex eo, quòd aliquid passum est:ita quòd filius respicit potentiam passiua in præterito. Deinde cum dicit.

Ampliùs quædam secundùm priuationem poten tiæ,ut impossibile, & quæcunque sic dicuntur, ut

Ostendit, quomodo quædam dicuntur relati-Relatina se uè secundum prinationem potentia, dicés: quòd condum pri ficut quædam dicuntur relatiue secundum potétiam; ita quædam secundum privationem poten tie;ut impossibile dicitur relatiue ex eo,quod pri G. uat possibile: nam impossibile respectu alicuius est impossibile, respectu cuius privatur possibili tas:eo modo omnia fimilia ipfi impofsibili etiam dicuntur relatiua secundum prinationem: unde inuisibile ex hoc dicitur relatiue, quia priuat uisibilitatem: inuifibile enim respectu alicuius inuifi bile est.s. respectu cuius uisibilitas priuatur.

Quaftio.

Quæreret aliquis, Vtrú iste modus, qui est modus potentiæactiuæ & passiuæ, differat à primo, qui est modus unius? Videtur op non, quia calesa ciens & calefactum referuntur adinuicem modo potentiæ actiuæ & palsiuæ, ut dictum est:referűtur etiam modo unius, quia possibile est, quòd ca lesaciens & calesactum assimilentur in calore. Ad oppositum est Philosophus, qui diuidit unum Duas rela- modum contra alium. Respondeo dicendum est, tiones difpa quod non est impossibile duas relationes dispara ratas fun- tas super eadem relatione fundari, secundum op dari sup ea illa realitas induit rationem diuersorum mododem relatio rum. V.g. possibile est, quòd super eadem albedi impossibile, ne fundetur similitudo & æqualitas.si enim albe do in duobus sit æquè intensa, possumus dicere de illis, quòd funt æqualiter albi: si ergo similitudo, & equalitas super albedinem fundatur; secundum tamen quòd albedo induit rationem di uersorum modorum: secundum enim cy induit modum qualis & unius in equalitate; sic fundat si militudinem; secundű autem quòd induit modű quati uirtualis, fundat aqualitatem: ita quòd una

diuersimodè tamen; secundum quòd albedo habet diversos modos: A simili dico in proposito, quòd possibile est, quòd super eadem causalitate ingenerante & genito fundentur relationes primi modi & fecundi: fecundum enim quòd calidi ras in passo,& in agente habet rationem unius in qualitate, induit similitudinis relatione, quæ modo unius est,& est primi modi; in passo autem ut habet uim potentiæ passiue;& ut sic induit relationem secundi modi, quæ est modo potétiæ acti ue, & passiue: Et sic patet, quòd non eodem modo super eadem realitate fundătur primi modi & fecundi; fed fecundum quod realitas induit modum unius, sic fundat relationes primi modi; secundum quòd induit rationem activi uel passivi fundat relationes secundi modi. Ad argumentu patet, quia realitas ut realitas non est immedia tum fundamentum, sed realitas modificata; & ea dem realitas aliter, & aliter modificata aliam & aliam relationem fundat.Deinde cum dicit.

Ergo secundùm numerum,et potentiam dicta ad aliquid, omnia sunt ad aliquid eo quòd ipsum non est alterius dicitur id quidem, sed non eo quòd aliud ad aliud. Mensurabile uerò,& scibile,et intellectua le eò quòd aliud dicitur ad ipsum, ad aliquid dicuntur; sed no eo quòd illa ad aliud. Nam intellectuale

significat quod ipsius est intellectus.

partes, quia primò manifestat istum modum, da- nem mensa do differentiam inter istum & alios: secundò remouet quoddam dubium ibi,[Non est autem in tellectus.] Vt uideatur litera Philosophi, notandum est, quòd primus modus, & secundus differunt à tertio; quia in primo modo relatio realis est in utroque extremo: ita ut (seut dicit Commé tator) relatio est in substantia utriusque relatiui: cum enim relatio secundum rem sit ( ut iam dictum cst)ex hoc, quia ordo realis oritur à natura fundamenti, & in utroque extremo in primo mo do cum ordo realis oriatur à natura fundamenti, relatio realis est in utroque extremo: Ex quo sequitur, quòd sicut primu extremum per suam relationem, quæ est in eo; refertur ad secundum extremum.ita secundum extremum per suam re lationem, quæ est in co; refertur ad primum extremum. Exemplum, simile refertur ad dissimilc; & fimilitudo in uno extremo oritur à qualitate unius extremi; & ideo secudum rem est in eo: similiter in secundo, similitudo oritur à qualitate fecundi extremi, & ideo fecnudum rem fundamenti est in eo: & ideo sicut primum per suam si militudinem refertur ad secundum; ita secundu per suam refertur ad primum: Et sicut dictum est de primo modo; ita dico de secundo modo relationis:quia(sicut dicit Commentator)in secundo

modo relatio est in substantia utriusque relatiui:

quia sicut relatio realis est in extremo actio, pet

uim potentiæ actiuæ; ita passio per uim passiuæ:

Manisestat tertium modum relationis, qui est Relatina se modo mensura & mésurati: Et dividitur in duas candamro.

quid.

non per aliam refertur ad fecundum extremum; ita secundum per suam & non per aliam ad pri mum: ita cp in primo & secundo unumquodque per se refertur, hoc est, per relationé in ipso exiftente, non co aliquid aliud referatur ad ipsum:in tertio autem modo non sic, quia in tertio modo reló lecundu rem est in uno extremo,& lecundu ronem in alio: ita cp (sicut wult Comm.) relo est in substantia unius extremi relati, & non est in fubstantia alterius: cuius ró; quia (sicut iam dictú Relatio est est) reló non est nisi ordo realis; ordo at realis est ordo realis. in mensurato respectu mensura; quia tota natura mensurati dependet à natura monsuræ: sicut na-Ordo realis tura diminuti, à natura perfecti : & per coseques pp istum ordinem reasem mensuratum resertur B ad mensuram; no quia aliud referatur ad ipsum, sed pp relationem & ordinem in ipso existente ordo autem realis non est in mensura respectu mensurati,& hoe quia mensura est independens à menfurato : & ideo menfura ex quo non habet istum ordinem & istam relationem realiter in se ipla, non habet in se (sicut dicit Commentator) Substantiam relatiui: & ideo non refertur ad aliud, sicut ad mensuratum, per relationem, quæ sit i seipsa; sedsolum refertur, scilicet quia aliud, idest mensuratum refertur ad ipsam; & per consequens p relatione secundum rationem; quia enim mensuratum refertur ad mensuram, conci pit intellectus noster, quòd mensura sit quoddam extremum istius relationis: & per conte- C quens referatur ad aliud; quia aliud refertur ad ipsammon enim persecté potest cócipere, quòd aliquid fit extremum relationis, nifi aliquo modo reseratur. Vnde quia mensura est extremum relationis respectu mensurati: ideo aliquo modo refertur, quia aliud, scilicet mensuratum refertur ad ipsam. His uisis, patet litera; dicit enim, quod relationes, quæ sunt secundum numerum .quantum ad primum modum; & fecundum potentiam, quantum ad fecundum; dicuntur ad ali quid relatiue, ex eo, cy unumquodque ipsum, cy est, dicitur respectu alterius: ita q ipsum quod quid est uniuscuiusq; extremi relationem habet in substantia sui,& refertur ad aliud unumquod que extremum per relonem sui; non quia aliud refertur ad illud. In tertio at modo, qui est modo mensurz;sensibile,& intelligibile,& scibile;quo rum unum est mensura respectu scientiz, & aliud respectu intellectus, & aliud respectu sensuș, dicuntur aliquando ista tria non per relationem, quam habeant in seipsis; sed quia alia dicutur ad ipfa; quod patet, quia intelligibile fignificat, quia ipfius est intellectus: quali dicat, intelli-Intelligibile gibile est mensura intellectus; & ipse intelleest mensura ctus dependet ab intelligibile, & non è conuersò : unde intelligibile significat, quòd intelleaus ab ipso dependet. Deinde d.

Non est autem ad boc, cuius est intellectus. Bis enim idem diceretur. & similiter uisus alicuius est

& sicut primum extremum per suam relationem A uisus, & non cuius est uisus; quamuis sit uerum hoc dicere; sed ad colorem & ad aliquid tale. Illo uerò modo bis diceretur: quia est uisus, cuius est

Remouet quoddam dubium:dixerat enim, 9 sensibile & sensus relativa sunt; posset ergo aliquis credere, quòd sicut sensus refertur ad sensibile, ita refertur ad aliud, cuius est sensus: dixerat etiam, quòd intellectus ad intelligibile refertur:posset ergo aliquis credere, quòd sicut intellectus ad intelligibile refertur; ita refertur ad illud, cuius est intellectus. Hoc remouet dicens, quòd intellectus non refertur ad illud fubiectu, cuius est intellectus, hoc est, ad intelligentem: sic.n. idem dictum esset bis relatiuè, semel, scili cet ad intelligibile, & semel ad intelligentem. Similitervisus respectu alicuius obiecti est uisus, ad quod quidem obiectum refertur; sed non re fertur ad uidentem, cuius est uisus; quamuis sit ucrum dicere, quòd uisus sit uidentis: sed refertur ad uisibile, puta ad colorem, uel ad aliquid aliud simile:si enim uisus referretur ad illud, cuius est uisus; esset idem bis referrre, quia semel ad

uidentem,& semel ad uisibile. Quereret aliquis. Vtrum si intellectus referre Questio. tur ad intelligentem,& sensus ad sentientiem, es set idem dicere bis?Respondeo dicendum quòd duplici uia possumus hoc uenari. Prima uia est Duplici uia communis; secunda autem non. Ad euidentiam ofteditur ne primz notandum est, op per eandem relationem ritas quesiin specie potest aliquid referri ad multa, differe tia numero:ita o unica relo in specie, non uaria ta pœnes esse quidditatiuu, posset respicere mul ta extrema, differentia folü numero: ficut pater p paternitatem unam in spē, non uariatam scam esse quidditatiuum; pot respicere multos filios:

ita quòd diuersitas numeralis non arguit diuersi tatem specificam in altero extremo: cuius ratio est, quia licet illa extrema habeant diversitatem numeralem; tamen sortiuntur ronem unius extremi in specie.de essentia.n. paternitatis est, sp ep sit ad filiationem; ep autem sit ad hanc, & ad il lam;hoc accidit:quia ergo illa extrema habentur omnia ratione filiationis, omnia sequuntur rone unius filiationis,& unius extremi; ideo aliud extremum unitum scam esse quidditatiuu, ad osa il la refertur per unam ronem specificam, quam in duunt;& quia illud extremum non est uariatum fcđm spem,& scđm esse quidditatiuum;ideo semel tantum & non bis. Si autem relatio haberet duo extrema, differentia specie; & quæ essent ex trema alterius & alterius rationis:oporteret, q il la relatio esset uariata secundum speciem, & secundum esse quidditatiuum: cum enim esse rela tionis sit ad aliud se habere: & in relatione duo

claudūtur, ipsti aliud, & ipfum ad aliud: (ipsti ad

aliudvoco habitudinem mediam inter extrema;

ipíum aliud uoco ipíum extremum) ubi ergo erit illud extremum diuersum scom spem,& se-

cundu róne, & ipsum aliud; hoc est habitudo erit

Вb

Digitized by Google

diuerfæ

dici.

Scientia re-

fertur ad fci

relatione.

est ad extrema, diuersa secundum spem, dicere-Semel dicie tur bis, & non semel. Apello.n. hic dici semel, se cundum unam rónem dici, & secundum unum unam rone esse quidditatiuum. Si at ita esset, patet propositu nostrum; quia sciens, & scibile sunt extrema diuerfarum ronum: ergo si scia refertur advtrunq; oportet & héat duplex esse quidditatiuum; & per consequens o dicatur bis, & non semel. Eodem mo uidens, & uisibile sunt extrema diuersarum rónum; si ergo uisus referretur ad utrunq;, opor teret cp heret uim duplicis relatiui secundu esse quidditatiuum; & per consequens & bis, hoc est secundum duo esse quidditatiua diceretur: patet ergo prima uia. Secunda uia Cómentatoris est o idem bis diceretur.i.idem esset ca & catum, si F cut scia:imaginatur.n.c. esse cam tantum, uel es se cătum tantum, est semel dici: esfe at simul cau fa & catum, est bis dici:uult ergo, op scaa est cau sa respectu scientis, quia constituit scientem. Si ergo scia refertur ad scientem, tanquam quid có stitutum ab ească constitueretur per essectum:& ita idem esset că & cătum:quia constitutum con stituit constituentem. Vbi notandum est, o scia bile duplici ad scibile duplici relone refertur; scibile.n.elt in strumentum scix, & cătiuum respectu illius; etiā iplum scibile est mensura respectu scix; & per consequens scia est instituta, & mensurata: & secundum primum modum inter sciam & scibile est relatio, sicut inter institutum & instituentem; & est relo in secundo modo. s. modo potentia & actus: secundo at modo inter sciam & scibile est relo sicut inter mensuram & mensuratum; & isto mó non concernit rónem instituentis, uel instituti, sed rónem perfecti & diminuti; quia illud, quod est in scibile secudum esse reale, est in scia fecundum esse intentionale, & cognitionale; esse ăt intentionale est esse diminutum respectu esse realis; & ideo scia het esse diminutum respectu scibilis, & per consequens mensurati : sic ergo se habet habitudo sciæ ad scibile. Siautem ad scié tem habitudinem habeat instituentis; cum ipsa sit instituta à sciete, & à scibili, haberet habitudi nem çausæ & citi;& ideo bis dicerctur. Notan-Que intelle dum est.n.o si intellectus aliquo modo instituat etus se het scientiam, hoc non est nisi inquantum motus à scibiliquia intellectus de se est in potentia passi ua, antequam moueatur ab obiecto; motus auté ab obiecto, actiuatur; ut possit aliquid operari: er go si instituit, hoc est per uirtutem scibilis, sed p se non instituit; sed est institutum à scientia, sicut

Questio.

Quareret aliquis. Vtrum scientia aliquo modo referatur ad scientem? Respondeo quòd omnis relatio extremum debet habere, quia omnis relatio ad aliud est; & omne, quod est ad aliud, extremum habet;hoc autem extremum non po test esse subjectu relationis: quandoquidé extremum relationis non debet esse aliquid, quod sibi largiatur esse subiectiuum, sed solum aliquid,

formatum à forma.

diuersæ rónis:& secundum hoc talis relatio, quæ E quod detineat dependentiam eius: cum sciens respectu scientia sit subjectum, scientia non refertur ad scientem. Et si enim scientia aliquo modo respiciat scientem, sicut accidens subie-Ctum; tamen non aspicit sicut relatio extremum. Et ex hoc patet forte fecundum alium sensum, Explication quomodo si scientia refertur ad scientem, quòd altera supre diceretur bis. Vbi notandum est, quòd dici si- ris dicti A. cut relatio est dici semel; dici sicut accidens est dici semel; dici sicut relatio, & sicut accidens est dici bis:si ergo imaginabimur, quòd scientia ad scientem semel tantum dicitur, quia tantum sicut accidens: scientia autem ad scibile semel tan tùm dicitur, quia tantùm sicut relatio; si autem scientia refertur ad scientem, respectu scientis esset accidens & relatio; & ita respectu eiusdem bis diceretur, quod est impossibile: licet respectu diuersorum relatio bis dicatur, tamen hoc est impossibile respectu eiusdem;omnis enim re latio, quæ prædicamentum est, accidens est; ex hoc quòd accidens est, de essentia sua est, quòd sit in; ex hoc quòd relatio est, de essentia sua est, quòd sit ad:ergo de essentia sua est, quòd sit in,& quod sit ad, & per consequens quod bis dicatur, sed tamen respectu diuersorum:quia respectu su biecti dicitur in, & nó ad; & respectu huius accidens est, & non relatio: respectu at obiecti & extremi dicitur ad, & non in: & sic est relatio, & no accidens: si autem scientia referretur ad scientem; sciens esset subjectum, & objectum; & per consequens respectu eiusdem scientia esset in, & ad;esset accidens, & relatio; & per consequens bis diceretur: quod est impossibile respu eiusde.

Quæreret aliquis. Vtrum relatio modo men- Quefio. suræsit in primo modo? Videtur quòd sic; quia relatiua, quæ sunt modo unius; sunt in primo mo do: relativa autem modo unius ex hoc consurgunt, quia unitas est mensura duorum: dictum est enim, quòd unitas aliquando mensurat nume rum, eo modo quo mensurat quatitatem, & qua litatem dicendo; quantitas uel una qualitas; & sic facit primum modum, qui est modo unius: ergo mensura respicit primum modum. Ad oppositu tertius modus dividitur contra primum; sed tertius modus est modus mensuræ, ergo non primus. Respo. cp aliter est mésuratio in primo mo do, & aliter in tertio: relatio.n. quæ est in tertio, Romensma est sicut inter mensuram & mésuratum:ita quòd aliter in pri mensura est unum extremum, & mensuratum mo mo, alialiud; & ex his nominatur relatio modo mensuræ:relatio.n. modò mensure est habitudo inter duo extrema, quorumvnum mensura est, reliquu mensuratum: sicut relatio, quæ est inter sciam & scibile, est relo mo mensure; quia est habitudo in ter scibile & sciam, quorum unum.s. scibile est mensura, reliquum. s. le ia est mensuratu: Ex quo patet, q mensuró mó passiuo est in uno extremo rū. s.in mensurato: mo at activo. s.in mensura, in altero extremorum:reló at in primo mó non est inter mensuram & mensuratum:ex hoc.n.est similitudo

militudo inter aliqua duo extrema, o unum ex- A tremum est mensuratum unitate:ita op non debe mus imaginari, quista relatio sit inter ipsam unita tem,& illud, cuius est unitas; sed inter mensuratum unitate ex una parte, & inter mensuratum unitate ex alia: & hoc secundum tres modos uni tatis.s.in substantia, quantitate, & qualitate: ucl inter menfuram mó multi uel numeri exvna par te,& mő numeri & multi ex alia;quantum ad inæquale, diuerfum, & dissimile. Ex quo consurgit duplex diuersitas inter ista modum, & illum:prima est, quia in illo modo mensuratio passiua solu est in altero extremorum; in islo it modo mensu ró passiua est in utroq: secunda est, quia ille modus. s. tertius, est modo mensura pp mensurone actiuam in altero extremorum: iste modus.s.pri- B mus, est modo unius & numeri. Cuius ro e, quia ista relatio fundatur super mensurónem passiua in utroq; modo, qux quidem mensuro passiua est pp naturam unius, quantum ad idem, simile, & æquale; uel modo numeri, quantum ad opposi taistorum. s.diuersum, dissimile, & inæquale. Sic ergo patet differentia inter primum modum, & tertium; quia in primo mo illud, quod mensurat .f.unum se tenet ex parte sundamenti; in tertio ất illud, op menfurat se tenet ex parte extremi . Ad argumentum pater, quia aliter est in primo mensura, & aliter in terrio: imaginatur at sic arguens, o in primo mó unum sicut mensura se te net ex parte unius extremi, & ipsa quantitas uel qualitas ex parte alterius extremisqd tamen non C est uerum:sed tam unum, quam quantitas se tenent ex parte fundamenti: quia(licut dictum est sepe)unum in tribus prædicamentis sacit tria sun damenta. Deinde d.

Ergosecundumse dicta ad aliquid sic dicuntur. Poltquam determinauit de relatiuis secudum se; hic determinat de relatiuis secundum acci-Relatino se dens. Et duo facit, quia primò recapitulat, quod sundum as dictum est:secundo determinat de relatiuis secu aidens qua, dum accidens: Secunda ibi. [Illa uerò quia sunt] Dicit ergo recapitulando, op relativa secundum se hæc sunt, quæ dicta sunt. Deinde d.

Illa uerò,quia sua genera sunt talia,ut medicina, ad aliquid: quia ipsius genus, scientia, videtur esse corum, que sunt ad aliquid.

Determinat de relatiuis scom accidens. Et di D uitur in tres partes scam tres modos relatiuoru per accidens, quos ponit. Secunda ibi. [Ampliùs quecunq;,]Tertiaibi.[Aliauerò scam accides] Dicit ergo primò, qualiqua sunt de numeto rela tiuorum, non quia sint relatiua in se; sed quia eorum genera funt relatiua:ex quo sequitur, o sunt per accidens; quia funt per naturam alioră : ficut medicina est de numero relativorum; siue quæ sunt relatiua, non pp se, sed quia genus ipsius. s. scientia est de numero relatiuorum. Deinde d,

Ampliùs quæcunque secundùm habentia dicuntur ad aliquid, ut equalitas, quia equale; & simili tudo, quia simile.

Ponit secundum modum dicens, paliqua sut, relatiua non per se, sed ex eo, o habentia ea, sunt relativa; habentia at ea sunt concreta.q.d.q. isto. modo abstracta funt relativa per accidens, sicut aqualitas est relatiuum, quia aquale; & similitudo, quia simile. Deinde d.

Alia uerò secundum accidens ; ut homo ad aliquid, quia ei accidit duplum esse; & hoc est ad aliquid,ut album:quia ei accidit album,& duplum.

Ponit tertium modum: estat tertius modus, quando subicctum non est relatum nisi per naturam accidentis;sicutho per natura dupli. Ethoc, elt, quod dicit; palia dicuntur relativa acciden- Ho que dici taliter, hoc est, per naturam accidentis: sicut ho tur relatine dicitur relatiue, non quia sit relatiuum in se ; sed quia accidit ei esse duplum, quod quidem duplu est de numero relatiuorum per se; similiter albu est relatiuum per accidens; si contingit unum & idem esse album, & duplum; tunc album dicitur relatiue non pp se, sed pp duplum, quod cum

co coniungitur.

Quxreret quis. Quo differt primus modus p Questio. accidens hic politus à secundo? Resp. quest aliter per accidens in primo mo, & aliter in secundo modo. Ad cuius euidentiam notandum est, ophic determinat de relativis per accidens, non de re-, Relativa lone per accidens; differetia at inter relonem, & quo differe relatiuum est, sicut inter formam & formatum, & sicut inter albedinem & album; op at hic deter minet de relatiuo, non de relone, patet, quia po nit, o fimilitudo est relatiuum per accidens, & tamen est relo per se;similiter aqualitas est relo per se; hic tamen numeratur inter relatiua per ac cidens. Si ergo sic est, uideamus, quid requiritur ad naturam relatiui per se, quia hoc uiso, patebit opillud, quod deficit ab aliquo istoru, que requiruntur ad naturam relatiui per se, uocatur relati uum per accidens; quia per accidens non est nisi derivatio à per se, & secundum quod aliud & a- Relatinis ? liud deficit ab illo, quod requiritur ad per se, ita se, qua ve-hoc erit relatiuum aliter & aliter per accides. In quiruntur. relativo aut per se duo includuntur, quia oportet ibi esse illud, quod resertur; & illud, quod est ro referendi:sicut.n.duo requiruntur ad illud,quod est.s.illud,quod het naturam essendi, & illud,qd est ró essendi.s. sorma; ita si aliquod est relatiuu, oportet, op sit ibi aliquod, quod refertur; & illud, quod est ro referendi: sicut si pater refertur ad fi lium, paternitas est ró referendi, sed tamé illud, quod het paternitatem, refertur; & coniunctum ex utroque uocatur relatiuum. Ita op plura requi Ad pleitade runtur ad perseitaté relatiui, quam relonis, quia relatiui pla de perseitate resonis non est amplius, nisi q sit ro eur, qui ad referendi, sed ad perseitatem relatiui requiritur, penatemre cp in se habeat illud, quod refertur, & quod est ro lationis. referendi, sicut plura requiruntur ad illud, qđ é, quaad ronem essendi, illud.n.quod est, claudit in se illud, quod subsistit; & illud, quod est ró sub sistendi.s. formam:ratio autem essendi solam for mam dicit. Si ergo hæc sunt uera, patet quad hoc

Вb

o aliquid sit relatiuu per se, duo requiruntur. s. il E dens sorma; ita referri, quod est relatiui, mó acci lud, quod re fertur; & illud, quodest ro referendi: & omne illud, quod deficit ab aliquo istoru, non est relatiuum per se; sed si fuerit relatiuum, erit per accidens: & secundum quod aliter & aliter deficit, aliter & aliter erit relatioum per accidens. Primus ergo modus per accidens hic, posi tus, ex hoc dicitur relatiuum per accidens, quia deficit à relatione, quæ est ró referendi, quæ non est in eo,sed in alio aliquo, per quod id dicitur re latiue, & ita per accidens. V.g. primus modus é, quando species dicitur relatiue per genus; quia ró referendi non est in specie, sed in genere: sicut medicina dicitur relatiue per scientiam; quia ro referedi ad scibile no est in medicina, sed in scie tia:medicina enim inquantum medicina non refertur ad scibile, sed inquantum scla; ut patebit in sequenti Qone. Sic ergo iste primus modus est, quia aliquid refertur per ronem referendi, quæ non est in eo inquantum tale, sed inquatum induit naturam alterius; & per consequens per accidens. Similiter & tertius modus per accidés est, ex hoc op ro referendi est in eo, quod dicitur referri per aliquid aliud: sed tamen differenter à primo modo: in primo modo.n. sic est, quillud, quod refertur; nó habet rónem referendi, nisi in quantum induit ronem sui generis: & sic ro rese rendi in hoc modo descendit in spem p genus,: in tertio at modo ro referendi est in subiecto, ex eo op induit ronem accidentis; & ita per accides; quia descendit ró referendi à natura accidentis Home non in subjectum; sicut ro referendi hominem no est est relativă in hoie, nisi inquantum induit ronem dupli, uel alicuius alterius relatiui per se. Sic ergo patet, op primus modus & tertius io est relatiuum per ac cidens, quia deficit à rone referendi, quæ est in primo mó in spé per genus: in tertio at modo in subiecto per naturam accidentis. Secundus auté modus non est relatiuum per accidens, quia defi ciat à rone referendi; quia tale relatiuum est in potentia referédi:dicitur at relatiuum tertio mó æqualitas, similitudo, & c.æqualitas at est ró reserendi duo æqualia,& similitudo duo similia: dici tur at relatiuum per accidens, quia deficit ab eo, quod refertur: licet.n. similitudo, & aqualitas sint rones referendi;tamen non referuntur: ita cp similitudo est relatiuum per accidens:quia per si- H mile refertur, & æqualitas per equale. Imaginabi mur, n. accidentalitatem ficut in forma: dicimus .n.c. forma est per accidens; compositum at est Forma que per se: dicitur auté forma esse per accidens, non est per acci quia sit că essendi per accidens; sed quia non est illud, quod est, nec subiectum existentiæ:nisi qua tenus est in composito:ita quillud, quod est com politum, sit per le; & hoc. s. esse attribuitur forme Similitude, per naturam copositi. A simili aqualitas, & simili es aqualitas tudo sunt relativa per accidens; non quia ca refequo sunt rendi per accidens; sed quia nullo mo referutur, nisi per naturam similis & equalis; stacy sicut esse, quod est copositi, attribuitur quod est per acci-

dentali attribuitur reloni, quæ non est relatiuu, fed ró referendi. Et sic patet qó, co aliter est rela tiuum in primo modo, & tertio: quia per defectu zelónis & rónis referendi; & aliter in fecundo modo,quia per defectum eius,quod refertur.

Qozreret quis. Vtrum possit esse, medicina Questia. sit spes sciæ:& tamen scia dicatur relative scom ſe,& medicina non?Videtur 🌣 non; quia ſpés re latiui relatiua est; & spés relatiui per se, relatiua est per se,ut uidetur:si ergo medicina est species sciæ; sicut scia dicitur relatiue per se ad obiectú; ita & medicina. Respo.ad hanc quæstionem, pri Dostrina mò ponenda sunt uerba Comm. deinde manise- Auerrora. standa; ex quorum manifestatione patebit inten tio Philosoph.circa sciam & medicină, & circa re lationem generis & spēi. Verba aut Comm. sunt hæc: p aliquod genus sit relatium; & tamen spe cies non sit relatiua, că in hoc est, quia non est ve rum genus, quod est positum esse genus spei: io Scientia no in rei ueritate scia non est genus medicinæ; nisi dicitur ad scia diceretur relatiue ad scientem, & medicina sciente, sed ad medicum:tunc.n.scia esset genus medicinæ, ad scibile, & sciens genus medici. Est ergo intentio Cóm. genus medi cy quia scia non dicitur ad scientem, sed ad scibi cina. le;ideo scia non est genus uerum medicina. Videtur imaginari, o medicina ad medicu dicitur relatiue, sicut scia ad scibile: exponatur ergo sic secundum dictum Comm. Commentator ergo Prima ma uult, o scia secundum ronem scie non dicitur re teria denolatiue, nisi ad scibile: medicina autem secundum minatur ronem propriam suz spei, quam addit super genus, dicitur relatiue ad scientem. s. medicum; eo non ah alsmodo quo potest esse relo inter subiectum & ac quasperum cidens. Si autem contingat, op medicina dicatur eins. Vnde ad scibile. siad medicinabile; hoc est solumodo scime openia sui, quod est scia est est est est scia est est est est est est est est rone medicine absolueretur ratio sciandiceretur mutatur: st solum relatiue ad scientem; medicina autem ad maledicinus medicum & ad scientem; ideo contingit, quod ria generascientia non est uerum genus medicinæ: si enim sur, mel con esset uerum genus medicinæ: sicut scientia ad rupnur. Jea scibile, ita medicina ad hoc scibile. Secun- parter bedò contingit, co medicina, secundum co in ea saluatur ratio generis, dicitur relatiue ad scibile: se reria e tras cundum autem quin ea saluatur ro medicina, di mutabilis: citur relatiue ad scientem. Ex hoc patet ad argu sed male di mentum; quia scia secundum Comm. non habet citur, quod naturam generis: quòd si ueri generis naturam sis generabi haberet, uel scia diceretur ad scientem, sicut & rupubilis.

medicina; uel medicina ad scibile, sicut & scia. Viteriùs quareret quis, Quia intellectus non Quefio. quiescit. Quare medicina dicitur ad scientem,& Îcĩa ad fcibile?ex quo patebit quare medicina fe cundum ronem sciz ad scibile, & secundum ronem propriam ad medicum dicitur. Ad declaro In que cafenem autem istius quastionis, uidendum elt; in stat rofile, quo consistit ratio sciæ & medicinæ:ex quo scdò patebit, op queritur. Ad euidentiam at primi nota dũ e, co scia evniuerialis acceptio rei uniuersalis

tine p scien

per ∫e.

particularium; & aliquo modo causata à natura

scibilis:& ideo contingit, quòd ipsa scientia est

quid caufatum à natura scibilis:tota ergo natura

scientiæ uidetur esse in aspectu ad scibile; ita p

naturam praxis hoc habet, quòd est de eildem u-

niuerfalibus, per industriam, scilicet medici ap-

plicantis ad particularia: & est de eisdem uniuer

falibus non absolutè; sed ut sunt regula directi-

ua operum, ad quæ fe extendit industria medici.

Ex quo cotingit, quòd illud, quod addit medici-

mensuratum ab industria medici; & quasi quid

ratum à scibili:& suum primum aspectum habet

ad scibile; patet q relatiue dicitur ad scibile : ex

quo autem medicina ex propria ratione hoc ad-

dit super scientiam, quòd propter suam praxim

dicit aspectum ad industriam scientis; oportet,

quòd dicatur relatiue ad scientem. Ex quo duo

fequuntur: primum quòd medicina inquantum in ea faluatur natura fcientiæ & generis, dicitur

ad scibile:inquatum in ea saluatur ratio propria,

dicitur relatiue ad medicum, siue ad scientem: se

addit medicina supra scientiam; prohibet quòd

non fit uera species scientiz; nec scientia uerum

cius genus: sicut dicit Commentator: quòd ista

praxis facit, quòd dicatur ad medicum & ad scie

cut scientia aspicit scibile in genere;ita & medi-

cina aspicit hoc scibile in specie, scilicet medici

nale:& quantum ad hunc aspectum est uera species scientia: & sicut scientia est quid mensuratu

à scibili universaliter; ita medicina ab hoc scibili:

& quantum ad hunc aspectum medicina est scië tia speculatiua. Alium aspectum habet medicina

ad industriam medici:inquantum medicus illud,

quòd fuit speculatum in medicina, applicat ad o-

pus: & secundum hunc aspectum induit ratione

praxis,& exitaspectum ueræspeciei:quia secun-

dum istum aspectum dicitur ad medicum, scien-

Primus of- primus aspectus scientiæ est ad scibile, secunda-Spectus scië rius ad sciente. Medicina autem, ut practica scie tia est adses tia est, est de eisdemvniuersalibus, de quibus suit mero ad scie scientia; sed tamen non eodem modo: quia per

Medicina, causatum. Ex quo etiam contingit, quòd medici me medicina na ut medicina aspectum primum dicit ad medi fectum het cum, & ad scientem; sic igitur patet primum. Ex ad medici, quo patet secundum; ex quo enim scientia (ut pa 22 fui pra- tet per præcedentem articulum) est quid mensu

cundum, quod sequitur, quòd ifta; praxis, quam

Medicina tem. Debemus enim imaginari, quod medicina duplicemba habet duplicem aspectum: unum aspectum habes as pection bet ad medicinale, quod est obiectinmitta quòd si

Quaftio.

tia autem ad scibile. Consequenter quæreret quis, quia intellectus adhuc non perfecte quiescit. Vtrum illud, quod est medicina respectu scientiz, scilicet, quod sit aliud ratione speciei, & aliud ratione generis: ét sit in scientiis speculatinis;ita quòd hæc scientia speculativa, puta Physica ad aliud dicatur rone generis, scilicet scientiz, & ad aliud ratione spe-

acceptio dico accepta ab experimento multoru A ciei, scilicet inquantum Physica? Respondeo dicendum est, quod nou: quod enim hoc continge bat in medicina respectu scientiæ, erat propter aspectum, quem addebat medicina ad medicum propter suam praxim; quod quidem non est in scientiis speculatiuis: in illis ergo sic erit, quòd ad idem scibile, ad quod dicitur scientia in gene re:dicitur hæc scientia in specie. Vnde hec scien tia Phylica dicitur relative ad aliud, quantum ad scibile Physicum, & Mathematica ad Mathematicum, & Metaphysica ad Metaphysicum: ita cp ficut scientia dicitur ad scibile, ita hæc scientia speculativa ad hoc scibile: & sicut hæc scientia est species scientizzita hoc scibile species scibilis:& ideo ibi faluatur uerè ratio speciei & gene . na super scietiam propter suam praxim, est quid B ris. Vnde ficut est in multiplici, & submultiplici respectu dupli & dimidii: ita est in scientia, & hac scientia respectu scibilis, & huius scibilis: nã ficut duplum est species multiplicis, & dimidiú submultiplicis: ita hec scientia debet esse species scientia, & hoc scibile scibilis. Et ideo in istis scientiis quælibet scientia specialis tam ratione generis, quam ratione speciei dicitur scibi lis scientia:ratione autem speciei dicitur Medici na: ut planè uult Comentator super isto Quinto.

Vltimõ quæreret quis'. Vtrum relatio addat Questio. aliquam rem, uel intentionem super suum sunda mentum? Videtur quòd sic: quia secundum Boethium decem Prædicamenta funt decem uoces, decem rerum genera significantes; si ergo hoc est uerum, ergo quodlibet prædicamentum aliquam rem fignificat; & aliud, atque aliud prædicamentum aliam & aliam rem: relatio autem est Reli non di unum de decem predicamentis: ergo significat cu rem alia aliam rem, & est aliud prædicamentum ab aliis: a suo sunda ergo significat rem diuersam ab aliis prædicamentis. Ad oppositum, si relatio adderet aliquid supet fundamentum: similitudo diceret aliam re ab albedine superfundamentum, quod estimpos fibile: si enim ita esset, tunc subiectum album & simile esset compositius, quam subiectum album tantùm, quod non est uerum. Respondeo, ad eui dentiam huius quastionis tria sunt declaranda: primum quid uocetur hic res, & quid intentio: secundum est, op relatio nullam rem addit supra fuudamétum: tertium o aliquid diversum ab co Primos arfecundum intétionem. Ad intellectu primi nota noulus. dũ é, cp hic uocatur res, ois natura, & essentia, que habet aliquid reale eé, uel firmum, diuerfum ab A. l. relati. aliquo alio: res enim duplicem uariationem habet; uno.n.mó dicitur res à reor, reris; & sic illa, Res duplici quæ habent esse putatiuum, & tantum in anima, ter deriua-sicut sunt sigmenta; possunt uocari res: secundo

modo dicitur res à ratum esse, & sic illa uocantur

res, quæ aliquam entitatem, & aliquam certitudi

nem habent in natura, diuersam à quolibet alio;

siue sit diucrsa in essentia, siue in existentia: in es-

sentia; eo modo quo dicimus, quòd alia est reali-

tas albedinis, & alia hominis: quia alia est essen-

tia, non quia alia sit existentia; quia albedo non

Bb 3

existentia uerò; eo modo quo dicimus, quòd alia realitas est Petri, & alia Martini; quia alia est sixio, quam habet Petrus per suam existentiam; & alia, quam Martinus habet : sic ergo patet, quid Intitioquid hic dicitur res. Intențio auté uocatur, non co modo quo dicunt Logici, intentio prima, & secunda: sed intentio hic uocatur aliquid pertinés ad realitatem primo modo, quòd natum est præ concipi absq; aliquo alio, quod est in eadem rea litate.V.g.ueritas,& entitas unam realitatem dicunt: tamen ucritas est una intentio, & entitas alia; quia entitas est apta nata concipi præter ueritatem; quæ tamen intentiones fundantnr fuper una realitate:Ita quòd secundum hoc multa sunt Multa font cadem re, que tamen sunt diuersa intentione: ea- .F eadere, qua dem re quidem, quia habent unam fixionem, & eandem realitatem indiuisam in natura, ita quòd natura fixum, esse unius & ratum, non potest separari à fixo esse alterius: diuersa autem intentio ne, quia conceptus unius ex eadem realitate potest concipi præter conceptum alterius, qualia funt uerum, & bonum; quia fixum esse ueri, & sixum esse boni inseparabilia sunt; & tamen intellectus, qui inseparabilia secundum rem potest separare; potest concipere unum, non con cipiendo reliquum: & ideo intentio dicitur quasi intus tendentia, quia intelleccus tendens

in intraneitatem rei, infra eandem intraneitatem reperit duos conceptus; quos conceptus propter fui intraneitatem intentiones poslumus appella re:tantum ergo de primo articulo declaratú elt. Secundum declarandum, est, quòd relatio nul lam realitatem addit super suum sundamentum: quod potest patere quadruplici uia: prima uia erit ex habitudine, quam habet relatio ad iplum fundamentum: secunda crit ex habitudine, qua habet subiectum relationis ad obiectú eiusdem; tertia uia erit ex habitudine, quam habet relatio ad genera & species suas : quarta uia erit ex habitudine, quam habet relatio ad motu. Prima patet sic, habitudo relationis ad fundamentum, ut relatio dividitur contra ipsum fundamentum; non est habitudo rei ad rem; si enim sic estet, sic adderet ueram rem super fundamentum; sed est habitudo modi ad rem. Verbi gratia non est ima ginandum, quòd habitudo similitudinis ad albe dinem sit, sicut habitudo duarum rerum, sed albe do & similitudo dicunt eandem remita quòd similitudo super albedinem modum realem addit; ita quòd eadem realitas, quæ dicitur albedo ingantum facit albū, dicitur similitudo inquantu induit modum aliud, & inquată dicit respectum ad aliquid extra; ita quòd similitudo ut similitu Este in, & do de se non esset, nisi quoddam ad, & quidam est ad, dif- modus; nec esset res extra animam, nisi quia eade res, quæ est albedo, subinduit hunc modum qui est ad. Vnde realem realitatem, quam habet albe do, largitur similitudini; &est ad reale propter rea le fundamentum. Debemus enim imaginari, q ٠.... ٦

existit nissin homine, & criam in suo subiecto; in E cadem albedo habet, quòd de natura sit in , & 9 sit ad: & sicut cam esse in, nullam rem addit supra ipsam albedinem;ita nec eam esse ad, addit super albedinem, nisi modum, Arguemus enim sic co Crederem, tra illos, qui ponunt aliam rem relatiuam præter que désitas, rem fundamenti; ita quòd habitudo fundamenti ad relationem sit habitudo rei ad rem: impossibi fint relatio le est dare aliquam rem, de cuius natura sit esse nes pure in in; quin illa res sit res accidentis: ergo à simi- tellectuales, li impossibile est dare aliquam rem, de cuius na guare es pu tura sit esse ad, quin illa res sit res relationis: sed ni: ni: na mem ista res, de cuius esse est, quòd sit ad, est res abso- fundameta luta, & res fundamenti; ergo res absoluti, & res talum sul fundamenti est realitas rationis, & nulla ibi alia la realis ha res est præter illam: Quòd autem res absoluta, bundo eë m & res sundamenti hoc habeat quòd sit ad, præter moda absoquamlibet realitatem additam; patet inducendo; luco; nec ne quia albedo per essentiam suam hoc habet, quòd essente se ordinetur realiter ad quamlibet aliam albedine: mul passes ita quòd posita albedine in duobus extremis, nul insimodi pla la alia realitate posita, ponetur similitudo: simili- ra alia tre-, ter binarius per eadem essentiam & realitatem, do. Paser w per quam est binarius; per eandem est duplum ro, dominale ad unitatem: Queremus enim ab illis, qui ponut, latina redi quòd relatio dicit rem aliam à fundamento; ita ser quiarea quòd habitudo unius ad aliud est habitudo rei luer supra, ad rem:utrum illa realitas sit relatio, quia habeat non possione modum adequod necessario habent concedere, esse sue con quia nulla realites est relatio, ness per modum quia nulla realitas est relatio, nisi per modum, sie scient qui est ad:si autem ita est, quòd ista realitas, qua ad sabile an ponut; est realitas relationis; quia habet modum plum ad di adjergo omnis realitas, de cuius essentia est, habe midiomere. re modum ad, erit, realitas relationis; sed de essen ser sampis tia rei absolutæ, & rei sundamentalis est, quòd secondo los habeat modum ad, sine aliquo intermedio; ut exe spsum reale plificatum est de albedine: ergo realitas rei absolutz, & fundementalis est realitas relationis: si au tudinem, se tem hoc est, frustra ponitur alia realitas. Quære- dena, o la mus etiam ab eis, utrum ista realitas, qua ponunt, tionem to al se habeat ad ipsum modum ad, sicut sundamen- serum. tum, uel sicut subiectum: non sicut subiectii, quia subjectum refertur, ista autem realitas non refer tur:nec sicut sundamentum, quia fecundum opinionem Philosophi fundamentum relationis ab solutum est, & est in alio prædicamento, quàm sit H prædicamentum relationis. Sic ergo ex hac uia concludo, quòd cum habitudo relationis ad tundamentum non sit habitudo rei ad rem ; relatio nullam rem addit supra fundamentű. Secunda Scieraio uia ad hoc probandů, est ex habitudine , quá hết subiectum relationis ad eius obiectum: debemus enim imaginari, quòd eadem realitas est, quæ ligat subjectum, quod refertur; & objectum siue terminum, ad quem terminatur ralatio:per eandem enim humanitatem homo est homo, & homo aspicit quemlibet alium hominem, & est similis cuilibet alteri in humanitate:& ficut est essentiale humanitati, saccre hominem sormaliter; ita essentiale est sibi, quòd faciat hominem simile in humanitate cuilibet alteri; & sicut per nihil

Liber Quintus.

additum homo facit hominem; ita per nihil ad- A habeo propolitum: si fic, ergo aliqua res sacta est ditum facit simile. A simili dico de albedine; quòd eadem albedo est, quæ aspicit subiectum, & obiectum: & aspiciendo subiectum, sacit album; aspiciendo obiectum, sacit simile. Quz remus enim ab illo, qui ponit, quòd relatio dicit aliam rem à fundamento; quare albus est & similis albo, & non est similis musico? & non poterit dari alia ratio, nisi propter naturam specificam albedinis: de natura enim specifica al bedinis est, quòd per modum unum aspiciat quã cunque albedinem, per quem modum non aspicit musicam): hunc autem modum aspiciendi apello modum similitudinis): ita quòd sicut albedo per seipsam, & per nihil additum aliud sacit diuersitatem in ratione inter album, & musicun: ita perseipsam, & per nihil additum facit hunc album simile cuilibet albo. Tertia uia est, ex habitudine, quam habet relatio ad genera & species. Ad cuius uie euidentiam notandum est, quòd licet relatio per modú suum dividatur ab aliis prædicamentis; & per ré fuscipientem istum modum diuidatur infra seip fam in genera & species; ut dictum est in prima Quæstione huius capituli: tamen oportet op reali tas, per quam dividitur infra seipsam in genera & species, sit realitas propria: quodlibet enim predicamentum per modum proprium dividitur ab aliis prædicamentis;& à simili propter rea litatem propriam diuiditur infra seipsum. Non est enim imaginandum, quòd realitas illa, per cu ius divisionem dividitur prædicamentum substá C tiæ infra seipsam, sit realitas aliena, sed est reailtas proprias. Nec est imaginadum, quòd substan tia habeat duplicem realitatem; unam in se, qua si indiuisam; & aliam, per cuius diuisionem diuidatur in genera & species: sed est una & eadem realitas, quæ sibi propria est;& per cuius diuisionem descendit in genera & species. A simili eadem realitas est, quæ est propria relationi, & per cuius divisionem dividitur in genera cy species:

uum; sicut patebit in sequenti articulo. Quarta vo. Quarta uia ad hoc ostendendum, est ex habitudine, quam habet relatio ad motum: uidemus enim, quòd aliquis de non relato fit relatus, & de non simili fit similis, nulla mutatione facta in ipfo; sed folum in altero extremo. Si enim solus Pe trus esset albus, ita esset albus, quòd non esset similis; facta autem mutatione in altero extremo; puta, quòd aliquis fiat albus statim, Petrus erit si milis illi albo facto, & tamen nulla mutatio erit facta in ipfo. Modò arguo sic. Aut similitudo est aliqua res præter rem fundamenti, aut non: si no,

cum ergo per realitatem fundamenti relatio di-

uidatur in genera & species, ut ostensum est in

præcedentibus Questionibus; ergo realitas fun-

dameati, est realitas propria relationis. Nec obstat, quòd realitas fundamenti sit in alio prædica mento, quia cadem realitas potest subintrare, D

scilicet prædicementum absolutum, & relati-

in Petro, quæ priùs uon fuit sine motu Petri, o intellectus non capit:quare ergo enim priùs non habuerit talem rationem, & modò habeat sine motu, est implicatio contradictionis: probatio hu ius, sexto Physicorum, moueri est se habere ali- Tex. 6.52. ter nunc quam prius:ergo omne subiectum, qd se habet aliter in re nunc, quam priùs, mouetur : cum ergo istud subiectum relatiuum, quod priùs non habuit istam rem, & modò habet; se habeat nunc aliter quam priùs: ergo motum est:motum est ergo, & non motum. Præterea impossibile est dare,quòd fit aliqua realitas,quæ priùs non habi ta, postea possit haberi ab aliquo subiecto, quin ooslit terminare motum;li ergo relatio habetrea litatem propriam, ergo uidetur quòd possit terminare motum per se; cuius contrarium probatum est Quinto Physicorum. Imaginabimur er- Tex. 6.10. go,quòd una realitas est fundamenti, & relationis; & quòd ille idem motus, qui terminatur ad fundamentum per se, terminatur ad relationem per accidens. Imaginabimur etiam, quòd aliquis de non simili fit similis sine mutatione sui, hoc non fit per acquisitionem alicuius rei, sed to tum realiter quidquid priùs dici similis, hoc non erat propter defectum realitatis, sed propter defectum extremi, ad quod debebat terminari habitudo, fundata super realitatem fundamenti. Nam ipfa albedo (ut ponamus exemplum) duo haber; unum est, quòd ipsum subiectum facit album; secundum est, quòd habet connectere modo imilitudinis album cum albo:primum potest haberi per rationem unius extremi, quia solum uno subjecto existente; illud subjectum potest ef se album: secundum uerò non potest haberi nisi per politionem duorum extremorum, quia connexio semper duorum est: quando ergo solum unum extremum est, deficit connexio, non propter desectum realitatis; quia tota realitas conne xionis est illa albedo ex una parte; sed propter de fectum extremi, ad quod terminatur ista connexio: & sic patet secundus articulus.

Tertiò declarandum est, quomodo relatio dif Tertius arti. fert à fundamento secundum intentioné: quod qui intentioné: quod qui intentioné : quod patet, si considerentur dicta in primo articulo. Dictum est enim in primo articulo, quòd inten tio uocatur conceptus, in re inventus, qui potest concipi præter alium conceptum: cum ergo ita sit, quòd infra relationem sundamenti possunt concipi duo conceptus, quorum unus est conce ptus fundamenti, & alius est conceptus relationis,& unus possit concipi præter alium; patet, que relatio differt intentione à fundamento. Hæc pa tent in similitudine respectu albedinis: eadem enim albedo sub una intentione, & uno conceptu albedo dicitur; & sub alio conceptu in albe dine similitudo est:realitas enim albedinis reali tas est similitudinis: inquantum enim albedo est quædam qualitas speciali modo qualificans subie cum, albedo dicitur : inquantum autem eadem

Digitized by Google

Tertia to.

obiectum, puta quodeunque album, sic albedo induit modum ad: ita quòd quasi quædam habitudo est ligans subiectum, quod refertur; & obie ctum, ad quod terminatur relatio: & secundum istũ modum dicendi albedo similitudo est; ita 🕫 fuper realitatem albedinis in aspectu ad subiectu est modus qualificatiuus:in aspectu ad obiectum est modus relatiuus: & sic una realitas est utriusque, tamen intentio est alia, & alia. Et hoc est, quòd uoluerunt dicere aliqui, quòd relatio, & fundamentum non differuut secundum rem, sed different secundum quidditatem: cuius ratio est, quia quidditas magis respicit intentionem, quam rem:si enim quidditas rei acciperetur pœnes rem, & non magis pænes rem sub intentione;una esset quidditas entis,& ueri; quia una rea litas: sed quia accipitur pœnes rem sub intentione, & alia est intentio entis, & ueri; ideo alia quidditas. Debemus enim imaginari, quòd quando aliquæ duæ intentiones sunt in aliqua realitate, quòd illa realitas est quasi quid informe apud intellectum, hoc est, quod dicit in formem conceptum formabilem per intentionem & intentionem, & distinguibilem per easdem; & quia quidditas respicit conceptum distin &um & formatum, & non conceptum informé: ideo quidditas non accipitur pænes rem tantúm; fed panes rem sub intentione; quare si ita est co relatio & fundamentum dicant aliam & aliam in tentionem, benè dictum est, quòd sunt alia secudùm quidditatem,& non fecundùm rem. Ad argumentum Boethij, dicendum est, quòd ibi acci pit rem, communiter; ad rem, & ad modum rei: & sine dubio relatio dicit rem, quia rem fundamenti; licet alio modo, & alia intentione dicat eam, qua dicat fundamentum: fundamentu enim dicit illă per alium modum prędicabilem, quo di cat relatio: sicut albedo dicit realitatem albedinis per modum qualificatiuum; similitudo dicit eandem realitatem per modum ad, & per modú relatiuum: hæc ad præsens dicta sint de relatione.

Conceptus

in formus

Perfectum uerò dicitur, unum quidem, extra Cap. il quod non est accipere ullam quidem particulam; ut tempus perfectum singulorum, extra quod non est accipere tépus aliquod, quod sit huius téporis pars.

In parte ista Philosophus determinat de pro- H prietatibus entis, ficut in principio huius dictum fuit: Et dividitur in duas partes , quia primò determinat de proprietatibus, que se habent per modum positionis: secundò de illis, quæ se habet per modum prinationis: Secunda ibi [Falsum uerò dicitur]Prima in duas, nam perfectum & totum sunt affinia; & ideo primò distinguit perfechum: secundò distinguit ipsum totum: Secunda ibi[Totum dicitur]Prima in duas,quia perfectú uno modo dicitur, cui nulla pars deficit; ideo primò distinguit perfectu: scdò distinguit parte, ibi [Ex aliquo esse dicitur.] Circa primum notandu est, op persectum est illud, quod finem attingit;&

albedo non solum aspicit subiectum, sed etiam E persectum est quod absolutum, & independent est:tertiò persectum est illud, quod habet omne. quod pertinet ad naturam fui: Et secundum hoc dividitur hoc capitulum in quatuor partes, quia primò distinguit perfectum: secundò finem, siue terminum:tertiò per se, quòd sonat quandam ab folutionem, siue independentiam: quartò habitu. Secundaibi [Terminus dicitur] Tertiaibi [Et se cundum quòd dicitur multipliciter.] Quarta ibi, [Habitus uerò dicitur] Prima in duas; quia primò distinguit illa, in quibus primò saluatur ratio per fecti propriè: secundò illa, in quibus saluatur im propriè,& fecundum quandam analogiam.Secu da ibi [ Alia uerò iam fecundùm ipfa ] Prima in duas, quia primò distinguit persectum per tres modos:secundò ostendit, quòd omnes modi per fecti possunt reduci ad duos. Secunda ibi [Secun dùm se quidem igitur dicta] Prima in tres, quia primò ponit unum modum perfecti, qui attendi tur secundum quantitatem : secundò unum, qui attenditur secundum qualitatem & uirtutem: ter tiò unum, qui attenditur secundum finem. Secun daibi [Et quæ sunt secundum uirtutem] Tertia ibi, [Amplius cuius est finis studiosus] Dicit er- Perfection go primò, q perfectum primo modo dicitur, ex quid. tra quòd non est accipere aliquam particulam il lius:quasi dicat, tunc est persectum in aliquo secundum quantitatem, quando tota quantitas attingitur, & omnes particule eius; ita quòd nulla particula est extra hoc, quæ non habeatur:

Exemplum, tempus perfectum uniuscuiusque rei tunc est, extra quòd non est accipere aliquod tempus partiale, quòd sit pars huius temporis: Commentator funt quadam tempora entium na turalium, quæ dicuntur mensuræ entium, & uita ipforum; eo modo quo dicimus, quòd unaquæque res habet propriam periodum: Cósequenter per istum modum perfectionis mundus dicitur persectus: cuius ratio est, quia tune unumquod- Mundus pque dicitur perfectum in isto modo, quando ha- fectus. bet quantitatem totam, quæ requiritur ad natura sui; nullum autem corpus infra mundus capit totam quidditatem, solus autem mundum totam naturam quanti capit; & ideo est perfectus secun

dùm istum modum. Sccundum etiam eundem Commentatorem corpus est perfectum secun- corpus est p dum hunc modum perfectionis respectu linea, fectum. & superficiei: cuius ratio est, quia iste modus per fectionis respicit perfectionem inquanto; illud autem uocatur perfectum inquanto, quod attin- Perfecte in git omnem dimensionem quanti: & ex opposito quato quid. illud uocatur diminutum inquanto; quod non at tingit omnem dimensionem quanti: fecundum hoc ergo linea est quid diminutum inquato; quia non attingit, nisi unam dimensionem:similiter su perficies, quia non attingit nisi duas dimésiones;

corpus autem perfectum est, quia attingit omnes dimensiones; attingit enim tres; ultra autem non Corpus & est dare quartam. Notandum tamen, quòd aliter mundus di est persectum corpus, & aliter mundus: corpus persests.

enim

cundum speciem est, que non attingatur à corpore; non tamen attingit omnes secundum numerum:& si enim corpus attingat secundum lógum, latum, & profundum; non tamen omne cor pus attingit omne longum numeraliter, nec omne latum, nec omne profundum: Mundus autem attingit omnem rationem quanti in specie, & in numero; & ideo corpus est quid imperfectum re spectu mundi; quia mundus attingit omnem ratione, quanti, quod non attingit corpus. Deinde

Et qua sunt secundum nirtutem, & eius, quod be ne;non habentia hiperbolem ad genus,ut perfectus medicus, & perfectus fiftulator; quando secundim speciem propriæ uirtutis in nullo deficiunt

Perfectum

Ponit secundum modum, qui attenditur secu dùm qualitatem:Et dividitur in duas, secundùm quòd perfectum in hoc modo est duplex, scilicet propriè,& translatiuè:Secuda ibi.[Sic autem tras ferentes.]Dicit ergo primò quòd aliquid est per fectum fecundum uirtutem, quod quidem quantum ad bonitatem eius, quod est benè se habere, non habet excedentiam in tali genere: quafi dicat, illud uocatur perfectum in genere, quod attingit ultimum gradum generis: sicut illud est diminutum in tali genere, quod attingit natura generis, led non lecundum perfectam rationem, nec secundum ultimatum gradum. Deinde po-Pirans di- nit exemplum Philosophus; sicut persectus medi C fre perfecti cus dicitur, qui in nullo deficit secundum specie proprix uirtutis, hoc est, qui attingit medicinam non secundum desectum: & persectus sistulator dicitur, qui in nullo deficit in arte fistulandi; sed illam attingit fecundum ultimatu gradum . Notandum est, quòd Commentator appellat hic istu. Qualitas di modum secundum qualitatem; uocans qualitate citus forman ipfam, & naturam rei, siue uirtutem. No sauma tandum etiam, quòd iste modus perfecti optime uocatur secundum uirtutem; cuius ratio est, quia uirtus est ultimum de potentia:potentia enim & Poa, or mir uirtus sic differunt, quia potentia potest dici de ens differit omni gradu potentis: uirtus autem dicitur folum de ultimo gradu potentis, & de nobilissimo graduscum ergo perfectum sit isto modo, quod attin D git ultimum gradum generis; & uirtus habeat ra tionem ultimi, benè dictu est, quòd hoc est perfe ctum secundum uirtutem. Deinde cum dicit.

Sic autem transferentes ad mala, dicimus sycophantam perfectum, & latronem perfectum ; quoniam & bonos dicimus eos, ut latronem bonum, sycophantam bonum. Est enim uirtus persectio quadam.Quodlibet enim pecfettum, & Jubstantia omnis, tunc perfetta, quando secundúm speciem propria uirtutis in nulla deficit parte secundim natu-

Ponit modum perfecti translatiui dicens, & ficut in bono dicimus perfectum, quòd attingit ultimitatem, uel ultimatum gradum boni in ali-

enim est perfectum, quia attingit omnes dimen- A quo genere, ita in malis per quandam translatio- Bonom, co fiones secundum speciem; quia nulla dimensio se nem dicimus, perfecte malum in aliquo genere's malum mequod iu tali genere in nullo deficit à malitia: si- taphorice. cut perfectum calumniatorem dicimus, & perfe ctum mendace, qui in nullo deficiunt à calumnia do,& mentiendo: & hoc est, cum aliquis fuerit in fummo mendacii,& in fummo calúniæ:Quòd autem persectum possit dici de istis patet, quia & bonum de istis dicimus: dicimus enim bonum latronem,& bonum calumniatorem;ex hoc auté quòd aliquid dicitur perfectum secundum uirtu tem, prouenit, quòd uirtus est quæda perfectio. Vnumquodque enim tunc est perfectum, & om Perfection nis substantia tunc est perfecta, quado nulla pars quando. magnitudinis; quæ magnitudo competit sibi secundum naturam & secundum speciem propriz, uirtutis, sibi deficit. Commentator: perfectio sub stantie prouenit ex magnitudine & qualitate.ubi

determinata est ex utraque parte: ita quòd sicut

qualitas formalis & substantialis equi determina

ta est, ita & magnitudo: & sicut dixi de equo, ita dico de aliis rebus: Et hoc est, quòd dixit Cô-

mentator, quòd perfectio rei est in magnitudine:

Notandum tamen, quod Commentator magis

intelligit de magnitudine uirtuali; quam de ma-

gnitudine molisiquasi dicat, quælibet res habet determinatam formalitatem specificam, & deter

dine uirtuali;quia habet summum gradum, ultra

quem non est alius: & secundum illum gradum

magnitudinis uocatur perfectum in isto modo:

Illud enim uocatur perfectè calidum, quòd attin

terminatam magnitudinem: est enim dare aliqua Qualiberes quantitatem dimensiuam terminatam in natura, malis bei de ultra quam non protenditur equus in magnitu- terminată dine; & aliquam determinatam in natura in paruitate, infra quam non est natura equi: ita quòd nem.

notandum est, o quælibet res naturalis habet de

minatam magnitudinem uirtutis illius formæ;ul tra quam magnitudinem nihil est illius sormæ: sicut caliditas determinata est in qualitate sorma li,& determinata est in quantitate, siue magnitu-

git caliditatem secundum ultimum suz uirtutis. Deinde cum dicit. Ampliùs cuius est finis studio fus za dicuntur per fecta.Etenim secundùm hahere sinem perfecta.

Ponit tertium modum perfecti, qui attenditur secundum finem; Et dividitur in duas partes, fecundum quòd in ilto modo est finis propriè,& translatiue. Secunda ibi, [Quare quoniam finis.] Dicit ergo quòd tertio modo dicuntur perfecta illa, quibus inest finis studiosus, & bonus: ex hoc enim aliqua perfecta funt, quia finem affequuntur,& habent. Notandum est, quòd finis perfe- Perfestion ctio est: cum.n. finis sit bonu, & optimu; & oc bo rom finis num & optimum perficiat id, cui est bonum & optimum; oportet quòd sicut bonum & optimu perfectio est, quòd & finis; si auté finis persectio est;sicut aliqua dicuntur perfecta ex hoc, quòd habent persectionem: ita dicuntur ex hoc quòd habent finem. Debemus enim imaginari, quod

### Metaphylica

nulla res perfecta est, donec est citra finem sui; E bus; diuino modo inueniuntur in Deo; ita 9 quia ut sic sempér est infra esse diminutum; tunc autem perfecta est, quado est indivisa à suo fine. Deinde cum dicit.

Quare quoniam finis ultimorum aliquis est, & ad prana trasferentes dicimus perfecte pdi, & per fette corrumpi, quando nibil de est corruptioni in malo, si in ultimo est . Quapropter mors secundum metaphoram dicitur finis, quia ambo ultima, Finis

autem, & cuius causa,ultimum.

Ponit modum perfecti translatiui dices, quòd quia secundum hunc modum persectio & finis ide sunt; & perfectio est ultimum, & etiam finis est ultimus: ideo nomen perfectionis transferimus ad ultimum; & si ratio ultimi sit in prauis: illud enim uocamus perfectè habere aliquid, qd 🗜 assequitur ultimum rei ctiam in malis. Vnde dicimus gliquid perfecte perditum esse, & perfecte corruptum, quando ita assequitur naturam corruptionis, op nibil deest sibi de illa; sed est in ultimo illius: quia autem ita est, opfinis ultimum Finis, & be est; ideo secundum metaphoram, & impropriè m idem. mors dicitur finis; & hoc quia ambo.s.mors, & finis sunt ultimi: finis.n.& cuius gratia quæ sunt ad finem, ultimum est. Notandum est, 9 de ratione finis duo funt. f. c. fit ultimum, & c. fit opti mum: illud ergo, in quo faluatur ratio ultimi,& optimi; propriè habet rationem finis: illud autem quod habet rationem ultimi, sed non optimi uel Mors que boni, semiplene habet rationem finis, cum ergo habet rone ita sit qu mors habet rationem ultimi, sed non optimi: ideo non habet rationem finis, nisi semiplenè. Notandum est, pomnis perfectio aliqua bonitas est; si ergo in aliquo saluatur ratio perse ctionis, oportet op in eo saluetur ratio bonitatis: si autem contingit, cp in aliquo dicatur esse perfectio fine ratione boni; oportet & hoc fit impro , priè dictum, & solu translatiue: Et hoc est, quod dixit Philosophus, o dicere aliquid perfecte esse perditum, uel perfectè corruptum; solùm transla , tiuè,& non propriè dictum est: quia perditio & corruptio non habent rationem boni. Deinde d.

Secundum se dicta, quidé igitur persecta totiens . dicuntur. Alia quidem,quia secundùm benè in nul lo deficient, nec hyperbolem.i.excessum habent,nec

extra aliquid accipiunt.

Reducit modos perfecti ad duos; Et diuditur H in duas partes fecundùm duos modos: Secunda ibi[Alia omnino.]Sic ergo dicit primò,quòd per fecta dicta secundum se totiens dicuntur: alia ue . rò dicuntur perfecta, quia fecudum bonitat em in pullo deficiunt: ita quòd nulla bonitas eis deficit;nec habent hyperbolem, hoc est excedentiam ab aliquo alio: quia bonitas corum à bonita te nullius exceditur; nec est accipere al quid ex-Deus ?, qua tra, quòd sit infra bonitatem aliorum, quòd non mains exca sit infra bonitatem istius: Commentator hac est guarinopos, persectio primi Dei. imaginatur enim sic Commétator, quòd omnes bonitates & perfectiones, quæ sparsim & diuisim inueniuntur in aliis re-

perfectio summi Dei attingit perfectionem omnium generum. Deinde cum dicit.

Alia omnino secundum quò d non babent hyperbolem, idest excessium in unoquoq; genere, nec ali-

quid est extra.

Ponit secundum modum persectionis, dicens sic : quòd alia dicuntur perfecta ex hoc quòd no Medipafe habent hyperbolem, hoc est excedentiam in tali Chi in gran genere; hoc est, ex hoc dicuntur perfecta, quia no inuenitur aliquid in tali genere, q ea excedar; nec aliquid infra illud genus perfectionis, quòd sit extra illud. Notandu est, quòd hæc est differen tia inter primum modum & secundum: quia per fectio primi modi est persectio extra genus. Ex hoc enim aliquid uocatur perfectum in primo modo, quòd non exceditur ab aliquo, quod sit infra naturam totius entis: ex hoc quòd infra perfectionem suam capit perfectionem totius es fe, ex hoc autem dicitur perfectum fecundo mo do, quod est persectum in genere; quia licèt non excedatur ab aliquo, quod sit infra illud genus; xamen potest excedi ab aliquo, quod est extra il .lud genus, (uocat autem hic genus maneriem) Exemplum, perfectus homo dicitur ex hoc, quòd non exceditur ab aliquo, quod sit infra manerie hominum; licet possit excedi ab aliquo, quod sit extra maneriem hominum, sicut ab Angelo: De bemus enim imaginari, quòd perfectum primo modo dicitur perfectum ens.perfectum auctem secundo modo dicitur perfectum hoc ens. Vocat autem perfectum ens, quod attingit tota perfectionem entis; & à nullo infra naturam entis exceditur. Vocat autem persectum hoc ens, Perfesson qd attingit perfectionem entis, cum hoc nó sim en , er p pliciter, puta in homine, uel in Angelo; & quòd fectum boc à nullo exceditur infra ambitum huius entis, puta hominis, uel Angeli, non aut entis simpliciter. Notandum est, op omnes modi dicti priùs redu- Perfesti in cuntur ad secundum modumicuius ratio est, quia genere, o secundus modus hic dictus est, secundum quod aliquid dicitur perfectum in genere; esse autem perfectum inigenere est ex hoc quòd est quanti, quò ad primu modum; uel in genere qualis, quò ad secundum; uel quò ad certum gradum finis, quò ad tertium. Deinde cum dicit.

Alia uerò iam secundùm ipsa, aut in faci**endo** .aliquid tale, aut habendo, aut cognoscendo tali, aut in aliqualiter dicisat primò dicta perfecta.

Ponit modum persecti, secundum quem modum aliqua dicuntur perfecta per attributionem ad prædicta perfecta, dicens: quòd alia dicuntut persecta secundum iam dicta, aut quia saciunt aliquid tale: sicut perfectus medicus uocatur, qui facit perfectam sanitatem; aut qui habet aliquid tale: sicut persectus magister, qui habet persecta scientiam: aut quia congruum alicui tali per mo dum similitudinis; sicut persecta imago, quæ co gruit perfecto homini ipfum præfentando;uel fe cundum alium modum, dicuntur analogice ad perfecta,

Quaftio.

Scaa nia.

perfecta, per se dicta. Quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, quòd perfectiones omnium creaturarum sint in Deo, & in primo principio? Videtur quòd non:perfectio nes omnium creaturarum funt in certo gradu, & limitato:nihil limitatum est in Deo, ergo &c. Ad oppositu est Commentator. Respondeo hic sunt duo uidenda:primò probandum est, quòd perfe ctiones creaturarum funt in Deo: fecundò danda funt exempla, per que exempla posfumus ad hoc manuduci. Primu patet quadruplici uia: prima uia crit ex hoc, o Deus habet rationem agentis respectu istorum inferiorum: secuda erit ex hoc, quòd Deus est ipsum esse: tertia uia erit ex hoc, quod Deus habet rationem finis respe-· œu inferiorum:quarta erit ex hoc, quòd Deus ha B bet rationem totius ante partes, respectu inferio rum. Prima patet sic; omne agens primò dobet præhabere ipsum effectum; ita quillud, quod est in effectu ab ipso agente, necessariò debet esse aliquo modo in agente: cuius ratio est, quia esfectus ut effectus est in potentia respectu illius, quod accipit ab agente; agens autem est in actu respectu illius: cum ergo ita sit, quòd omnis alia perfectio à Deo, sit ab ipso sicut effectus à causa; oportet quòd omnis alia perfectio ab ipso przha beatur: Sed tamen sciendum est, quòd agens naturale aliter habet suum esfectum, aliter agens per artem, siue per intellectum; quia agens naturale przhabet perfectionem, quam largitur effectui per modum naturæ: agens autem artificiale Deus que a præhabet illam per modu intellectualem, & per Zie, & gio modum extra rem, uel idealem: cum ergo Deus es acta sus sit agens per intellectum, quia ipse artisex totius naturæ,præhabet totam naturam,& totam perfe ctionem nature per modum idealem, & per modum intellectus: ita quòd in intellectu primi relu cet omnis perfectio secundariorum.Hec ergo ra tio non plus probat, nisi quòd persectiones secudariorum sunt in primo, sicut exemplata in exem plari:plus autem quærit quæstio; & ideo oportet addere rationem secundam, quæ sumitur ex esse Posest aut hac ratio duobus modis re-Alias, essen duci, uno modo sic: existetia primi est essentia in finita;& esse cius est esse infinitu:sic autem imaginabimur suo modo infinitatem in esse, sicut in-Similitudo quanto: infinitum autem inquanto est, quando inter infini amplectitur omnem gradum quanti: ergo infini sum in Se, tum in esse est, quando amplectitur omnem gra infinite dum effendi, & omnem persectionem : ita quòd omnis gradus, qui est in essentia finita & participata;est modo sublimiori in ipso esse infinito:tale autem esse primi quòd potest dici quoddam pelagus essendi, immo labyrinthus ifinitus: ita o omnis essentia uel perfectio modo sublimiori có tinetur, quam in seipsa ut participata est. Secundo modo potest deduci ratio ex hor, quòd ipsum primum est ipsum esse; ex hoc enim quòd est ipsum esse, oportet ex hoc quòd sit ens per essenriam; ex hoc autem quòd alia à primo non sunt

A ipsum esse; ex hoc oportet, quòd sint entia per participationem; quod patet sic . Illud, quod est tantum ipsum esse; non potest esse ens per participationem, quia si esset ens per participatione, duo essent ibi, scilicet participans,& participatum:participatú autem esset ipsum esse; & sic ibi esset aliud, quam esse: ergo non esset tantum ipsum esse: implicat ergo contradictionem dicere, quòd sit tantu ipsum esse; & quòd sit ens per participationem: si ergo est ipsum esse; ergo est ens per essentiam; alia autem à primo, que non sunt Deus est sui ipsum esse, de se non habent ipsum esse, nec sub esse, alsa à omni plenitudine, ergo participate habet. Si hec pant ipsum funt uera, primum ad secundaria se habet sicut ese. persectio per essentiam ad persectiones participatas:illud autem, quod est in re per participatio nem; fublimiori modo est in re, quæ est talis per essentiam; ergo omnis persectio entis, que modo -participato & limitato est in creaturis, sublimiori modo est in primo ente, quod est ipsum esse per Tertia uia sumitur ex ratione finis: Tertia via. essentiam. debemus enim imaginari, cp sicut agés agit per ·formam fuam; ita finis inclinat per bonitatem, quæ est in potentia: ita quòd omne, quod inclina tur ad finem, ideo inclinatur, ut attingat bonitatem finis: Deus autem finis est omnium; quod Deus est sipatet ex hoc, quòd omnia nituntur suo modo as- "" emusum Jequi esse dininum; sic autem est, quòd sicut ipsum est agens primum respectu omnium agentium; ita est finis osum respu osum finiu: agens at primum ad secunda agentia sic se habet, quòd omnis ratio agendi, que faluatur in fecundo agé te, quod cunq; sit illud; sublimiori modo est in pri mo agente: & à simili cum ipse Deus sit ultimus finis omnium, respectu cuius omnis finis est finis sub fine; oportet quòd ratio omnis boni, quæ Finis ultiest in quocunque fine dato, u el possibili, subli- mos hes romiori modo seruetur in fine ultimo.hoc autem si bons. nó potest esse, nisi finis ultimus habeat rationem infiniti boni: si auté héat ronem infiniti boni, er-·go& infinite perfectionis:quia quælibet bonitas aliqua persectio est. Quarta via est, o Deus Quarta via est totum ante partes: distinguit enim Proclus tri plex totum, scilicet totum ante partes, totum in plex. partibus, & totum ex partibus. Vocatur autem Alias, partotu in partibus natura totius particulata in partibus, & particulate recepta; eo modo quo posse- Aliai, par--mus dicere, quòd animal est totum limitato mo- susparà. do,& participato receptum in partibus;fecundú aliam & aliam perfectionem est in alia, & alia par te, sicut in homine, & in asino: & etiam eo modo quo possemus dicere, quòd esse, quod est cómune creaturis, est totum in partibus; quia natura entis modo participato & limitato est in quali--bet parte,& creatura caulata : Naturam talis totius non potest habere primum ens; quia esse pri mum est esse illimitatum, non receptum; totum autem ex partibus uocatur totum, quod habet partem extra partem, & cuius natura non consi-Ritin simplici esse, sed in esse composito; quæcun

que compositio sit illa:effe autem primi non po- E dus essendi, quod non sublimiori modo sit in estest habere naturam talis totius; quia esse primi simplicissimum est: si ergo habet naturam alicuius totius, habet naturam totius ante partes: idem auté est dicere(sicut probabo) quòd sit ante partes, & quod prehabeat omnes perfectiones, quæ funt in effectibus: nam totum ante partes illud uocatur, quod unitè habet perfectiones, quas reliqua alia habent sparsim, & diuisim; & quia unitè habet, ideo per modum totius; & quia alia spar fim, & quali divisim: idcirco primum vocatur totum,& illa uocantur partes respectu illius: idem est autem hoc, op præhabere pertectiones subli-- miori modo, quas alia reliqua habent limitato & participato: Deus ergo, & primus motor habet uerissime naturam istius totius; ita quòd dieitur totum ante partes:totum quidem, quia quod par tes habent sparsim & divisim, ipse habet per mo dum unius, & per modum collectiuum: ante partes autem, quia ca que funt in co, fublimiori modo, & per consequens modo nobiliori & altiori sunt in eo, quam in participatis: Sic ergo patet primus articulus, sequitur secundus, scilicet declaratio per exempla.

Art. Scas.

Quidam uolentes hoc declarare dicunt, & dat tale exemplum: si esset aliquis calor separatus ha beret infra gradum & essentiam suam omnes ra tiones & gradus essendi, quos habent omnes calores existentes in materia: Imaginantur enim isti sic, quòd calor in materia propter receptionem materiæ non elt ibi omnino per modum ca loris, sed per modum materiz; quia oé, quod est in alio, per modum recipientis est, non recepti; & quia ibi per modum materiz est, ideo modo li mitato & remisso: si autem esset aliquis calor separatus, qui non effet in alio, oporteret quòd affe queretur naturam caloris fecundum omnem mo dum sui, & secundum omnem gradum sui, & per consequens comprehenderet omnes calores, qui sunt in materia; A simili dicunt, quòd omne aliud à Deo non est esse simpliciter, sed est esse in hoc:in hoc dico, scilicet in natura recipiente; & quia est esse in hoc, ideo non habet esse per modum esse, sed per modu huius; & quia per mo dum huius, ideo modo participato & limitato: sum esse per modum esse simpliciter, & secundu omnem gradum ipsius; & sic oportet quòd om-Impugnatio nis gradus entis in primo aliquo modo sint: Exéplū ittud in aliquo deficit, quia calor separatus, & calor in materia funt eiuldem speciei, op non potest esse, esse per essentiam, & esse participatum. Aliud exemplu ponut aliqui de motus pri mi mobilis duratione: imaginantur enim quòd motus primi mobilis het oes perfectiones in duratione elsendi, quas habét omnes alii motus inferiores:no elt enim aliqua duratio inferior, nec aliqua periodus, que non capiatur infra motum primi mobilis, & ideo dicitur mensura aliorum motuum. A simili(ut dicunt)non est aliquis grase Dei Exemplum hoc ctiam deficit, quia motus Impugnati primi mobilis non capit durationes inferiores in quodam simplici esse, sed per aliam partem sui capit aliam, & aliam durationem. Tertium exe plum ponunt alii, quòd Deus est sicut unitas, & essentiæ aliorum sunt sicut numeri, descendentes ab hac unitate; imaginantur ergo sic, quòd ista unitas ex eminentia sui est prætij infiniti & illimitati: & secundum quòd magis & minus di-Itant ab ista unitate, sic sunt maioris & minoris prætii: sic ergo propter infinitatem sui continet ista unitas infra scipsam modo sublimiori, quid quid numeri continent modo participato & limitato. Ad argumetum dicendum est, quòd perfectio creatura potelt cossiderari duobus modis: uno modo inquantim perfectio: & sic accepta, perfectiori modo est in Deo, quam in qualibet creatura,& quàm inseipsa:alio modo potest acci pi ut limitata, & sic sonat desectum; & isto modo accipiendi non ponitur infra ipfum primum; & hoc modo currebat argumentum primum. Dein de cum dicit.

Terminus dicitur, quod est cuiuslibet ultimum, TEX. 21. et extra quod nibil est accipere primi, et infra quod

Distinguit terminum; Et dividitur in tres partes, quia primò ponit diffinitiue, quid est terminus:fecundò ponit multiplicem acceptionem ter mini: tertiò comparat principium,& terminum G adinuicem. Secunda ibi, [Et quacunque fuerit spēs magnitudinis] Tertia ibi, [Quare palàm] Di cit ergo primò, p terminus é ultimus cuiuslibet rei;& extra quod nihil est accipere de primo; & infra quòd funt omnia,quæ funt primi.Notandű est, quòd Philosophus imaginatur terminum esse quoddam medium inter primum & secundus eo modo quo imaginamur, quòd instans est me ser prateri--dium inter præteritum tanquam inter primum: tum,& fu-& futurum tanquam inter fecundum: & ex hoc surum. dico, quòd terminus est, extra quod nihil est de primo;quare? quia extra ipsum benè potest esse aliquid de secundo; eo modo quo dicimus; quòd initans est terminus præteriti, quia extra iplum nihil est præteriti; licèt extra ipsum sit ipsum su-Deus autem est ipsum esse, & ideo assequitur ip- H-turum: & eodem modo dicimus, quod terminus est, infra quod sunt omnia primi; sicut infra instans sunt omnia præteriti; non autem omnia se- go princicundi, sicut futuri. Vbi sciendum est, quòd termi pium diffe nus,& principium differunt; quia terminus ma- runt. gis uidetur afpicere priora,quæ præcefferűt:prin -cipium autem magis ea, quæ sequuntur. Vnde si cut possem dicere disfinitinè, quòd principium elt præteritum, infra quod funt omnia principia ta:ita possem dicere, op terminus est , infra quod funt omnia terminata, qua funt terminata. Philo Instans bio fophus uocat prima, quæ precedunt: & fi contin ronem tergat quòd unum & idem habeat rationem termi mini, et prin -ni & principii,sicut istans;ut terminus est, est in cipq. fra quod funt omnia primi :ut principium autem

est, est post quòd sunt omnia secunda. Deinde d. A rónis: quia motus & operó ad formam termina-Et quacunque fuerit species magnitudinis, aut

babentis magnitudinem.

Ponit multiplicem acceptioné termini. Et diuiditur in quatuor partes, secundum quatuor modos:Secunda ibi[Et finis.] Tertia ibi [Et cuius causa.] Quarta ibi [Et substantia cuiuslibet] Ponit ergo primum modum dicens, quin quancunque specie magnitudinis est terminus; quia illud, quod terminat magnitudinem habentem, uocatur terminus primo modo: sicut punctus ter minat lineam, linea superficiem, superficies cor pus. Deinde cum dicit.

Et finis cuiusque. Tale uerd ad quod motus & actus, & non à quo: o quandoque ambo, & à quo,

Ponit secundum modum dicens, o finis rei dicitur terminus;tale uerò est, ad quod termina tur motus & actus; non illud, a quo initiatur; qua doque autem ambo, & a quo initiatur, & ad qué terminatur motus, uocatur terminus. Vnde com muniter dicitur terminus à quo, & terminus ad quem. Deinde cum dicit.

Et cuius cauf**a.** 

Ponit tertium modú dicens, o finis, & cuius că fit quidquid fit, uocatur terminus: quia in quo cunque finis est ultimum, quod quidem termi-

nat omnia, que sunt ad finem.

Quareret quis. Vtrum hic modus termini dif tert à secundo? Videtur que non; quia in secundo, & in tertio mo finis dicitur terminus. Ad oppoir C tum est Philosophus, qui diuidit unum modum contra alium. Respondeo dicendum est, quòd necessarium est dicere, quòd hic modus differt à secundo; & hoc quia omnis divisio est per opmis duo sut. polita. Vt hoc tamen uideatur, notandum est, 9 de ratione finis duo funt: unum est, q, terminet operónem, quia nulla operó terminata est, nisi fi nis operonis attingatur: secundum est, co terminet intentionem agentis; quia intentio agentis nunquam quiescit, nisi assequatur quod finaliter intendit; sic ergo finis utroq; mó est terminus: in secundo modo si accipiatur, scam q est terminus motionis & actus: in tertio at modo magis scam cy est terminus intentionis. Et sic patet ad argumentum, quia modo alio accipitur finis in uno modo, quàm in alio.

> Quereret aliquis. Vtrum finis, qui terminat in tentionem agentis & operationem, sit semper idem terminus? Respondeo dicendum est, quòd duplex est finis, scilicet finis rei acte, & finis agentis:& isti duo sic differiit; quia finis rei actæ subicctiue est in re acta: finis autem agentis subiectiue est in agente; quia est aliqua utilitas, qua confequitur agens ex re acta: utilitas at est in agente, nó in re acta. V.g. artifer operatur aliqua pp aliquam utilitatem, quam intendit confequi: torma, & esle domus est finis rei acta. s. domus: utilitas at, quam consequitur agens, est finis agé-

tis:modo sic est op primus finis dicitur finis ope

tur, & ad esse:secundus at finis dicitur proprie fi Motus ternis intentionis:cum ergo primus & secundus no sit idem finis, patet of bene suit dictum in prece denti quæstione, quòd secundus modus, & tertius differunt. Deinde cum dicit.

Et substantia cuiuslibet, & quid erat cuique. Co gnitionis.n.bic terminus: sed si cognitionis, & rei.

Ponit quartum modum dicens, op substantia cuiuslibet rei, & q quid erat esse cuiuscunq;, est Eadem sone terminus cognitionis rei; si at est terminus cogni sendi, co co tionis, est terminus rei; quia eadem funt princi- gnoscendi.

pia cognoscendi, & essendi.

Quæreret quis. Vtrum essentia rei sit terminus Questio. cognitionis? Respon. op fic: quod duplici uia pos Proportio sumus uenari: prima est ex habitudine, que est unter atta inter actū, & essentiam: secunda est ex habitudi– છ લુંબાય. ne, quæ est inter principia & quidditatem. Prima uia patet sic; ois cognitio nostra incipit à sensu. ex 1. n. Poster. li deficiat unus sensus, deficit una Sensus ferscia:cum ergo natura sensus super accidentia se- + ur sup acci ratur, ergo & cognitio nostra ab accidentibus dens. incipit: unde incipit ab extrinfecis, ut deueniat ad intrinseca.cum.n.intellectus feratur super ex trinseca, & super accidentia; ibi non quiescit, sed Intellectus continue nititur assequi intrinseca rei; & ibi ter- in qua ferminatur intellectus: intrinseca at rei sunt essen- quibus quie tialia, ergo secundú hæc essentialia rei ad ipsam sei. essentia terminatur intellectus: & sic essentia ter minus est cognitionis. Debemus.n. imaginari, o Effentia est ipla cognitio, de qua hic loquitur Philo.est quæ-terminus co dam inuestigo rei; quæ quidem inuestigo inci-guitionis. pit ab extrinsecis rei, & ab ipsis, quæ patent; per que deuenit ad intrinseca rei, & ibi quiescit; hec autem intrinseca essentialiavocantur, & sic essentia terminus est. Secunda uia patet sic: habitudo proportio inter principia, & quidditate, siue essentiam est inter princi ista; cp principium resoluitur ad essentiam, & no pra, co quid è conuerso: ita quòd ipsa essentia terminat reso-duatem. lutionem principiorum, & per consequens ter- Principiominat totam cognitionem intellectivam. Imagi rum rejolanabimur enim sic, quod intellectus quietem quæ tio termina rit resoluendo; non enim quiescit in conclusione tur ad esse. nisi resoluat cam ad principia; quæ quidem reso- Intelloctus, lutio ostendit intellectui, quod conclusio in prin nec quescis cipio figitur, ex qua fixione uifa, fortitur intelle- in conclusio ctus aliquam quietem : ulteriùs non quiescit in me, mec in principio, nisi resoluat ad essentiam terminorum principio. principium;quæ quidem refolutio oftendit intel lectui, quòd tota fixio principii, & tota scibilitas est ex fixione essentiarum terminorum ; esse au- Ese termitem terminorum propter sui simplicitatem irre-norum è irfolubile est: & sic ipsa est terminus totalis cogni refolubile . tionis. Notandum est, quòd eadem principia, e quare. quæ largiuntur ipli rei effe; largiuntur cognosci; quod patet sic, ex hoc enim res est, quia assequitur sua principia; nuquam enim est uerus homo, Resolucioest qui non assequitur principia hois: ita similiter in terminus to tellectus ex hoc uerè cognoscit rem, cp distincte salis cogniintelligit principia rei: nunquam enim est uera rionia

intellectio,

Questio.

Lucfie.

De rone fi-

principia; sic ergo unum & idem elt, quod assequitur natura in esse rei;& quod assequitur intel lectus in esse intelligibili: licet diuersis modis ha beat unum & idem esse in esse rei, & in esse intel lectuali. Deinde cum dicit.

Quare palàm, quia quotiens principia dicuntur, totiens terminus, et adbuc amplius. Principium.n. terminus quide est; sed terminus non ois principiu.

Comparat principium, & terminum ad inuicé dicens, quotiescunq; dicitur principiu, dicitur & terminus,& adhuc ampliùs: & licèt of princi piú terminus sit; tamen propriè loquendo, nó oís terminus est principium: illud.n.ad quod terminatur motus. s. terminus ad quem; ita est terminus, o non est principium: terminus at à quo (at p iam dictum est) & terminus, & principium est.

Et secundum quòd, dicitur multipliciter. V no qui dem modo species, & substantia cuiusque rei, ut se-

eundum quod bonum, per se bonum. Hic determinat de scom se, quod dicit quandam independentiam, que quidem independen tia fuit quædam conditio perfecti. Et dividitur in duas partes, quia primò distinguit scom se: se cundò, quia in distinctione secerat mentione de politione distinguit politioné:Secunda ibi[Politio quidem dicitur.] Prima in duas, quia antequã distinguat scecundu se, priùs distinguit secundu c: secundò uerò distinguit secundu se, ibi [Qua re secundú se.] Prima, in qua distinguit secundú q, dividitur in tres partes, lecundu : res modos ip sius secundú q: Secunda ibi. [Alio uerò.] Tertia ibi[Ampliùs lecundu q, secundu positione dicitur] Ad euidentiam huius, quod dico, secundum φ,notandum est:φ secundu φ idé est, φ per qd; per quod, at est quæsitiuum esse. Vnde eu quæritur.per quod est hocfide est quærere, per quam căm est hoc:per quod ergo, quod căm quærit, dif fert à per se; quia per quod, quærit cam, no deter minans quă; utrum intrinsecă, uel extrinsecă; utru per se, uel per accidens: ita o licèt quærat cám; ta men de ui nois,& de ui qónis non determinat si bi modum cálitatis:per se autem & cálitatem di cit,& specificum modum calitatis; & per consequens ipsum per quod, uel secundum q, est qddam generale respu ipsius per se. Primò ergo de terminat de ipso, ponens primum modum dicens, que se multipliciter dicitur: uno modo secundum quod, idem est, op spés, & subfantia rei : ut si queratur, secundum co, uel per Bonitat of quod iste est bonus?potest responderi, quòd pro

forma boni. pter bonitatem suam; bonitas autem est forma,

& substantia boni.

Quæreret quis.Quo fecundu 🔈 est forma, & substantia rei? Dicendum est, cp (sicut ia prædictu est) per q, uel secundum q est quasitiuum esse; sic at est in noibus quæsitiuis, quia noia quæsitiua significant iliud idé indeterminate, qd significat rhsiua determinate. V. g.si quæratur, quid é asal? illud ide, qui dicit quid indeterminate, dicit aial

intellectio, nisi intellectus resoluat rem ad sua E determinate; intellectus quide ipsius quid quiddi tas est;& intellectus ipsius aïalis est hæc quidditas determinata:cum ergo ipfum per qđ,quærat căm; significabit illud ide indeterminate, qđ suŭ instituum determinate significat; cu ergo responsi uum sit forma & substantia; aliquando per quod, Responsion idem fignificabit, o forma, & fubstătia rei: ficut quid .n.ipsum quid,quod quærit quidditate; aliquado idē eft, quipfum aīal; quando.f.aīal eft responsinum ad ipsum quid;ita ipsum per quod, qd quæ rit călitatem;aliquando idem est, quod forma, & fubstantia rei , quando.s.forma, & substantia rei est resposa ad gonem, facta ad ipsum per quod, Dend e cum dicit.

> Alia uerò in quo primò aptum natum est sieri, ut color in superficie.

Ponit secundu modu ipsius secundu quod. Et diuiditur in tres partes, quia primò ponit isti mo dum: secundò recapitulat duosmodos predictos: tertiò dat acceptione ipsius, secundum co: Secun da ibi[Primò quidé igitur dictu] Tertia ibi [Oíno uerò ipsum secundu of Dicit ergo, of secudo Secudos me mó dicitur secundu o subiectum, in quo primo des secundo aptum natum est esle, supple, ipsum accidens; eo qued. mó quo calor primò est in superficie. Notandum est, o sicut in primo mo ipsum per quod, uel secundu quod quærebat cam formale, & substantiá rei; ita secundo mó quærit subiectú primú accidentis,& immediatum: ita op primo mo accipiendo sensus qónis est, per quam naturam, uel per quam formalitaté est hoc?secundo át mó accipiendo, sensus gónis est, per quod subiectú est hoc?ut per quod est coloratu? sensus est, per qu subiectum het colorem? & sicut in primo mo per quod, uel secundú qđ, idé erat co forma, & natura rei; quia forma & natura rei respondebantur ad qonem factam, per quod, uel secundú quod: ita in fecundo modo ipfum fecundú p,idem eft, cp ipsum subiectum immediatum accidétis;quia ipfum fubiectum est illud, quod respondetur ad questionem sactam, per quod. Deinde d.

Primò quidem ergo diŒum secundùm quòd speeies eft. Secundo autem ut materia cuiusque, & subieltum cuiusque primum.

Recapitulat duos modos prædictos dicens, qu primò modo secundum q idem est, q species, & forma rei:secundo modo idé est, o materia, & subiectum unicuiq; accidenti. Deinde d.

Omnino uerò ipfum scēm quòd, pariter et cā exi Stit. Nam secundum quod uenit, aut cuius ca uenit, dicitur, & secundum quod paralogizatum est, aut syllogizatum est, aut qua causa syllogismi sunt, aut paralogismi.

Ponit universalem acceptionem ipsius, per quod, dicens: quiniversaliter ipsium per quod, to modis, quet tiens dicitur, quotiens dicitur ca; & hoc est quia modis ca. est specificum esse: quod patet, quia idem est que rere secundum \$\phi\_0\& cuius causa: unde idem est querere, scam qa uenit, & cuius că uenit: & ide est quarere, scdm & paralogizatum est, & cuius

Digitized by Google

principium sermine, O' ecanitra.

TEE.13.

Per ql diffocké g fo.

Queftio.

ca, & secundum o syllogizatum est, & cuius ca A & ipsius secundum se. Respon. o non: licet.n. sefactus est syllogismus.Q.d. Philosoph.scdm cp, cam quærit; quia ergo totiens dicitur interrogatiuum, quotiens rafiuum; io quotiens contingit dici cam, que respondetur ad ipsum per quod,& secundum quod, totiens contingit dici secundu . 9, quod est interrogatiuum causati. Deinde d.

Ampliùs secundum quòd, secundum positionem

dicitur, ut secundum quod stetit.

Ponit tertium modum ipfius scam qa, dices: wipfum scam qd, aliquando significat positione & situm, ut scam op steuteaut scam op uadit? uadus secun- dere, & stare politionem, & locus lignificant. No dism quod. tandu est, op sicut in primis duobus modis scam qđ, quærebat cam: ita in isto seđo mo quærit situ: & sicut in primis duobus modis scam quod, B idem erat, p per qd;ita in islo mo(propriè loque do)idem est, q iuxta qđ. Vnde scam qđ stetit, idem est, co iuxta que unde scam que stetit iste? idem est, cp iuxta qđ iste stetit? seđm hune modu idem eft, cy iuxta hunc: & magis manifestum est in idiomate græco: & cũ iuxta, dicat fitū, oportet cy scam quod, quærat situm, & positionem.

Q uare secundàm se dici multipliciter est neces-Je. V num.n. secundim se quod quid erat ens unicui que,nt Callias,& quod quid erat esse Callia. Alia uerd quacung; in co quod quid est existunt, ut animal Callias secundum se. Nam in rone inest animal.

Animal enim quoddam est Callias.

Postquam Philo.distinxit scām qā, hic distin Quid fecun guit scam se. Et dividitur in quatuor partes secu dű quatuor modos:Scďa ibi[Ampliùs át] Tertia ibi[Ampliùs cuius nó alia] Quarta ibi [Ampliùs quecuq; soli isunt] Prima i duas, scam q primus modus duo cógerit & cótinet: est.n.primus mo dus, quado diffó dicitur de diffinito, uel quando pars diffónis de diffinito. Quò ad primu dicit, o cum scom se dicatur multipliciter : uno quidem mo di scam le, qui quid erat cuiulq; rei, sicut o quid erat esse Callix, & essentia eius secundu se inest illi . Quò ad secundũ modum dicit, 🗪 alio mó dicuntur secundú se partes diffónis, quæ exi stut in ipso cy quid est; eo mó quo dicimus Callia esse aial secundum se; quia aial est in dissone & in rone Calliæ; Callias. n. cst quodda a al: ita cy dice do aíal dicitur genus eius, dicedo quoddá de deia illius,& iste é primus modus,qui respodet primo dicto in Posterioribus, & qui rndet primo modo ipfius secundum quod, superiùs immediate posi Secundum to. Notandű est ét, q licèt secudu quod, sit gene quod, est ralius, quam secundu se, ut iam dictu est, tamen munius se- Philo.hic determinado de secunda quod, posuit quædam exempla, « quosdam modos conuenie tes utriq;ita o fecundu quod, quantu ad illos mo dos in re idem est, p secundú se: p at aliqui modi sint coes, patet in primo mo ipsius secundu qd, & in primo ipsius secundum se, & in secundo,& quarto utriusque.

Quæreret quis. Vtrum ista, Callias est aïal, secundum eadem ronem sit ipsius secundu quod,

cundu rem eadem propó sit in primo mó istius, & illius, tamé differenter: secundu.n. q illud præ dicatú, puta aíal, per naturá Callia, non per aliquid extrinsecu, ex hoc aspicit ipsum secundum se. Nam hoc sonat secundu se, hoc est, per natura fui.scdm se.n.reciprocat natură sibi, uel aliquid existes i subiecto supra prædicatu, sicut.n. quado dicitur, ifte amat se, idé reciprocatur supra seip stista quado de hoc inest huic p se, reciprocatur natura subiecti supra prædicatum. Ex hoc ergo ஒ aīal aspicit Calliam per naturī Calliæ, ex hoe natura Calliz quasi reflectitur supra asal, & ex hoc iudicatur scđm se:ex hoc át cp ipsù asal inest Callie per natură Calliæ: ita tamen op natura Cal lie respodetur ad ipsa interrogonem factam per iplum lcdm quod, uel per quod, ex hoc est in pri mo mo ipsius scam quod:si.n.queratur, p quod Callias est aïal? respodetur, op per natura sui, & p forma sui;ita op eadé natura Calliæ est ca, & non aliquid aliud, pipse Callias sit animal, & est satis factiua quæréti, per quid Callias est aïal:& scdm hanc formă facit primum modu secundu quod.

Quæreret quis. Vtrum ista sit scom se, Callias questio. € aíal?Videtur op nó;quia ubicunq; est p se,& se cundu le; ibi est dici de of; quia ipsum of, non po test addi singulari. Ad oppositu est Philo. in lite Opi. queran ra.Respo.aliqui uenatur, quista no é per se osno; dam. Callias est asal, per tale motiuu: quadocunq; aliqua accidentalitas implicatur in fubiecto, nó ob

stante op ipsum subiectu per se sumptu aspiciat prædicatú per se:tamen cú illa implicatione acci dentis aspicit per accidens. V.g. hæc est per acci dens, hó musicus est hó: & tamen ista est per se, hó est hó.cum ergo ista,hó musicus est homo,& ista, hó est hó, non differant nisi quia in una clau

ditur implicatio accidétis, in alia natura; ergo im plicatio accidentis îpedit, q propolitio no sit per Te:similiter si dicatur sic, sphera est sphera, hæc est p se, & tamen si dicatur, ænea sphera est sphe ra, pp implicationem accidentis in subiecto, hec censetur per accidens. Quat implicatur accidens in subiecto, patet, quia spheræ accidit, co sit i ere. na si non, ois sphera esset in ære. Si ergo hæc sunt

uera, implicatio accidentis in subjecto impedit, op propositio nosit per se. cum at dicitur, Callias est ho.in Callia, quod est subiectum, implicatur principia individuantia, quæ accidut homini: ho

mini.n.accidit, of fit hic, uel ille, & individuatio Individuaest quid extrinsecum à natura. Diceret ergo isti, tio est quid 9 hac propositio, Callias est homo, pp implica- natura. tionem accidentis in subiecto per accidens est, fed tamen Philo.eam uocat per se, pp appropin

quationem individuationis ad naturam. Ita co ali qua implicatio accidentalis, tantu appropinquat ad accidens, commino illa propositio censetur per accidens : ut cum dicitur, homo musicus est

homo, quia musicum omnino accidentale est. Aliquando autem accidens implicatum, tantúm

-appropinquat ad naturam rei, quòd illa appropinquatio

Lucfio.

dum fe, &

quot eius

modi.

pinquatio accidentalis non prohibet, quin illa E Si,& sibi accidit, p distribuat pro partibust pis: propositio sit per se; sic autem est in proposito, quia principia individuantia, que implicantur in Callia, multm appropinquant ad naturam rei: quia natura rei non existit nisi in indiuiduo, hac est una uia respondendi. Si aut sic dicimus, co Iplicatio accidéris in subiecto prohiber proposi nem à perseitate, sequitur quista, hó est animal, sit per accidens, & non per se propriè: cuius ró est, quia in hoie includitur conceptus differentia, quem quidem conceptum conceptus generis re spicit accidentaliter; quia genus non prædicatur per se de differentia:conceptus ergo accidentalis in subiecto non impedit perseitaté, nec impli catio ipsius. Sed implicatio accidetis in prædicato impedit; ut si dicatur sic, ho est afal, hæc est per F se; & tamen hæc est p accidens, hó est aïal albū pp implicationem accidentis in prædicato. Ró at quare implicatio in prædicato impedit,& non in subiecto est; quoniam ró subiecti pót reperiri præter prædicatum, pp implicationem inclusa: licet.n.non possit esse, quin sit animal; tamen po test esse homo, quin non sit asal album: si aut ro fubiecti potest reperiri præter hæc tota, ergo pre dicatum fibi accidit. Quando at implicatio accidentis est in subiecto, subiectumest quoddam có politú ex natura rei,& accidente implicato; præ dicatum aut dicit quendam partialem intellectu respu huius compositi, sicut cum dicitur, hó muficus est hó:hó dicit partialem intellectum respu hois mulici, & per consequens sicut ró hois musi ci, uel compositi non pot absolui à rone partis; sic nec hó musicus ab hose: de intellectu.n.hoss mulici, est hó, & est mulicus: & similiter hois sic indiuiduati, de intellectu eius est ipse hó. Et si sic est, cum oé illud, quod est de intellectu alicuius, per se respiciat illud; ergo hæc est per se, hic hó, si ue Callias est hó. Sequendo hanc opin. possumus dicere ad argumentum, o ista, Callias est hó; nó ita propriè est in primo mó, sicut ista, hó est aïal: cuius ro e duplex: Prima quia primus modus co tinet disfinitionem, uel parté disfinitionis; ergo illud propriè est in primo mó, qd propriè est dif finibile; cú ergo Callias, & quodlibet indiuiduú propriè non sit diffinibile, non ita propriè erit in primo mó, sicut ista, hó est asal : Secunda ró est, quia per se, in primo mó concernit de oí, quod H non pót esse hic, cum dicitur, Callias est asal: argumentum ergo non probat quin sit per se, sed op no ita propriè, sicut ista, ho est aïal. Aliter posset dici, & fortè meliùs, op dici de oi duplex est: uno mo dici de oi, dicit uniuerfalitatem subiecto rum; ita cp sensus est, hoc de oi dicitur.i. hoc præ dicatum attingit of, quod est sub subjecto; siue attingat pro oî tpe, sue non: secundo mó dici de oi, dicit uniuer salitatem t pum ; ita op intellectus eius est, co prædicatum attingit subiestum pro of tpe; ita co posito subiecto in quacunque diffe rentia tpis, ponitur prædicatum: & sic in primo modo ipsum omne distribuit pro partibus subie

in secundo aŭt modo ipsum oedistribuit pro par tibus tpis,& sibi accidit, q distribuat pro partibus subiecti. Aliquando aut dici de omni, in per se est; ex hoc & ipsum of distribuat pro partibus subiecti, & pro partibus tpis: sicut cum dicitur, hố est aial, quò ad partes subiecti, & sp homo est animal, quò ad partes tpis. Aliquado aut ita est, co in ipso per se ita est pro partibus tpis, co non est pro partibus subiecti, & sic est in proposito; Callias est aïal, quia ibi est distribó pro partibus tpis sub hoc sensu; quia sp posito Callia, ponitur animal:tamen no est pro partibus subiecti, quia subiectum non habet hic partem, & partem subiectiuam. Notandum tamen op quandocunque est aliqua uniuersalitas & pro partibus subiecti, & pro partibus tpis, tunc est propriè per se, & in primo modo, & propriùs, quam quando est pro partibus temporis tantum. Deinde cum dicit.

Amplius at si in ipso ostensum est primo, aut in eius aliquo, ut superficies alba scam je, & uiuum se cundu se ho. A nima namq; pars est quadam hois,

in qua primò est ipsum uiuere.

Ponit secundum modum per se, op si aliquod prædicatum oftensum est in esse primò in aliquo subiecto, aut in aliquo ipsine subiecti, tuc est secundus modus per se. Exemplum de primo, su perficies é alba scom se; quia albedo inest primò ipsi superficiei, Exemplum de secundo, hó scam se est uiuens, non quia primò uiuere insit homini, sed quia primò inest in aliquo ipsius; aía naq; est pars hois, in qua primò est ipsum uiuere, & p ipsam inest hoi. Innuit ergo Philosoph. piste secundus modus het duas partes, prima cst, quado aliquid est in hoc proximo & per se:secunda est, quando aliquid est in aliquo ipsius, quod exponens Comm. dicit sic; prespicere per se aliquid, Respicere a pot esse duobus modis, aut sicut substantia aspicitillud, cuius est substantia, aut sicut accidens aspicit illud, cuius est accidens. Et utrunq; duobus modis, uno mo substantia pot aspicere substantia sine medio:scđo mo substantia pot aspice re illud, cuius est substantia cu medio: substantia aspicit illud, cuius est substătia per mediu in hoc exéplo, hó est uiuus, ita ep uiuere non aspicit ho miné nisi per aiam; ita cp aia tenet medium inter uiuere, & hoiem: quia secundum Philosophum, 2. de Ania uiuere viuetibus est este; uiuere autem, sicut est ma 37. quodlibet esse, non inest rei nisi per sormam: Secundo modo substantia aspicitillud, cuius est est substantia sine medio in hoc exemplo; animã est rationalis, quia nihil est medium inter animam,& rationale: Et sicut dictum est de substantia, ita potest dici de accidente:quia accidés aliquando aspicit illud, cuius est accidés per me dium in hoc exemplo, corpus est coloratum; ita quòd ista, corpus est coloratum, est per se per me dium, quia coloratum non aspicit corpus, nisi per superficiem: Aliquado autem ipsum accides . aspicit illud, cuius est aceidens sine medio; ut cũ

Dici de om ni daplex.

dicimus,

dicimus, superficies est colorata. Ex quibus uer- A qua causa cadit media inter habere tres, & trian bis Commentatoris aperte habetur, quòd non idem est in isto modo per se,tantum; & per se & immediate: aliqua enim propositio in isto modo Est per se, quæ non est immediata; sicut ista, corpus est coloratum: quia superficies cadit mediú inter coloratum, & lubicetum: aliqua uerò est, quæ est per se, & immediata; sicut ista, superficies eit colorata.

Questio.

Propositio

**Im**mediatü

duplex.

Quæreret aliquis. Vtrum hæc, superficies est colorata, sit per se, & immediata? Videtur quòd non, quia omnis propositio immediata demoneur dicatur Atrabilis est: ex hoc enim propositio indemonstrabilis est, quia nullum medium potest cadere iuter prædicatum & subicctum; si ergo ista propolitio est immediata, ergo omnino est indemóitrabilis. Præterea, si ista est immediata, supersi cies est colorata, quia nullum subiectum cadit medium inter superficiem, & colorem; ergo à simili hac est immediata, triangulus habet tres, quia inter triangulum, & habere tres nullum fubiectum cadit medium; hoc autem falsum est, op hæc sit immediata, cum possit demonstrari; & in omni propolitione demonstrabili ipsum mediu demonstrans tenet medium inter prædicatum, & subiectum . Respondeo; ad hanc quæstionem dicendum est, quòd hæc est immediata, superficies est colorata; sicut Commentator dicit: & à si mili ista, triangulus habet tres. Tamen distingué dum est de immediato: quoddam est enim immediatum in genere subiecti, quod non est im- C mediatum in genere cause: immediatum in genere subiecti est, quando unum aspicit aliud non per medium subiectum; ita quòd nullum subic-**Aum cadit medium inter illud, quod aspicit; &** illud, quod aspicitur: & hoc modo hac est imme diata, triangulus habet tres, quia nullum subiectum est medium inter habere tres, & triangulum:immo habere tres per se immediate subie-Ciuè est in triangulo: & à simili ista, superficies est colorata, est immediata in genere subiecti; quia nullum subiectum est medium inter colorem,& superficiem:& hoc modo hac estimmediata, corpus est coloratum; quia subiectiue colo ratum priùs aspicit superficiem, quam corpus. Se caula:immediatum autem in genere caula uoca tur, quando unum aspicit non per causam mediam, sed immediate hoc est causa illius : exemplum, si prima passio trianguli, puta quòd angulus extrinsecus ualet duos angulos extrinsecos si bi oppositos, demonstrat secundam de triangulo,scilicet istam, quòd tres anguli trianguli ualét duos rectos:inter primam passionem demonstra tem, & secundam demonstratam nulla est causa media; sed statim ipsa prima passio est causa, qua re secunda passio est in triangulo. Et iste modus immediationis non est in prima, triangulus habet tres; quia licet nullum subiectum cadat me-

dium inter habere tres, & triangulum; tamen ali

gulum, scilicer illa, quæ demonstrat unum de al tero:Similiter &ista, superficies est colorata; licèt sit immediata in genere subiecti; tamen aliqua mediationem recipit in genere causa; eo modo quo imaginamur, quòd aliqua specifica complenio est causa huius, uel illius coloris specifici. Per hæc patet ad argumenta, quia immediatio in genere causæ estilla, quæ excludit demonstrationem:immediatio autem, quæ est in genere subie cti, non excludit: aliqua enim propolitio est immediata in genere subiecti, quæ tamen demonstrabilis est; sicut patet de ista, triangulus ha-

Quareret aliquis. Vtrum hoc immediatum, Quefio. de quo hic loquitur Commentator; sit idem, qu primò?Respondeo, dicendum est, quòd sicut pa tet per prædicta;non est idem per se, quod imme per se, et im diatum:aliqua enim propositio est per se, quæ ta mediain no men mediata est utraque mediatione iam dicta, sunt idem. scilicet in genere causa,& in genere subiecti;sicut hæc, isosceles habet tres: nam hæc utroque modo mediata est; in genere subiccti, quia aliquod subiectum cadit medium inter habere tres, & ilolcelem: fimiliter mediata est in genere cau-122, quia ex quo demostrabilis est; quia aliqua cau sa cadit media inter predicatum, & subiectum: nec curo quantum spectat ad propositum, utrum Alias, me. illud, quod est medium ut subiectum, sit mediu diatum, ut causa, uel aliud, & aliud: Aliqua est per se, quæ est immediata in genere causa, sicut hac, triangu lus habet tres; si tamen per se idem esset, quòd immediatum; nulla propositio per se esset media ta:patet ergo, quòd immediatum non est idem, quòd per se. Quzrit ergo quzstio ista . Vtrum sit idem quòd primò? Videtur, quòd non : quia ista est per se, & primò uera, triangulus habet tres, & tamen non é immediata. Dicendum ergo, quòd Immediati duplex est immediatum, scilicet in genere subie- duplex. chi;eo mó quo triangulus hét tres, est immediata; & tamé îmediatu ide est, o primò; quia ex eo vocatur primò ista, quia istud prædicatú ita aspicit istud subiectu, qd non priùs aspicit ad aliud subie ctum:& ex hoc etiam est immediata in genere su biecti; quod patet per oppositum: ex hoc enim cundo modo est aliquid immediatum in genere D ista est mediata in genere subiecci, isosceles habet tres; quia habere tres priùs subiectiue aspicit triangulum, quam isoscelem: sic ergo est hoc mo do immediatum idem, quòd primò. Secundo mo do est immediatum in genere causa,& hoc modo non est idem, quòd primò: si enim idem esset immediatum in genere causa, quòd primò; omnis propolitio, que est primò, esset immediata hoc genere immediationis; quod tamen fallum est: quia triangulus habet tres primò est, & tamen non elt immediata isto genere immediationis.

> Quereret aliquis, cum aliqua propositio sit per Questio. se,& primò,& immediata in genere subiecti, sicut illa, superficies est colorata; uel triangulus ha bet tres, Vtrum secundum eandem rationem ha

Cc 3

nes?Respondeo dicendum est, quòd non; sed ex hoc iudicatur per se, quòd hoc non inest illi per naturam alterius: dictum est enim iam, quòd per fe est reslexiuum naturæ sibi super prædicatum; ex hoc ergo iudicatur per se, quia hoc aspicit il-Aspicere p lud per naturam sui;aspicere autem per naturam natură sui sui potest esse dupliciter;uel precise per natură dupliciter. suam specificam; uel per aliquid sui, quod tamen specificum non est:si primo modo; sic est per se, & primò; eo modo quo dicimus, quòd supersicies est colorata per se,& primò: per se quidem, quia per naturam fui : primò autem, quia per naturam sui specificam. Immediatum autem ex hoc est in propositione, quia prinatur aliquod, quin priùs aspiciatur: ita quòd natura immediati F consistit in prinatione medii: sic ergo dicemus, qu ista, corpus est coloratum, per se est; quia coloratum aspicit corpus per aliquid sui, scilicet per su perficiem: sed primò non est, nec immediata; quia non ita aspicit corpus, quin priùs aspiciat ad aliud.

Quaftio.

Quæreret aliquis. Vtrum primò sit idem, qd sc cundum quòd ipsum? Et utrum immediatum sit idem, quod secundum ipsum? Respondeo dicen dum est, quòd idem sunt in re; tamé differunt in ratione:quia omnis propolitio immediata in geimmediatio nere subiecti, quæ primò est; duos intellectus in duplice in cludit, scilicet intellectum positiuum, & priuaticlide intel uum:intellectus positiuus est, quia hoc inest huic per naturam huius:intellectus priuatiuus est, q hoc inest huic non per aliquid aliud. Ex parte er go politiui accipitur lecundum quòd iplum: ex hoc enim uocatur secundum quòd ipsum, quia hoc inest huic per ipsum: ex parte autem negatiui accipitur primò,& immediatum;ex hoc enim uocatur primò, quia prinatur priùs; ex hocautem uocatur immediata, quia priuatur medio. Et hoc est, quod dictum est in alia Questione de primò, quòd quando prædicatum aspicit subjectum per specificam naturam sui, quòd non aspicit aliqd priùs illo; ideo primò iudicatur.

Quareret aliquis. V trum sit uerum hoc, quòd hic dicit Commentator, quòd uiuere inest animæsine medio? Videtur quòd non, quia uiuere est esse uiuentibus; esse autem per se est composi H ti,per accidens autem est formæ: esse autem per accidens est mediatum, quia omne tale est reductum ad per se, & esse reductum mediatum est. நேவிக்க், இ Responded dicendum est, quod unum & idem forma, spi esse est, quod aspicit compositum, & formam; sed tiunt idem tamen diverso aspectu; compositum enim aspiesse, sed dif. cit sicut illud quod est; forma autem sicut illud quod est ratio & causa essendi:ita quòd inter esle,& compositum, uel naturam compositi nihil est medium in genere subjecti: & tamen est aliquod medium in genere caulæ, quia ipla forma est causa essendi composito:inter formam aute, & essential est medium in genere cause; ita co esse immediate aspicitipsam causam: & sic subie

beat eadem propositio omnes istas tres conditio E cliuè loquendo, else aspicit ipsum compositum, per accidens formam: causaliter autem loquendo, est è conuerso. Sicut ergo dictum est de esse, ita dicendum est de uiuere; quia uiuere uiuentibus est else; uiuere enim est ipsius compositi, ta- Vinere est quam eius, quod uiuit: ipsius autem anima est, si et anima cut causæ uite;ita quòd animam aspicit sicut cau sed quomo. fam:inter uiuere,& animam nihil est medium in genere cause; licet secundum alium modum pos sit esse medium, quia anima non est illud, quod uiuit; sed compositum: licet anima sit causa uita. Sic ergo patet ad argumentum, quia licèt esse fit formæ per accidens, & etiam uivere in ratione subiecti, & entis; non tamen in ratione cause.

Quæreret aliquis. Vtrum ista, anima uiuit, uel Leafio. homo uiuit, sit in secundo modo dicendi per se, uel in primo? Videtur quòd in secundo; quia Phi losophus exemplificauit de uita respectu anime in secundo modo. Ad oppositum Commentator Substantia dicit : quòd est dare substantiam sine medio, & Fine medio, substantia cum medio, & utrunque per se, & ip- 114 cum me sam substantiam uocat uiuere: substantia autem die. quando prædicatur de eo, cuius est substantia: in primo modo per se est. Respondeo dicendum est, quòd quidam dicunt, quòd ita est de uiuere, Opi. quoran sicut de esse:quia uiuere uiuentibus est esse:esse dam. autem ad duo potest comparari, scilicet ad ipsum ens:ita quòd sic fiat prædicatio, ens est: secundo modo potest comparari ad naturam, siue essentiam, quæ habet existentiam; ut si dicatur, homo est, uel asinus est: primo modo quando dicitur, ens elt; est quartus modus dicendi per se, sicut in terfectus interiit: secudo modo dicendo homo est, in secundo modo dicendi per se : cuius ratio est, quia esse existentiæ habet modum accidétis respectu essentiæ unde Commentator in hoc Quinto;quæstio de este existentiæ collocatur in Escensiste questionibus accidentis. A simili dicetur, quista tur in queuiuens uiuit, est in quarto modo dicendi per se, fionibus ac sicut ista, intersectus inveriit; hac autem, homo cidentis. uiuit, uel anima; est in secundo modo dicendi p se; quia vivere est esse viventis, non esse essentix, sed esse existentix; sicut ergo esse collocatur in questionibus accidentis ; ita similiter & uiuere. Aliter autem uidetur mihi dicendum, quòd Solutio pro ista est in primo modo dicendi per se, homo ui- priauit, uel homo est. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd esse existentiæ semper est reductú ad esse essentiæ; unde esse existentiæ non est in Esse existen genere, sed per reductionem; illum ergo eudem tie que es modum, quem aspicit esse existentia principali- in gunere. ter;aspicit esse essentiæ secundariò, & modo reducto. Sicut ergo esse essentia in quolibet, respe ctu eius, cuius est esse; aspicit primum modum: ita similiter existétia respectu illius, cuius est exi stentia, aspicit primum modum: & hoc (dico) quando effe prædicatur fecundùm adiacens:quā do enim prædicatur tertium adiacens, non semper prædicat existentiam; sed semper prædicat il lud, quod est tertium; & quale erit illud tertium.

2. de Ani-

per se lortitur ista propositio, homo est animal, & alium illa, superficies est colorata : & hoc totú est propter tertium adiacens: Quando at ipsi dicunt, op esse existentia collocatur in quastionibus accidentis secundum Comm. falsu est;quia ibi non loquitur de esse existentiz, nec de esse esse sentiz; quando dicit o collocatur in qualtionibus aecidentis; sed loquitur de ente, quod est ue rum, quod non est esse rei in se, sed esse rei in ani .ma ; de quo non est dubiũ, 🔈 collocatur in qua stionibus accidentis: sed de ista materia satis dictum est in capit. de ente. Ad argumentum in oppositum dicendum est, op secundum Cómentatoris intentionem in secundo modo sunt posita exempla, & de secundo, & de primo ; ita quòd R Philosophus narrando secundum modum, compleuit primum. Vult ergo Commentator: o sicut in secundo modo per se, est dare per se cum medio, & sine medio, & utrunque per se : ita in primo modo est dare substantiam, que predicatur cum medio, & sine medio; & utruque per se: de qua quidem mediatione, uel immediatione nihil dixit in primo modo; sed in secundo modo, exé plificans de utroque. Vocat autem Commétator: uiuere substantiam, uel essentiam; quia esse, & uiuere (ut prædictum est) est reductum ad essen tiam, & substantiam rei. Deinde cum dicit.

Amplehs cuius non est alia caufa-Hominis enim multa fime causa, animal, bipes . Attamen secundim fe bomo est bomo.

Ponit tertium modum secundum se, dicens: o id nocatur secundum se esse; cuius non est ali qua alia causa: hoc est, quando prædicatum aspi cit subiectum, non per aliquid aliud, sed se iplo immediate; sicut cum dicitur, homo est homo;& interfectus interiit: licet hominis fint multe cau sæ, sicut animal, bipes; tamen bomo secundum se humanitate est homo: & iste est quartus modus, politus in Posterioribus. Commentator. iste modus per se, est quando aliquid dicitur existere per se; quia non habet causam, propter quam existat, nisi per se ipsum; si aliquid tale est: homo enim,& similia non existit, nisi per causas suas; quia multas causas habet:licèt enim homo multas caulas habeat; tamen caula eius intripleca, p quam existit; humanitas est. Deinde oum dicit.

Ampliùs quacunque soli insunt s & inquantum foli, eo quad separatum secundim se.

Ponit quartum modum per le, dicens: quocantur per se effe, quæ solitaria sunt : ita q per se esse idem est, o solum esse, & separatum esse : ita p per se, sonat prinationem associationis: & iste est tertius modus, positus in Posterioribus; ita ta men & iste modus magis sonat solitudinem, nel independentiam : illud enim dicitur per se es fe in tertio modo, posito in Posterioribus; quod est independenter esse: illud autem dicitur per accidens eé opposito huic, quod depédenter elt. Dispositio dicitur babentis partes ordo, aut se-

talem modum per se sortietur. V.g. alium modu A cundim locum, aut secundim potentiam, aut secundùm speciem.

> Poliquam determinauit de per se, hic determinat de positione, siue de situ. Vnde ubi litera nostra habet, dispositio dicitur; litera Commenta toris habet, situs dicitur: ratio autem huius deter minationis est, quia in Capite: de per quod, siue secundum quod, secirmentionem de positione, ficut dictum fuit supra, Dividitur autem in duas partes; quia primò ponit modus positionis; secudò ostedit, quo dispovocatur positio: Secunda ibi [Politionem.n.oportet quandam esse] Dicit ergo primò quòd dispositio dicitur ordo rei ha- Diffi quid. bentis partes: & iste ordo uel est secundum locu, uel est secundum positionem, uel secundum spe cien; quæ Commentator sic distinguit: positio si ue situs duplex est: uno modo situs est prædicamentum: alio modo differentia prædicamenti: situs secundum quòd est predicamentum, consurgit ex ordine partium ad locum: & istud datur intelligi, quando dicitur, quòd positio est ordo partium secundum locum: situs autem secundum quòd est differentia prædicamenti quantitatiui, colurgit ex ordine partium adinuicem: Ordo au Ordo partem partium adinuicem duobus modis est, scili-tium duplicet uel secundum formam, & speciem, uel secudùm politionem:lecundű formam uocatur, quan do ipsum compositum, in quo sunt partes; est copolitum ex diuerlis secundum formam; sicut est totum eterogeneum: secundum autem positionem uocatur, quando partes totius non distinguis tur forma; quia eiuldem rationis sunt; sed solum potentia, & imaginatione: uocatur autem hac distinctio potentialis, ut unit Commentator; quia ista partes, qua sunt infra tale totum; solum potentialiter distingutur, & non actu: & hoc quia participant actualitatem totius. Deinde cum d.

Positionem enim oportet quandam esse, sicut & ipsum hoc nomen dispositio ostendit .

Quia uocauit politionem dilpolitionem;olten dit, quòd dispositio potest dici positio, dices: quia in dispositione positionem quandam oportet esle, sicut & ipsum nomen dispositionis ostendit: dispositio enim rem dispositam dicit, & denomi nat; disposita autem res dicitur ex eo quòd sic, uel sie posita est; posita dico, uel positione, quæ est differentia quantitatis; uel positione, que est prædicamentum; quæ consistit in ordine partium ad locum.

Habitus nerò dicitur, uno quidem modo tanqua TEX. 15. actio quadam babentis & babitisut accus quidams aut motus. Nam quando hoc quidem facit, illud uerò fit; factio intermedia: & ita inter habentemendu mentum, & habitum indumentum intermedius est babitus .

Hic determinat de natura habitus: Et diuiditur in duas partes, quia primò determinat de habitu: lecundò de ipso habere, quod est quid denominatum ab ipso habitu:Secunda ibi.[Habere multipliciter dicitur.]Prima in duas, quia pri

Digitized by Google

TEX.34

ne, quæ opponitur habitui: Secunda ibi, [ Priuatio uerò dicitur] Prima in duas; nam habitus dicit rem suam in esse; passio autem dicit rem sua in fieri. Nam ficut esse, & fieri aliquo modo op-Modi habi ponuntur; ita habitus, & passio: & idcirco primò sus sue sres. determinat de habitu : fecundò de passione: Secunda ibi[Passio dicitur.]Prima in tres secundu tres modos ipfius habitus. Secunda ibi, [Alio ue rò modo] Tertia ibi, [Ampliùs habitus quidem dicitur.] Prima in duas, quia primò ponit prima modum: secundò excludit quoddam dubium, ibi, [Ergo palàm, quia non.] Ad euidentiam primi modi notandum est, o habitus in primo modo est habitus, quod est prædicamentum; habitus autem prædicamentum secundum modum F Actio & me fignificandi dicit quoddam medium inter haben dium inter tem, & rem habitam: sicut actio dicit quoddam medium inter agens & patiens: & ideo Philosophus exemplificans de natura habitus in primo modo, dicit; 👽 est quoddam medium habiti, & habentis; sicut actio, & factio est quoddam medium inter duo; eo modo quo dicimus, o motus, & actus funt quædam media inter moues & motum. Et hoc est, quod dicit, q habitus uno quidem modo dicitur taquam actio, est enim quoddam medium habentis & habiti; sicut actio, & motus est quoddam medium: nam quando hoc quidem facit, illud ueròfit, factio est intermedia: & à simili quando hoc habet,& hoc habetur; ha bitus est intermedius. Doinde dicit.

Ergo palàm quia non conuenit habere habitum? in infinitum n.uadit, si habiti fuerit habere habitii.

Remouet quoddam dubium: crederet enim aliquis, quòd quia per medium habitum aliquid habetur;ita quòd habitus est ratio habendi:& si militer ipse habitus habetur:Hoc ergo excludés; dicit; op ipse habitus, quo aliquid habetur; manifestum est, quòd non habetur; si enim habitus ha biti haberetur, habitus haberetur; & ita esset procedere in infinitum.

Questio.

Forma non feipfam.

mit formis, fed aliter, et aliter.

Quareret aliquis, Vtrum habitus habeatur? Respondeo dicendum est, quòd nó; quòd duplici uiavenari possumus; prima uia est ex natura deno minationis: secunda uia ex natura ipsius esse. Prima uia patet sic, de natura formæ est, quòd deno minet aliquid aliud; no autem quod denominet seipsam; unde albedo ita est ratio albi, quòd ipsa non est alba. Debemus enim imaginari, quòd na tura formæ non est natura entitatis reflexæ super seipsam, sed natura entitatis protensæ ad aliudis ue sit aliud secundum rem, siue sit aliud secundu rationem; & ideo seipsam non denominat, sed ali quid aliud: cum ergo habitus sit quædam sorma prædicamentalis, ita est ratio alteri, quod habe-Este conne- tur, quòd ipsum non habetur. Secunda uia patet ex natura ipsius esse; ubi notanda est distinctio Commentatoris super librum Boethii de duabus naturis, quæ talis est: quòd esse aliter attribuitur formis, & aliter formatis; totum enim esse forma

mò determinat de habitu: secundò de priuatio- E rum est, quia alterius sunt; unde totum esse albe dinis est, ex eo quòd facit album; & totum esse al bi est, ex eo quod fit album per albedinem. Licèt enim fieri, & facere propriè respiciant causam es ficientem; tamen suo modo imaginabimur fieri, & facere in causa formali; ita quòd album esse al bum, uel fieri album, est duobus modis; quia al- Esse, nel fiebum sit album efficienter per albificantem, & sit " albu, du-'album per albedinem formaliter; ita quòd ex par plicuer. te albedinis facere est; ex parte autem albi quasi fieri est:natura ergo albi est in fieri, natura albedinis est in facere. A simili dico de esfe; quia natura albedinis est, ex eo quòd est ratio essendi; na tura autem albi est, ex eo quòd per talem rationem essendi est. Simile dico de habitu, quia in ha bitu est habere, quod sonat agere, uel sacere; & est haberi, quòd sonat fieri: habitus ergo ita est ratio, op hoc habeat, & hoc habeatur; quod propriè nec habet, nec habetur: Et est differentia inter albedinem, & habitu, quia habitus dicit quen dam respectum medium inter habentem, & rem habitam, & ideo est ratio uni, quòd habeat, & alteri quòd habeaturita quòd est ratio alicuius per modum actiui, & aficuius per modum passiui:albedo enim non fit quia albedo est ratio fiendi ip fi subjecto, secundum quòd fieri està forma; quia subiectum tale est, & tale fit per formam, & per albedinem ipla autem facit formaliter, licet non faciat effective; non autem est ratio faciendi, nisi dicatur quòd fit ratio faciendi ipfragenti; quia G agens imprimendo formamagit i fic autem ipfa forma tenet medium inter agentem, & passum.

> Quæreret aliquis, V trum aliquo modo possit Questio. concedi, quòd habitus habeaur? Videtur quòd fic: quia habitus accidens à fubicato habetur, ut patebit infra. Respondeo dicendum est, quod ha Habitus du bitus duobus modis potest considerari:uno mo- phener. do ut accidens; alio modo ut tale accidens: ut accidens est, sic habetur habitus, quod est prædicamentum. Notandum tamen quòd hoc habere,& hoc haberi secundum quòd sunt Postpredicamentum; non sonant nisi inesse ex parte acciden tis, uel informationem accidentis in subiecto: ita Differentis quòd subiectum habere idem est, quòd ipsum mir habeinformari: & iplumaccidens haberi est idem, cp re, co habeipsum accidens informare subiectum : ita quòd habere idem est quòd'informatio passius,& haberiidem est quòd actiua: & sic informatio passiua nihil addit super subjectum, nisi modum: sicut nec habere: & ficut informatio actiua nihil ad dit supra accidens nisi modum; sic & ipsum haberi: & sicuraccidens seipso informat, sic seipso habetur: Et ideo non ualet ibi argumentum Phi- Accides fololophi; si enim dicatur accidens habetur, ergo ipjo beint. alio modo habetur; dico quòd talfum est, imuo seipso habetur, sicut seipso inest. Secundo modo consideratur habitus, secundum quòd est tale ac cidens,& prædicamentum; & sic sua ratio specifica est, o sit ratio huic, quòd habeat; & huic, o habeatur;non quodcunque haberi, & habere; sed

habere-

habere,& haberi; quod est in prædicamento ha- A habitus dispositio est; quia habitus quædam quabitus; eo modo quo aliquis dicitur tunicatus, quia tunica habetur, & ipse habet: & isto modo secudùm quòd est ratio habere & haberi modo specifico, ita est ratio habendi, quod non habetur isto modo habendi : quia quidquid habetur isto modo habendi, habetur habitu,qui est prædicamentum;illud autem,quod habetur habitu prædi camentali, non est ipsum accidens, sed substantia: sicut tunica & indumentum. Et ex hoc consurgit unum notabile, quòd ex eo quòd habitus predicamentum habetur primo modo habendi; ex hoc est ratio secundi modi habendi, & quod aliquo modo hoc habeatur : ex hoc enim o iste respectus, qui est accidens, habetur ab aliquo pri mo modo habendi, ex hoc hoc habet secundo B modo habitus, & hoc habetur: Et est exemplum: ex hoc op albedo habetur ab aliquo; ex hoc facit quale, quia est suus modus specificus prædicamentalis facere quale:ita ex hoc co istud accidés ab aliquo habetur, ex hoc hoc habet, & hoc habetur:habere & haberi specifice, que sunt in præ dicamento habitus. Deinde cum d

Alio uerò modo habitus dispositio dicitur,secun dum quam bene & male disponitur dispositum, et aut secundum se, aut ad aliud:ut sanitas est habitus

quidam,& dispositio est talis.

Ponit scơm modú habitus, dicens: quòd alio modo dicitur habitus dispositio, secudum quam aliquid benè, uel malè disponitur; secundum qua etiam aliquid disponitur uel in se, uel respectu al terius: benè, sicut sanitate aliquis benè disponitur; male sicut egritudine : male aliquis disponitur in se,sicut ægritudine aliquis disponitur:& re spectu alterius, sicut aliquis dicitur esse robustus, quia benè dispositus est ad aliquid agendu. Deinde cum dicit.

Amplius habitus quidem dicitur,si est pars di-Spositionis talis.Quapropter & partium uirtus ba-

bitus est qui dam.

Ponit tertium modum habitus, dicens; quòd non folum dispositio iam dicta in secundo modo est habitus, sed etiam disposirio, quæ est pars huius dispositionis prædictæ, est habitus: non solùm enim dicimus habitum ipsam dispositionem totius, sed etiam dispositionem partium: sicut dispo sitio partium animalis est pars dispositionis animalis totius: & fecundum istum modum uirtutes partium anime habitus quidam funt: sicut fortitu do, quæ est habitus concupiscibilis, & prudentia rationalis. Notandum est, quòd hic tangitur habitus, qui est in ipsa specie qualitatis.

Sed ex hoc quereret aliquis; cum ille habitus distinguatur contra dispositionem, quomodo hic habitus uocatur dispositio; cum oppositum non Habitus denominet oppositum? Dicédum est, quòd æqui uocè accipitur, dispositio hic, & ibi; uno enim mo do dicitur dispositio qualitas; secundum quam . aliquis disponitur in se, uel respectu alterius: & sub isto modo accipiendi dispositionem

litas est, secundum quam qualificatum habilitatur ad aliquid agendum, uel ad aliquid modifica tè agendum: de ratione ergo habitus est habilita re;& de rone dispositionis disponere: hæc.n.eadem sunt, uel assinia: & per consequens habitus est uel assine dispositioni, sic acccepta, uel idem. Secundo modo dispositio idem est, quòd qualitas non firmata in subiecto: habitus autem idem est, quòd qualitas firmata: unde habituatos dicimus in aliqua arte, uel scientia; qui scientiam, uel artem habent in esse sixo: & isto modo habitus contra dispositionem diuiditur, sicut fixum contra non fixum. Notandum autem, quòd anima habet partes potentiales; debemus enim sic Anima of imaginari, quòd anima est quoddam totum potentiale, quasi ponens universaliter, quòd qualibet eius potentia ponit partialiter; ita quòd illud idem, quod originaliter est infra essentiam, potentialiter est infra potentia: ita quòd esse animæ omnem potentiam claudit, & per consequés omnem actum potentie : claudit ergo quandam totalitatem potentiarum; cuius quidem totalitatis qualibet potentia pars est: sicut anima est quoddam totum, claudens sensum, intellectum, & uoluntatem, & uniuerfaliter quamlibet aliam potentiam; huius autem clausionis nniuersalis intellectiua pars est, & uolitiua, & c. Has autem par tes uocat hic Arist. cum dicit, quòd partium ani mæ uirtutes funt habitus ; per has autem uirtutes potentiæ modificantur; eo modo quo dicimus, quòd scientia modificat intellectum, temperantia concupiscibilem, & sic de aliis. Deinde cum dicit.

Passio dicitur uno quide modo qualitas secundu TEX. 26. quam alterari contingit:ut album,& nigrum;ama rum, & dulce gravitas, & levitas; & quacunque unt talia.

Hic distinguit modos passionis. Et dividitur in quatuor partes fecundum quatuor modos;Secunda ibi[Alio uero] Tertia ibi, [Amplius horu] Quarta ibi, [Ampliùs magnitudinem.] Dicit ergo primò quòd passio uno modo dicitur qualitas, secundum quam contingit alterari : secundu quem modum albedo & nigredo, dulce & amarum, graue & leue passiones dici possunt: & est ista tertia species qualitatis, quæ uocatur passio, uel passibilis qualitas. Commentator autem aliter exponit istum modum, dicens; 9 passio primo modo idem est, quòd potentia passiua: & uo catur passio, quia est ratio patiendi: potentia autem passiua (ut ait Commentator) est, per quam com aliquid trasmutatur de albedine in nigredinem, soris senson de amaritudine in dulcedinem. Imaginatur ergo Commentator quòd motus, & passio sunt quasi quidam actus potentie passiuz; sicut agere est actus potentie actiue; aliquando autem est, quòd nomen effectus transmutatur ad causam; eo modo quo dicimus, quòd forma dicitur actus; quia iplum agere est effectus formz, & codem modo

Dispositio

Queftio.

ÇİLM'.

Digitized by Google

nomen

nomen pulsionis potentiæ palsiuæ, quia palsio E terminus alterationis; & sicut terminus & via in non inest alicui, nisi per potentiam passiua. Dein

Alio uerò modo horu attiones,& alterationes.

Ponit secundum modum dicens, quòd secun dus modus passionis est, secundum quem modu alterationes, & actiones harum qualitatum, quæ erant in primo modo, dicuntur passiones: co mo quo calefieri, & infrigidari passiones dicuntur, & isto modo passio accepta, est prædiçamentű.

Quaftio.

Quereret etiam aliquis. Verum passio in secu do modo, & in primo differant? Videtur qu sic, quia omnis diulsio est per opposita, primus modus diuiditur à secundo, ergo opponuntur passio in primo,& in secundo modo. Ad oppositum, ca lefieri, & caliditas non differunt nisi secundum p modum, ergo non est ibi differentia realis. Respondeo.Dicendum, quòd passio primo modo; & secundo modo non differunt realiter, sed secundum modum : quòd non differant realiter; patct, quia eandem albedinem dicit albedo, & albefieri; & eandem caliditatem dicit caliditas, & calefieri:sed calefieri nominat eam, ut est intendentia ad illud; albedo autem nominat ean-i dem sine tali tendentia : ergo solum differunt pe nes modum significandi. Ex quo secundo patet, quòd in modo tantum opponuntur, & non in res ad cuius maiorem euidentiam notandum est, gi Eadem est eadem realitas est actionis, & passionis, & mo-Featuras de tus: dicitur enim cadem realitas albedinis, & ip-Conis, et mo fius albefieri, & ipsius albefacere; sed tamen differunt secundum rationem: quia albedo forma, & qualitas dicitur, secundum quòd consideratur absolute, & prout sumitur secundum illud, quod est: actio autem dicitur, inquantum ab alio est;ita quòd super primum addit respectum ad agens: passio autem dicitur inquantum recipi tur in passo: motus uerò dicitur, inquantum signi ficat rem suam per modum tendentiæ ad aliud; ita quòd calefieri, & motus est, & passio est: motus quidem est, inquantum nominat calorem sub esse impersecto, & sub quadam tendentia ad es? vide 3. plry. fe perfectum; & ut sic est in genere termini, quia non differut terminus, & calefieri; nisi penes ten dentiam, & non tendentiam: fecundo modo calefieri passio est, inquantum denominat subiectu in aspectu ad aliquod extrinsecum,& largitur sibi fpecificam denominationem, quam nullum aliud prædicamentum dat: & sit prædicamentumi speciale est. Deinde cum dicita

Amplius horum magis nociue alterationes, & motus. Et maxime lamentabiles, & nociuæ.

Ponit tertium modum passionis, dicens, cy secundo modo alteratio simpliciter dicebatur paf fio; sed tertio modo alterationes magis nociuæ, & motus magis nociui, & triftes uocantur passio Altero est nes . Notassidum est, quòd omnis passio abiscit à usa ad gene substantiandebemus enim imaginari, quòd omi est terminus nis uera alteratio, & passio uia est ad generatioalterons. nem; quia generaliter loquendo, generatio est

separabilia funt;ita generatio & alteratio: & quia generatio unius corruptio est alterius; ideo imi 1. deGener. possibile est, quòd alteratio, & passio sit uia ad & Corrupt. ad generationem unius, quin sit uia ad corruptio 17.0918. nem alterius; & sicut alteratio, & passio magis pfecta, magis est propinqua generationi unius;ita est magis propinqua corruptioni alterius.cum er go corruptio fit ad non esse, & ad non substantiam, passio ex quo est ad corruptionem, continuè est uia ad non substantiam; & hoc est abiice re à substantia, & sic, que magis, & citiùs abiiciunt, hec magis uocantut passiones: huiusmodi au té sunt passiones tristes, & nociuz; de quibus lo quitur Philosophus in isto tertio modo. Deinde cum dicit.

Ampliùs magnitudines exultationum 👉 lam? tationum passi ones dicuntur.

Ponit quartum modum dicens, quòd non om nis triflitia, nec omnis calamitas, sed magnitudines tristitiarum & calamitatu passiones dicutur: Notandum est, quòd omnis alteratio, & passio Altero gio uia est ad formam; sed aliquando uia est ad for e mia ad for mam, quæ competit rei, & quæ saluat rem; sicut alteratio, que est uia in sanitatem: & quia omne, quod melius acquirit, quando est in acquiredo; proficere dicitur;ideo alteratio, que est uia in ta-Tem formam, profectus magis dicitur, quam Passio 2500 passio, Aliquando autem alteratio est nia in sor- tima sfemam, uel privationem formæ, quæ non salvat re; the ducas fed corrumpit, sicutalteratio, quæ est uia in insir est. mitatem: & talis alteratio propriè passio dicitur. Et hac est, de qua dicit Philosoph. quòd hac nociua,& triftis dicitiir, quia omne id uocatur tri- Trifti q?. ste, quod est cotra appetitum rei: illud autem est contra appetitum rei, quod rem corrumpit, & non saluat. Differt autem iste modus ultimus passionis à precedenti, non poenes rem, sed poenes excessum nocumenti.s. pœnes magnum nocumentum.

Prinatio dicitur uno quidem modo, si non habet TEX. 27. uliquid aptorum natorum haberi, & si non sit id natum habere;ut oculis prinari dicitur planta.

Hic distinguit modos privationis:at quia prinatio includit negationem habitus, & aptitudi-H nem ad illum : ideo primò distinguit privatione ex parte aptitudinis: secundò ex parte negónis: Secunda ibi [Et quotiens ab eo, quod ab, a, priua tiua.] Prima in quatuor secundum quatuor modos, quos ponit: Secunda ibi. [Alio uerò.] Tertia ibi[Ampliùs fi aptum] Quarta ibi [Ampliùs cuiusque.] Primò ergo ponit primum modum dicens, quòd uno modo dicitur aliquid priuari, si non habet aliquid, quod est aptum natum habere ab aliquo.licèt illud, quod dicitur prinari, non sit aptum natum habere illud: & isto modo plan ta dicitur priuari oculis;quia priuatur aliquo,qd estaptum natum haberi ab aliquo, scilicet ab ani mali; licet non sit aptum natum haberi ab ipsa . planta,

Quæreret

Quefie.

fitus fuerit; quòd illud, quo priuatur aliquid, sit apum natum haberi ab aliquo? Respondeo dicendum est, quòd sic: ubi sunt tria declaranda: pri mum est, quod convenienter positum est, quod est aprum natum haberi ab aliquo:secundum est, quòd iste modus privationis reperitur in qualibet specie creata: tertium est, quòd solus Deus hunc modum privationis non habet.

est impossibile esse, habet actum negatum actu:

Differentia Primum patet fic; hæc est differentia inter priuasuter priss tionem. & negationem; quia negatio potest salua sient,0" n ri in re possibili, & inimpossibili:nam illud, quod

fimiliter illud, quod potest haberi, actum ne-Prinatio no fed solum in possibili: illud ergo, quod est impos planatur in impossibili: sillud ergo, quod est impos prinatur in impossibili. sibile esse, negatum potest dici, sed prinatum no: illud autem, quod à nullo potest haberi, & in nul

lo potest esse, impossibile est esse; si autem impos fibile est esse;ita cadit sub ambitu negationis, q non cadit sub ambitu priuationis: illud autem, quod ab aliquo potest haber i; eo ipso quòd potest haberi, sugit ambitum impossibilem, & subintrat ambitum possibilem; & eo ipso priuatum potest dici, non solum negatum: Benè ergo dixit Philosophus, quòd aliquid dicitur priuari aliquo, quod apum natum est haberi ab aliquo:quasi dicat, si non esset aptum natum haberi ab aliquo, sub ambitu impossibilis caderet; & per cósequés tub modo priuationis cadere non posset:patet er go primum declarandum. Secundum patetsic; c bet numerus gradum quantitatiuum addit supra alium numerum; ita quælibet species supra aliam

speciem addit gradum persectionalem; ita quòd

inferior species semper aliquo gradu prinatur,

qui ab aliquo alio est aptus natus haberi, scilicet

à specie superiori; ergo habet istum modum prinationis: quia iste modus prinationis est, quando aliquid prinatur aliquo, quod est aptum natum es fe in alio; quod tamen non est aptum natum esse in ip so; cu ergo qualibet species inferior aliquo gradu priuetur, qui est aptus natus esse in alio; er go quælibet species inferior aliquem modum pri uationis habet:& non tantum inferior, sed quæli

bet species creata. Imaginabimur enim quòd iste modus prinationis est, quando aliquis prinatur aliquo, uel aliqua persectione, que est aptanata esse infra ambitum entis, licèt non sit apta nata es

se in ipso: cum ergo omnis species creata aliqua perfectione priuetur, que est in Deo;quia nullo In qualiber modo finitum potest attingere infinitum, & percreamaef fectionem eintie per colequens si est inDeo, est

modu pri. infra ambitum entis, fequitur quòd in qualibet creatura sitiste modus privationis; & ex hoc que libet creatura suo modo composita est ex natu-

In Des son 12, & prinatione:patet ergo secundum declaranest modus dum. Tertium declarandum est, quomodo in soprimationis lo Deo non est iste modus prinationis; patet autem sicisse modus prinationis ex hoc(utiam di-

Quareret aliquis, Virum iste modus benè po- A Eum est) consurgit, quia non attiugitur perfectio omnimoda, quæ est infra ambitum entis, uel possibilis esse; cum Deus ( ut probatum est supra Cap, de perfecto) atting at omnem modum perfe ctionis, nulla perfectione priuatur; & sic non erit fub isto modo privationis. Imaginandum est per Perfetti in fectum in genere, & perfectum extra genus : cu genere co ergo perfecto in genere admisceaturiste modus quid.
privationis;nam ex hoc vocatur perfectum in ge nere, quia attingit perfectum in tali genere; sed non in omni;quia non attingit perfectioné, que est extraillud genus: cum ergo persectio, que est extra illud genus; sit apta nata haberi ab aliquo, & ab isto non habeatur: ergo in tali persecto est priuatio isto modo : perfectum autem extra genus est, quando perfectio non est arctata ad aliquod genus, sed ipsa perfectio se extendit ad am bitum totius entis ; ita quòd nihil est aptum natti

> iste modus priuationis. Deinde cum d. Alio uerò si aptum natum habere, aut ipsum, aut genus non babet; ut aliter homo cæcus uifu priuari dicitur, & talpa; boc quidem secundian genus,

> haberi ab aliquo, quòd no sit habitum sublimio

ri modo ab isto; ergo in tali perfecto, non cadit

illud nerò fecundim fe.

Ponit secundum modum prinationis, dicens: quòd tunc aliquid dicitur prinari secudo modo quando priuatur aliquo, quod sit aptum natum haberi, uel ab ipso, uel à genere eius; & tamen no habet illud : Duo autem pofuit , scilicet quòd est aptum natum haberi ab ipso: secundum est, uel à genere eius:exemplum de utroque:aliter dicitur homo cæcus, & aliter talpa: homo enim cæ cus dicitur, quia priuatur uisu, qui aptus natus est haberi ab ipso;ita quòd secundum se dicitur priuari;talpa autem priuatur uisu, qui non est aptus natus haberi ab ipla; led à genere eius; puta ab animali: & ita priuatur non secundum se, sed

secundum genus.

Quereret aliquis, Vtrum privatio magis propriè dicatur in primo modo, quàm in secudo;uel è conuerso? Respondeo primò uidendum est , in quo conflit natura prinationis: secundo ex hoc concludetur, quòd natura priuationis magis pro priè saluatur in secundo modo, quam in primo. Ad euidentiam primi notandum est, quòd de es De essente fentia privationis duo sunt, scilicet negatio formæ, siue habitus; & habilitas ad illum: & quando due sous. cunque ista duo coniunguntur simul in aliquo tunc propriè priuatio est:unde illud propriè uoca tur priuatum aliquo, in quo est negatio illius cti habilitate ad illum: ita quod sit in codem subicctiue negatio & habilitas: si auté contingat, quòd negatio sit in uno, & habilitas existat in aliquo alio;ita quòd negatio, & habilitas distet subiectiue; tunc minus proprie est priuatio, quam primo modo,& quatò magis distant illa, in quibus sunt negatio, & habilitas; tantò minùs propriè estibi prinatio: & quantò minùs distant, tantò magis proprie: & quando in nullo distant, tunc propriis

simè. Patet ergo primu, quòd primus modus est E dum est, quòd omne uiosentum est contra impe quando negatio est in uno, & habilitas est infra totum ambitum entis: Secundus auté modus est, quando negatio est in specie, habilitas autem in genere; uel quando funtin eodem:maior autem distantia est inter ens ex una parte, in quo est habilitas;& partem entis ex alia parte, in quo est negatio, quantum ad primum modum; quam sit inter speciem ex una parte, in qua est negatio; & genus ex alia parte, in quo est habilitas, quantùm ad secundum modum: ergo magis propriè est priuatio in secundo modo, quam in primo: Ita quòd in primo modo imaginabimur unum modum improprium propter distantiam totius entis; in secundo autem modo unum minus in proprium propter distantiam inter genus & spe F cien;& unum propinquissimum, quando nulla distantia est inter negationem, & habilitaté; quæ sunt in codem subjective. Deinde cum dicit.

Amplius si aptum natum, & quando aptum na tum est habere, & non habet. Cacitas enim prinatio .quadam est: sed cacus ratio est secundum omnem etatem, sed in qua aptum natum est babere, si non habet: Similiter autem & in quo, & secundu quid, or ad quod, or ut, si non habet aptum natum.

Ponit tertium modum prinationis, qui attenditur ex parte temporis, & aliarum circunstantia rum, dicens: quòd tunc prinatio est in aliquo tertio modo, quando aliquid priuatur aliquo, quod est aptum natum habere: & isto modo cacitas privatio est; non enim aliquis est cacus fecundú omnem ætatem; sed tunc uocatur animal cecum, quando non habet uisum in illa ætate, in qua est aptum natum habere: Et sicut priuatio respicit circunitantiam temporis; ita respicit circunstantias alias, puta loci: non enim nox est priuatio lucis in quocunque loco, sed in illo loco, in quo est apta nata esse sux. Similiter aliquando respicit sp sa priuatio circunstantiam partis;esse enim eden tulum non est prinario in quacunque parte corporis, puta in manu, & c. sed in determinata. Simi liter determinatum terminum: non enim homo dicitur priuari magnitudine, si non habet magni tudinem, quantam habet elefans. Similiter respiçit determinatum modum:non enim homo dicitur esle tardus in motu, si nó currat ita uelociter ficut lepus . Primam ergo circunstantiam tangit H Philosophus; cum dicit, & in quo: secundam, scilicet partis tangit, cum dicit; & secudum quid: tertiam, scilicet tuc tangit, cum dicit,& ad quòd: quartam, scilicet modi; cum dicit; & ut; Ita quòd illud dicitur priuatum, si non habet, quod est aptum natum habere;in loco,in quo est aptum natum; & fecundum illam partem, fecudum quam est aprum natum; & ad terminum, ad quem est aptum natum; & secudum modum, quem est ap tum natum. Deinde cum dicit.

Ampliùs cuiusque per uim ablatio, prinatio. Ponit quartum modum dicens, quablatio cujusq; rei p miolétiam prinațio nocatur. Vbi scien

tum naturalem: per uiolentiam ergo remouetur res à suo naturali impetu, qué impetum est apta nata habere; uiolentia ergo aliquid remouet ab aliquo, quod est aptum natum haberi ab illo, ergo uiolentia priuatio elt, uel iuncta priuationi. Deinde cum dicit.

Et quotiens ab eo quòd, à, prinatina particula ne gationes dicuntur, totiens & prinationes dicutur. Naminaquale, non habere aqualitatem, aptu quidem natu dicitur.Inuisibile uerò, & eò quòd non ha bere omnino colore:et eò quòd turp:ter: & sine pede, & no habere ommino pedes, & ex eo quod turpes.

Multiplicat modos prinationis ex parte nega tionis. Et dividitur in quatuor secundum quatuor modos: Secunda ibi, [Ampliùs & eo quòd parum] Tertia ibi, [Amplius non facile. [Quarta ibi [Ampliùs non habere omnino] Primò er- Modi pigo ponit primum modum, dices : quod quot mo matiente es dis distinguantur negationes per hanc particu- parte mislam, a ; totiens dicuntur prinationes : quasi dicat mus cut que hæc particula, a, addita est dictionibus ad designandum privatione; ergo quot modis designat, tot modis dicetur priuatio: sicut enim nos addimus in Latino hanc particula, in, ad designandu prinationem uel negationem; ita addunt Græci hanc particulam, a : Ponit autem exéplum de in, in ifto modo, dicens: quòd in æquale dicitur, quòd non habet æqualitatem, aptam natam habere; & inuisibile co quòd omnino non habeat colorem, & eo quòd turpiter; sicut sine pede dici mus aliquem, uel eo quòd omnino nó habeat pe des;uel eo quòd turpes. Deinde cum dicit.

Amplius & eo quod parum habeat ut non ignisum Hoc est praue aliquo modo babere.

Ponit secundum modum dices, quòd aliquid: dicitur priuari aliquo, eo quòd parum habeat deillo;licet habeat aliquid : ficut no igneum dicitur aliquid, eo cy parum habeat de igne: parum auté habere est aliquo modo prauè habere; & sic aliquo modo iste secundus modus reducijur ad pre cedens.Deinde cum dicit.

Amplius non facile, aut non bene: ut insecabile, non solum quia non secatur: sed quia non facile, aut

Ponit tertium modum dicens, quòd aliquid di citur priuari aliquo ex hoc, quòd non facile, uel non benè attingit id; eo modo quo dicimus aliquid insecabile; non quia non secatur omninò; sed quia non facile, uel non benè secatur. Deinde cum dicit.

Amplius non babere omnino. Cacus enim non dicitur monoculus, sed qui in ambobus non habet nisum: Propter quod non omnis homo bonus, aut malus, aut instus, aut iniuftus est sed est medium.

Ponit ultimum modum, dicens: quòd aliquid priuatur aliquo ex hoc quòd omnino non habet illud; unde monoculus secunduu istum modum. non potest dici ezcus, sed iste dicitur secundum istum modum, qui in ambobus oculis uisu priua-

TEX.18.

bitum est dare medium; sicut inter cecum & uibabitum de dentem datur mediti monoculus, qui non est psur medii. fecte cœcus, nec perfecte uidens: & pp naturam istius modi prinatio, & habitus non enacuat totum divisum: pp quod non est benè dictum ois homo uel est bonus, uel est malus; uel est iustus, Inter bonn uel cst iniustus: quia inter bonum & malum, iumali da stum & iniustum est dare medium. Imaginatur 🗫 mediu. n.Philosoph. 🔈 túc hó dicitur malus, quado mul tum à uirtute recedit : bonus aut quado multum Que dici- ad uirtutem accedit, & ad bonum ronis: medius sur lo medi auté uocatur, qui nec multum accedit, nec mulms inter bo tùm recedit; sed in medio recedit, & accedit. lu homine. Ex quo patet, quod recessus à bono rationis no semper est equalis; quia peccata non sunt omnia B Vide Cice. paria, sicut ponebant Stoici. Comm. tamen istam ron. 1.0ff. medictatem ponit ex parte subiecti, dices; quòd Opinio A. priuatio, & habitus non diuidunt ucrum, & falsum in quocunque subiccto, sed in determinato: ficut par, & impar non dividunt uerum & falfum in quocunque, sed in numero: non enim be nè dicitur, omne quod est, uel par, uel impar est; sed omnis numerus uel par, uel impar est: & pro pter istam terminationem subiecti est dare memedium inter prinationem, & habitum.f. illud à quo negatur illud subiectum : quidquid.n. non ë numerus, nec est par, nec impar: A simili bonu & malum non diuidunt uerum & fallum in quo cunq; homine, sed in homine ciuili. unde homo non ciuilis, neque est bonus, neque malus.

Habere multipliciter. Vno quidem modo deduce re secundum suam naturam, aut secundum suum im petum. Propter quod febris dicitur habere homine; & Tyranni ciuitatem, & uestimentum induti.

Hic determinat de ipso habere, quod denomi natur ab habitu: Et diuiditur in duas partes; quia primò ponit multiplicem acceptionem ipsius ha bere: secundò ostendit, quo habere, & esse in , se se consequentur. Secunda ibi [Et in aliquo esse] Prima in quatuor secundum quatuor modos ipsius habere.Secunda ibi[Alio,in quo utiq;]Tertia ibi[Alio, ut continens.] Quarta ibi [Ampliùs Medi habe ut prohibens.] Ponit ergo primum modum, dise quatuer cens; o uno modo aliquis dicitur habere aliquid quod secundum suam naturam ducit illu, quando.s.habitum naturaliter ducitur:uel cp ducit illud fecundùm fuum impetum , quando.f. illud , quod habetur, uiolenter ducitur: & hoc modo ha bendi febris dicitur habere hoiem, quia ab ea du citur extra naturalem dispositionem: & tiranni dicuntur habere ciuitates, quia ducuntur scam impetum eorum : & isto mõ induti dicuntur habere uestimentum; quia sicut ciustas aliquo modo sequitur impetum tiranni; sic uestimentum se quitur naturam uestiti. Deinde dicit.

Also,in quo utique aliqusd extiterit, ut suscepti ptibili;ut es het spem statue, & insirmitate corpus.

Ponit secundum modum, dicens; quillud dici tur habere aliquid, quod existit in eo, sicut forma

tur. Ex quo contingit, ep inter privatione, & ha- A in subiecto, uel in susceptibili; eo modo quo dici. mus, o as habet formam statua; & corpus habet infirmitatem.

> Alio ut continens contentum. Nam in quo est contentum, haberi ab hoc dicitur; ut lagenam habe re bumidum dicimus: ciuitatem homines; et nau tas. Sic autem & totum habere partes.

Ponit tertium modum dicens, & tertius modus héndi est, quando continens hét contentum, uel locans locatum:nam contentum dicitur héri ab eo, in quo est; eo mó quo dicimus, qo lagena het humidum, uel ciuitas hoies, & nauis nautas: & isto modo hénditotum habet suas partes, quia partes continentur infra actualitatem totius. Có men.arbores here corticem, est prædicamentum habitus: scyphum at here aquam, & ciuitas hoies here,& è conucrsò.s. quia continens het conten tum, & locans locatum; & hoc est prædicamentum vbi:ita cp in predicamento Habitus, imaginatur Comm. p contentum hét continens:in pre Opi. Auc. de dicamento at Vbi, continens het contentum. Et predscamehoc est, quod subdit Comm. universaliter respe & fieus. ctus, qui est in prædicamento ubi, est econucrsus illi; qui est in prædicamento habitus : si.n. fuerit respectus continentis ad contentum, est prædica mentum habitus: si è conuerso prædicamentum ubi:Isti at respus propinqui sunt, & quasi eiusdem generis; quia uterq; inter continens, & contentú: ita tamen ça in prædicamento ubi, continens dici tur here, contentum at magis heri: in prædicame to at habitus è conuerso, continens dicitur heri, & contentum hére: quia indutus habet indumen tum, & arbor corticem; indumentum at, & cortex, quæ sunt continentia, habentur.

Quareret aliquis, Vtru istud heri, & here in lo Questio. co, faciat unum prædicametum, uel duo? Respo. cy solum unum prædicamentú consurgit ex hoc, g locus hét, & locatum hétur. Ad cuius euidentiam notandum est primò, unde consurgit natura duorum prædicamentorii:secundò ex hoc pa- Natira tebit, quistud here, & heri non faciunt nisi unum duori praprædicamentum. s. ubi. Ad intellectum primi no tandum est, op una ró prædicamentalis est ratio oritur. unius denosationis; quæ quidem denosatio in ali Ratio pra-quam aliam reduci non pot: unde unum prædi-dicametalis camentum est una denosatio non reducta. Quan est ratio de do at ita elt, o funt duz deno ationes, quar u vna nominationon reducitur in aliam, nec aliqua illarum in ter airtiam aliam; tunc funt duo prædicamenta; ita co si duo aliqua faciant unam denosationem tantum, uel duas reductas in tertia, faciunt unum predica mentum. Si autem illa duo faciunt duas denomi nationes non reductas, tunc faciunt duo predica menta: & sic patet primum declaradum. Ex quo paté scdm; quia habere loci, & haberi locati non sút apta nata facere nisi una dependentia; & una denominationem: cp autem non sit in eis nisi una dependentia; & una denominatio, patet: nam locum habere locatú non est aliud, nisi esse aliquid locatum; esse autem locatum est esse ubi: sic loca-

catú esse, uel locale; aliquid autem esse locatum, uel locale non est aliud, nisi aliquid habere ubi; fic ergo cum faciant unam denominationem, quia semper faciunt ubi, unum tantum prædicamentum faciunt.

Questio.

plicuer.

Quereret quis. Vtrum ex hoc cy contentú habetur à continente, possint consurgere duo prædicamenta aliquo modo? Respondeo. p sic: contentum enim haberi à continente, uel à loco pot duobus modis intelligi: uno modo o hoc heat, f. locus, & hoc.f. locatum habeatur fine aliqua connotatione partium locati ad partes loci: & ut sic facit prædicamentum ubi; quia hoc sic habere, & hoc sic haberi non est aliud, nisi esse locale, uel locatum: & sic istud habere, & istud ha- F beri faciunt unam denominationem prædicamé talem. Secundo modo potest intelligi, quòd hoc habeat, & hoc habeatur cum quadam connotatione & ordine partium locati ad partes loci, & ' hoc sic habere, uel haberi facit prædicamentum situs:sicut continens habere, & contentum habe re uel haberi facit prædicamentum situs:sicut co tinens habere, & contentum haberi simpliciter non est aliud nisi esse locale aliquid; & per conse quens fit tantum una denotatio prædicamentalis non reducta: hoc.n.haberi, & hoc habere sub or dine partium non est aliud, nisi aliquid esse situa tum; & per consequens islud esse situatu, est una denominatio prædicamentalis, alia à prima.

Quaftio.

Quæreret quis consequenter. Vtrum ex hoc, y tempus habet temporalia, & ipfa temporalia habentur; confurgant ex isto habere, & haberi duo prædicamenta? Respon. op non:quia ex isto habere, & haberi non confurgit nisi islud prædi Motos infe camétum Quando. Ad cuius euidentiam notan riores aspi- dum est, o motus inferiores aspiciunt motum su periorem sub duplici aspectu. s. sub aspectu cau' sati, & sub aspectu mensurati: ut.n. isti motus funt căti à motu superiori, sic benè possunt consurgere duo prædicamenta. s. actionis, & passionis: cuius ratio est, quia illa denominatio est alia, quam faciat causatio passina, & quam faciat acti ua:aliter.n.denominatur motus ut est actio;& aliter ut est passio; licèt sit realiter unum, & idem In code su qui denominetur; quia in codem subiectiue. s. in biectiue of tratu oft actio & parsionactio u val motus ut oft orecrue en motu est actio, & passio: actio, n.uel motus, ut est H actio, denominat aliquid, ut é ab alio. unde actio denominat passum, secundum o est ab agente; passio autem illud idem denominat, ut in co recipitur: Non est cadem dependentia, & idem ha bere, & haberi hoc:aliud cst.n. ipsum passum ha beri ab agente; & aliud est illud, op recipitur in passo; haberi à passo per modum recipientis: & primum haberi facit actionem; secundum auté passionem. Vnde debemus imaginari tria haberi:primum est haberi à subiecto ut subiectu est; & hoc nullum predicamentum facit, sed posspre dicamentum; quia sequitur omnia prædicamenta, cum omnia nouem prædicamenta habeantur

tum haberi à locante non est aliud, nisi aliquid lo E à subiecto: secundum haberi est haberi à subiecto ut passam est; & hoc facit prædicamentum passionis:tertium haberi est haberi ab agente, & hoc facit prædicamentű actionis. Secundò pol funt motus inferiores comparari ad fuperiores, ut mensurati; & hoc modo mensuratum habetur à mensura,& fit tantùm unum prædicamentum, f.prædicamentum ipsius Quando:quia una depé tia, & una denominatio est dicere, co mensura ha beat mensuratum, & o mensuratum habeatur; quia hoc est esse tpis huius; & hoc esse tpale no est aliud, nisshoc esse mensuratum duratiue: & ita ista duo non faciunt nisi unum. s. durationé passiuam. Deinde cum d.

> Amplius & prohibens secundum suum impetu aliquid mouere, aut operari, habere dicitur hoc ipsum,ut colūna ponderosa superposita, ut Poeta faciunt Athlantem habere cœlum, tanquam casurii super terram : quemadmodum Physiologorum quidam dicunt. Hoc autem modo continens dicitur, que continet, habere; quasi separata secundum suum im-

petum singula.

Ponit quartum modum ipsius hredicens, o si aliquid prohibeat aliquid aliud, ut non moueatur fecundum fuum impetum naturalem, & ut non operetur, eo mô quo dét operari, dí here illud; co mó quo dicimus, p columna hét latitudinem, uel aliquod ponderolum; quia prohibet eum à motu deorsum; quidem.s.moueri deorsum, est fuus impetus naturalis: & eo mo antiqui Poetæ Fistio poedicebant illum gigantem Athlantem habere cœ 1164. lum,quasi ipsum cœlum casurum super terram, nisi substentaretur ab eo; ita op timebant de corruptione, & casu celi: sicut ét & quidam Physiolo gorum ponentium cœlum corruptibile;quia ponebant mundum infinities generari & corrumpi. Et isto modo habendi contineus habet illud, quod continetur, quia prohibet eum à fuo motu națurali:uidemus.n.p aliqua conteta, sicut aqua in uale, separata à uale, mouetur secundu suum impetum; quæ existens in uase prohibetur à sluxu;& tamen separata statim sluit.

Quareret quis. Verum iste modus differat à Questio. primo? Videtur op non, quia uterq; modus est ex hoc, co aliquid prohibetur ab aliquo pp impetū agetis. Ad oppolitu est, quia Philoso. diuidit cos ex opposito. Respon. opprimus modus, & quartus conueniunt, & differunt: conueniut quidem in hoc, quia in utroq; ipsum habitum ab habente prohibetur à sua dispone naturali: differunt th quia in primo mó ipsum habitum prohibetur à sua dispone naturali: ita th co ipsum hens cat in habito motum uiolentu; eo modo quo febris pro hibet corpus à dispone naturali,& cat in eo motum innaturalem:in quarto at modo habens pro hibet habitum à motu naturali, non tamen causat in eo motum uiolentum, sed tantu quieté uio lentam: ficut columna fubstinens ponderosú, pro hibet illud à motu naturali; non tamen largitur lapidi motum uiolentum, ied quietem uiolen-

tam:

#### Liber Quintus.

fet rectè primus modus habendi, quia prohiberetur à suo motu, & causaretur in eo motus uiolentus,& uterque ab habente. Ad argumentum patet responsio, quia licèt utrunque prohibeatur à suo motu naturali, tamen differenter hoc, & il! lud, ut patet in quæstione. Deinde cum dicit.

Et in aliquo esse simili modo dicitur, & conse-

quenter iosi habere.

Ponit comparationem inter ipsum habere, & ipfum effe in, dicens; quòd ipfum effe in, fimili' modo dicitur, ficut ipfum habere; & confequenter se habet unum ad aliud: quod exponens Có-Ruba 4 mentator dicit sic. Numerus respectuum, qui monstrantur per habere, sunt secundum numerum respectuum, qui demonstrantur per hanc di B. Monem in; sed hac propositio, in, dicieur de respectu contenti ad continens, & recepti ad recipiens; hoc autem uerbum habere, dignius dicitur de respectu continentis ad contentum, & possessi ad possidens. Vultergo Com mentator, quòd esse in, dicit respectum, qui se te net ex parte contenti recepti, & ex parte eius , quod habetur : habere autem dicit respectum, qui se tenet ex parte continentis; & quia unus respectus sequitur ad alium, ideo esse in, sequitur ad habere, & è conuersò : ita quòd in omnibus dictis modis ipsius habere ex parte habentis est habère, ex parte habiti est esse in. Quod patet discurrendo per omnes modos: primus enim modus est secundum uiolentiam agentis; C in isto ergo modo agens habet effectum, & effectus habitus est in agente; ficut effectus in cau sa: similiter in secundo modo subjectum habet formam, & forma est in subjecto: in tertio etiam modo locus habet locatum, & locatum est in loco: in quarto uero modo prohibens habet prohibitum; & prohibitum est in prohibente, sicut esse dus in causa per accidens: ex quo patet, quòd in omnibus modis, habere est ex parte habentis, & effe in, ex parte habiti. Deinde cum

> Ex aliquo esse dicitur uno quidem modo, ex quo est ut materia. Et hoc dupliciter, aut secundim genus primum, aut secundum ultimam speciem, ut sunt quadam, puta omnia liquabilia ex aqua: est D dutem ucinti ex ære statua.

Hic determinat Philosophus de parte. Et diuiditur in duas, quia primò determinat de quadam proprietate partis:secundò de ipsa parte:Se Modifica of cunda ibi, [Pars dicitur quidem]proprietas quisendo es als dem partis est, esse ex aliquo; quia ex partibus sit totumiprimò ergo determinat de ex aliquo, ponens multiplicem acceptionem ipfius: & diuiditur in duas, quia primò ponit quosdam modos proprios ipfius ex aliquo:fecundò ponit modum ipfius improprium: Secunda ibi[Alia uerò priùs quidem.] Prima in quinque, secundum quinque modos, quos ponit: Secunda ibi[Alia uerò ex primo] Tertia ibì [Alia ex composito] Quarta

tam:si autem lapis prohiberetur sursum, tunc es A ibi[Hoc autem tanqua ex parte] Quinta ibi[Hec quidem igitur sic dicuntur]Dicit ergo primò, o primo modo aliquid dicitur esse ex aliquo sicut ex materia:ita quòd, ex, est redditio cause materialis; fieri autem ex aliquo sicut ex materia, po-test esse duobus modis: aut sicut ex materia que us maremota, aut sieut ex materia propinqua: ma-teria, dupli teria remota uocatur materia prima secundum sum. genus: materia uerò propinqua uocatur materia secundum ultimam speciem. Quod exponens Commentator dicit, quòd materia prima est tanquam genus altissimum; materia autem propinqua é, quæ recipit ultimá formam in gene ratione: exemplum ponit Philosophus, materia remota respectu omnium liquabilium est aqua, ficut plumbi, cupri, & ferri: materia autem propinqua est, sicut æs respectu statue. Deinde cum dicit.

Alia nerò ex primo monente principio, ex quo pugnalex consitio. Id enim est principium pugna.

Ponit secundum modum ipsius ex aliquo, dicens: quòd est secundo modo, ex quo sit aliquid ficut ex principio mouente:ita quòd ex,est nota caulæ efficientis;eo modo quo dicimus, quòd pu gna est ex conuitio; quia ipsum conuitium est causa efficiens respectu pugna. Deinde cum d.

Alia ex composito ex materia, & forma, ut ex toto partes, & ex Iliade uersus: & ex domo lapides: finis enim eft forma, perfectum uero ba-

Ponit tertium modum, & est modus secundú Duplez est o aliquid fit ex aliquo per modum resolutum; eo processus in modo quo aliquid fit ex composito ex materia & positiones, es forma;& co modo quo partes funt ex toto per re refolutiums: folutionem; sicut ex Iliade, hoc est, sicut ex tota in primo to historia Troiana fiunt uersus, qui sunt partes hi- ti site expar storie; & ex domo sieut ex toto fiunt lapides, tan cundo è con quam partes. In isto autem modo ipsius ex aliquo, qui est per modum resolutionis; fit procesfus ab co; quod est completum, ad incompletum; quia totum habet modum finis & complementi, Toti habet pars autem habet modum incopleti & finiti per mode finu. iplum totum. Vnde illo modo fit processus à formali ad materiale: quia ipsa totalitas tenet locu Totalisas formæ, partes autem locum materiæ. Et hoc est, het locu for quod subdit; quòd finis forma est, hoc est, ipsum meigers nototum; in quo cossistit ratio finiendi, sormale est; ro materia. perfectum uerò per hanc formalitatem est ha- Forma of bens istum finem, scilicet totalitatem. Deinde d. sinis, sfection Hoc autem tanquam ex parte species species, ut nem.

homo ex bipede,& syllaba ex elemento.

Ponit quartum modum ipsius ex. Et dividitur in duas partes, quia primò ponitistum modum: fecundò eum fubdiuidit, ibi[Aliter enim]Dicit ergo primò quòd quartus modus ipsius ex, est quando iplum totum fit ex partibus per modum compositionis; sicut homo sit ex bipede tanquam ex parte rationis: bipesenim differétia est, differé tia auté est pars rationis: & syllaba fit ex eleméto, hoc est, ex litera, tanquá ex parte reali; quia litera Dd 2

Digitized by Google

TEX.29.

Aliterenim hoc, & statua ex are. Nam ex. fensibili materia est composita substantia. Sed et spe-

cies ex speciei materia.

Subdividit istum modum. Ad cuius eui-Pari de dentiam diligenter notandum ell quòd sicut pa, tebit in Septimo, duplex est pars, essentialis, & materialis: pars essentialis ( quam aliqui uocant partem speciei) est illa, sine qua species reperiri non potestificut syllaba reperiri non potest sine literaç & ideo litera pars essentialis est; licer hæc licera uel illa (ut ibidem patebit) sit pars materia, liapars autem materialis uocatur, fine qua tota. essentia rei & speciei reperiri potest; sicut quia tota essentia circuli potest reperiri sine zre ; ideo. es est ficut pars materialis respectu circuli; & eo. p. dem modo quia tota essentia statuz potest repe, riri fine ære;ideo est pars materialis respectu sta-Aliquid fie twe. His ergo uiss, subdividitur iste modus; quia ri ex parte fieri ex parte potest esse duobus modis, uel sicut ex parte essentiali & speciei; eo modo quo di-Etum est, quia homo fit ex bipede, nel syllaba ex, elemento; uel ex parte materiali, eo modo quo statua fit ex zre. Hoc est, quod subdit Philosophus, quod aliter fit hoc ex hoe, ficut homo ex bipede, uel syllaba ex elemento, & aliter fit stama ex gresquia ibi pars essentialis, hic auté pars materialis, quia statua eneaest composita ex sub Rantia, & sensibili materia; sensibilis materia, sicut æs,accidit statuæ:& in ista statua enea est ipforma, que uocatur species, & est ibi aliquid materiale respectu speciei sicutipsum as . Dein de cum dicit. rago distroction

Hac quidem igitur sic dicuntur. Alsa uerò si secundum partemaliquamhorum aliquis existit modorum : ut ex patre, & matre puer; & ex terra planta, quia ex alique parte corum.

riex aliquo duplicuer.

Ponit quintum modum. Ad cuius euidentis. notanda sunt uerba Commentatoris, qui uult, quòd aliquid fieri ex aliquo duobus modis est. Vinus anodus est, ut aliquid fit ex toto alicujus; ita quòditotum transinutetur in totum, sicut din cimus animal languineum effetex carne. Secundus modus elliquo aliquid est ex parte alicuius, ficut filius est ex matre quis non est ex tota subsantia mottis, sed ex aliqua parte, quia aliqua H para eius formatur in filium, co tamé modo, quo menstruum potek dici part. Et hoc elf, quod di cit Phillsophus, quod hec quidem igitur sic dicuntur ex; alia verò dicuntur esse, ex aliquo; si aliquis prædictorum modorum fuerit quo aliquid est ex aliquo secundum aliquam partem munitim. & non secundum totum: & isto mode puer est ex patre & matre, quia ex aliqua parte ipforum: & plantæ funt ex terra, quia funt ex a-, liqua parte terre. Notandum est dillgenter, quod secundum sententiam Philosophi hic; iste modus, ex, ell in causa efficiente, & in causa matenali: & ideo dixitsi aliquis prædictorum modorum extiterit. quali dicata quòd fine in canfa

realiter est pars syllaba. Deinde eum dicit. E. efficiente, sue in causa materiali; dummo hoc est ex hoc, quia est ex parte eius, non ex toto; habetur iste modus ex ... De causa efficiente posuit exemplum,cum dicit, puer est ex patremam respectu sœtus & pueri duo funt mouentia, pater, scilicet sicut remotum, & sperma patris tanquam propinquum; quòd quidem sperma quodam mo Sperma es do fuit quædam pars patris; licet non fuerit om- queda par nino pars, quia non fuit conuersum in substan, parris. tiam membri; licèt suerit in propinqua disposi- Mulier non tione assimilationis ad membrum. De causa bet vim acti autem materiali posuit exemplum, quando di- nam Jed m xit, op puer est ex matre; materenim materiam mistrat men ministrat, & non uim actiuam; ministrat autem est parami menstruis quod quidem quadramistrat autem est parami menstruii, quod quidem quodam modo est pars mu. matris. Deinde cum dicit.

Alia verò priùs quidem tempore, ut ex die noxa ex serenitate biems, quia hoc post hoc.

Ponit modum improprium iplies ex. Et diui ditur in duas partes, quia primò ponit istum mo dum:secundo cum subdividit ibi. [Horum 2utem alia.] Ponit ergo istum modum, dicens: quòd aliquid dicitur fieri ex aliquo, quia fit post aliud : ita quòd ipfum ex, est nota ipsius post : & isto modo dicimus, quòd nox est ex die, quia est post diem, & hiems est ex serenitate, quia est post serenitatem. Notandum est diligenter, quòd(sicut uult Commentator in principioistius Capituli) quod licet ex, dicatur multis modis; ta- Ex, qe nomen samolior modus eius est, quando ex, notat tat cam ma habitudinem causa materialis: ita quod hoc fit terialem sest ex hoc, sicut ex potentia materia: non est fen- modus fafus, quod hoc fiat post hoc, sed est sensus, quod mosior. hoc perficitur per hoc, scilicet potentia per formam;& hoc trabitur ad hoc, scilicet materia ad perfectionem;ficut ergo fecundùm primum mo dum iplius ex, semper notatur, quòd materia per ficiatur per formam: si autem folum notatur, quòd hoc non perficiatur per hoc, sed tantum, quòd hoc transeat, & hoc adueniat; omnino improprius modus est; & hoc est in hoc modo diao.Deinde cum dicit.

. Horum autem, alia quia habent transinutationom ad invicem, it a dicuntur, ut que nune sunt di-Esa. Alia quia secundum tempus solum, ut ex equi noctio fit navigatio quia post aquinoctium: sic festi uitates sunt, ut ex Dionysus saturnaliarquia post.

Subdividit bunc modum. Ad cuins evidentiam sciendum est diligenter, quòd in isto, modo hec propolitio ex, est nomen posteriori- Ex, nete po tatis, scilicet quod hoc fiat post hoc. Quod au dupliciser. tem lit nota pollerioritatis, hoc potest elle duobus modis: uno modo, quod cum posterioritate. Her passe fit nota ordinis; eo modo quo dicimus, quòd con creama fis trarium fit ex contrario; cum enim dico, contrarium fit ex contrario, per hane propositionera a ex, notatur posterioritas, quia scilicet post con trarium fit contrariummotatur etiem ordo, o ot dinatus processus gñationis nó est à quocunq; is

quodcunque; sed est à contrario in contrarium: A tur autem pars non mensurans totum, quæ quinon enim album fit ex linea, fed ex nigro: ita 🕫 determinatus processus est à speciali termino à quo, usque ad specialem terminum ad quem: sic ergo istud potest esse nota posterioritatis, & ordinis in transmutatione; ita quòd concernit speciale à quo, & speciale ad quem. Alio autem mo do hæc propolitio ex, ita est nota posterioritatis in tempore, quòd non est nota ordinis in transmutatione: & hoc est, quando tatum fit hoc post hoc; ita tamen quòd illud prius, quod fit; non est specialis terminus à quo respectu huius termini ad quem; co modo quo dicimus, quòd ex equino ctio fit nauigatio, hoc est post æquinoctium: licèt enim hoc fiat post hoc, scilicet nauigatio post æquinoctium; tamen accidit, quòd iste sit termi- B raus à quo respectu huius termini ad quem. Primum ergo polt, uocatur polt secundùm tempus, & fecundum transmutationem; hoc est fecundu ordinem transinutationis; secundum auté post, uocatur poit secundum tempus tantum. Et hoc -est, quod dicit Philosophus, dans intelligere istos duos modos, dicens: quòd hæc quidem ita dicun tur post, quòd habent transmutationem ad inuicem; hoc est, quia connotant ordinem transmuta tionis: qui quidem modus patet in illis, quæ di-Cta sunt; quando quidem ex nocte fit dies, uel ex serenitate hiems: hæc autem duo dicuntur post, quis connotant solum consequentiam secudum tempus: sic quado dicimus, quod ex aquinoctio fit nauigatio, hoc est post æquinoctiu; & ex Dio-C nysiis siūt Saturnalia, quia post Dionysia; hoc est ex talibus festis talia festa, quia post talia festa.

Pars dicitur quidem uno modo, in quam dividitur utique quantum quocunque modo. Semper enim ablatum à quanto ut quantum est, pars dicitur illius;ut trium, duo pars quodammodo dicuntur. Alio nerò modo, que talia mensurant solum. Propter quod trium duo sant (ut dicitur) pars; sunt au-

Postquam Philosophus determinat de proprietate partis; hic determinat de parte, ponens Pars que. multiplicem acceptionem ipsius. Et dividitur in druphiner. quatuor partes secundum quatuor modos partis: Secunda ibi, [Ampliùs in quo diuiditur] Ter tia ibi[Ampliùs in quæ diuiditur aliquid] Quartaibi[Ampliùs quæ sunt in ratione.]Primò ergo ponit primum modum, & continet primus modus partem quantitatiuam; ergo primus modus est; quod illud, quod diuiditur in aliquod quantum, est pars ipsius quanti, quantum cunque sit il lud: semper enim illud, quod aufertur à quanto inquantum quantum, per divisionem huius ab Pars quan hoc, pars illius dicitur. Hac autem pars quantita tiua est in duplici differentia: quædam est enim quæmenfurat totum: illa autem dicitur menfura re totum, que aliquotiens replicata, reddit iplum totum; & hoc modo binarius est pars quaternarii; quia bis replicatus, reddit quaternarium. Ali quando autem pars non mensurat totum: uoca-

dem componit totum cum aliquo alio; sed tamé aliquotiens replicata, non reddit ipfum totú præ cisè: & hoc modo ternarius est pars quaternarii: pars quidem non menfurans, quia cum alio com ponit totum, scilicet quaternarium, puta cum unitate; sed tamen alipuotiens replicata, puta bis, reddit plusquam quaternarium, scilicet senariu. Dat ergo exemplum Philosophus de parte non mensurante, dicens; quòd duo sunt aliqualiter pars trium; & benè dicit aliqualiter, quia li appel letur pars omne, quod componit totum; siue mé suret, sue non; sic dualitas pars est trium. Si auem appelletur pars illa, quæ ita componit, quod mensurat; sic non est pars. Et hoc est, quod subdit:quòd alio modo folum illa uocantur partes, quæ menfurant;& ideo duo funt pars.f.trium,& non funt pars: funt pars quidem, quia componunt; non funt autem pars, quia non mensurant, Deinde dicit.

Ampliùs in que dividitur utique species sine quantitate,& ca partes huius dicuntur.Quare spe cies generis dicuntur esse partes.

Ponit secundum modum partis. Ad cuius eui dentiam est notandum, quòd secundum Commentatorem hæc est differetia inter primum mo dum & secundum:quia in primo modo illud,qd diuiditur, quantitas est, & totum quantitatiuum; illud autem, in quod dividitur, pars est quantitatiua: in secundo autem modo illud, quod diuiditur; forma est: illud autem, in quod diuiditur pars qualitatiua, est pars formalis: secundum.n. hunc fecundum modum istud, quod dividitur, Genns eff genus est, genus autem est quædam forma: illud queda forautem, in quod dividitur, species est; species au- ma tem est quædam pars formalis, & qualitativa ge spis & pars neris. His ergo uisis, patet modus iste. Dicit er- qualitatina go, quòd ampliùs illa uocantur partes, in quæ di uiditur species, hoc est forma; diuiditur (dico) no Divisio dudivisione quantitativa, sed divisione sine quanti- plex. tate, idest divisione qualitativa; ponit autem hic nomen speciei pro forma, non quacunque, sed pro forma generis: & hæc, in quæ dividitur illa forma;uocantur partes illius formæ;quare secun dùm hunc modum species sunt partes generis: ita quòd genus est forma diuisa, & species sunt formæ dividentes.

Quareret aliquis. Vtrum species debeat dici Questio. pars qualitatiua? Videtur quòd non, quia omnis pars qualitatiua qualitas est, sed non omnis species est qualitas, ergo &c. Ad oppositum est Cómentator. Respon. dicendum quin hac Quastio ne duo sunt uidenda: primò uidendum, est differentia inter partem qualitatiuam, & quantitatiuam:ex quo apparebit, quòd species est pars qua litatiua: secundò uidendum est, quomodo accipiatur hic qualitas, & quomodo non: ex quo apparebit solutio argumenti. Ad euidentiam primi pars quasi notandum est, quòd pars quantitativa vocatur sassa que. omne illud, quod per modum compositionis at-

Dd 3

TEX. 30.

pliciter.

tegrat quantitatem illius:co modo quo pariesvo catur pars quantitatiua domus, quia per modum compositionis attingit quantitatem domus, & Pars quali ea integerat. Pars autem qualitativa uocatur duo tatina du- bus modis:uno modo uocatur pars qualitatiua pars essentialis, scilicet que componit essentiam; ita tamen quòd non omnis pars compositionis, componens essentiam; uocatur pars qualitatiua, fed folum forma:cum enim in aliquibus effe cóponatur ex materia, & forma; materia nó potest dici pars qualitatiua, quia omnis pars qualitatiua dicit modum qualis, materia autem de se non di cit quid, nec quale, nec aliquem modum prædicamentalem:licèt ergo ad essentiam, sicut ad qd dam totum concurrunt materia, & sorma; tamé F folum forma debet dici pars qualitatiua; quia ip sa solum dicit modum qualis,& predicamenti:& fic accipiendo partem qualitatiuam, species non est pars qualitativa generis, quia species nó com ponit essentiam & conceptum generis; species

enim est extra conceptum generis. Secundo mo

cat aliquem conceptum confusum:ita quòd qua

lificatio idem est, quòd specificatio: & sic isto

modo accipiendo partem qualitativam; illudide,

quod dicit ipsum totum qualificatiuum per mo-

dum indistincti, & confusi; dicit species per mo-

dum specificati, & determinati, & qualificati:

exemplum, illud, quod dicit animal per modum.

indistincti; dicit homo per modum conceptus

do accipitur pars qualitativa illud, quod specificeptum ge-

Septimo

Metaph.8.

Qualitas dupliciter.

specificati, & distincti: homo enim est animal in tali natura; animal enim in tali natura est animal specificatum: & sic patet primum. Ad euidentia secundi notandum est, quòd qualitas accipitur duobus modis. Vno enim modo accipitur qualitas modificatio accidentalis in predicameto qua litatis tantum; eo modo quo albedo, & nigredo modificant subjectum album & nigrum: & hoc modo non accipitur hic qualitas, nec pars qualitatiua. Secundo modo dicitur qualitas modifica tio in quocunque prædicamento: & secundum istum modum omnis species, & omnis differen-Que species tia potest dici pars qualitativa ipsius generis:cu+ er differen ius ratio cst, quia genus ut genus dicit conceptu confusum, non modificatum aliquo coceptu spe qualitati- cifico, modificabile tamen: species autem & disferentia modificationem huius cofusi dicunt; & quia secundum istum modum omnis modifica-. tio potest dici qualitas:ideo species, & differentia qualitas possunt dici. Exemplum animal ut animal dicit conceptum indistinctum, nec de se dicit, quòd sit animal modo hominis, uel modo asini: de se enim non concernit hunc modum, uel illum: homo autem & afinus dicunt illud ide animal fub modificatione huius, uclillius; ex quo partes modificantes sunt, & per consequens par. tes qualitatiur. Ex quo patet argumentum, quia qualitas accipitur æquiuocè.

Quereret aliquis, quia intellectus nó quiescit;

tingit quantitatem alicuius;ita quòd hæc pars in E Vtrum species aliquo modo possit dici pars, siue qualitatiua, siue non? Videtur quòd no, quia pars componit totum, species autem non componit genus, ergo, &c. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo duplici uia possumus uenari, p Quo species species pars estipsius generis. Prima uia est ex- est pars geponendo uerba Commentatoris, quæ sunt hec; cp genus est de numero formarum compositarum, quæ diuidútur in formas; quæ quidem formæ dif ferentiæ sunt: est ergo intentio Commentatoris, Genera sur quòd genera sunt formæ composite; & quòd dif forma copo ferentie sunt formæ simplices; & quia simplex est sias mellex complexis des differenties sint across sunt across s pars complexi; ideo differentiæ sunt partes gene ris,& per consequés species. Videatur ergo, quo 🕮 grass modo genus est sorma complexa; quod duplici of sorma uia uenari possumus; prima uia est, quia ipsæ disse complexa. rentiæ potentia sunt in genere; & ita sunt ibi secundum quid: ita quòd ipsum genus est quid co plexum ex ipso conceptu confuso, & ex ipsa differentia, quæ est in eo secudum quid; si enim dif ferentia nullo modo esset in genere, genus non diceret formam complexam; sed quia differentia potentialiter est in genere, ideo conceptus gene ris est quodammodo compositus ex actu & poté tia:quando enim differentiz per decursum intellectus extrahuntur de genere, ita extrahuntur, 🤣 sub aliquo modo essendi fuerunt ibi, quia sub mo do potentiali; differentia enim dicit conceptum simplicem extractum per actum intellectus de. conceptu complexo generis; qui ideo dicitur có+ plexus, quia dicit actualitatem confusam in poté tia ad actualitatem distincte; & ideo dicit quid compositum ex actu & potetia. Et hoc est, quod Vide 1.Me dicit alibi Commentator, quòd conceptus generis diciemedium inter purum actum, & puram or.14. potentiam:cum ergo medium sapiat naturam ex tremorum, oportet quòd infra conceptum suum claudatur actus, & potétia. Patet ergo prima uia; quia ipfę dřie dicunt conceptů simplicé,& partia lem,& actualem, extractum de potentialitate ge neris, & de conceptu complexo eius : & eodem modo species sunt quid extractum de potentia generis: quia sicut in naturalibus generatio est ad compositum per se, & per accidens ad formam: ita quòd forma & compositú extrahuntur de potentia materiæ: ita & decursu rationis differentie, & species extrahuntur de potentia generis. Secunda uia ad uenandum, op genus dicat conceptum complexum, est ex differentia, Anicenna quæ est inter partem, & genus; quam ponit Aui- dollrina. cenna Quinto Methaphylicæ: de natura enim par tis est, quòd dicat rem suam præter aliam parté : de natura autem generis est, quòd non dicat om nino rem suam præter speciem, & differentiam: & quia concernit speciem, & differentiam sub aliquo modo;ideo species,& differentia extrahū

tur de conceptu generis, sicut de quodam, quod Discrimen illa complectebatur. Hec enim est differetia in- intercorpus ter corpus partem, & corpus quod est genus: & parte; co corpus pars est quoddam, de cuius natura est ha pus genne.

bere tres dimensiones precise; ita quod amplius A est materia, in qua species. Et angulus pars. uon sit aliud de conceptu suo; & sic præcisum có ceptum dicit, diuisum contra sensitiuum, & con tra aliam quamcunque perfectionem consequen tem:corpus autem, quod est genus; aliquo modo complectitur perfectionem differentiz, & spociei;ita quòd non omnino dicit rem suam præter speciem, & differentiam: corpus enim genus, est quoddam, quod habet tres dimensiones: quodda (dico)siue sit sensitiuum, siue non: & ita capit aliquo modo sensitiuum, & non sensitiuu, qua sunt oppolitz differentiz:ita quòd quado sensitiuum, & non sensitiuum opposita extrahuntur de gene re, extrahuntur de eo, sicut de quodam complexo; & de quodam, quod illa quodammó comple Ctebatur; & per consequens sunt quædam partia- B lia unius complexi; & sic sunt partes respectu illius. Sic ergo patet prima uia, quæ probat differé tiam, & speciem esse partem per uerba Commé ti. Secunda uia ad hoc probandum, est ex ambi tu generis, & speciei: genus enim maioris est ambitus, quàm sit species; ita quòd ipsa species non est aliud, nisi quadam pars ambitus generis. Pars inte. Ad cuius euidentiam notandum est, quod diffegralis, es se rentia est inter partem subiectiuam, & partem biochina dis integralem: pars namque integralis duas proprie tates habet; una est, quòd dicit quendam partiale ambitum respu ambitus totius : secunda est, p componit ipsum totum; paries enim qui est pars integralis domus; dicit quendam partialem ambi sum respectu domus: quod patet ex hoc, quòd C ambitus domus se extendit ad fundamentum; ambitus autem parietis no; sed est quid diuisum contra fundamentum:paries etiam domum com ponit. Pars autem subiectiua quantum ad primum conuenit cum parte integrali, quia dicit quendam partialé ambitum respectu sui totius; si cut homo respectu animalis:quod patet ex hoc, quòd ambitus animalis se extendit, uel potest ex tendi extra hominem; homo autem non extendi tur extra seipsum: Quatum ad secundum differt hæc pars, & illa; quia pars subiectiua non componit suum totum:pro tanto.n.species,& differe tia dicuntur partes; quia partiali modo dicunt il-

> de cum dicit. Ampliùs in que dividitur aliquid, aut ex quibus componitur totum, aut species, ant habens speciem: ut sphera area, aut cubi arei, as pars est. Hoc autë

lud, quod dicit genus indistincte & confuse: dice

re enim hominem non est aliquid aliud, quam di cere animal partialiter; partialitate(dico)forma-

li. Ita quòd imaginabimur naturam generis natu ram distinguibilem per formas partiales; species

autem, & differentias partiales formas differen-

tes, distinguentes: & sic patet secunda uia. Ad ar-

gumentum etiam patet respósio: quia differentia, & species non sunt partes per rationem, &

proprietatem componendi; sed magis secudum

rationem & proprietatem distinguendi illud,

quod confuso modo suit in forma generis. Dein

Ponit tertium modum partis, dicens: quòd illa, in quæ dividitur aliquid; siue ex quibus componitur aliquid totum; siue illud sit species, siue habens speciem; uocantur partes: sicut spheræ enex, aut cubi enei, es est pars; sicut materia, in qua materia est pars ista,& in qua dividitur istud totum:ampliùs autemisto modo est pars triangu li, in quem, scilicet dividitur triangulus. Notandum est secundum Commentatorem, quòd hic modus differt à secundo; quia in secundo modo forma diuiditur in formas:forma, scilicet generis in formas proprias, scilicet speciei, & differétie: in isto autem modo compositum duiditur in ma teriam,& formă; sicut sphera znea in zs,& spheritatem. Notandun-est etiam, quòd benè dixit Philosophus; species; ael habens speciem: habens enim speciem uocatur etiam individuum: quia enim individum addit supra speciem, non dicitur species, sed habens speciem: tam autem species, quam habens speciem dividitur in materia, & formam; supposito quòd materia sit de essentia speciei, ut sicut hæc materia est de essentia in diuidui, ita materia in communi est de essentia speciei.

Quareret aliquis, Vtrum angulus secundum Quesio. istum modum sit pars ipsius trianguli? Respondet ad hoc Commétator & uidetur dicere, quod Que anguangulus est pars duobus modis, scilicet secundu lus est pars qualitatem, & secundum quantitatem; angulus enim dividitur & quantitative, & qualitative; & sic si dividitur utroque modo, utroque modo est est pars. Possumus tamen dicere, quod mag is est pars secundum qualitatem, quam sit pars secundùm quantitatem:unumquodque enim magis de bet censeri tale, uel tale secundum illud, quod est formale in eo, quam secundum illud, quod est materiale: magis secundum formam, quam secu dùm materiam : angulus autem duo dicit; dicit enim specificam modificationem in continuo;ex parte autem continui sortitur naturam quanti, & potest habere modú partis quantitatiuz, quòd enim angulus dividitur in angulos, hoc est rone continui, in quo fundatur: si enim illud esset indi uisibile, & angulus indiuisibilis: ratione autem modificationis, quòd est formale in eo; sortitur naturam qualis in quarta specie qualitatis,& par tis qualitatiux;& per confequens cum hoc fit in eo formale; magis habet rationem partis qualitatiuz, quam quantitatiuz. Et ex hoc est angulus in primo modo, & secundo, & tertio iam dictis, diuersis rationibus: secudum enim quòd est pars quantitatiua ratione continui,est pars primo mo do: sicut unus angulus maior potest diuidi i duos minores: secudum autem quod angulus species

diuidit angulum in genere; eo modo quo dicimus, angulorū alius rectus alius acutus; & sic pars

est secundo modo: secundúm uerò quòd angulus

per modum formæ cum ipfo continuo per modum materie conueniunt ad constitutionem ali

cuius tertii,sic est pare tertio modo. Deinde d. E tiam est dividere in sormã & somã; & per conse Amplius que sunt in ratione unumquod que osté dente, & ea partes sunt totius, Propter quod & genus speciei pars dicitur; aliter autem species ge-

Ponit quartum modum partis, dicens: quòd il la, quæ funt in ratione, siue in diffinitione often-.dente unumquodque diffinitum , funt partes respectu illius diffmiti, & illius totius; quod uocatur diffinitum. Et secundum hunc modum genus est pars speciei : alio autem modo species est pars generis, quia genus est pars estentialis speciei; eo quòd est de essentia disfinitiua eius; spe-

, cies autem est pars subiectiua generis.

Questio.

Quareret aliquis, Vtrum hic modus differat a præcedenti,scilicet à tertiq? Videtur quod non, F quia in tertio modo compositum dividebatur in materiam, & formam; hoc autem compositum diuiditur in genus, et differențiă; genus auté ma-. teria elt, forma autem differentia: ergo unus est Verba A, modus. Ad oppositum sit Philosophus, qui diuimerrois. co. dit unum modum contra alium. Respondeo. ad hanc quæstionem respondet Commentator, Vide et 7. dicens sic; quòd genus est pars formæ speciei; sor Metaph. et a. en im speciei dividitur in genus. & differenma enim specici dividitur in genus, & differentiam:ita quòd iste modus quartus differt ab alio; quia genus, & differentia differunt à formis secundum quod formæ: formam enim esse genus, uel esse differentia; est quoddam accidens, quod accidit forme. Duo ergo dicit Commentator; ex quibus duobus possumus dare differentiam inter G istum modum, & pracedentem: primum quod dicit est;quòd genus est pars formæ specei:secun dum est, quòd genus, & differentia acccidunt for .mx.Primò ergo uideamus primum. Tertius manisestus est, quando compositum dividitur in ma teriam & formam: hic autem modus quartus est, quando species dividitur in genus & differentiat hic autem modus non est idem cum illo, quia ge nus non est materia, sed est pars sorma speciei: jta quòd species diuisa per genus & differentia, non est diuisa per materiam & formam, sed per formam, & formam; per formam generalem, & partialem . Imaginatur enim Commentator sic; quòd eadem forma significata per modum confulum & indistinctum est forma generis, fignifi- H cata per modum specificum est forma disterenziz:ita quòd una forma facit totum prædicamen tum scam gradum & gradu;quia scam gradum confusissimum facit gradum generalissimi: secu dum minus confusi subalterni:si omnino specisicatum fuerit, gradum specialissimi: individua au Indinidua tem funt magis hoc per aliquid additum forme, funt magis quam per formam : dicere autem quod una forbot per ad ma faciat totum prædicamentum, non est idem disum for dicere, unam formam esse in composito; & ideo me,quam pana positio non est alia; neq; sequitur una ad alia. Sic ergo dicamus, co quòd genus est pars forme, forma est aliquo modo: & cum differentia etiam sit forma, dividere speciem in genus & differen-

quens non est præcedens modus idem cum isto quarto;quia ille modus est, quando aliquid diuiditur in materiam & formam: patet ergo ex pri-. mo uerbo Commentatoris quòd iste modus non est ille. Patet etiam ex secundo uerbo, quòd diuidere speciem in genus & differentiam, est diuidere in aliqua, quæ accidunt formæ; ut dicit Commenta. dividire autem in materiam & for- Divisio per -mam, est dividere in partes reales; genus autem genus codif & differentiam in partes rationis:ita quòd ratio, ferena, edi & differentiam in partes rationistica quod ratio, misso pma-,& intellectus has duas formas & partes facit cir- teria & ser ca eandem formam, & circa eandem rem; hoc ma quale. -autem accidit ipli formæ, scilicet quòd sic concipiatur, uidelicet per modum generis, uel sic, scilicet per modum differentiæ. Vnde Auicenna Quinto Metaphylice; multitudo generis & diffe Multitudo rentiæ non est multitudo, uel pluralitas partium generis, o rei : sed multitudo, quæ est rei secundum quod differentie est terminata, & non terminata: eadem enim res in se terminata, potest considerari secundum 🤥 non est terminata: cum autem hoc non termina-.tum sit terminatum, hoc est, cum genus non terminatum transit ad differentiam, non fit alia res: non enim hec est alietas secundum rem; sed solu secundum respectum, qui est secundum intellectum nostrum: hæc enim determinatio, quam ad dit differentia supra genus, non alterat ipsum genus, sed certificat. Quasi dicat Auicenna: non alterat, quia non est altera res; sed certificat: sicut conceptus terminatus certificat interminatum. Est ergo intentio Auicenne, quòd differentia & genus non funt partes reales; sed sunt partes; quas format intellectus circa eandem rem;&per confequens aliquo modo accidunt rei: & fic quã tùm ad hoc concordat cum Commétatore.Cum ergo tertius modus fuerit quantum ad partes rea les,& quæ non accidunt rei formæ:hic auté quar

materia. Quareret aliquis, Vtru genus sit pars speciei, Questio. & sit totu; sicut dicit Philosophus? Videtur quòd non, quia totum, & pars aliquo modo opponuntur. Ad oppositum est Arist. Respondeo; dicen- Genus effte dum est, quod ipsum genus & totum, & pars est; tum copuir tamen sub diversis respectibus; est enim pars integrans essentiam speciei; & est totum respectu partis subiectiuæ. Ad cuius euidentiam notandu De ratione est:quòd de essentia generis est, quòd sit conce- generis qd. ptus latior, quam est coceptus differentiz; & qua tùm ad hoc est totum respectu specici, etiam op totalitas generis fundatur super laritudinem cóceptus:De essentia generis secundò est, quit co ceptus potentialis, explicabilis, uel informabilis per conceptum differentiæ: & quantum ad hoc

tus modus sit quantum ad partes rationis, & quæ aliquo modo accidunt formæ: ideo iste modus

non est ille. Ad argumentum per hoc patet re-

sponsio, quoniam ipsum genus non est materia,

sed habet modum materiæ, quia habet naturam

indistincti, & etiam possibilis; sicut habet ipsa

licus ex conceptu explicabili. f. generis, & ex cóceptu explicante. s. differentia. Sic ergo totalitas Totalitaige generis fundatur super latitudinem conceptus; ex hoc.n.quòd animal est homo aliquo modo;& qued funda fibi no repugnat, o fit extra formalitatem hominis, ex hoc latiorem conceptum habet, quam ha beat homo: & ex hoc est totum respectivillius. & hocest pars: ex hoc autem o idem conceptus subintrat cóceptum speciei, explicatum per con ceptum differentiz; ex hoc est pars speciei. Sic ergo fecundum aliam, & aliam rationem oft totum,& pars: totum est propter latitudinem com ceptus: pars uerò propter potentialitatem. Ad argumentum, iplum genus non elt fuz pars; no enim ipsum genus est pars subiectiua, sed e pars, ut integrans coceptum alicuius; pars aucem inregrans, & totum universale non oppositioning natura generis. Deinde cum dicit.

Totum diciour, cuius nulla partium abesti.

TEX.31.

Perfeltü,et

Hic diffinguit ipfum totum. Et dividien im Tous quid, duas partes, quia primo distinguit ipsum totum in se Secundo distinguit quandam partem to a tius legenus: Secunda ibi, [Genus dicitur] Prima in duas, quia.n.totum & diminutum opposi nuncur: primò distinguit totum : Secundò dillin guit diminutum. Secunda ibi [Colobon.] Prima in duas, quia primò distinguit totum: fecundò comparat iplum totum ad esse: & è comierso, ibil [Amplius quanto habéte principium.]Prima in: duas partes, secudim duos modos ipsius totius : Secunda ibi, [Ex quibus dicitur totum] Ponit er: go primum, dicens: q, totum primo modo est,, a quo non dininuitur aliqua partium, respectu quarum est totum: & totum lecundum istu modum (ut uult Commentator) idem est, qu perfedum. Vbi notandum est secundum Auicen. 52 Metaphilica quòd perfectum, & totum cognata funt, & affinia; quia eadem res est tota, & perfecta; perfecta quidem inquantum nihil de natura fua remanet extra eam : tota autem inquantum habet quidquid necessarium est ei de partibus: eius. Et hoc est, quod dicit hic Philosophus, cui nulla pars abelt: ipfa igitur eadem res respectumultitudinis entis, in ea comprehensa, tota eft .. secundum autem quòd nil remanet extra eam ... perfecta est: & sic secudum diversas rationes est totum, & perfectum. Adhuc autem magis explicat illam differentiam totius, & perfecti; quia no: est conditio perfecti, quod contineat sub se multitudinem nec in potentia, nec in actu; fed quod folum habeat illud, quod fequitur ad naturam fuam;totum uerò uel natura fua est, quòd sit mul titudinis, uel in potentia, uel in actu; quod non se per est in perfecto; quia perfectio multarum rorum confistit non in multitudine, sed in unitate Elfe pluris clientize ci in unico elle. Et hoc est, quod subdit m miane Auice abidem, quod in plerisque unitas est esse, quod oportet habere: quali dicat effe plurium

consistivin unitate; que debet haberis & qued ha

confift it.

& Deus: quia omnia animalia. Manifestarmembra diuisionis;& primo mani festat primum membrum, scilicet totum universale: le cundo fecundum, sqilicer totum integrale ibi[Continuum werò & finitum.] Munifestat ergo primum dices, quò duniuerfale est quoddam ens totum, quod totaliter dicitur; hoc est habet maturam totalitatis, & elt qualimulta continens, inquantum predicatur de unoquoques& alia, de Umpnebicogicarmi & nemudno dans ben le acce

est pars speciei: species.n.est conceptus compo A beatur, quod debet haberi; ideo persectumestita quòd in talibus unum, & perfectum funt idem; li cet sub diversis rationibus: in rebus autem quorum esse consistit in multitudine, nel potetia, nel effectu;idem eft subiectiue totum, & perfectum. Et hoc est, quod subdit Auicen . quod perfectio in rebus habentibus mensuras, uel numeros; uidetur esse ipsum totum idem in subjecto; hoc est que concernant quantitatem continuam, quantùm ad mensuram ; uel discretam, quantum ad Deinde cum dicit.

Ex quibus dicitur totum natura : & continens statenta:unde unum aliquid sunt illa.

Ponit secundum modum. Et dividiturin tres. partes, quia primò ponit istum modum in generali:fecundò illū subdividit:tertiò manisestat me brum dinisionis: Secuda ibi[Hoc autem dupliciter] Tertia ibi, [Vniuerfale quidem enim.] Dicit ergo primò, quod fecundo modo aliquid dicitur totum, quod natura, hoc est naturaliter respicie partes; ex quibus est, hoc est, respectu quarum est totum:licut continens respicit contenta:ita quod illashoc est, illæ pattes sint unum aliquid in illo to to. Sic ergu secundus modus est omne, quod continet alind, uel alia, que naturaliter funt unu in illo. Deinde cum dicit.

Hoc autem dupliciter. Aut enim ut unumquodque unum, aut ex his unum.

r:Subdiuldit ishum modum: quòd enim aliquid contineat aliqua, hoc potest esse duobus modis : aut quia unumquodque illorum, que continentur;est illud quod continet:quia ipfum totti,quod counct, predicatur de qualibet parte; de ét est na tura totius uniuerfalis;quia totuvniuerfale prædi catur de qualibet parte cotenta; scoo mo potest esse, op aliquid connect aliqua, quia componitur ex his, quæ continet; non tamen quod prædicetur de ipsis, & hoc est totum integrale: sicut domus componitur ex partibus suis, & continct ip fas : & tamen de nulla parte predicatur . Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd totum continens dicitur duobus modis: aut enim est sicut to tum, quod unumquodque, hoc est, unaqueque pars est ipsum unum totum; & hoc est totum uni nerfale:aut ita est totum, quod est quoddam unti integrum ex his partibus. Deinde cum dicit.

Vniuersale quidem enim & quod totaliter dicitur, ut aliquid ens unii, sout, universale, quast mulsa continens,quia pradicatur de unoquoque, et unisommia sunt: & unumquodque:ut homo, & aquus x

#### . Metaphysicæ:

prum est eriam illud unum, puta equum, homi- E uciaumerata in Petro, & in Martino: sic non salnem, & Deum dicimus animalita quòd animal, & natura totius universalis saluatur in unoquoque istorum. Deinde cum dicit.

Continuum uerò, et finitum; quado unum aliquid ex pluribus est, que insunt maxime quidem poteflate.Sin autem & energia: Horum nerò eorundem magis que sunt natura, quam arte talia: quemadmodum & in uno dicimus, tanquam existente tota

litate unione aliqua.

Manifestat secundum membrum, dices: quòd continuum finitum, hoc est, totum qualitatiuum finitum (dicit autem finitum; quia infinitum non Infinition no habet rationem totius, sed partis:ut ostensum est in Tertio Phylicorum ) tale totum finitum est, quando aliquid unum componitur ex pluribus; quia plura sunt inillo tanquam partes in toto; funt (dico) in potentia; uel si nó sunt in potentia, funt in actuin potentia quidem sicut in toto con tinuo, sicut in linea: in actu autem, sicut in toto non continuo, ut est aceruus lapidum: De nume 30 autem totorum, & continuorum horum illa 31 quæ sunt talia per naturam, magis sunt tota, &; continua; quàm illa, que funt talia per artem; &: hoc quia magis funt unnm; totalitas enim, & co. tinuitas quædam unio est.

Quaftia.

eatins.

Quareret aliquis de differentia, quam dat Phi losophus inter totum universale, & integrales Vtrum sit uerum, quod dicit?Respondeo; dicendum est, quòd uenari possumus ex differentia, quæ est inter essentiam ex una parte:& totum es sentiale, & totum quantitatiuum, & quantitaté De roe qua- ex alia. De ratione enim quantitatis est, quòd ha tuatu quid beat partem extra partem; & quòd una pars non sit alia; & quòd totalitas quantitatis ita saluetur in multis partibus, quòd non in una tantum: ex quo enim hac totalitas habet partem extra partem, sua natura totalitatis salvatur in una, & in alia; non in una tantum. De natura autem essentiz non concernentis quatum, nel secunda quod non concernit quantum, est; quod tota essentia, & tota natura saluetur in unoquoque; si auté con tingat, o non saluetur, hoc est inquanti concer nit naturam quanti. Exemplum, essentia albedinis saluatur in qualibet albedine: supponamus enim quòd albedo est color disgregans; color di gregatiuus saluatur in albedine, que est in Petro, & Martino, & sic de aliis:si autem consideretur albedo ut extensa est extensione quantitatiua, tox talitas quantitatiua non faluatur in qualibet parte; si enim saluaretur in qualibet parte, una pars esset aliasuel una esset in alia : cum ergo pars sit extra aliam, ita saluatur in omnibus, quòd non in una tantum. Exemplum autem adhuc est de humanitate; secudum enim quod humanitas est quædam totalitas essentialis, integrata ex animalitate, & rationalitate; faluatur in qualibet parte subiectiua: quia ista totalitas est ita in Petro, sicut in Martino:lecundú autem quòd hæc effentia in duit rationem quantisscilicet ut est individuatas

uatur tota in quolibet: quia humanitas Petri nonest humanitas Martini: si enim animal esset in hoc homine,& non rationale: tota essentia homi nis non esset in hoc homine: sed quia ibi est animal, & rationale; ideo totalitas essentia ibi est: ita quòd totalitatem essentia saluari, est omnia principia essentialia saluari: ita à simili quia omnes humanitates numeratz, quæ quidem per istu numerum induunt rationem quanti: no saluatur in hoc homine: ideo hec essentia, inquantum induit rationem quanti, & numeri: non saluator in quolibet. Cum ergo ipfum totum uniuerfale diéat totum essentiale; totum uerò integrale dicat quantitatiuum, patet quòd benè data est differen

tia à Philosopho. Quæreret aliquis, Vtrum totum universale re Leefie. spectu uninscuiusque partis saluetur in qualibet parte suarum partium? Respondeo; dicedum est ; quòd in toto universali duplicem partem reperine possumus, scilicet partem integrantem esten- 10 100 mi tiam ipsus uninersalis; eo modo quo genus est persali da pars speciei: & quantum ad istam partem ipsum plex para, totum ut totum, non saluatur in qualibet parte: tota enim ratio speciei no saluatur in genere, nec in differentiagled fimul in genere, & differentia. Nec obuiat dictum Arist. quia secundum istam rationem totius, magis debet dici totum integra le, quam totum uniuerfale: quia fecundum hoo non est nisi quidam conceptus integratus & copositus ex quibusdam conceptibus: & secudum istum modum induit aliquam rationem quanti?

quia ficut inquanto consideratur partes extra par

temita & hic conceptus extra conceptum. Secu-

do modo confideratur universale respectu partis

subicciux, & respectu ipsius debet considerari

uniuersale, non respectu primæ;& de ista uerum est, quòd tota essentia totius universalis: faluatur in qualibet parte:ita quòd tota essentia hominis, que tota no erat in animali, nec in rationali; que erant partes primo modo; tota faluatur in hoc homine,& illo; quæ funt partes secundo modo 🗸 ... Vlteriùs quæreret aliquis, Vtrum sit omnino Quefio. uerum, quòd totum uniuersale inquantum totu universale, saluetur in qualibet parte subiectiva ? Torum de-Respondeo dicendum est, quòd totum potest du phener; pliciter coliderari:primo modo secundu illud, que ell totum : secundo modo inquantum totum . Si primo modo consideretur, sic istud totum saluatur in qualibet parte subjectiva; sic enim conside ratum, non est, nisi realitas totius; realitas auté in qualibet parte subiectiua faluatur; illud enim qd est animal, totum est in homine. Secundo modo potest considerari inquantum totum, & fic sorti- Res in se, tur aliam proprietatem : differt enim confidera- cum re de

quòd potest salvari extra illam, evision potest

faluari extra illam, non effet totumuniuerfale

respectu illud: si enim animal saluarente in hose

re rem in se, et re sub reduplicatione : totu enim plicatione, inquantum totum ita saluatur in qualibet parte, different.

Hot off ge-

ferunt.

forensia.

ita quòd impossibile esset ipsum saluari, & reperi A ma: ubi innuit, quòd cognoscens, & cognitu non ri extra formalitatem hominis; animal non esset totum universale, quod est genus: quia de natura generis est, quòd possit saluari in multis formaliter:& si homo saluaretur in hoc homine,in quá tùm est totum uniuersale, ita quòd non posset in ueniri extra hunc hominem; non esset species re spectu huius hominis, quia de ratione speciei De rie spei est, quòd possit saluari in multis differentibus ma terialiter, siue numeraliter. Et quantum ad hoc, totum uniuersale sapit naturam ipsius quantitatiui; quia aliquo modo concernit quantitatem & numerum; ad minus quantum ad posse; quia de natura sua é posse saluari in plurib. Differt tamé, Hocost ge- quia in toto quantitatiuo, nec id, quod est totum,
quidi post saluatur in una parte; nec suum posse saluatur si- B
sont salua. militer in uno; sed semper in pluribus: in toto au rs in unica tem universali illud, quod est esse, potest saluari spēi ptāteve in uno; licèt sium posse necessariò plura concer nat: & istud posse adiunctu primo, largitur sibi na turam totius universalis. Notandum est, quòd (ut uideatur plenè differétia inter totum universale, & totum integrale) dande sunt differentia, quas Totom uni ponit Auicen. Quinto Metaphysi. Prima differé werfale, & tia est, quia totum integrale numeratur partibus integrale in suis: quod sic debet intelligi; quia tota essentia to suis integralis no est in qualibet parte: tota enim essentia, & natura domus non est in pariete tantu:sed pars essentiæ est in pariete, & pars in aliis partibus integrantibus: & hoc est ipsum numera ri partibus suis;ipsam, scilicet essentia totius par- C tialiter dividi in suis partibus: totum autem uniuersale non numeratur partibus suis, quia tota essentia saluatur in qualibet parte: tota enim essentia hominis est, quòd sit animal rationale; & fecundum unam partem non saluatur in uno, & fecundum aliam in alio; sed secundum utruque Secunda differentia est, quia totu integrale est in rebus: subiectiue enim domus est in pariete, tecto, & fundamento:totum auté universale est in formatione intellectus: licèt enim illud, quod est uniuersale, sit in rebus; tamé inquantum universale, est in sormatione intel-Icctus. Dictum est enim supra, quòd intellectus diuersos conceptus operatur circa eandem rem; quòd enim natura universalis significetur præter principia individuantia, quod requiritur ad natu ram uniuersalis (quia natura concepta cum prin cipiis indiuidu îtibus, nunquam est uniuersalis) hoc est ex formatione intellectus, quia ficut con cipit, ita significat; concipit autem non concipié do principia individuantia, & ideo sic significat. Est auté istud universale in intellectu, sicut obie Etum in potentia; & sicut cognitum in cognoscé te: & iste est unus modus essendi: non enim est omnis modus essendi, quòd hoc sit in hoc, sicut forma in materia.immo hic est unus modus spe cificus essendi, diuisus contra illum. Vnde Commentator tertio de Anima.uerius fit unum ex co gnoscente, & cognito; quam ex materia & for-

ita uniutur, sicut materia & forma. Tertia diffe Terriadiffe rentia est, quia natura totius integralis non con- ventia. stituit partes, que sunt in illo; sed ab illis constitui tur;natura autem totius universalis est, quod cóstituat partes suas:natura enim generis constituit speciem; natura uerò speciei individuum: licèt enim genus sit forma complexa (ut dictum est su

periùs) quia de ipso extrahuntur multædisseren tiæ,& multæformæ;ita quòd est forma, quæpotest diuidi in formas; co modo quo conceptus po test dici forma; tamen in esse distincto, & specifico species est conceptus complexus respectu ge neris; quia supra genus addit determinationem

specificam: & codem modo, uel quasi codem mo do individuum addit supra speciem designationem.Ita quòd species propter det erminationem additam uocatur conceptus complexus respectu generis, & ex hoc genus est pars eius; ita quòd ip sa species non est aliud, nisi conceptus generis, determinatus per intentionem differentiæ addi-

genus ex hoc quod genus est, ignotum est; nondum enim scitur per naturam generis de qua for
ma specifica predicetur: unde anima intédit hoc
simple serves de la constitución de la con quærere,& hoc acquirere:nondum enim per ge- dum Anic. nus ut genus, est stabilitum aliquid & determina tũ in effectu; & intelligo in effectu essétiz. Quasi dicat Auicen.intellectus per genus, ut genus, no stabilit apud se ipsum aliquam essentiam determinatam; quia solu determinatio est in specie spe cialissima: ex hoc autem quòd habeatur determi

natio, requiritur intentio specifica. Et hoc est, quod fubdit Auicen.cum accepimus colorem,& consideramus cum in intellectu anima nostra; anima non erit cotenta quasi iam aliquid habeat in effectu, scilicet essentiæ: sed querit intentioni coloris addi aliquid, quousque remaneat color in effectu, scilicet specifico. Intellectus ergo non acquiescit, donec habeatur intentio, quam addit Tpecies supra genus: propter quam additionem genus dicebatur pars, species autem dicitur pars

supra speciem (secudum enim hæc divisiospeciei in individua effet per intétiones & formas;quod improbatum est superiùs) sed quia addit designa tione. Vnde Auicen . ubi supra: de natura speciei est, quòd ampliùs non quæratur acquisitio inten tionis, sed acquisitio designationis: & si anima in natura generis quærat designationem, facit quod debet : tamen priùs quærit acquisitionem intentionis; qua intétione habita, nihil remanet, nisi ut

individui;non quia individuum addat intentione

aptetur hec species ad hanc inquisitionem.s.designationis:q.d.habito genere,quæritur intétio; habita intentione, quæritur designatio. Ex quo patet, quòd genus est pars speciei propter inten tionem additam; & species pars individui pro-

pter designationem: & sic totum universale est pars, constitués aliquo mó illud, cuius est pars. Quarta differetia est, quòd totum integrale no ferentia

tam. Vnde idem Auicen. Quinto Metaphysicæ:

est totum

existente, non existit adhuc totu integrale: sicut existente solo pariete non est domus: totu at uni uersale est totu unicuique parti. Cuius ratio est, quía partes totius integralis recipiunt ipsum totum actualiter; ita quòd sua totalitas est in quodam actu respectu partium: & sic sua totalitas est, quòd attingat multas partes actu: partes autem totius universalis potentia sunt in eo; ita quòd sua totalitas consistit in hoc, quòd possit esse in pluribus:quòd ergo plura fint fub eo actu, hoc ac cidit: quòd autem possit esse in pluribus, hoc no accidit, sed est essentiale: licèt ergo essentia sua in uno saluetur, suum tamé posse in pluribus debet Quinta differentia est, o partes totius integralis finitæ funt,& determinate: partes autem totius universalis possunt esse infinitæ, & indeterminate: cuius ratio patet ex præcedenti dif ferentia:infinitas enim repugnat actui, & non repugnat potentiæ; infinita .n. esse in actu, est impossibile;infinita autem esse in potentia, & posse. fieri, non est impossibile: cum ergo totum integrale aspiciat actu partes suas, quia non estaliud nisi actualis unio partium: sicut impossibile est in finita esse in actu; ita impossibile est partes istius totius esse infinitas: totum autem uniuersale aspicit partes suas sub quodam esse potentiali: sicut. ergo infinitum non repugnat potétie, ita nec par tibus uniuersalis; & maxime quò ad ipsam speciem: supponendo enim(sicut supponit Philosophia) quòd mundus fuit ab æterno; oportet dice- G recipitur totum, & omne: in istis enim facta tranre, quòd materia sit in potentia ad infinitas formas individuales, quarum infinitas non esset inactu, sed in semper fieri; & ita species esset in actu ad infinitas formas individuales. Vtrum auté for mæ specificæ possint esse infinitæ, dictum est in Sexta diffe Secundo. Sexta, & ultima differentia elt; quòd totum integrale requirit, quod omnes partes fint fibi præsentes; quod non requirit totum uniuerfale: cuius ratio patet ex prædictis: nam esse in actu quandam præsentialitatem dicit;esse autem in potentia quandam absentiam respectu actus:

rentia.

se in pluribus. Deinde cum dicit. Amplius quanto habente principium, et medin, 🕁 ultimum; quorum quidem positio differentia non facit,omne dicitur : quorum uerò facit, totum : & quecunque ambo dicuntur, & omne, & totum. Sut autem ea quorum natura quidem eadem manet transpositione; forma uerò non, ut cera, & uestis. Etenim omne, & totum dicuntur. Habent.n. ambo. Agua uerò, & quecunque sunt humida, & numerus esse quidem dicunturitotus uerà numerus, & to ta aqua non dicitur, nisi metaphorice. Omnia uerò dicuntur in quibus omne, ut in uno, in his omnia ut

quia ergo totum integrale omnes partes actu at-

tingit; ideo omnes partes habet præsentes : quia uerò totum uniuersale partes suas aspicit modo

potentiali tantum, ideo non habet omnes partes

presentes, sed sub quodam modo absentiæ: de

natura enim sua non est plus, nisi quòd possit es-

est totii unicuiq; parti per se; quia una sola parte E in diversis,omnis hic numerus,omnes ha unitates.

uidentur habere unam formalitatem: tamen per inter omne,

Ponit differentiam inter omne, & totum. Vbi notandum, quoé, & totů subiectiue differunt; om ne enim & totum distributionem dicunt; & ita Differentis materiam, & subiectum differut;nam circa aliud Cotomo subiectum recipitur distributio omnis, & circa aliud distributio totius. Quod(ut meliùs uideatur)sciendum est;quòd queda sunt tota,quæ non requirut debitum, & specificum situm partium, scilicet qualitercunque ordinentur, uel transmutentur partes, semper remanet eadem natura. totius; ita quòd transpositio nullam uariationem facit: sicut est aqua; aqua enim ut aqua, & totalitas eius differentiam no recipit, ex hoc quòd par tes mutantur; & in talibus benè dicitur omne: unde benè dictum est omnis aqua est in uase : & hoc forte dictum est secudum proprietatem idio matis Grecorum, Quædam sunt tota, in quibus politio partium magnam differentiam facit; quia determinatum ordinem,& fitum partium requirunt: sicut est homo, & domus: non enim est in istis, sicut in aqua: qualitercunque enim partes aquæ ordinentur, semper est aqua: non sic autem in domo, uel homine; sed domus, & homo sunt per debitum fitum,& ordinem partium:& in talibus dicitur,& recipitur totum, non omne:unde benè dictum, totus homo, & tota domus. Ali-. qua sunt tota, in quibus positio partim uariat, & partim nó uariat: sicut est cera, & uestis; & in istis fmutatione partium, remanet natura rei eadem, sed non figura: facta enim transmutatione in cera, semper est cera; sed non habet semper eandé figuram. His uisis, patet litera Philosophi: dicit enim quòd ipsa quantitate, & toto quantitatiuo habente principium, medium, & ultimum: hoc est habente multas partes in illis totis, in quibus transpolitio non facit differétiam, omne dicitur: in quibus uerò facit, totum dicitur: in quibus ue rò ambo sunt, totum dicitur, & omne; talia uerò funt, in quibus facta transpositione manent eadé; forma uerò, idest figura non; ut est cera, & uestis; in quibus dicitur totum, & omne: aqua uerò, & numerus, & alia humida, quæ funt fimilium partium; dicuntur omne, & non totum; non enim di citur totus numerus, & tota aqua; nisi secundum quandam metaphoram, & hoc est sic dictum secundùm proprietatem idiomatis Grecorum: in illis autem totis, in quibus est omne, & etiam om nia;in quibus enim dicitur omne, ut in uno; dicitur omnia, ut i pluribus; quòd sic debet intelligi; in quibus est omne, referédo ad unitatem totius; est omnia, reserendo ad partium pluralitatem: di citur enim omnis hic numerus, respiciendo uni-tatem totius numeri; & dicuntur omnes hæ uni tates, respiciendo pluralitatem partium: & hoc o moure-(dico)respectu eiusdem totius. Notandum est; sum. quòd secudum Auicen.quarto Metaphysicæhæc elt differuntia inter totum, & universum (uocat

aut universum oc)quia totum indifferenter divi- A trinitatem. Sed & totaliter, quorum positio non faditur in continuis, & discretis: universum at, uel oé indiscretis tantú: & hanc driam dicit fuisse se cundum opi.aliquorum. Alia d ia est, op totum dī respū partis simpliciter; ita & illud dicitur totum, quod continet partes simpliciter; of aut dr respu unitatis, quamuis unitas aliquo mo possit dici pars. Ad cuius euidentiam notandum est, cp oé,& totum sic vár differre; poé requirit multitudinem in actu: distribuit.n. pro partibus distin Ais in actu, uel propinquis distinctioni: totum at concernit partes, ut unitas, uel collectas infra vni tatem totius: unde licet utrunq; dicat distributio nem;totum tamen magis dicit collectione; quia distribuit pro partibus reductis ad collectionem unius. Ex quo primò accidit, qo oé additur multi. B tudini in actu; sicut cum dr, oé afal, intelligitur cp oc distribuit pro multis afalibus in actu;totum at distribuit pro partibus reductis ad collectionem unius:unde cum dr, totum afal; totum dat intelligere partes integrales afalis, ut funt infra unitatem totius. Ex quo ét secundò accidit, q ipsum, oé, conuenienter additur toti similium partium: ut cum dr,ois aqua: cuius ró est, quia cum omne requirat multitudinem in actu, propriè additur ubi est multitudo in actu; aliquo et mo pot addi, quando partes sunt propinque actui: sicut est in toto similium partium. Alia ét ró pót addi, & me hor:oc.n.distribuendo formam totius, dat intelli gere, p illa forma in oibus partibus sit: cum.n.di citur, ois ho, datur intelligi, o humanitas lit in quolibet contento in hoie: quod quidem non est in hoc, quod dico, totum : cum.n.dr, totum afal; non datur intelligi, o afalitas sit in qualibet parte istius, alias manus esset aïal: & quia intoto simi lium partiú natura totius participatur à qualibet parte; quia quælibet pars aquæ est aqua; ió illis be nè additur oë:totum at benè additur toti dissimi lium partium, ubi natura totius non participatur à qualibet parte. Ex hoc ét tertiò fortè accidit; o oc, dicitur respuvnitatis, quiavnitas est principiu numeri; cum numerus dicat quandam discretionem:unitas.n.discretionem connotat: quia ergo oé multitudinem in actu connotat, uel propinquam actui;numeri ét discretionem connotant ; & per consequens sicut numerus respicit unitatem, ita & oc; totum at dicitur respu partis; quia totum partes reducit ad naturam unius, nec con notat simpliciter multitudinem partiu, sed multi 🕝 tudinem partium collectarum in unum.

Colobon uero.i.diminutum, dicitur quantu, non quodlibet, sed partibile oportet illud esse, & totum. nam duo non sunt Coloba, idest diminuta altero abla to uno.non.n.aquale Colobon, idest diminutum, & reliquum unquam est. nec totaliter numerus ullus. Et.n. substantiam oportet manere. Si calix colobus i.diminutus, adhue oportet esse calicem. Sed nume rus non est idem, parte sublata. Adhuc & qua sunt partium dissimiliu: Nec hæc omnia. numerus mest, ut dissimiles babeat partes, ut dualitate, or

cit differentiam.nullum.n.Colobon.i.diminutum,ut aqua, aut ignis:sed oportet talia esfe, qua in substan tia positionem habeant. Amplius continua. na har monia est ex his, que sunt dissimilium partium, &. positionem habent, sed colobon uon est.

Postquam determinauit de toto; quia totú, & diminutum opponuntur: hic determinatde dimi nuto; oftendens; quæ funt condones, quæ requiru tur ad hoc, cy aliquid possit dici diminutii: & pri mò ponit condones ex parte totius: secundò ex parte partis.Secunda ibi[Adhuc autem nec quæ libet tota] Prima condó ex parte totius est, co nós Diminut quodeung; totum pot dici diminutum, siue colo quid, et que bon(colobon.n.idem est, q diminutu) sed oportet ipsum totum esse partiale, & esse totum, & he re partes actu;ió uniuerfale non pót esse colobó, siue diminutum per remonem alicuius partis: cu ius ró est, quia diminutum, siue truncatum illud dí, quando aliquid remouetur ab aliquo, quod é de integritate eius; pars at subiectiua non est de integritate sui totiusvniuersalis. Scda codo est, क illud, १वर्व est truncatum, & diminutum: det esse quoddam totum respu cius, qd truncatur ab eo; & quod dividitur;& dét esse maius eo: unde duo non possunt dici coloba, sue truncata, altera uni tate ablata à duobus: cuius ratio est, quia coloba, uel truncata,& illud reliquu, quod aufertur ab il lis truncatis, non dént esse æqualia; remota át vni tate à duobus, non remanet nisi unitas: & ió trun catım,& illud,quod aufertur ab eo,æqualia sút; Alia ro pot reddi; quia truncatum, siue diminutum per remonem eius, qd truncatur ab eo, non det ammittere nomé , nec diffónem: & ideo nec duo, nec universaliter numerus per remoné unitatis pot dici colobon, siue truncatum: nam essen tiā, siue substantiā truncati oportet manere: si.n. calix dicatur truncatu, siue colobon, adhuc opor tet calicé diminutum esse calicé; per remonem enim partis in trucato non remouetur forma; nul lus at numerus remanet idem, remota uuitate.

Tertia condó est, oportet illud totum, quod dr colobon, esse disfimilium partium; non tamen of totum dissimiliú partiú pót dici colobon, siue di minutum:numerus.n.hét partes dissimiles; sicut numerus quinq; het trinitatem, & dualitatem; & th(ut prædictum est) non pot dici colobon, siue diminutu. Vniuersaliter ergo illa tota, in quibus positio partium nullam faciunt driam, sicut est aqua, & ignis, non possunt dici coloba uel diminuta; sed oportet illa tota, quæ dñr coloba; hérein sui substantia positione, & esse talia, in quibus po sitio driam facit; sicut est domus, uel hó. Quarta condó est, o non oia tota dissimiliú partium pos funt dici coloba; nec ofa, in quibus positio facit dřiam, sed oportet talia tota esse cůtinua: harmo nia.n.est de numero illoru, quæ sunt dissimilium partinm; grauis.n.uox, & actuata dissimilia sunt, qua sunt partes harmonia; & est de numero illo ru, quoru partes hent determinată politione: quia

Digitized by Google

TEX. 32.

si dent facere harmonia: & tamen harmonia non pót dici coloba, uel diminuta per remóne partis.

Adbuc at nec qualibet tota, nec cuiusq; particu la prinatione coloba.i.diminuta.no.n.bac qua sunt propria substantia, nec qua sunt ubiq; entia: ut si per forare:ur calix,non colobon.i.diminutum sed si au ris calicis, aut extremitas aliqua. & ho non si carnem, aut splenem, sed si extremitatem; & hanc non oëm, sed que non het generoné ablata à toto. Quapp calui non sunt colobi.i.truncati, sed diminuti.

modis.

Ponit conditiones colobi, siue diminuti quantum ad partes, dicens: cy sicut non quælibet tota dicutur coloba;ita nec illa tota, quæ dicutur, uel minuti quò possunt dici coloba, dicuntur coloba p priuatioad partes. ne cuiusque partis:sed prima códitio est ex parte partis; quia illa pars, que facit colobon; nó debet esse pars principalis, que largitur substatiam rei: cuius ratio est, quia differentia é inter diminutu, &delh uctü; diminutü.n. remanet post diminutio né; destructum uerò post destructioné non rema net: cum ergo remota parte principali, sicut capi te, uel corde ab animali, animal remoueatur; ió magis tale debet dici destructum, quam diminu tum, siue colobon. Secunda conditio est, quia illa pars, quæ remouetur, & per cuius remotionem totum dicitur colobon; non debet esse ubique; unde si persoretur calix in medio, non propter hoc dicitur diminutum, uel colobon:si autem au ris, aut aliqua extremitas aufertur, colobon dici+ tur: & similiter homo non dicitur colobon, si admittat aliquid de carne, uel circa medium ficut de splene; sed dicitur colobon, si admittat aliqua extremitaté, quæ facit in eo aliqua decetia; & hac nó omnem, sed quæ non est apta nata regenerari, postqui remota est à toto. Vnde per remotioné capilloru nó dicutur aliqui colobi, quia regenera ri siue renasci possut. unde calui no sunt colobi.

Genus dicitur boc quidem si sit genero continua TEX. 33. sp m hentium eandem, ut dicatur. donec utique genus hominu sit, quia du est genero eorum continua.

Hic determinat de genere, a genus est quod dam totum. Et diuiditur in duas partes, quia primò ostendit, quot modis dicitur genus: secundò quot modis dicitur diuersu i genere. Secuda ibi, [Diuersa uerò genere] Prima in duas, primò.n. ostédit, quot modis dicitur genus: secudo breui- H Genus dici- ter recapitulat illos modos ibi[Genus igitur totiés.]Prima diuiditur in quatuor secundum quaturquatuer tuor modos, quibus genus dicitur. Secuda ibi[Il-Jud uerò, à quo funt] Tertia ibi[Ampliùs auté ut Tuperficies]Quarta ibi, [Ampliùs ut in rónibus] Ponit ergo primu modu, dicens: p primo modo dicitur genus generatio continua aliquoru, quæ sűtinfra eandé specié;& hoc modo dicimus, donec erit genus hominum, hoc est donec durabit generatio continua hominum. Deinde cum d.

Illud uero, à quo sunt primo mouente ad esse. Sic enim dicuntur Hellines genere, et Iones: quia illi ab Helleno. et illi ab Ione generante 1 et magis quia ge

grave, & acutu requirunt determinatum ordine; E nerante, quem qui à matre. Dicuntur enim & d fa Alias à mo mina genere, ut à Pirrha.

> Ponit secundu modu, dices: genus secudo mo dr de primo parente, qui est primo mouens ad es se;ita op est primum in supradicta generóne con tinua: & hoc mo dicimus, p isti sunt Hellines ge ncre, uel Iones, quia hi deriuati funt ab Helleno, uel Ione, tanqua à primo generante. Di aut ge- Mater con nus isto mó magis de primo parente, quá de ma- curris passe tre;& hoc quia magis aliqui denosantur à generante, & à motore.i.a pre, qui cst moués in gene róne,quá à mre,quæ folú ministrat mám in gene rone,& est principiu passiuu:denosantur tri alig generatione à matre, ut à Pyrrha Pyrrhaides.

Amplius aut ut superficies figuraru genus super, ficialiu, o solidu solidaru:figuraru.n.unaquaq; ba superficies quidé talis:hoc at solidum tale. Hoc au-

tem est subiectum differentiis.

Ponit tertiu modu dicens, co tertius modus dr genus subiectu respu formarum; sicut superficies respu figuraru superficialiu, & solidu respu solidarū:ois.n.figura uel folida est, uel superficialis: hoc autem genus, uocatur subiectú, quia subiici tur driis.i.formis facientibus differre, sicut supfi cies, uel solidum huic figuræ, uel illi. Deinde d.

Amplius ut in rationibus, quod primum inest, & dicitur in eo quod quid est hoc genus, cuius diffe

rentiæ dicuntur qualitates.

Ponit quartu modu generis, dicens: pquartus modus di genus, qu'est primu in disfinitionibus; quod prædicatur in eo qđ quid est; cuius driæ di cuntur qualitates eius. Notandum est, op ex tertio mo, & quarto duplex genus intelligitur. f. ge Genus loginus nature,& genus logicum;illa n. sunt infra u- m, et ge num genus naturz, que funt infra una materia, naturale. & infra unum primu subiectu. Et hoc est, qd dixit Philoso. in præcedeti mo, op genus tertio mo dicebatur primum subiectū, ad quod stat resoló formarum : sicut superficies, ad quam stat resoló figurarum saperficialium:& solidum, ad qđ stat resoló solidarum: Genus at logicu dicitur conce ptus confulus specificabilis per qualitates differentiales:unde oía illa dicuntur esse in uno gene re logico, que resolubilia sunt ad unu talé conce ptű;sicut hó,& asinus ad conceptú aíalis. De róne cuius generis primò est (ut dicit Philos.) op sit Genns of primu in diffinitionibus:quod duplici roe patet. primuipio Prima est, quia diffó est explicatio rei per princi in diffinue pia sua; res at eo mó explicantur, quo concipiun mibus. tur à nobis:illa ergo primò explicantur, quæ primò concipiuntur: priùs aût à nobis concipiuntur confusa magis:ergo cu genus dicat conceptu có fusum respu differentiz, à nobis priùs cócipitur: & per consequens à nobis priùs explicatur: & se cundariò explicatur differentia: ergo primum in disfinitionibus est genus. Scaaro est, quia illud est primum, & priùs; à quo non convertitur conscquentia; tale at est genus respectu differentiæ. Secundo de rone generis est, op predicetur in eo qđquid e;cuius ró limiliter é duplex. Pría e,quia

idem dicat responsiuum ad quid, quod dicit ipsū quid: cum ergo genus aliquando sit responsiuum ad quid, oportet quicat quid . Scda ro est, quia genus respu drie dicit conceptu consusum; dria ăt conceptu distinctu: de rone at distincti est, 🕫 uel sit qualitas, uel qualificatú: qualitas sicut ipsa driasqualificatum sicut ipsa spes. Imaginabimur ergo sic, o spes dicit quid qualificatum, d ia aut qualitatem huius qualificati:cum igitur genus di cat totum præter istam qualificationem, qua non dicit in actu; licèt eam dicat in potentia; oportet op ipsum genus dicat quid tantum:si.n.homo idem est quaial sic qualificatii;&homo dicit quid qualificatum tali qualitate substătiali; duo dicit, & quid est,& qualitatem ipsam:cum auté genus 🖪 dicat rem suam præter distinctű intellectű illius qualitatis, oportet co dicat re sua per modu quid solu. Tertiò de rone generis est, q drie sunt eius qualitates: cuius ró est, quia illud uocatur ró alicuius, quod illud qualificatum specificat; dria aut qualificat genus, ita q genus dicit quid qualifica bile; sicut spes dicit quid qualificatum: & accipieur hic qualitas, non prout est prædicamentum, sed pro mó prædicamentali in unoquoq; genere.

Genus igitur totiens dicitur, aliud quidem secun dum generationem continuam speciei, aliud quidem fecundum primum mouens einsdem speciei, aliud ut materia.Cuius enim differentia,et qualitas est: hoc

est subiectum, quod dicimus materiam.

Recapitula

Qualificabi

plex.

Recapitulat istos modos, dicens: o genus di tot modis. Vno mo scam generonem continua illorum, que sunt eiusdem spéi, qui suit primus modus. Item df genus primum mouens in istage nerone, que est ciusdem spei cum illo, quod mouetur: de quo genere dicit Comm. cy non dicit genus, nist quia facit genus: primum. n. mouens in generóne ió dr genus, quia facit generónem continuam, & quia tota generó ab illo deriuatur. Alio verò mó genus dicitur ut materia, cuius ma teriæ differentia elt qualitas ; quia illud, cuius elt differentia, & cuius est qualitas; est subiectu, qd uocamus materiam. Notandum est, co de rone qualificabilis, & informabilis est, op sit materia, uel subiectum : qualificabile.n. sine informabile est i n duplici differentia:quoddam.n.qualificabi mabile du- le cstqualificatione substantiali, quam dicimus, formam substantialem, & tale uocatur materia: aliud at est qualificabile qualitate accidentali,& tale uocatur subiectum. Benè ergo dixit Philos. o ocillud, cuius est qualitas; subiectum, uel materia est. Q.q. oé qualificabile in potentia est ad qualitatem; of aut, cp in potentia est ad aliquid; uel est materia, uel het modum materiæ: forma at non est qualificabilis; sed si est qualificabilis, hoc est inquantă induit modă materiæ: qualitas ergo alicuius est, siue sit substantialis, siue accidé talis;& illud, cuius est; uel est materia, uel hét mo du materiæ:materia sicut in genere naturali:modus uerò materiz sicut in genere logico. Et quia

cum Quid, sit quadam quastio; oportet ep illud A in hoc convenit primus modus cum scdo; quia utrunque dicit aliquid materiale, cuius est, uelpo test esse aliqua qualitas, que specificat & determinat utrunq; ; ió tertium modum & quartú recapitulauit sub uno & eodem, dicens: q genus est, cuius qualitas est; quam qualitatem et uocauit differentiam: quia per eandem qualitatem, p quam qualificatur genus & materia, fit differen tia ab alio; quia idem est principium essendi, & distinguendi. Deinde cum dicit.

> Diuersa uerò genere dicuntur, quorum diuersum primum est subictium, & non resoluitur alteru in alterum,nec ambo in idem, ut species, & materia

diuersum genere.

Ostendit, quæ sunt diuersa. Et primò quæ sút diuersa genere naturali:scdò que sunt diuersa ge nere logico, ibi [Et quæcunq; scam diuersa] Dicit ergo primò, q illa uocantur diuerfa genere, nere dupliquorum primum subiectum diuersum est; ita cp citer. alterum non resoluitur in alterum, nec ambo in tertium: & isto mo spes & materia sunt diuersa genere; quia non hent aliquod tertium, ad qd resoluantur:materia.n.irresolubilis est:& supposito Materia est co nulla materia est cois coelo & elemento; am- irresolubilis bobus modis cœlum & elementum funt diuerfa genere:quia nec unu refoluitur in aliud, nec ambo in tertium; ex quo non hent materiam coem. Notandum est, co aliqua sunt; de cuius natura est, co per uiam mutationis ex uno naturaliter deue niatur in aliud: sicut ex albo deueniatur in nigru; ita cp ista recipiunt unam potentiam materię; & ista dicuntur esse infra unum genus nature; quia natura ea sub uno naturali ordine respicit, & ét quia respiciunt unum primum subiectu.s.potentiá materie, quæ mó est sub uno istorú contrario rū, mố sub alio. f. superficie, que est subiectu primum colorum. Aliqua funt, quorum unum natu rali ordine non est aptum natum transmutari in aliud: ita quaturali ordine natura non resoluit unum in aliud, nisi per accidens; qualia sunt sapor,& color pp diuerfum fubiectum utriufque. sapor.n. humidum respicit, quod quidem per se non respicit color; & talia sunt diuersa genere. Quecunque ergo mutuò se aspiciunt, uel pp vni tatem subjecti, ad quod resoluuntur, uel pp unitatem ordinis naturalis, infra quod funt, illa dicu tur esse infra unum genus nature: quecunque ue rò non se mutuò aspiciunt, uel pp, diuersitatem subiecti, uel pp diuersitatem ordinis naturalis, illa sunt infra diuersum genus nature, Imaginabimur.n. o in coloribus est unus ordo inter album, & nigrum, & pallidum; & in saporibus est; alius ordo, inter dulce, & amarum, & saporem medium. & quia ista sunt infra duos ordines, ideo faciunt duo genera nature. Est tamen scien dum, quòd tunc est propriè unum genus nature, quando ex uno naturaliter deuenitur in aliud, & ambo resoluuntur in tertium: ita quòd illud tertium uocetur genus respecti illorum, duorum : sicut album, & nigrum sic se habent,

Disserfa ge



quòd ex uno naturaliter deuenitur in aliud; & ha E est ex similitudine, quæ est inter genus naturæ, & bent unum primum subiectum.s.colorem, quod est superficies; & ió sunt infra unum genus natu re. Si aut unum istorum deficiat, ut si deficiat tertium, ad quod stat resoló; licèt sit ibi aliquis ordo unius ad aliud, non propriè sunt infra unum genus naturæ: ex potentia.n. materiæ naturaliterde uenitur ad formam; sed tamen quia materia, & forma non het testium, ad quod resoluantur: io non sunt infra unum genus naturz, ut uult Philo lop. omnia.n.qu.e sunt infra unu genus, resolubi lia funt ad genus, materia at irrefolubilis est; & ió potest esse genus subjectum, siue nature; & ta men non poteit here genus. Notandum est, und est idem resolui unum in aliud naturaliter, & he re aliquod tertium : multa sunt.n. quæ hent ter- p tium, & tamen unum naturali ordine non resoluitur in aliud:uidemus.n.cy fapor,& color,& oia transmutabilia ad materiam primam resoluttur; & tamen naturali ordine à sapore non deuenitur ad colorem, nec è conuerso: sed tamen quia osa, quæ alterantur adinuicem, uidenter here materiam unam;& quæ habent materiam unam,alterantur ad inuicem: ió distinguendum est de isto Esse dige tertio. Quoddam.n.est tertium remotum, ad qd rerrium du stat resolójeo mó quo materia prima estillud, ad quod stat resoló osum generabilium & corrupti bilium:quoddam est tertium proximű; sicut pro ximum subiccum saporum elt aliud à proximo subiecto colorum, & talia, que hent subiectum proximum, propriè alterantur ad inuicem: no.n. alteratur sapor in colorem. Vnde licet omnia ge nerabilia,& corruptibilia sint infra unum genus fra mui ge. nature, quia omnia resoluuntur ad primam mate nus natura riam:tamen propriè illa sunt infra unum genus haber duas natura, qua hent duas condónes. f.cp habeant vcondenes. num subiectum proximum, ad quod resoluttur; & cum hoc fint infra unam materiam transmuta tionis: & secundum istum modum propriè accipiendo unum genus natura, negatur coiter, cico lor, & saportion funt infra unum genus. Et quacunque secundum dinersam figuram cate

goria entis dicuntur. Alia namque quid significant entium, alia quale quid, alia aliud, ut dinisum est, priùs. Nec.n.ea resoluuntur, nec in inuicem, nec in unum aliquod.

Ostendit, quæ sunt diuersa genere logico, dicens; o quecunq; dicuntur scam diversam figuram categoriæ entis, sunt diuersa genere logico. Alia namq; de numero entium fignificant quid; alia quale, alia alio modo categoriz, ficut diuisu est priùs: que quidem sunt diuersa significantia, funt diuersa genere logico; quia nec unum resol uitur in aliud, nec ambo in tertium: nec.u.quid, resoluitur in quale;nec quid, & quale in tertium

Quæreret quis. Vtrú fit bona ró, quá as fignat Arift.f.g ið funt diuerfa genere logico, g unum non resoluitur ad aliud, nec ambo in tertiu? Rn. p ró bona est, quod patet duplici uia: prima uia

genus logicum; scđa via est ex natura predicame comenientia ti,& generis prædicamentalis in fe.Primavia pa & differen tet sic; sicut.n.illud uocatur genus nature, ad qd 114 mier ge resoluit natura:ita illud uocatur genus logicum, ad quod resoluit intellectus, & ro: in hoc ergo est 4. similitudo inter utrunq; genus, quia utrobiq; ge nus uocatur aliquid, ad quod aliud resoluitur: in hoc th dria est, quia in genere nature natura, & agens naturale resoluit:in genere at logico ro,si ue intellectus resoluit: sicut ergo in genere natu ræ illa uocantur diuerfa genere, quæ non habét aliqd unum primum, ad qd possint resolui; sicut funt corruptibile, & incorruptibile; que nó hent materiam unam, ad quam possint resolui; & illa dicuntur esse infra unum genus naturz, que hent unum primum, ad quod possint resolui: Ita in ge nere logico illa uocantur propriè esse diuersa ge nere, qua non hent unum, ad qd possint resolui; quo dicimus, pp prædicamenta funt diversa gene Predicad re; quia supra prædicamenta nullus conceptus é, ta sur de ad quein possint resolui predicamenta; dila dicuntur esse infra unum genus prædicamentale, quæ ad unum conceptum coem refolui possunt; co mó quo dicimus, co oía, que sunt infra unum prædicamentum substantiæ, resoluuntur ad modum substantiæ: & ofa, quæ sunt infra prædicamé tum qualitatis, ad modum qualitatis; hi aut duo modi ad nullum alium cóem refoluuntur: & siç patet prima via. Scda via est ex natura ipsius generis prędicamentalis:decem.n.genera prędi camentalia funt decé primi conceptus, ad quos oes alii conceptus, qui funt in prædicamento resoluuntur: ex hoc at cp sunt decem primi conceptus, impossibile est, co resoluanturad aliquem cóem:si.n.hérent aliquem cóem, non essent decé primi; quia ex quo essent resolubiles, hérét prius; & ita primo esset aliquid prius, quod est impossi bile: ex hoc ét, o sunt primi, impossibile est, o unus resoluatur in alium: si.n. unus resolueretur in alium, ille, qui resolueretur, héret naturam poste rioris;& per consequens non esset de decem pri mis;quia esset conceptus reductus: potius.n.deret dici esse in prædicamento, quam esse prædica mentum; esset.n.in prædicamento illius, ad quod H reduceretur, & non esset prædicamentum in se. Et ideo benè dixit Philoso, diuersa genere præ dicamentali, nec resoluuntur ad tertium, nec am bo inter se: licèt diuersa genere subalterno pos-

fint resolui in tertium. Vnde sicut in genere na-

turæ aliqua dicuntur diuersa genere remoto, ut

puta cœlum,& elementum;quia nullum commu

ne remotum est, ad quod possint resolui; & ali-

qua propinquo, quia licet remotum habcant, ta-

men propinquum non habent, ad quod possint resolui; sicut sapor, & color: ita in genere logico.

aliqua funt diuerfa genere predicamentali, quia

nullum tertium coe hent, ad quod resoluantur:

aliqua sunt, que quide sunt diuersa genere inter

le, non tamé genere prædicamétali:inter le quidé

re logues.

Quefio.

tia corporea, & incorporea: genere autem prædi camentali non sunt diuersa, quia resoluuntur ad tertium, scilicet ad conceptum substantie, qui est

TEX. 34.

Falsum dicitur uno modo ut res falsa; & buius, boc quidem per non componi, aut per impossibile omni componi. Sicuti dicitur diametrum effe commensurabilem, aut te sedere. Horum enim falsum boc quidem semper, illud nerò quandoque. Sic enim

Postquam Arist.determinauit de proprietati+ bus entis, que dicunt positionem; hic determinat de proprietatibus entis, qua dicut prinationeme & sunt dux, scilicet falsum, & accidens: primo de terminat de falso:secundo de accidente. Secun- R da ibi [Accidens est.] Prima in tres, quia primò ostendit, quomodo est falsum in rebus: secundò quomodo in diffinitionibus: tertiò quomodo in hominibus. Secunda ibi [Ratio nerò falsa] Tertia ibi[Sed & homo falfus.] Prima pars in duas partes, quia primò ponit duos modos falsi in rebus: secundò recapitulat illos modos ibi [Res er go falsæ dicuntur.] Prima in duas, secundam qu ponit duos modos. Secunda ibi [Alia uerò que funt.] Dicit; quòd uno modo dicitur falfum, eo modo quo res dicitur falsa: quòd autem res dica Falfum in tur falfa, hoc potest esse, uel quia res non compo rebus dupli nitur cum re absolute; ut si sedere non compona tur cum Sorte, & enuncietur Sors sedet: uel res dicitur salsa ex hoc quòd impossibile est rem có poni cum reseo modo quo falsum est, diametrú esse commensurabilem, quò ad secundum salfum, quod est impossibile componi: aut eo mo-

do quo falsum est, te sedere, dum non sedes; quò

citer.

cocepin,

ad primum, quod est per non componi. De numero autem horum duorum falforum unum est fallum semper; & istudest, quodest impossibile componi: & uocatur fallum imposlibile, quia po test reuerti in uerum; & hoc est fallum per non compositum, & est falsum contingens. Hæcautem duo falsa in hoc conueniunt, quòd inquantũ falfa, funt non entia; si enim ucrum, est quoddam ens, ut dictum est supra; oportet quod falsu, inquautum fallum, sit quoddam non ens: fi enim unum, ex hoc est ens, quia hoc componitur cum hoc, & hoc adequatur huic, puta conceptus ipfi: rei; oportet quòd fallum, sit non ens, quia hoc non componitur cum hoc, nec hoe adaquatur huic:& ideo dixit Philosophus, quòd falsum est Notandum est, quòd sal-Falson of per non componi. sure, com fum est in re causatiue tantum; in conceptu auté subiectiue; in propositione autem significatiue; hoc autem falfum, de quo tractat hic Arist.consi stit in compositione & divisione conceptuum: ubi ergo subiectiuè est compositio, ibi est subiectiue falsitas: compositio autem & diuisio subiectiue est in intellectu, ergo & falsitas: quando ergo dixit Philosophus, quò disto modo falsitatis res dicitus falsa, uerum est causaliter: ex hoc.n.il

quia unum non resoluitur ad aliudissicut substan- A lud dicitur salsum, quia aliquid dicitur esse in conceptu, quòd non est in re; siergo ex hoc est fallum, quia aliquid dicitur esse quod non est; uel non esse, quod est; oportet quòd ista faltas subiectiue sit in dicente. Pro tanto autem dicitur hec falsitas rei, quia isto modo falsitatis eo modo res non sunt; quo dicuntur : ita co iste modus falsitatis est, quia intellectus aliter di cit, quam lit in re; & res aliter dictitur, quam fint: & ita aliquo modo hec falfitas & est intellectus; & est rei. Deinde cum dicit.

Alia nerò que sunt quidem entia, & apta nata funt uideri, aut non qualia sunt, aut qua non sunt, ut schiagrapha,idest umbrarum conscriptio, & sons nia. Ea namque sunt aliquid quidem, sed no quorum facient phantafia Res ergo false dicuntur, aut quia non sunt; aut quia ab eis phantassa non entis est.

... Ponit secundum modum dicens:ita dicti est, quòd fallum primo modo est, ex eo quòd non ens: falfa autem secundo modo entia quide sunt in le,non tamen qualia apta nata funt <del>aid</del>eri;lunt enim apta nata uideri esle, qualia non simt, aut quænon funt:ficut schiagrapha,idest descriptiones umbrose, apta nata sunt uideri alia, quá sinte umbra enim hominis est uera umbra, tamen est apta nata uideri alia, quam sit: similiter somnia funt uerz phantaliz,& lunt apta nata uideri alia, quan fint: & ideo habet aliquam falfitatem, quia prætendunt, quòd nó funt; hæc enim scilicet som nia aliquid quidem funt, sed non quorum faciút phantaliam, idest quòd somnium de comedendo uerum quidem somnium est, sed falsa comestio. Deinde cum dicit. to dans les en en de les en el

Resergo falsa dicutursant quia no sunt; aut quia ab eis phantasianon entis eft.

en Epilogat istos duos modos, dicens; quòd res fic dicuntur falla, aut quia non funt iple; hoc est, quiz non funt, sicut componuntur, & dhiiduur; & hoc quò ad primum modū ; aut quia ab eis est phantalia alicuius, quod non est; quò ad secuna Salquilla assem

Quareret aliquis, Verum falfitas ifta lecundo Quafio. modo sit in rebus? Videtur, quòd non; quia omne, quodin rebus elt, ens. é; fallum elt non ens, er go &c.Præterea quod est in rebus, est uerum ; sa ergo falfum est in rebus, falfum est uerum. Ad. oppositum sit textus Philosophi, qui ponit quod \_\_ res est falsa, quæ est apta nata uideri aliud, quana fit.Duplici uia possumus uenari, co hoc falsum in rebus est:prima uia erit ex oppositione, que est in ter uerum & falfum: secunda ex hoc quòd falfitan est quædam non entitas. Prima via patet sic:vert & falsum opponuntur, & ideo ubicunque subiectiue erit uerum, ibidem erit subiectiue falsum quod sibi opponitur:licèt autem uerum, quod co listit in compositione & divisione, sit in intelle- Verum effe Cu subiectiue; tamen non omnis ueritas est subie in aliquo su Criuè in intellectu; uerum enim esse in aliquo su- biestine, de biectiue, potest esse duobus modis: uel sicut in di pliciter. cente uerum; uel sicut in co, quod est uerum: si si

Ee 3

Digitized by Google

: ......0

cut in dicente tierum, se semper subjective est E. e in co est entitas respectiu sui, & no entitas re in intellectus quia solus intellectus dicit ueritate intellectuali:sicut autem in eo,quod est uerum; Varitas rei potest esse in re:ita quòd esse rei est ipsa ueritas, & uoco ucritatem rei ipsam essentiam rei, ut est apta nata uideri, sicut est ab intellectu, uel à concipiente:ita quòd licèt sit idem essentia, & ueritas, non tamen essentia consistit in esse absoluto:ueritas autem aspectum dicit ad concipientem, & sic ipsa essentia ut est apta nata mouere intellectum,& uideri sicut est, ucritas uocatur. Si ergò ueritas subiectiue est in re, que est apta patavideri, licut ell; ergo & fallitas oppolita buiç ueritatiserit in ipla res ita quod licut ueritas primo modo erat ex hoc, quod est apta nata uideri sacut estita fallitas huic opposita, est ex hoc, q. F. ipla res est apta nata uideri aliud, quàm sit: & ita fallitas isto modo est in re, est tamen semper in aspectu ad uidentem. Et ista est fassitas, de qua terminauit hie Philosophus, dicensiquod res, que est aliquod ens in se, aliquando dicitur falsa ex hoc, quòd est apta nata uideri aliud, quàm sit, sie ergo patet prima uia... Secunda nia sic pateti falsitas ilto secundo modo est quadam non enti tas:ex:hoc.enim confurgit, quia aliquid uidetur; Omnis non quod non est tamen notandum est, quòd no om entitas non pis no entitas facit istam fallitatem; ex hoc emin fact falfte quod afinus non est homo, & ex hoc quod mon habet perfectionem hominis, ex hoc non est falsi tas in afmojex hoc chim quòd tes non confequi tur aliquam perfectionem, quam non est apta co sequi, ex hoc nulla falsitas est in ea; quælibet ergo res in le aliqua essentia est, & per consequent aliqua ueritàs: & sicut essenia est maior, & minor in uno, & in alio, ita & meniase ex hoc tamén quòd una effentia non est alia, ex hoc falinas no est in essentia, sed ex hoc quod hac essentia non est illa: & ex hoc quòd apta nata est in fe uideri illam esse; sine uideatur, sine non; ex hoc oft in ea faistus. Ita quòd falsitas duo comprehendit; pris mum est ipla non entitas; secundum est ipsa apti " tido ad uideri, quod non est ; cum ergo uterque fit in re, ergo & ipla fallitas. Et hoc é, cy dixit Phi hosoph.gefalsum primo mó est ens; sed tamé hét phantaliam non entis: ubi tria intelliguntur: pri mum est, quod habet aptitudinem uideri, quod non est; ita questi ibi aptitudo, & non entitas; & hæc duo complent istam falstatem : & sic phantasia dat intelligere aptitudineni, & non entitus dat intelligere negationem; & sic secundum co prehendit duo; quæ cum primo faciunt tria: ita p ens quod fuit primum, est fundamétum duorum secundorum; quia illud idem, quest ens in se; non est ens respectu alterius; & est tamé hoc aptum natum uideri illud: & ideo in omnibus illis,in quibus é sola entitas sine aptitudine, quia de se non prætendunt se esse illud, quod non funt; non est falsitas isto modo. Vnde licèt ho-

mo sit uerum ens in le, & sit non ens asinus; ita

spectu alterius: tamen quia non prætendit se esse asinum de natura sui, non est falsitas in eo isto mo do:quando autem aliquid est ens in se,& non ens respectu alterius, & prætendit de natura sui se esse illud, quod non est: in illo est fassitas isto modo. Et hac sonant exempla Philosophi devmbra, & somno:umbra enim est uera umbra,& nó est corpus;& tamé prætendit se esse corpus; & ideo est uera umbra, & falsum corpus: ita quòd falsum hic fundatur in subjecto: quia non est inconueniens, quòd aliquid sir nerum in se , & sit falsum respectu alterius; & similiter de somno:sic ergo duz uiz ostendunt, quòd falsitas isto modo acce pta est in rebus. Si tamen uolumus sequi Com- Dostrua mentatorem, possumus dicere, quòd ista salstas fan est in illo, qui concipit rem aliter, quam sit: ita q quali caufaliter in re est; subiectiué aut in illo, cui

aliter uidetur, quam sit. Hæc sunt uerba Commé tatoris: imaginationes ista sunt aliqua existentia in intellecturtame illud, quod imaginatur ex istis, non existit extra animă. Forte ergo sic imaginatur Commentator; quòd ipsa imaginatio, & ipsa phantasia debet dici salsa; & ipsæres etiam debent dici falla, que faciunt phantafiam: sed aliter & aliter; quia res dicuntur fallæ, quia sunt aptæ natz facere phantafiam falfam; ficut umbra apta nata ell facere phantaliam fallam de corpore ; & somnium de co, cuius est somnium: ita quòd isto modo non omnes res dicentur fallærelpectu alterius; quia non omnes sunt aptæ natæ sacere pha taliam fallam respectu alterius; phantalia autem dicitur falfa in fe, facta ab eo, quod est aptum na tum facere: ergo in uno causaliter est, & in alio formaliter. Ad argumenta ergo subsistendo pri mas uías, quando dicitur, quòd qualibet res est ens, & fallum est non ens; dicendirest, quòd non omne, quod in rebus est, est ens; nisi accipiatur ens, quia entis, scilicet subiectiue; priuatio enim est in ente, & tamen non est ens in se; sed est defectus entis;fic ergo dico, quòd fallitas isto modo formaliter est non entitas cum apparentia, su biectiue autem non entis; quia dictum est, quòd ilta non entitas, & apparentia in ente fundatur . Ad fecundum dicendum est, quòd prima est duplex,scilicet quòd illud,quod est in rebus, est ue rum;quia hoc,quod dico uerum,potest determinare ueritatem rei, uel ueritatem propositionis:si determinet ueritatem rei, sensus est;quòd il lud, quod est in rebus, uera res est: secundo modo est sensus, quòd est in rebus, uerum est ipsum esse, in rebus; si primo modo intelligatur, sic est falsa; quia prinatio est in rebus, & tamen non est ens uerum; nisi intelligatur omne ens quia entis, scilicet quia priuat naturam entis; & hoc modo fallum est in rebus:si secudo modo uera est, scilicct quòd omne, quod est in rebus, est uerum, scilicet ipium esse in rebus: & hoc modo est ens rationis, & non ens reale extra animari. Deinde cum dicit. Ratio falsa. V nde omnis ratio falsa alterius, quam cuius

est uera;ut que circuli, falsa trigoni.

Oftendit, quomodo est fallum in diffinitionibus. Et dividitur in duas partes; distintioné enim esse falsam potest esse duobus modis;uel quia est uera in se,& falsa per accidens: uel quia est falsa in se. Primò ergo ostendit, quomodo dicitur disfinitio falsa primo modo: secundo quomodo se-Palsii in dif cundo modo ibi, [Sed falsa ratio] Prima in duas Smittene du partes, quia primò ostendit, quomodo est ratio falsa per accidens: secundò remouet quoddam dubium, quod habet ortum à præcedentibus. Se cunda ibi [Cuiuslibet autem ratio.] Dicit ergo primò, quòd diffinitio falsa est illa, quæ est de nu mero non entium, inquantum falfa, unde omnis B disfinitio est salsa respectu cuiuscunque, nisi respectu illius, cuius est uera: ut disfinitio, quæ est Que eff u. uera respu circuli, natura est falsa respu trianguli q.d.Philoso.diffó qualibet est uera respectu dis-finiti, sed tamé quia non est niss unius; ideo respe &u alterius cuiuscunque, quam illius, falsa est: & ideo inquantùm ens est uera (uocatur autem ens respectu illius, cuius est) inquantim autem non ens, est falsa; & ideo inquantum est de numero non entium, est falfa (uocatur autem de numero non entium respectu illius, cuius ro non est) hoc .n.non est, s. o diffinitio circuli sit trianguli. Di citur aut fallitas istius diffónis fallitas p accidés, quia de se uera est, quòd autem sit falsa, hoc accidit, inquantum comparatur ad illud, cuius non C elt, quod sibi accidit. Deinde cum dicit.

> Cuinslibet autem ratio est quidé quasiuma, qua est eius, quod quid erat esse, est quast multa, quonia sdem aliqualiter i psum, & ipsum passum, ut socra-

tes,& Socrates musicus.

Remouet quoddam dubium. Supposuerat.n. in præcedenti ratione, quòd unius est una dissini tio, que respectuillius esset uera, respectualterius effet falsa; crederet ergo aliquis, quòd unius nullo modo possent esse multæ disfinitiones.

mins rei Hoc ergo remouens dicit, quòd cuiuslibet rei é i unica dif una dissinitio, quæ est indicativa eius, quòd quid quadaq;pla erat esse, hoc est quidditatis: quodam modo auté possunt esse unius multæ disfinitiones: aliqualiter enim, hoc est, secundum accidens, & non per se, est idem subiectum quod suscipit passionem, & ipfum subjectum cum passione, sicut Sors per se sumptus idem est aliqualiter cum Sorte musico; suppleatur, Sors per se habet unam diffinitione, & musicus aliam; cum ergo Sors musicus sit ide cum Sorte; duz diffinitiones duorum funt idem, & unum cum alio. Notandum est, quòd diffinitio indicans quod quid erat esse essentiale, nó est nisi una unius; & hoc est, quod dixit Philosoph. o cuiuslibet rei est una diffinitio, indicans quod quid erat esse: si autem disfinitio una daretur secundum esse essentiale, & alia secundum esse accidentale;non esset inconueniens, quòd de codé darétur duz diffinitiones:sic autem est hic, quia

Ratio nerò falsa est, qua non entium inquantium A alia est dissinitio hominis secundum quòd hó, & alia secundum quòd musicus. Hanc autem literá aliter introducit Commentator. Innuebat enim Introduction superiùs, quòd diffinitio uniuscuiusque rei dicit Comment. unam intentionem; crederet ergo aliquis, quòd nulla diffinitio posset significare plures intentiones, quàm unam : excludit ergo hoc Philosoph. dicens, quòd disfinitio accidentium fignificat plures intentiones una; quia indiffinitione accidentium cadit substantia, & ita est intentio substantiz, & accidentis. Et ideo sic legituristo mo 'do: diffinitio cuiuslibet rei, quod indicat quod quid erat esse substantiale, est una; hoc est, unius intentionis: quia enim diffinitio substantiz non est per additamenta, ideo in diffinitione talium non est nisi intentio prædicamenti substantiæ:co tingit autem, quò daliqua diffinitio est multz, boc est, multarum intentionum, sicut diffinitio accidentium: quia enim ipsum subiectum; & ipsa passio, ut Sors, & Sors musicus, sunt ide; quia unum est subiectum alterius, sicut intentio subdiantize indiffinitione accidentis.

> Quareret quis. Vtrum qualibet diffinitio sit Questio. uera in se, & salsa per accidens? Respondeo. Ad huius euidentiam duo funt declaranda:primò qualibet diffinitio est uera in se: secundo quod potest esse falsa per accidens. Primum patet du- Pude ques plici uia:prima uia est ex habitudine; que est in- bet diffi est rer essentiam & ueritatem, que quidem uia pa- "era " fe tet sic:omnis essentia aliqua ueritas est, ut declaratum est pluries: omnis diffinitio explicat aliquam elsentiam, quia omnis diffinitio est quid

> factum ab intellectu ad explicandum efsentia: diffinitio enim est instrumentum intellectus deducens intellectum ad explicandam notitiam ef Diffo infentiæ, sic ergo essentia est ùeritas : ergo omnis strumento dissinitio explicat aliquam ueritatem, eo quod intellectus.

explicat essentiam. Quòd autem omnis diffinitio explicet aliquam elsentiam, patet, quia hic lo quitur de diffinitione reali; omnis autem diffinitio realis explicat rem,& efsentiam:fi enim repe

riatur aliqua disfinitio, quæ ita explicat nomen, quòd non essentiam, illa diffinitio nominis est: si cut est diffinitio uacui, quæ ita explicat quod dicitur per nomen uacui, quòd non explicat aliquam elsentiam, quia uacui nulla est essentia, si-

cut nulla realitas. Si ergo hec est disfinitio realis, quam quærimus; oporter quòd explicet essentiam, & nomen. si igitur explicatessen tiam, & ueritatem explicat; ex hoc ergo quòd huius essentia ueritas explicatur, & hec diffini-

tio explicatur; hæc disfinitio est uera: & cum om nis diffinitio realis habeat hoc, quia omnis talis indicat rem, & essentiam: ergo omnis diffinitio est uera respectu ucritatis, qua explicatur ab ca. Secunda uia ad hoc probandum sumitur ex diffe

rentia; quæ est inter esse, quod explicatur à dissini tione, & esse quod dicitur à propositione: imagi-Diffs dicie nabimur enim, quòd propositio dicit esse, & dis-esse pro-finitio dicit esses tamen disserenter quia pro-sed que.

Digitized by Google

pliciser.

# .Metaphyficæ

tum cum subiccto: diffinitio dicit magis esse expositiue; quia exponit, & declarat esse essentix rei. Ex hoc ergo quòd propositio dicit esse copu latiue, ex hoc in ea est aliquando ueritas, aliquan do falfitas: quia aliquando copulat esse, quod est; & sic est in ea ueritas: aliquando esse, quod non É;& lic est in ea fallitas. Ex hoc.n.p diffinitio dicit este expositiue, ex hoc semper est in ea ueritas; quia semper exponit aliquod esse essentiæ; & per consequens aliquam ueritatem:quia essentia ueritas est. Et si dicas, quòd exponit essentia, que non est. Responel intelligis non esse, in esse essentiz: uel in esse existentie: si intelligas, quò d ex ponit, quòd non est, in esse estentiz; tunc expositum non est; essentia, & per consequens nec est F diffinitio; nisi largo modo; quia omnis diffinitio rei exponit effentiam: si intelligas, quòd exponit esse, quod non est, in esse existentia; hoc nullam Diffo 🐱 🕉 fallitatem facit in diffinitione; licet possit facere in propolitione, quia diffinitio non concernit esse existentiæ. Illud ergo exprimentum uel:est.in esse existentio, uel non estali est, ergo exprimit es fe quod est in essentia, & in existentia; & siconni modo est uera: si uerò in esse essentiz » & non existencia jergo exprimit esse essentie, quod non existit: & hoc nullam fassitatem sacitin distinieione:quia non respicit esse existentia; saccretia tem in propolitione. Vnde si distinitio uerretur in propolitionem, que concernit elle existemia; sicut diffinitio pluuiz; falsa esset. Verb. gratia plu mia non existente, plunia habet hiam ueritatem, quia indicat esse essentiat pluules se tamen uertaaur in propositionem, que concernat existentia, ut si dicatur, hoc, quod importatur per diffinitio nem plunies existit, salfa elle que comen non esset talfa, si propositio solum indicaret esse essentian nt si dicitur, quòd plunia est aqua, guttatim codens. Sic ergo pater primum declarandum, qued diffinitio omnis respectu essentiz, qua ab ea de-.: clament de diciempuora semperest. Ex quo patet Jecundum, scilicet quod respectu alterius salsa estilicut enim ex hoc est ueritas in diffinitione, appod exprimit essentiam propria: sic ex hoc ent in ca fallicas quia applicaturaliqui essentia, qua ab ea non exprimiturut ficut animal rationale, ex hoc est uera diffinitio hominis, quia explicat H esse quod est hominis, scilicet sui diffiniti; ita ex hoc esset falla, si diceretur explicare aliquid alind, quod non esset illius sui distiniti. Deinde Sad falfa ratio nullius est simpliciter ratio.

cernit effe

existence.

citer. the sta

إسارة تان

Ostendit, quomodo est diffinitio falsa simpliciterin fe. Et duo facit, quia primo hoc facit; foi Falifin dif cundò excludit quendam errorem: Secunda ilii, finone dupli [Quapropter Antisthenes] Dicit ergo, quod li rèt disfinitio primo modo aliquius sit uera, & ali

cuius salsagamen disfinitio, que simpliciter & se cundim le, est talla; nullius penitus est diffinition Noundum eff, quod diffinitio secundum le fal-

politio dicit elle copulatiue, copulando pradica E sa est, qua indicat aliquid, cui repugnat esse else Diffo secun tizzita quòd illud indicatum fugit totum ambitti dim je falentis; & quia fugit totum ambitum entis, ideo fie fa qua. -cut indicatum nullius est, ita nec diffinitio . Aliquando enim est, & contingit, quòd illud, quod indicatur à disfinitione, est elsétia respectu unius & per consequens ueritas: & non est essentia respectu alterius; sicut dictum est supra; & ideo diffinitio hocindicans respectu unius, ent uera; respectu alterius salsa. Aliquando autem cotingit, quòd indicatum à diffinitione respectu nullius erit effentiatut si dicerem, animal inanimatum: & per confequent respectu nullius est ueritas:& fic simpliciter diffinitio est falsa, & respectu nullius est uera. Deinde cum dicit.

Quapropter Antisthenes opinatus est fatue, nihil dignatus dici,nisi propria ratione semper unum de uno. Ex quibus accidit non esse contradicere: ferè antem nec mentiri. Est autem unumquodque dicere,non solum sua ratione, sed & ea, que alterius. Falso quidem & omnino. Est autem ut were, sicut ofto dupla dualitas ratione. Hec igitur ita dicun-

110 Remouot errorem Antisthenis: dictu est enim Error Anquòd distinitio semper est respectu propriz es- tistbenis. dentier ex hoc ergo aliquis opinaretur, quòd ita effet in propolitione, quod semper prædicaretur propria diffinitio de proprio diffinito, quod patet esse falsum ex præcedentibus; quia aliquando de proprio disfinito, & tunc est uera:aliquan do de alieno, & tunc est falsa. Et ideo remouendo hunc errorem, dicit: quòd si diffinitio est falsa respectu alieni dissiniti, & aliquado ucra in se; sa tue opinatus est Antisthenes, qui opinatus est, quòd semper prædicatur unum de uno: & qui di cit, quòd quidquid predicatur, est propria ratio : Cui accidit non esse contradicere, hoc est, ex cuius positione sequitur, quòd non sit contradictio aliqua: cui etiam accidit, quòd non contingat me tini. Si enim semper diffinitio de diffinito prædicaur, nunquam formabitur propolitio negatiua; Le si iste qui semper dicit diffinitioné de diffinito, uerum dicit;nunquam mentietur. Est enim Dices diffe opinio Antisthenis falsa in hoc, quia dissinitio ne de diffiunius respectu alterius potest esse ucra; ita quòd nito no menon solum sua de co prædicatur, sed etiam illa, titur. que alterius;ita quòd diffinitio respectu alterius nerè quidem dicitur, & non uerè. Exemplum. ui demus enim, quò do cto dicuntur dupla; nunqua. autem sunt dupla, nisi inquantum participat ratione dualitatis ergo ratio dualitatis aliquo modo attribuitur ipli octo: li ergo intelligatur, quòd iple octonarius est numerus binarius, & omnino habet disfinitionem binarii, salsum est: si autem intelligatur, quòd octonarius aliquo modo parti cipat rationem dualitatis; quia sicut binarius in duas unitates; ita octonarius in duos quaternarios, uerum esticoncludit ergo istos modos falsitatis dicens; & hec quidem sic dicuntur salsa.

Deindecum dicite

Sed

Sed & homo falsus, quia talium ronu electiuus, A stingueret inter potentiam, & actum; eadem ora non propter aliud aliquidanisi propter idipsum. & in aliis talium factor rationum: sicut res dicimus esse falsas, que cunque falsam faciunt phantasiam.

Ostendit, quomodo est falsum in hominibus. Et dividitur in duas partes, quia primò ostendit, quomodo est falsum in hominibus : secundò.remouet quosdam errores, ibi[Quare in Hyppia oratio.] Dicit ergo primò, quòd homo falsus est, qui prompte & electiue elicit rationes fallas, non propter aliquid aliud, sed propter falsum in sc:alio modo ille homo falsus elt, qui aliis facit ra tiones falfas;&(sicut dicebamus superius)res esse salsas, inquantum faciunt phantasiam falsam; ita dicimus hominem elle fallum, inquantum facit orationes falsas. Notandum est, quòd salsitas p isto modo accepta, est quoddam uitiu oppositu De vatione ucritati, secundum quod est uirtus; & sicut de ro ne ueritatis, quæ é uirtus, tria funt: ita de róne fal stratis, que est uitiú oppositu. Prima proprietas é promptitudo;omnis enim qui operatur ex habitu, prompte operatur : unde habitus quandoque non denominat à se:multi enim uera dieunt, qui ueridici dici non possunt; quia ex habitu non dicunt:ille ergo ueridicus dicitur, qui promptè,& Alias, deli. delectabiliter uera dicit. Secunda conditio est, cp hoc eligit: & hoc ideo quia omnis uirtus est habi tus electiuus. Tertia conditio est, quia hoc eligit propter se: si.n. eligeret propter aliquid aliud, magis denominaretur ab illo alio, quam à fine istius uirtutis . Et sicut dictum est de uirtute, ita dicendum est de uitio; sicut enim ueridicus est, qui ex habitu operatur, & prompte, & delectabiliter dicit uerum:ita falsidicus, si ex habitu ope retur, & prompte, & delectabiliter dicat falsum. Secunda conditio est, o eligat hoc falsum. Ter tia quòd propter le; si autem eligeret falsum dice re propter aliquid aliud, qua propter fallum; magis denominaretur ab illo alio, quàm ab isto: ut si eligeret fallum dicere, ut posset lucrari, magis di citur auarus, quam salsus. Deinde cum dicit.

Q pare in Hyppia oratio refutatur, qua cadem uerz, & falsa . Potentem enim mentiri accipit falsum:Sic autem faciens. & prudens.

Excludit quosda errores. Et diuiditur in duas partes, secundum duos errores, quos excludit:Se cunda ibi [Ampliùs uolentem praua] Primus error habet ortum à præcedentibus; dictu est enim quòd ille est falfus, qui est electiuus rationum fal farum, non autem qui potest eligere, ita quòd di stinctio est inter potentiam, & actum: si autem ali quis non distingueret inter potentiam, & actum; ita quòd sicut ille, qui est clectiuus salsarum orationum, est fallus; ita esset falsus qui potest elige re:sequeretur quòd idem esset fallus, & prudens: quia prudens potest eligere falsum: ergo hoc inconueniens sequitur ex hoc, quòd non est distin ctum inter potentiam, & actum. Similiter dictu est superius, quòd cadem oratio est falsa; & tamé potell reversit ut lit uera; & tamen li quis non ditio esset uera, & falsa; quia non differret posse esse uerum, & esse uerum; ergo duo inconuenientia uidentur sequi ex hoc, quòd non distinguitur inter potentiam, & actum. Et hoc est, quod dicit; benè dictum est, quòd falsus est ille, qui talium est electiuus;non tamen qui potest eligere: quia distantia est inter potentiam, & actum. Quare refutarur oratio Hyppia, hoc est in illo libro Plato nis posita; quia ex ea sequitur, quòd eadem oratio sit uera, & falsa; quia non distinguit inter potentiam, & actum. Commentator: causa deceptio nis huius hominis fuit, quia existimauit, quòd ue rum in potentia,& in actu fint idem; fimiliter fal sum in potentia, & in actu. Resutatur etiam ista oratio; quia dicit illum hominem esse falsum, qui potest mentiri, quod impossibile est: quia sciens & prudens mentiri potelt;& fic prudens esset fal sas. Notandum est, quòd secundum Philosophú. virtues sie 6. Ethicorum, uirtutes conexæ sunt;ita quòd ubi consesse. est prudentia, ibi sunt habitus appetitiui; & è con uerlo: si ergo prudentia semper est iuncta cum uirtutibus, prudens habet uirtutem ueritatis: pru dens ergo falsus non est; quod tamen sequere- Prudens ne tur, si idem esset fallum, & posse mentiri. Deinde rè e falsus.

Ampliùs volentem turpia meliorem, & hoc fal sum accipit per inductionem. Nam uoluntate claudicans, non noluntate dignior; claudicatem imi tari dicimus. Quoniam sic claudus uoluntarie, indignior for san, sicut in more, & boc.

Excludit quendam alium errorem: dictum est Explosio in præcedentibus, quòd falsus est, qui est electi- alumins eruus falsi;quicunque at eligit, aliquid uult:unde si \*oris. cut ad actum uirtutis concurrit electio, ita & ap petitus; quia secundum Philosophum, electio uel Electio qd. est appetitus intellectiuus, uel est intellectus appetitius: uitiolum ergo, uel uirtuolum eo iplo huius 6.72. quòd electiuus est, uoletem oportet esse:ita quòd ille, qui magis uult in uirtute, magis est uirtuofus: & qui magis uult in uitio, magis uitiofus. Pof set ergo aliquis huic obiicere,& dicere;quòd uo lens praua, est minus uitiosus, quamvolens, & mi nus malus: & dicere, quod uolens praua agere melior est, quam noles; quod quidem falsum pro batur per inductionem: quòd uoluntariè claudicans est melior, quam ille, qui claudicat in uoluntariè, ac si principia agere imitetur ipsam claudicationem; nam qui praua agit, in moribus claudi cat. Hoc autem falsum excludit Arist, uolens osté dere,quòd ille, qui uoluntariè praua agit, deterior est: & soluit argumentum, dicens; quòd si ali quis uoluntarie claudicat, licet sit melior quò ad potentiam progressiuam uoluntarie claudicare; tamen deterior est quò ad esse melioris: cuius ratio est, quia obuiat regulæ rationis: ratio enim di ctat, quòd quilibet utatur instruméto secundum rectum usum; quod non facit ille, qui uoluntariè claudicat.

Accidens quod mest alicui, & est uerum dice-

Digitized by Google

mičtia torol

<del>eri</del>tatis

STIA Junt.

beratè.

ut siquis fodiens planta fossam, the saurum inueniat: hoc quidem accidens fodienti foueam, inuenire thesaurum. Nec enim ex necessitate hoc ex hoc, aut post hoc; nec secundim magis, si quis plantet, inue niat thesaurum. Et quis utique musicus est albus, sed quoniam nec ex necessitate:nec ut secundum ma

gis hoc fit accidens esse dicimus.

Hic distinguit naturam accidentis. Et dividitur in duas partes, secundum duos modos, quos ponit. Secunda ibi, [Dicitur & aliter accidens.] Prima in tres, quia primò ponit primum modú: Accides du secundo concludit, quod iste primus modus extenditur universaliter non solum ad esse; sed ad esse in loco, & in tempore, & alias conditiones multas; tertiò ostendit, quòd accidentis hoc mo- F do accepti, non est aliqua causa determinata. Se cunda ibi [Quare quoniam est existens] Tertia tia ibi[Nec aliqua causa] Dicit ergo primò, o ac cidens primò dicitur quod, inest alicui, & quod uerè dicitur de eo, non tamen necessariò, nec in pluribus; fed in paucioribus: ut si aliquis fodiat fossam plante, i nueniat theasurum; hoc est acci dens isto modo primo: quia de fodiente uerè dicitur, quòd inuenit thesaurum; tamen sibi accidens, quia non ex necessitate est; non enim fodiens necessariò inuenit thesaurum: nec necessa riò dico ex hoc, nec potest hoc,nec etiam est in pluribus; quia in pluribus non est sic, quòd plan tantes inveniant thefaurum. Similiter fi muficus sit albus, quia musicus non est ex necessitate albus, nec ut in pluribus, ideo dicimus hoc esse ac cidens: in primo.n.exemplo sumebatur, quantùm ad fieri: hic autem quantum ad esse. Dein-'de cum dicit.

> Quare quoniam est existens aliquid, & alicui, or horum quedam, or alicubi, or quandoq; quodcunque extiterit quidem, sed non quia nunc, aut boc, accidens erit.

Excludit universaliter istum modum, no tantùm quò ad esse, sed etia quò ad locum, & alias 'conditiones: ficut enim dicimus aliquid in effe 'aficui secundum accidens; ita dicimus esse alicubi secundum accidens; ita esse quandoque se 'cúndùm accidens. Et hoc est, quod dicit: quoniam aliquid est existens aliquid, & alicubi per accidens; ita similiter quædam horum sunt exi-Itentia alicubi, & quandoque secundum accidés: 'quandocunque:n.aliquid extiterit in aliquo,non quia hoc, per accidens est: ut si album existat in mulico, non tamen per naturam mulici, per acci dens est in hoc tépore: ut si sint abundantes plu mà in æstate per accidens est ; quia non est de na ctura huius temporis, cy sit in co magna pluuia:& fimiliter fi aliquid extiterit hic, & in hoc loco; Regula uni non quia hic locus, nec per naturam sua: maccimersalis de dens erit: ut si existat leue deorsum. Notandum est, op hic dat Philosophus unam regulam uni-

uersalem ipsius accidetis, scilicet : quado aliquid "aspicit aliud, non per naturam illius, accides erit,

re, non tamen ex necissitate neq; secundum magis: E isto modo accidentis: accidens.n. isto modo est, quod exit aspectum necessarii, & contingentis ut in pluribus: illud autem, quod aspicit aliud ne cessariò, per naturam illius aspicit: similiter quan do aspicit aliud ut in pluribus, aliquo modo per naturam suam illud afpicit: sicut natura hominis aspicit quinque digitos per naturam suam, licèt hoc deficiat in paucioribus: quidquid ergo exit primum aspectum & secudu; oportet quòd sit ac cidés isto modo; & hoc siue quò ad fieri; siue quò ad esse in tempore. Deinde cum dicit.

> Nec est aliqua causa determinata accidensis, fed contingens: Hoc autem indeterminatum.

Ostendit, quò daccidens nó habet causam determinatam, sed potius contingentem. Duo ergo facit, quia primò ponit conclusionem suam: fecundò probat eam per exemplum ibi, [Accidit enim alicui]Dicit ergo primò, quòd huius ac cidentis non est aliqua causa determinata:sed co tingens,& contingens no quocuque modo; sed indeterminate. Deinde cum dicit.

Accidit enim alicui Aeginam uenire, sed si non propter hoc aduenit, ut illuc ueniat, sed ab hieme expulsus, aut à latronibus captus, euemt quidem; et est accidens. At non inquantum ipsum, sed inquantùm alterum.Hiems enim est causa non quò nauiga-

bat ueniendi, & hoc erat Aegina.

Probat hoc per exemplum, dicens: cp alicui ac cidit uenire Aeginam, sed non propter hoc uenit, ut illuc ueniret: hoc est dicere, si aliquis uene rîtad talem locum, & non intendebat îlluc uenî re; accidens est, si quidem illuc ueniat: huius autem accidentis multa funt caula, & indetermina Accidentis tx; quòd enim illuc ueniat præter intentionem, mula caa. hoc fortè est, quia expulsus ab hieme, hoc est à procella in mari; uel fortè hoc est, quia illuc deductus est à latronibus; & quia sic est, ideo hoc quod euenit, accidens est: quia non est inquantu iplum, sed inquantum alterum: non enim uenit illuc intendens, fed per alteram c aufam, quæ fuit præter intentionem:hiems enim est causa uenien di illuc, quò non intendebat nauigare; hoc autem seilicet, quò non intendebat, erat Aegina. Notandum est diligenter, quòd hoc accidens, non est, nisi quia deuiat ab eo, quod est per se; uel quod per se intendebatur ab aliquo:quòd autem ab isto deviet, multe causa possunt esse:contingens est enim, quòd deuiat per causam continge tem;& quia ista causa contingens non est determinara; quia non possum dicere, quòd hæc sit, uel illa tantum: ideo caufa huius accidentis contingens est indeterminata, sicut dixit Philosophus: contingens enim ut in pluribus benè habet causam contingenté, sed determinatam: lieèt defice re possiti possem enim dicere huius contingentis. s.in pluribus hæc est causa, uel illa: contingés .n.ut in paucioribus deuiat ab hoc contingentes & quia hoc potest esse per multas uias, ideo per multas causas; & ideo per causas indeterminatas, quia quasi infinitas. Deinde cum dicit.

Dicitur

Digitized by Google

(4, 19)

quoque secundum se , non in substantia entia. V eluti in triangulo duos rectos habere. Et eadem quidem contingit sempiterna esse. Illorum uerò nullum. Huius autemratio in aluis.

Ponit secundum modum accidentis, dicens: quandocunque aliqua existunt alicui secundum se, non tamen sunt de essentia rei; sunt per accidens isto secudo modo:sicut habere æquales duo bus rectis tres angulos, est accidens triangulo; quia & si sit secundum se, tamen non est de esse tia. Hec autem accidétia differunt à primis: quia ista contingit esse sempiterna: prima autem non, eo quòd prima semper sunt in paucioribus: ratio. Per se dici- autem huius reddetur in Octavo Physicoru. No-Eur quatuor tandum est, quòd licèt per se dicatur quatuor mo, B modu non dis;tamen non omnino uniuocè, sed magis analo munoce, sed gicè: quia ratio per se magis saluatur in primo modo, quàm in secudo modo: quod enim est per se primo modo, nullo modo est per accides; quia de essentia rei est:quod autem est per se secundo. modo, est per accidens quò ad primum: cũ enim primus modus sit, quòd prædicatum aspiciat subiectum, tanquam substantia, & essentia sua, siue de essentia; quidquid exit istum aspectum, est per accidés in ilto modo; possibile est enim quòd ali quod prædicatum subintret aspectum secudi mo di, & tamé fugiat aspectum primi:aspectus enim primi modi est, quòd prædicatum aspiciat subiectum; sicut essentia essentiatum; aspectus autem fecundi modi est, o prædicatú aspiciat subiectú, C ficut paísio paísionatum: cum ergo aliquod prædicatum, puta habere tres, ita aspiciat ut passio, quòd non afpicit ficut essentia; ita erit in secundo modo, quòd non crit in primo. Si autem contingat, quòd aliquod prædicatum fugiat primum & fecundum aspectum, sicut album respectu hominis; erit accidens quò ad primum, & quò ad se cundum modum dicendi per se: & hoc modo pa tet, quomodo sit per accidens hoc secudo modo.

> SVP E R N ATVR AL I V M ARISTOTELIS.

> > LIBER SEXTVS.

TEX. I.



RINCIPIA, & cansa quarūtur entium;palàm autem quia inquantum entia: est enim aliqua causa sanitatis, & conualescentie Sunt autem & Mathematicorum principia, & elementa, &

eausa; & totaliter omnis scientia intellectualis, par ticipans aliquid intellectus; circa causas, & princi pia est, aut certiora, aut simpliciora.

Precedentes libri quali præambuli fuerunt ad libros sequentes:postquam enim dubitauit Philo sophus in Tertio de quibusdam terminatis in ista scienția: postquâm in Quarto ostedit, de quo est ista scientia: postquam in quinto distinxit ea, de

Dicitur & aliter accidens, & quacunque in uno- A quibus est ista scientia: hic in Sexto incipit deter Divisio, & minare de subiecto huius scientia. Et duo facit, intentio Liquia primò ostendit, de quo est, & de quo non est ilta scientia:secudò exequitur de illo, de quo est, scilicet de ente, & de iis, que cocurrunt ad ens. Secunda ibi[Sed quoniam ens, simpliciter dictu] Prima in quatuor; quia primò ostendit, quòd ista scientia est de ente, inquantum ens, & de can sis entis: in secunda parte ostendit, quòd ista scie tia, quæ est de ente, inquantum ens; nulla scientia rum particularium est: in tertia parte specialiter ostendit, quòd ista non est Physica, quæ est de ali quo ente:in quarta parte ostendit, quòd ista, quæ considerat de ente, inquantum ens; considerat de substantia immobili; & quod dicitur uniuersalis scientia. Secuda ibi[Sed & omnes illæ circa unu quid]Tertia ibi[Quoniam uerò Physica]Quarta ibi[Oportet autem quod quid erat esse.]Dicit er go primò, quòd manifestum est, quòd in ista scie tia quæruntur principia entis, inquantum ens: sicut enim est aliqua causa sanitatis, & conualesce tiz, & huius entis particularis: ita & entis, inquan tum eus: & sicut sunt principia, & causæ, & elementa rerum Mathematicarum, quæ considerat Mathematicus: ita sunt principia entis, inquantu ens; que considerat ista scientia: & universaliter omnis scientia intellectualis, & participans aliquid intellectus; circa causas, & principia est: principia(dico) certiora, uel simpliciora. Est ergo ratio Philosophi in duobus; prima ratio talis est; sicut se habet scientia particularis ad sua principia particularia,& principia huius entis: sic se ha bet hec scia ad principia entisssed quælibet scië tia particularis considerat principia huius entis, de quo tractat:ergo hæc scientia cosiderabit prin cipia entis, inquatum ensiquia circa hoc ens est. Secunda ratio talis est; omnis scientia intellectua lis est circa principia, & causas: hec est intellectua lis:ergo est circa principia, & causas; & non circa quæcunque,sed circa principia entis.Notandum est, quòd in ista ratione notabiliter dicit Arist. scientia intellectualis circa principia est: hac est Differente enim differetia inter intellectum, & sensum; quia inter intelle fensus propter sui materialitatem non resoluit co gnitum ad causas; sentire enim solum consistit in moueri ab obiecto; ita quòd non discurrit circa obiectum, querendo in eo naturam principioru, & causarum: intellectus at pp immaterialitatem ipsum cognitum resoluere potest ad causas, & principia: sua enim natura non solum est in moueri; sed postquam motus est ab obiecto, quasi actuatus per motionem; potest discurrere circa obiectum, querendo in eo naturam principioru, & caularum, Dixit autem Philosophus, quòd scie tia intellectualis est circa principia certiora, & simpliciora . quod quidem Commentator expo- Aut. sia. nit duobus modis: quædam enim perscrutatio est, quæ non est ualde certa, sed superficialis: & ilta uocatur perferutatio simplex per principia simpliciora: alia est perscrutatio, que est certa ma

substantia

Ex bot wide

tur Metha-

physică tan

wersali cosi-

detate.

gis,& ista notatur per principia certiora. Secun- E quidditate est ens: ita 9 habitudo inter ens, & da expositio est; quòd quædam est scientia, quæ nel sunt in- considerat causas respectu huius:quæda cst, quæ coplexa, ne considerat causas simpliciter: & ista uocatur per Substantia principia simpliciora; quia considerat simpliciter causain. Potest autem dari tertia expositio, que est; co quædam sunt principia, quæ sunt nota quò de utrifq; lo ad nos; & ista uocantur notiora nobis: quadam quitur Phi autem lunt nota quò ad naturam, & ista uocantur simpliciora, hoc est, simpliciter nota. Deinde cum dicit.

Sed & omnes illa circa nnum quid & genus ali' quod circunscriptæ de hoc tractant, sed non de ente

simpliciter, nec inquantum est ens.

Ostendit, quòd nulla scienti a particularis est circa ens, inquantùm ens. Et duo facit, quia pri- F mo hoc oftendit: secundò ex hoc concludit quádam conclusionem ibi, [Quapropter palàm]Cir ca primu sic procedit: quia primò ponit intentu fuum, scilicet quòd nulla scientia particularis có siderat de ente, inquatum ens: secundo ex hoc di cit,quòd sequitur, quòd nulla scientia particularis considerat de ipso quod quid est. Secunda ibi [Nec de ipso quod quid est] Dicit ergo sic queli bet scientia est circa principia, sed omnes scientiæ particulares funt circa aliquod genus particu lare entis; & circunscriptæ tractant de hoc ente tantum, uel illo; nulla autem ipsarum tractant de ente, inquantum ens. Deinde cum dicit.

Nec de ipso quod quid est ullam faciunt mentio nem . Sed ex hoc aliæ quidem sensu facientes ipsum manifestum, alia persuppositionem accipietes quod quid est:sic secundum se que insunt generi, circa quod Sunt, demonstrant, aut ma gis necessarium, aut in-

Ponit, p ex hoc, p no tractat de ente, inquantu ens; non tractant de quidditate, dicens: & quia non tractant de ente inquantum ens, non tractat de ipsa quidditate; sed ex hoc, scilicet ex ipsa quid ditate procedunt ad alia: Ita quòd alix quidem' scientiæ faciunt manisestum ipsum quod quid est per subjectum; hoc est, per ea, quæ apparent fensui: sicut Philosophus naturalis uenatur diffinitionem animalis per sensum, & motum: Alix autem accipiunt suum quod quid est ex suppositione ab alia scientia; ita quòd supponunt, quod declaratum est in alia scientia; & ex isto quod H quid est demonstrant passiones, quæ secundum se insunt generi subiecto: demonstrant (dico) uel per demonstrationes magis necessarias, uel infirmas. Commentator: magis necessarias, quia per propolitiones magis necessarias: infirmas, quia per illas, quæ uerificantur in pluribus.

Quareret aliquis, Vnde sequitur hac consequentia; hæc scientia particularis non considerat de ente inquantum ens, ergo non considerat de quod quid est. Respondeo duplici uia potest hoc uenari.Prima uia est ex habitudine, que est inter quidditatem & ens: sicut enim ens & aliquid co uertutur; ita ens,& quid : omne.n.quod est ens,

quidditatem est habitudo quasi formalis ad formatum; quia ipsum ens entitate est ens, entitate (dico) essentie; essentia autem est ipsa quidditas, ficut dicitur in Septimo: ficut ergo fcientia, quæ se extendit ad ens, se extendit ad essentiam; ita oportet, quòdse extendat ad quidditatem; quia quidditas, & essentia non disserunt nisi in modo: cum ergo scientia particularis non se extendit ad ens, inquantum ens; ergo nec ad quidditatem . Secunda uia sumitur ex ipsa uia deuc- Via deneni niendi in ipsum qd quid est: uia enim deuenien endi ad qd di in ipsum quod quid est, debet esse uis comu- quide, que. nis, quæ non respiciat hoc ens, uel illud; sed onne quid: sicut enim debuit tradi una uia commu nis, per qué deueniremus in oem conclusione de monstrabilem : ita debuit tradi una uia communis, per quam possemus uenari omne quod quid est in quocunque est: & est uia compositionis & divisionis; si ergo hæc via respicit oc qdquid est, oportet co respiciat oc ens disfinibile: si autem ita est, oportet quòd scientia, que uersatur circa omne ens;tradat istam uiam; & ista non potest esse nisi scientia communis, scilicet Logica, Circa iden uel Metaphylica, que ambe uersantur circa ens, nersatur la inquantum ens;licet differenter: & ideo Philoso gica & Me phus Secundo Posterior hanc uiam tradidit, & 14th. hanc eandem resumit Arist. in Octavo huius. Si autem contingat, quòd aliqua scientia particularis denetur quod quid est, sicut scientia Naturalis uenatur per sensum, & motum: hoc non est ni si inquantum induit habitum harum, & assumit innenta,& tradita ab istis: quod patet ex hoc o primò dividit sentiens, & mouens à non sentien te; & non mouente; & postea uenit in compositionem quodquid est. Deinde cum dicit.

Quapropter palàm, quia non est demonstratio Jubstantia, nec vius quod quid est ex tali inductione: fed alius modus est ostensionis. Similiter autem nec fi est, aut non est genus, circa quod uersantur, nibil dicut propter eiusdem esse scientia ipsum quod quid

eftsmanifestum facere, & hoc si est. Concludit ex prædictis unam conclusionem, quæ talis est; quòd manifestum est ex dictis, q substantia, uel quod quid est non demonstratur; sed respectuipsius quod quidest, est alius modus oftensionis, quam demonstrations: & sicut manifestum est, quòd scientiæ nihil dicunt de quidditate, eas oftendendo demonftratiuè; ita n**i** hil dicunt de genere subiecto, circa quod uersan tur, probando, scilicet utrum sit, uel non sit; sed ip sum supponut: & hoc quia einsdem rationis est, ipfum quod quid est ipsius subjecti manifestum łacere,& ipium fubiectum fi est.

Quæreret aliquis, Vnde sequitur hçc conset Questio. quentia; scientiæ particulares nihil dicút de quod quid est essentix; ergo in talibus scientiis quod quid est non demonstratur? Respondeo dicondu 21 proprie eft, quòd propriè id dicitur confiderari & dici in cofiderator scientia particulari, quod à scientia particulari

Queftio.

disatem, O

Digitized by Google

demon-

Quaftio.

demostraturino at quod supponituriquia aliquid A consideratur in tali scia circa aliquid: propriè er go consideró sua se extendit ad illud, quod demonstratur circa aliquid, quod supponitur: illud ergo propriè dicitur ab ea considerari, quod ab Qued quid ipsa demonstratur: cum dictum ergo sit supra, co eft, suppons ipsum quod quid est supponitur in scientiis pareur in sein ticularibus; benè potuit coffeludere, co si supponi tia parties tur, ergo non demonstratur, nec cadit sub consideratione tanquam demonstratum, licet cadat si Scientia eft cut suppositum. Debemus enim imaginari, c quedafabri scientia est sicut quædam fabrica intellectus; qua ca intelle-- doque ergo scientia supponit ipsum quod quid est ab alia scientia; & tunc non propriè ipsum sa bricat, nec potest dici propriè sabrica istius sciæ; fed alterius, à qua accipitur; & ideo super ipsum non cadit demonstratio istius scientiz, sed alius modus ostensionis, qui est scientiz superioris: ita onec scia superior, nec inserior propriè demon ftrant ipfum quod quid est, sed alius modus ostesionis est super ipsum; quod sic ostensum, in scia supponitur.

Quæreret quis, Vtrum lit eiuldem rationis, li est, & quod quid est, manisestum sacere? Videtur op non, quia potest sciri quod quid est rei, ignorato si est: ergo non est eiusdem rationis scire utrunque; quia si esset eiusdem rationis, uno scito, sciretur aliud. Ad oppositum est dictum Phi-Prima dilu losophi. Respon. possumus uenari, co eiusdem ro cidatio que nis est scire quod quid est, & si est: primo respectu subiecti: secundò respectu passionis. Quantu ad primum notandum est, o cum loquitur Philo soph. de si est subiecti, non potest loqui de si est existentie; quia esse existentia accidit scia; non .n. requiritur ad ronem scibilis, op sit in existentia:quando ergo di, q oportet sciam supponere ipsum subiectum esse, non potest intelligi de esse Scietia sup existentiz; quia de rone sciz est, co supponat esse ponit sum subiecti: cuius ro est, quia omnis scia super alio subiecti et, fabricat; oportet ergo illud, quod super subiectu aliquod fabricatur, præesse; non at in esse existen tiæ, ergo in alio esse.s.esse essentiæ: ita op sensus est, omnis scia supponit suum subiectum esse aliquam essentiam; quia quod non est essentia, non est scibile: quod enim nullo modo est essentia, omnino fugit rationem entis, & per consequens rationem scibilis: sicut ergo scia supponit hoc ef se subiecti, & non manisestat illud; ita supponit g quid est subiecti: & eiusdem rationis est suppo nere hoc,& illud;quia omne esse essentiæ est aliquod quod quid elt. Iam uerò dictum est, quòd esse, quod supponitur; est esse essentiz.q.d. Philo sophus; scientia non manisestat quod quid est, sed supponitiergo nec ipsum si est subiecti; quia eiusde rationis est hoc esse, quod supponitur de subiecto; & ipsum quod quid est subiecti: quia ip fum esse, quod supponitur; non est nisi quædam essentia, & quidditas: ita op si scia le extendit ad quod quid est subiecti, se extendit similiter ad fi est eius;& cum non se extendat ad primum, nist

ipfum supponendo;nec se extenderad secundu. Sciendum tamen, o licet supponatur quod quid est,& si est subjecti;tame hoc si est,& quod quid elt, quod supponitur; incompletum est: quià scia semper distincte quarit explicare subjectum per passiones: ita q subiectum supponitur sub esse confuso; distincte auté quaritur explicatio eius explicato autem subiecto per passiones, explica tiùs, & distinctiùs uidetur essentia subiecti, & quidditas;&per consequens essentia supponitur, Subiestum & essentia quæritur:quia sub esse consulo suppo- suppomituro nitur, & sub esse distincto quaritur. Nam coulue et quaritur. uit dici, quod quid est subiecti, quod supponitur; est op quid est nois; sorte quia est quod quid est confulum,& non distinctu:sic ergo patet, op eius dem rónis est, quid est, & si est, respú subiecti supponere, uel manifestare. Secundo patet, co secunda di eiuldem rónis est manifestare, si est passionis, & lucidatio quod quid est. Ad cuius cuidentiam notandum, quessis. of fi est passionis, est illud, quod quaritur, & qd demonstratur; hoc at non potest esse si est essentiæ; quia super si est essentie ut sic, non cadit demonstró; nec pot esse si est existentiz, quia p demonstronem non hr, op passio demonstrata existat in effectu:non.n.quado demonstratur, qui triz gulus hét tres, ex hoc hr, co héat tres in effectu; er go non est si est essentia, uel existentia; sed solu est si est, quod est in habitudine prædicati ad subiectum, quod Philoso. uocat in Quinto ens ue- Vez. 68.14. rum, fiue ens in anima:ita que effe, quod concludi Effe, quod tur in demonstrone; est esse, quod consistit in ha- concludirur bitudine prædicati ad subiectum. Hoc at esse, po in demostra test concludi duobus modis: uno modo per acci dentalia: alio mó per effentialia: si primo mó, non est demonstró; quia accidens ut accidens scire Accidens ve non facit:oportet ergo ut concludatur per effen accidens, sci tialia, & per consequens per ipsum quod quid e; re no facit. quandocunq;.n.scia se extendit ad si est passionis, oportet o se extendat per ipsum qd quid e: eiuldé ergo rónis elt, le extédere ad li é, & ad qd quid é respu passionis; quiz cadé demonstro, quæ cadit sup si est, cadit mediante ipso qd quid E:& sic patet scda uia. Ad argumetu patet riiso: quia

Consequenter quæreret quis. Vtru substantiæ Questio. sit demonstró? Vr q sic, quia dissó, & demonstró scam situm solu differunt: sicut patet 1 . Posterio. Tex. 65. 45. sed de substantia est disfó, ergo & demonstró. Respon.hanc quastionem soluit hic Com. & di cit; qui fubitantia non est demonstratio, quia fifth Responsio stantie esset demonstro, substantiæ esset substan Amerro, ad tia, quod est impossibile; quia sic esset abire in in questime. finitú in subiectis: consequentia at sic ualet secun dum eum,& sic declaratur:0é, quod demoustratur, est ens inclinatum: iam enim dictum, est in Quartione pracedenti, quòd demonstratio non est super omne esse; sed super esse tantum, quod est esse huius in hoc: esse autem huius in hoc; est esse inclinatum: si ergo substantia demon-

non loquitur hic Philoso.de si est existentiæ. straretur, ergo esse eius est esse inclinatum:

esse autem inclinatum propter suum debile es- E priorem passionem, que quidem est altera à secu se; oportet, quòd firmetur super aliquo fixo; illud autem firmum uocatur substantia: si igitur substantia demonstraretur, substantia super substantiam fundatur: ergo erit substantia. Imo ét sequitur, 🔈 substantia erit substantia & non substantia:nam eo ipso op substantia demon stratur, eo ipso non est ens fixum; eo ipso op non est ens fixum, non est substantia; & sic substantia demonstrata erit substantia, & non erit substan-Inflătia co- tia: hæc est ergo uia Commenta. Tamen contra hoc aliqui sic obiiciunt, hæc uia non est universa lis, solum est.n.de substantia prima; nam substan tia secunda, licèt sit ens fixum secundum rem; ta men quò ad modum inclinata est ad substátiam primam: & 1 deo uocatur non substantia simplici ter; sed tamen uocaturquale quid; hoc est quid ha bens modum qualis: licèt ergo substantia prima de aliquo non demonstretur, tamen substantia secunda pót demonstrari de prima: ut si dicatur , Scha substă aial ronale mortale est ho, ergo Sors est ho. Nosus non de tandum est, op alia uia uenandum est, op substanmonstratur tia secunda non demonstratur; eo op prima uia Comm.hoc probat de substătia prima: est at uia talis:in demonstrone propriè accepta, ingrediun tur quædam principia scom substantiam, quæda scom uirtutem; ita tń cp principia ingredientia sugredictia scelm uirtutem non attingunt demonstrone, nisi per principia sedm substantia: principia.n. sedm pem, dupliuirtutem uocantur dignitates, quæ hnt rone vniuersalis causæ: uniuersalis ca non attingit particularem effectum, nifi mediante particularică;& hoc(dico)in inferioribus:ergo dignitas no attin git conclusionem, nisi mediante premissa, quam præmissam uoco principium scdm substantiam: & hoc patet ex hoc, quia dignitas non ingreditur demonstronem, scam totum suum ambitu, sed quantum requirit ambitus premissarum demonstrationis; & principiorum, quæ ingrediutur Icdm substantiam. Si ergo ista funt uera, si in de monstratione, qua demonstratur substantia, non funt principia secundum substantiam, quæ uenatur Arist.in Posterioribus, nec erunt dignitates; & sic nec ista principia, nec illa; & per consequés talis non erit demonstratio propriè accepta; licèt possit dici aliquo modo demonstratio . Quòd at in demonstratione substantiæ non sit principium H hec demonstratio simpliciter uocatur, que redde secundum substantiam, quod uenatur Aristo. in Mediem in Posterioribus in propria demonstratione, patet: demenstră.. quia illud principium, quod est medium in propria demonstratione, debet esse alterum à passio ne,& debet esse immediatum substantiæ: ita op demonstratio propriè accepta, qua uenatur Philosoph.est; quando alterum ostenditur de altero per aliquid,quod est alterum ab aliquo illorum • Hoc dico,quia si est dissó passionis, est alterum à subiecto: si uerò est diffinitio subiecti, est alteru à passione:licet secundum eos, qui ponunt, co est diffinitio passionis, semper est alterum à passio-

ne; quia ipli accipiunt pro diffinitione passionis

demonstro.

me qued,

CH.

da passione demonstrata: hæc at non sunt in secu da substantia respu primæ; quia ibi non est alterum de altero:sed idem de seipso:nec per alteru, nisi fortè secundum ronem. Vnde si in ista demo ftratione reperiuntur aliquæ dignitates: sicut in hac, omne animal ronale mortale est homo, in qua reperitur de quolibet affirmatio uel negatio &c.non tamen eo modo reperitur, quo requirit demonstratio propria, quæ requirit, quitæ digni tates descendant in demonstrationes per talia principia, qualia requirit propria demonstratio: que principia non reperiuntur in demonstratione substantie: & per consequens nec dignitates per illum modum, quo requirit demonstratio. Ad argumentum respondet Comm.dices; op dif Verba Ga. finitio, qua propriè est demonstratio, est solum accidentium: & uerba eius suntidemostrationes, quæ sunt diffinitiones transmutatæ in situ:non

funt substantia, sed tantum accidentium. Notan dum est, cp Cóm. subdit bonum verbum de hmói demonstrationibus, dicens: cy demonstratio est Demonstri propriè, quæ reddit cam, & esse simul; quod non proprie que potest esse in substantia, sed tantum in accidentibus. Ad cuius euidentiam sciendum est, quod esse alicuius potest reddi duobus modis.s. uel es se quidditatiuum, uel esse huius in hoc: esse quid ditatiuum redditur per diffinitionem, & tale cfse potest teddi in substantiis.unde idem Comm. licèt substantiæ non reddantur per demonstratio nem:attamen redduntur alia significatione: quia fignificantur quid funt. i. disfiniuntur secundum esse: est item esse huius in hoc, & tale esse redditur per demonstrationem: & tale est esse accidentium, non autem substantiarum: & ideo substantiæ per demonstrationem non redduntur. Ta git autem Comm. tres uias, quibus sciri poslunt Destr. Com lubstantiæ.Prima uia est uia disfinitionis.Secun-

est per signa. Tertia autem uia est uia compositionis, & diuisionis: & ista uia ducit ad primam; quia diffinitio habetur per diuifionem & compo sitionem. Et est notandum, co secundum Comm. do esse demonstrati, reddit cam ipsius, ita co red dit simul unum,& reliquum:cam autem ipsius es se credo esse quod quid est. Secundum hoc ergo Demonstra eadem demonstratio simplex aspicit quod quid simplicuer eit esse, sicut cam; & esse sicut effectum: si ergo largiurcas reperiatur aliqua scientia, que non habeat redde sam, cress. re quod quid est alicuius sed ipsum supponere; illa eadem non habet reddere esse eiusdem, sed ipsum supponere. Et hoc est, quod dixit Philoso phus in litera, quòd eiusdem rationis, idest demonstrationis est reddere quòd quid est este, & esse; idest causam, & esse; illa ergo scien-

tia, quæ non reddit causam de quod quid est

da uia est ex posterioribus; eo modo quo aliquid

scitur ex suis accidentibus: & ista uia, quæ est ex

posterioribus, est illa, quæ facit non demonstra-

tionem simpliciter, sed demonstrationem, quæ

esse subiecti, non reddit rationem de esse eius- A cu una causa habeat alique modu prioritatis redem. Et hanc credo esse intentionem Philosophi; primò enim probauit, quòd nulla scientia reddit rationem de quod quid est ipsius subie-Ci:ex hoc autem concludebat, quòd non reddit rationem de eius esse.

Quæreret aliquis, Vtrum quod quid est, & esfentia possit ostendi per demonstrationem? Refpondeo dicendum, quòd hæc quæstio non est ca dem cum præcedeti; no enim omnis essentia uel 🗢 essens quidditas est suba, qa quidditas & essentia in oi predicamento reperitur. Dico ergo ad que que prodicaipíum o quid est ondi, pot esse duobus modiss. primo mó op ipsú op quid é explicetur p aliquid; ita op ipsum quod quid est ostendi, nihil aliud sit, nisi ipsam quidditaté explicari; & sic ipsum quod R quid est ostendi, solum est per uiam diffinitiua, & non demonstratiua. Non enim demostratio ad hoc ordinatur, ut oftédat quid est hoc; sed ut ofté dat esse huius in hoc:sed ad hoc ordinatur uia dif finitiua; diffinitio enim non est aliud nisi explica tio huius quid, quod queritur: sicut enim aliud est quarere, utru hoc est hoc: & quid est hoc: ita alia ostensio est, que ordinatur ad primum, & ista est ostensio syllogistica: & alia est ostensio, quæ or-Qued quid dinatur ad secundum; & ista est diffinitiua ostenest, que este sio. Si ergo queratur, utrum hoc sit hoc? núquam respondetur diffinitio; sed ad hoc confirmandu,

& probandum folum datur uia syllogistica:sicut fi quæratur, quid est homornon datur uia syllogi stica, uel demonstratiua; sed solum diffinitiua. Sic ergo patet, quod si intelligatur ostendi quod quid est, quia ipsum quod quid est explicatur; tucipfum quod quid est sola diffinitione oftenditur. Secundo modo potest intelligi oftendi ipsum o quid est, quia ipsum qd quid est explicatu coclu ditur de eo, cuius est: & hic modus multu differt, à primo, quia primus modus folum cocernit quæ stione quid est: secundus auté modus concernit quæstione, utru est: differt.n. quærere quid est ho mo; & utru qd quid est hominis sit huius diffiniti.f.hominis.Ad prima ergo questione patet, quo modo non ordinatur demostratio; sed diffinitio. Demonstra Restat ergo uidere, utru ad secundu modu osten

sionis ipsius qui quid est, ordinetur demostratio? Ad qđ dico, op non: cuius ratio est, quia séper in demostratione, propriè accepta, predicatu coclu ditur de subiecto p aliquod mediu; quod uicinio 🚉 ri modo attingit fubiectu, qua ipsu prædicatu:me diú enim syllogisticú reducit conclusum adid, de quo concluditur; hoc auté non posset esse, nist quia uicinius est ipsi subiecto, qua sit ipsum conclusum. Si ergo hæc sunt uera, cu nihil sitvicinius diffinito, qua fua diffinitio; impossibile est, quòd Diffinitio unu proprie cocludatur de alio:quia una realita-er diffiniti té dicit diffinitio, & diffinitu. Sciendu tamé q, ip.

saté dicit. sum eópletum qu quid est, quia cópræhendit om nes cas, uicinissimu est illi, cuius est: si tame ipsu ad quid est dividatur p causasita op unu ad quid est de eadé re detur p finé, & aliud per forma; &

spectu alterius; potest concludi unum quod quid est per aliud:sicut aliquando finis imponit necesfitatem formæ,& forma materiæ.

cuius euidentiam primò dant imaginationem: se quessim.

Quæreret aliquis, Vtrum esse existentiæpossit enestie.

demonstrari de re, cuius est? Respondeo quastio præcedens fuit de esse essentia, hæc autem de esse existentia. Ad hanc quastionem dicunt aliqui Respossio sic: quòd esse existentiz demonstrari potest. Ad alion cundò ostendunt, p est illud esse, quod potest de monstrari. Dicunt ergo sic primò, q tria démus imaginari, primò ipsum esse existentiz, secundò iplam quidditaté siue essentiam, à qua oritur hoc esle existentiz; & tertiò ipsum ens, cuius est hoc effe existentia. Hec tria sic se hent, op ipsa quiddi tas est quoddam medium inter ipsum esse existé tiæ, & i plum ens; quia iplum ens est existens per ipsam quidditatem sue essentiam: imaginantur n.ipsum ens sieut hominem; essentiam uel quid ditatem sicut humanitatem; esse sicut actualem existentiam hominis : fit ergo humanitas mediú inter hoiem, & esse existentie hois; quiz ergo ipsa quidditas tenet medium inter esse, & ens; esse de ente demonstrari poterit per quidditarem,&ma xime quia elle oritur à quidditate. Sco a oftédut, quale esse est, quod demonstratur. Ad cuius euidentiam notant, 궞 de róne demonstrabilis funt

vres proprietates. Prima est, op non sit de primis Demonstra conceptibus; quia si esset de primis conceptibus, du,tria denon demonstraretur:ois.n.conceptus demostra-bes habere. tiuus est conceptus reductus. Scda proprietas é, क illud, qu' non demonstratur; non dét esse essen tia, sed esse; quia demóstró cadit super esse, dissó

uerò super essentiam. Tertia proprietas est, o o e demonstrabile diffinibile est; of at diffinibile het genus & driam. Propter primam proprietatem esse in generali non est demonstrabile, sed esse huius, uel illius; quia esse in generali est de primis conceptibus; non aut est huius, uel illius: sed esse ideo est de primis conceptibus in generali, quia per se notum est, qualiquid est; non at per se notum est de aliquo in particulari, o fit. Propter secundã,& tertiam proprietatem effe primi nó eft demonstrabile:primò quia esse eius est sua essen. tia(&.n.esse rei,qđ non est essentia rei,demóstra

ri pot:esse at, qu'est essentia; demonstrari non potest:nisi fortè ex posterioribus : sicut demonstramus Deum esse per essectus) secundò ét demonstrabilis non est, quia non est diffinibilis; cum nó heat genus. Vr at mihi dicendum, op elle existen, Opinio pro tiæ cuiuscunq; propriè non demonstratur: & pri- Primò de esse primitium quia idem est esse, que essen tia; sicut dicunt, & bene; tum quia diffinibilis no: est.De esse at alioru duplex ro reddi pot, quare non demonstratur:una ro est, quillud, qd demon;

stratur de aliquo, ad illud, de quo demonstratur; comparatur sub habitudine necessarii, non possii bilis; sicut habere tres comparatur ad triangulum sub habitudine necessarii: existentia au-

netur ad

quideft.

Alias effen

stentia, comparatur sub ratione potentie; at verò illud, de quo demonstratur aliquid; non debet esse sub quadam indifferentia ad conclusum, & ad oppositum illius; non enim triangulus respicit habere tres, & non habere; fed tantum respicit Aliàs, sië- habere tres: modò existentia rei aliquo modo est indifferens ad esse existentie, & non existentie. Secunda ratio est, quia (ut dictum est in precedé tibus) demostratio non cadit super esse essentie, nec super esse existentie quia ipsa existentia acci dit scibili: sed cadit super esse, quod est uerum; quod consisti in habitudine necessaria predicati ad subiectum; cuius contrarium, scilicet non el se uocatur falsum; de quo dictum est satis in Deum effe, Quinto, Capitulo de Ente. Vnde cum etiam de F que demon monstramus Deum esse; demonstramus hanc propolitione elle necellaria, Deus ell; quia exillé tia in se à nobis no attingitur, sicut nec essentia-

Quoniam nerò Physica scientia est circa genus qnoddam entis;nam circa tale est substantia, in qua est principium motus, & quietis in ea: palàm quia nec activa, nec factiva est; factivarum.n.in faciente principium, aut intellectus, aut ars, aut potétia que dam. A Eiuarum uerò in agente pro æresis, idest elo Hio;idem enim agibile & eligibile. Quare si omnis scientia aut actina, aut factina, aut theorica. Physi

ca Theorica quedam est.

Postquam ostensum est, quòd nulla scientiarum particularium est illa, que tractat de ente, in quantum ensihic oftendit, quod Phyfica non eft illa que tractat de tali ente; quia magis uidebatur de illa, quàm de aliqua alia. Et dividitur in duas partes, quia primò ostendit, quscientia Phy fica est Theorica. Secundò oftendit, op est Theo qualis scie-rica circa spale ens. Secunda ibi [Sed Theorica circa tale.] Dicit ergo primò, q scia Physica est circa quoddam genus entis, quia circa fubstantiam, in qua est principium motus & quietis: ex quo manifestum est, o non est se a practica; quia nec est activa, nec factiva: principium.n. sciarum actiuarum est in faciente; & est intellectus, uel ars, uel alia potentia quedam (uocat at istam pote tiam.potentiam exequentem) quia ad factum p artem tria principia concurrunt. s.intellectus; secundò ars, quæ est habitus & regula intellectus; tertiò potentia, que exequitur actum: principiú H autem activarum est in agente, & est proæresis, idest przelectio:idem.n.est eligibile, & agibile. Quare si omnis scientia practica est actiua, uel sa ctiua, uel theorica; & ipía Phylica, nec est actiua, nec factiua; quia principium rerum Phylicasum est in rebus;actiuarum at in agente; factiuarum uerò in faciente: manifestum est, q. Physica theorica est. Est ergo ratio Philosop. in hoc: scia practica est circa aliquod agibile, uel factibile; cuius principium actionis, uel factionis est in no bis:scientia Physica non est huiusmodis, quia est tantum circa speciale; & si mobile sit, tamé principium illius motionis in nobis non est, sed in

tem rei in aliis rebus à primo; ad cuius est exi- E. re:unde Comm.principium faciens naturalia no. est in nobis. Ex quo notandum est, o si res natu-, Perba Co. rales respectu intellectus nostri haberent rationem factibilis, sicut habent res artificiales; scieutia Physica esset scientia practica: obiectum.n. huius scientiæ respectu intellectus nostri ita esfet speculabile, quod effet factibile; sed quia intel lectus noster non habet rationem factibilis, ideo. respectuintellectus nostri ita habent rationem speculabilis, op non factibilis; & ideo scientia respectu earum ita est speculatiua, qu non factiua; Sainia pre & per consequens theorica. Videtur ergo Philo Chea, et Jui sophus innuere, co scientia practica est circa obie ctum fpeculabile à nobis;tamen agibile, uel facti bile;ita op agibile,uel factibile est illud, qood dat. sibi, o sit practica: scictia autem theorica est, quæ est circa obiectum speculabile à nobis, non facti bile, nec agibile. Et hoc est, quod dixit Comm. uolens oftendere, o Icientia Physica est theorica; quia in nobis non est potentia faciens res na Scia dinina turales, ideo theorica est. Ex quo patet, o scien- que est pra tia diuina respu rerumnaturalium practica ch: & chea respi poteit dici, q res naturales respu illius sciæ hent. rerum na & rationem speculabilis, & rationem factibilis; turalium. & principium faciens res naturales est in sciétia diuina. Notandum est, quòd differt actio, & 1actio; quia actio est persectio agétis; factio autem Differentia est persectio tacti: & secundum hoc sunt duo ha inter adiobitus practici:unus, qui regulat actionem; eo mo atomes. do quo dicimus,quòd prudentia, est regula actio: num nostrarum; & ifte dicitur habitus actiuus:alius habitus est.qui regulat factionem; eo modo quo ars est regula ædificationis: &iste dicitur ha bitus factiuus.

> Sed Theorica circa tale ens, quod est possibile. moueri; & circa substantiam, qua est secundina ra-. tionem, ut secundum magis, non separabilem solum.

> Ostendit, quòd ista scientia Physica non est: de ente, inquantum ens, dicens: sic ergo Physica. Theorica est: sed tamen Theorica, non circa om. ne ens, sed circa ens, quod possibile est moueri. & circa ens mobile:concernit eniul motum : elt: enim sua speculatio circa substantiam aliquam 2: quæ secundum ratiouem non est separabilis, ut in pluribus: quod dicit propter intellectum , qı aliquo modo separabilis est; & tamen cadit sub consideratione Physici, ut uidere est in 2. Physic. tex.comm.26.& circa.Deinde cum d.

> Oportet autem quod quid erat esse, & rationem quomodo est mon latere; quia sine hoc quærere wibil est sacere; differentiu antem, & ipsorum quod quid. est: huc idem ita sitzut simum: illa uerò nt concanñ.

Postquam oftendit, quilla scientiarum parti, cularium, nec etiam Physica tractat de ente, inquantum enschie ostendit, quilla scia, quæ tractat Metaph. de substantia immobili & separata à materia, est frațis ana illa, quæ considerat de ente inquantùm ens. Et di uiditur in duas partes; quia in prima parte ipse uenatur tres scientias theoricas; quarum ultima, est de substătia immobili, & separata à materia:

scientia fa-Cline, et a-Etina.

Digitized by Google

fecundò

substantia immobili, est illa, quam quærimus; que scilicet tractat de ente, inquantum ens. Secunda ibi [Dubitabit auté aliquis ] Prima pars adhuc diuiditur in duas: quia î prima parte uenatur tres modos theoricos sciendi; in secunda parte concludit istos modos: Secunda ibi [Quare tres erūt] Prima pars in tres, quia primò uenatur primam theoricam, scilicet Physicam: secundo secundam, scilicet Mathematicam:tertiò tertiam,scilicet de ente immobili. Secunda ibi [Sed est Mathematica theorica] Tertia ibi, [Si uerò est immobile ali quid]Prima in tres, quia primò inuenit tres modos diffiniendi: secundò illos modos manifestati tertiò ex altero illorum concludit, qualis est theo rica Physica. Secunda ibi [Differunt autem] Ter tia ibi[Sed omnia Physica] Dicit ergo quòd si uo lumus deuenire in distinctione scientiarum theo ricarum, oportet nos non latere quod quid erat rei, & rationem, idest disfinitionem: quia uelle querere distinctionem scientiarum sine diffinitione, nihil quærere est: modi autem diffiniendi Modus dif & ostendendi ipsum quod quid est, sunt duo, ali qua enim disfiniuntur sicut simum, alia sicut cafiniendi du uum. Notandum est, quòd distinctio scietiarum magis attéditur penes distinctionem rationum, quàm secundum distinctionem rerum; uidemus fcientiarum enim quòd circa unam & eandem rem funt duæ penes quid. scientiz secundum aliam & aliam rationem, & diffinitionem illius rei ; cadem enim res , ut habet rationem entis, cadit sub una scientia; ut ha bet rationem entis materialis sub alia: & hoc est propter uarietatem diffinitionis & rationis, non rei:Debemus enim imaginari, quòd ita se habet subiectum scientiæ ad scientiam, sicut obiectum ad potentiam: subiectum enim in scientia duplex Subienti in est; subiectum, scilicet in quo est scientia, & iste scientia de ést intellectus, qui per scientiam perficitur; & de isto nihil ad propositum: aliud est subiectum in scientia illud, circa quod nersatur scientia;quod ideo uocatur subiectum, quia in scientia supponi tur:ita quòd scientia circa illud uersatur, taquam circa quoddam suppositum ab ea; ergo subiecté est obiectum habitus scientialis: & ideo sicut se habiens scië habet obiectum ad potentiam; ita istud subiectu ad habitum scientialem: sicut ergo diuersitas potentiarum non est pœnes diuersitatem realem in obiecto, sed rationum, & diffinitionum: ita similiter diuersitas habituum,& scientiarum est pones diversitatem rationum, & diffinitionum: & ideo benè dixit Philosophus, o si latet diuersitas diffinitionum, latebit diuersitas scientiarum. De

> Differunt autem ea ; quia simum conceptum est cum materia:est enim simus nasus concauus;conca uitas uerò sine materia sensibili.

inde cum dicit.

Manifestat istos duos modos diffiniendi, dicens sic:ergo aliqua diffiniuntur sicut simum; & diqua ficut cauum: differenter tamen, quia simu ex sui diffinitione concernit materiam sensibile;

lecundò ostendit, quòd ista theorica, que est de A eo quòd simus est nasus cauus; nasus autem materia sensibilis est:concauitas autem non concer nit in sui diffinitione materiam sensibilem . Vbi Commentator: si concernit materiam, concernit Simi, co co materiam intelligibilem:est.n.cocauitas profun canumquid ditas superficiei: superficies.n. magis dicit mate sint, co que riam intelligibilem, quam sensibilem. Intendit er go Philosophus per hæc duo exempla dare intel ligere duos modos diffiniendi generales; quia quædam cocernunt in sui dissinitione materiam sensibilem, quedam materiam intelligibilem. De inde cum dicit.

Sed omnia Physica similiter simo dicuntur: ut na sus,oculus,facies,caro,os,totaliter animal:Folium, radix, cortex, totaliter planta. Nullius enim sine B motu ratio corum, sed semper habet materiam, Palā quomodo oportet in Physicis ipsum quid est quærere, diffinire. Ideo, & de anima speculari aliquaest Physici: quacunque non sine materia est. Ergo quia Physica theorica,manifestum est ex illis.

Oftendit, qualis theorica eft theorica Physice; oftendens, quòd sua speculatio est circa illa, quæ concernunt materiam sensibilem in sui diffinitio ne: & sic dicit, quòd si omnia Physica, idest natura Modus diflia similiter disfiniuntur sicut simum, quia concer siniedi Phy nunt materiam; ut est nasus, oculus, sacies, caro, scho os,& uniuerfaliter animal; folium, radix, cortex & uniuersaliter planta: ratio enim omnium istorum semper habet materiam, quia semper concernit motum:motus autem semper arguit mate riam. Si ita est, manisestum est, quomodo oportet quærere quod quid est in Physicis; quia semper cum materia oportet diffinire; & ideo de quada anima, quæ sine materia non est, oportet Physicu speculari. Si hæc ergo funt uera, manifestum est, quòd Physica est quædam theorica circa te, quæ concernit materia in sui diffinitione. Est ergo ro Philosophi in hoc:talis est theoria, & speculatios Modus cost scientie, qualis est disfinitio & modus disfinien- derandi sudissed modus dissimiendi in Physica est per con- mitur à n cernentiam materie; quia omnia diffiniuntur ad do diffiniemodum simi; ergo sua speculatio, & sua theoria di. est circa rem materialem. Notandum est propees dictum Philosophi, quòd de quadam anima du→ bium non est, quòd à materia non separatur; si cut de uegetatiua; & ideo de tali debet speculari Phy ficus: quia autem de intellectu dubium fuit; ideo notabiliter dixit Philosophus, de quadam: quia de intellectu, secundum quòd est inseparabilis , speculatur primus Philosophus: secundum quòd uerò aliquo modo est actus corporis, speculatur Physicus. Deinde cum dicit.

Sed eft Mathematica theorica. Sed si immobiliñ & separabilium, adhuc non manifostum. Q nia tamen Mathematica, in quantum sunt immobilia, & mquantum separabilia speculatur, palam.

Oftendit, qualis theorica oftipla Mathematiça,dices;quòd & ipsa Mathematica theorica est: Vtrum autem sua speculatio, uel sua theoria! sit circa immobilia,& leparata fecundùm ré; adhuc

Digitized by Google

plex.

plex.

Distinctio

بر ر

**Babieltum** est obiectio tialis.

Mathema- erat manifestum, utrum Mathematica essent in vica abstra rebus, uel à rebus separata: manifestum tamé est, hit a moth quòd quædam scientia Mathematica considerat Vide.3.Me aliqua inquantùm immobilia, & inquantùm sepa taph. 3. & malilia Notan dum off anni di score di sepa di sepa di score di score di sepa di score di score di sepa di score di score di sepa di score di in.7.35.0 rabilia. Notandum est, quòd multum dissert ali 2. Phy. 18. quid conuenire alicui simpliciter, & conuenire et 71.et 1.de cum reduplicatione:multum enim differt dice-Anima.17. re,quòd homo sit albus coloratus; & quòd homo, inquantă albus sit coloratus: à simili in proposito illa, quæ cadunt fub speculatione Mathematici, funt & in motu, & in materia: & tamen inquantum cadunt sub speculatione Mathematici, sub ista speculatione immobilia & separabilia sunt; li cèt enim magnitudo in materia sit, tamen inquatum consideratur à Geometra; præter motum F & materiam consideratur : & eodem modo dico de numero respectu Arithmetici. Dicit auté quæ dam Mathematica esse circa immobilia & separa bilia, quia magis manifestum est de quadam Ma thematica, sicut de Geometria, & Arithmetica, quam de Astrologia; quæ quidem cósiderat rem mobilem, scilicet corpora cœlestia. Deinde cu d.

Si uerò est immobile aliquid sempiternum, & separabile; palam quia estTheorica id nosse; non tamé Physica. Nam de mobilibus quibusdam est Physica;Sed nec Mathematica, sed prioris ambarum.

Venatur tertiă îciă Theorică, quæ est circa sub stantiam immobilem. Et duo facit, quia primò proponit unam conclusionem, quæ est; quòd si est aliqua substantia sempiterna & separabilis, quòd illa cadit sub scientia theorica: secundò ostendit, quòd ista theorica, sub qua cadit; non est Physica, nec Mathematica, sed aliqua prior. Secunda ibi, [Physica namque circa] Quantum ad primum es go dicit,quòd si est aliquid immobile, & separabile,& sempiternum; manifestum est, quòd notitia eius spectat ad sciā theorica, & no practica.

Pbysica namque circa inseparabilia forsan quidem, sed non immobilia. Mathematica autem quadam circa immobilia, sed & inseparabilia forsansue rum quasi in materia. Prima uerò circa separabilia, & immobilia. Necesse uero communes quidem causas sempiternas, & maxime has. Ha namque

cause manifestis sensibilium sunt.

sbeerica.

Oftendit, quòd hæc theorica non est Physica, Tertis sils nec Mathematica, dicens: si ergo ad Theorica spe ctat speculatio huius, non tamen ad Physicam, quia Phylica est circa mobilia, & est de quibusdă mobilibus; hæc autem entia, quæ quæruntur;im mobilia sunt:nec etiam spectat ad Mathematica, fed spectat ad aliam scientiam, quæ prior est ambabus; quia Phylica est circa inseparabilia à materia, & circa illa, que non funt immobilia, fed mobilia: quædam autem Mathematicæ, ficut Geometria, & Arithmetica, sunt benè circa immobilia, sed ista immobilia inseparabilia sunt fortè (dixit autem, fortè; quia tempore illo adhue non erat manisestum, utrum essent separata, uel non) ista ucrò scientia prior ambabus est circa se

non est manisestum; quia forte adhuc tunc non E parabilia, & immobilia; quia est circa causas, quas causas necesse est esse sempiternas, idest ingenitas;ne sit procedere in infinitum; & maxime has causas, quæ inquiruntur; quia he causæ sunt illæ, que separatæ à sensibus sunt causæ sensibilibus maniseltis. Notandum est secundum Commentatorem duplex separatio est, secundum rem & Separatio secundum diffinitionem : separatio secundum re duplex ex est, quando res de se non est in materia: de qua dollrina G separatione dicit hic Philosophus, quòd aliqua menprima scientia est circa sic separabile: cuius est ra tio, quia circa illud Phylica esse non potest; quia illa, circa que uersatur Physica, inseparabilia sunt à materia secundum rem:nec Mathematica, quia Mathematica uersatur etiam circa illa, quæ sunt in materia realiter: Secunda separatio est secundùm diffinitionem: & hæc est, quando aliqua ita, se habent, quòd realiter quidem conjunguntur, tamen separantur per conceptum: quia coceptus unus totius concipitur præter conceptum alterius; eo modo quo dicimus, quòd magnitudo, & materia realiter coniunguntur;& tamen non cóiunguntur conceptiue; quia conceptus magnitudinis totius concipitur præter conceptum materiæ,& motus: & circa talia sic separata Mathema tica est, quæ quidem non sunt separata secundu rem, separata tamen secundum rationem.

Quæreret aliquis, Vtrum hæc scientia prima, quæ quæritur, sit circa separata secundum rem ? Quefic. Videtur quòd non; quia hẹc fcientia(ut infra pa-G tebit) est circa ens inquantum ens; ens autem inquantum ens non est separatum; si enim ens inquantum ens esset ens separatum secundum rationem, omne ens esset separatum: quando enim aliquid contingit alicui sub reduplicatione, contingit univerfaliter. Ad oppolitum est litera Phi losophi. Respondeo in ista questione duo sunt de claranda:primum est, quot modis sumitur abstra ctio & separatio:secundum est, quòd hec scientia est circa separata. Ad euidentiam primi notă du est, quòd duplex abstractio est: prima est uniuerfalis à particulari: secunda est forme à materia:& multum differt prima à secunda: quia quan do abstrahitur uniuersale à particulari, totum ab Atrahitur à toto; considerare enim aliquid sub ra tione uniuersalis, & particularis est considerare idem totum duobus modis; dicere enim hunc ho minem,& hominem;est dicere eandem rem duo bus modis: ex hoc enim consurgit universale, & particulare, quia idem totum duobus modis con cipitur; & per consequens duobus modis signitcatur. Quando autem abstrahitur forma à Forme de materia, abstrahitur, & dividitur pars à par-frahi à me te; formam autem abstrhahi à materia po-toria daglitest esle duobus modis, scilicet uel secundum cioer. rem, uel secundum rationem (uocatur autem abstractio secundum rem, quæ oritur à natura rei;se cundùm uerò rationé, quæ ex ui rationis oritur) illæ ergo formæ dicuntur abstractæ secundùm rem à materia, quæ ex natura suæ realitatis non

Abstractio

cut sunt substantiæ sempiternæ: nam eo jipso op sempiternæ sunt, possibiles non sunt; & si possibi les non sunt, non habent materiam: illæ autem formæ funt abstractæ secundum rationem, quæ quidem secundum rem sunt immersæ materiæ; tamen propter uim intellectus & rationis concipiuntur præter materiam; quia ipfa ratio est apta. nata diuidere conceptiue multa, quæ sunt aduna ta in esse. Sic ergo secundum hoc habemus tripli cem abstractionem: primam, scilicet universalis à particulari: secundam formæ à materia secun-Cho fit necesseria in dum rem. Prima abstractio est necessaria in om- B 🖦 ʃcion- ni scientia, quia ipsa scientia est circa rationes, có munes particularium; circa autem formas fecun do modo abstractas, scilicet secundum ratione, est Mathematica: circa uerò formam tertio modo abstractam debet esse aliqua scientia prima, que sit prior & Physica, & Mathematica: & hoc est, quod debet probari in secundo articulo.

> Secundus ergo articulus est, o sciétia prior am babus, est circa separata secundum rem: patet

> duplici uia. Prima uia est ex proportione, quæ est

inter obiectum,& scientiam:quæ uia sic est mani

festa:proportio enim inter obiectum & scientia

elt talis, quia scientia eleuatior debet habere o-

biectum elevatius; & scientia prior obiectum

articulus.

Proportio Scientiam

gum, prius:eo ipso quòd ista scientia uocatur prior am babus, eo ipío est eleuatior ambabus; & eo ipío suum obiectum debet esse eleuatius obiecto pri mz,& fecundz:cum ergo obiectum primz, scili licet Phylica sit in materia secundum rem, & secundum rationem: & obiectum secundæ, scilicet Mathematicz sit in materia secundùm rem,licèt non secundum rationem; oportet qu obiectum huius, quod est prior ambabus, si debet esse eleuatius, non sit in materia, nec secundum rem, nec secundum rationem; & sic patet prima uia. Secunda uia est uia Phylosophi, & est uia talis: omnis scibilitas in obiecto sub aliqua scientia ca dere debet:debemus enim imaginari,quòd scibi Scibilitatin litas in obiecto est quædam activitas, apta nata obacto que mouere intellectum; & intellectus est aptus natus actiuari & habituari fecundum illam fcibilitatem:ita quòd sicut scibilitas facit propriam a-&ionem in intellectu; ita secundum illam intellectus est aptus natus habere proprium habitum scientialem : ita quòd eadem scibilitas cadit sub aspectu habitus scientialis: non enim debemus imaginari, quòd unum scibile respicit habitus, & aliud scibile respicit intellectus; sed unum & idem scibile est, quod suo modo cadit sub aspectu utriusque. Si ergo ita est, cum scibilitas substantiæ feparatę cadat sub aspectu intellectus, oportet quòd cadat sub aspectu alicuius habitus scientialis: non autem potelt cadere sub aspectu habitus Physici; quia hæc scibilitas est elevatior

scibilitate habitus Physici; nec potest cadere sub

aspectu habitus Mathematici propter candem ra

funt immersæ in materia, sed sublimatæ ab ea:si- A tionem; ergo oportet quòd cadat sub habitu prio ri ambobus: si enim sub nullo habitu caderet, uel scibilitas esset otiofa; uel deficeret nobis unus ha bitus nobilissimus. Debemus enim imaginari(si cut pluries dictum est) quòd scibilitas respectu intellectus se habet ad modum actiui; & intellectus ad modum passiui; si ergo deficeret nobis iste habitus respectuipsius scibilitatis, intellectus noster non esset activatus ab ista scibilitate;& sic & potentia passiua ex parte intellectus; & poten tia actiua respectu scibilitatis huius essent otiosi: sic ergo patet, quòd aliqua scientia est de separa Metaphys. tis secundum rem. Videndus est ergo modus, & quo est cirhoc propter argumentum in oppositum:ubi no-ca abstratandum est, quòd ista scientia prima (sicut dicetur inferius) est circa substantias separatas, quæ quidem'sunt separatæ secundum rem; & est circa ens inquantum ens: de quo dubium elt, utrum separatum sit secundum rem. Dicunt ergo qui- Ens ut ens dam, quòd ideo ens inquantum ens uocatur sepa nunquid site ratum secundum rem, non quia omne ens sit se-feparatu se paratum secundum rem, sicut arguebat argumétum; sed quia non est de essentia entis, quòd sit: in re materiali:si enim hoc esset de essentia entis, omne ens esset in materia: ita quòd ens inquantùm ens nec est in materia, nec non est; sed secun dùm aliquam partem sui est, secundum aliquam non est: quia ergo hec scientia dicitur esse de separato secundum rem, cum ipsum ens inquantú ens hoc non habeat de sui ratione, dicitur ad Ar gumentum, & benè; quòd eadem scientia, quæ attingit ens inquantum ens, attingit maximum ens, quod quidem maximum ens est ens separatum,ita quòd istud maximum ens cadit sub obie Co suo. Et hoc est ultimum de potentia, quod habet ista scientia, & ultimata nobilitas: & ideo petentia hu ab illo denominatur. Et est exemplum. si cadem sus scientia Icientia attingeret totam naturam animæ; ulti- gwod sit. mus, & nobilior gradus, quem attingeret; esset gradus intellectiui, & posset dici scientia de intellectu: à fimili dico in proposito; scientia, quæ determinat de ente inquantùm ens,oportet 🤉 at tingat caulas entis ; in quibus caulis maximè reseruatur ratio entis; & sic patet modus istius scie tiæ,& soluunt argumentum. Deinde cum d.

Quare tres erunt Philosophia theorica, Mathematica,Phyfica,& Theologia. Non enim immani j festum si alicubi diuinum existit, in tali existit natu, ra.Et honorabilissimam scientiarum oportet circa honorabilissimum genus esse. Ergo Theorica aliis scientiis desiderabiliores sunt.

Concludit tres theriocas: & primo ponit con Numerus clusionem sua, dicens: quod tres sunt partes theo scientiarum ricæ,scilicet Mathematica,Physica,&Theorica. Deinde ostendit, quare ista uocatur Theologia; & hoc duabus rationibus: quaru prima talis est: scientia ista est de substantia separata secundum Metaphysi rem à materia & motu; in tali autem narura se- cur Theolo parata existit esse divinum, & non in altera: Est 814. ergo ratio in hoc; hæc scientia est de esse separa-

ergo hæc scia est de esse divino; si de esse divino, ergo fcia diuina; & fi fic, ergo theologia: Theolo gia enim idem est, o sermo de Deo. Secunda ró talis est:scientia honorabilissima est circa obiectum honorabilissimum; scia quastita est honorabilissima, ergo suum obiectum est honorabilissi mum; non potest autem esse honorabilissimum, nisi infra illud contineatur esse diuinum; ergo est Metabh he divina, & theologia. Quod autem sit honorabilis norabilissi- sima, patet; quia inter theoricas est magis desiderabilis; theoricæ autem magis funt desiderabiles practicis, hac ergo magis desiderabilis practicis, & theoricis: Hæc igitur dicta fint de tribus theo ricis scientiis. Deinde cum dicit.

ma scientia

TEX. 3.

Dubitabit autem aliquis,utrum prima Philoso- F phia sit universalis, aut circa aliquod genus, aut na turam unam. Non enim idem modus nec in Mathe maticis;quia Geometria et Astrologia circa aliquã naturam sunt; illa uerò universaliter omnium est

Sententia

In parte ista postquam ostedit, quòd una theo rica est de substantia immobili; hic ostédit, quòd eadem theorica est illa, quæ est de ente inquantum ens, & que debet dici universalis. Et sic con firmat Commentator hanc partem; unde dicit: postquam declaratum est, talem scientiam esse, que de prima Philosophia; rectu est quanere, utru sit universalis pluribus generibus, aut sit unius de terminati generis: Et secundum hanc continuationem hac pars dividitur in duas partes, quia G primò quærit: utrú hæc Philosophia inuenta, quæ dicitur prima; fit illa,quæ est uniuerfalis ? secundò ostendit, quòd sic; ostendés quòd illa cadem, quæ est prima, est universalis: Secunda ibi [Si qui dem igitur non est aliqua altera] Ponit ergo primò dubitationem cum ratione ad unam partem, dicens sic:quòd dubitabitur ab aliquo, utrum ilta Prima Philosophia iam inuenta, quæ ideo dicitur prior, quia est prior duabus scientiis iam dictis, scilicet Physica, & Mathematica; sit scientia uniuniversalis, uersalis, ita quòd sit de ente inquantum ens; an wel determi fit circa genus aliquod determinatum? mais gene- tur enim quòd sit universalis; quia non est idem modus in ista scietia, & in mathematicis; eo quòd scientiz mathematicz, sicut Geometria, & Astro H terit de omni linea: cum ergo secundum istam logia, sunt circa aliquod genus determinatum, si cut circa numerum, uel aliquam aliam materia: ifta uerò scientia, que prima est, uidetur quòd sit uniuersaliter communis respectu omnium. Com mentator autem aliter exponit istam literam; ubi enim nos habemus [Non enim est idem modus nec in mathematicis] litera sua habet[No enim est una species nec in mathematicis] Dicit ergo sic Commentator: ita quæsitum est, utrū hæc scié tia sit unius generis; non autem utrum sit unius speciei; quia etiam apparet, quòd mathematicæ non sunt unius generis, sed generu diuersorum: circa enim aliud genus est Astrologia, circa aliud Geometria: & tamen utraque est mathema

to secundum rem; infra hoc esse est esse diuinum; E tica: Et sic secundum hæc, ista litera ostendit, co ficut uidetur, quòd mathematica est dinersorum generum; ita fortè uidetur quòd ista. Deinde cum dicit.

Si igitur non aliqua alia substantia prater natu- TEX. 4. ra consistentes, Physica erit prima scientia. Sed si est aliqua substantia immobilis, ea prior, & Philosophia prima,& uniuersalis sit: & quia prima, & de ente inquantum est ens, eius utique est speculari, & quod quid est, & que insunt inquantum ens.

Soluit quæstionem, oftendens; quòd ista, quæ solo ginic. est prima; quæ scilicet est de substantia immobili; est illa, quæ est universalis, & est de ente inqua tum ens, dicens: quòd si non esset aliqua altera fubstantia præter substantiam physicam & naturalem, Physica esset prima scientia: sed quia est aliqua substantia immobilis, quæ quidem prior est, quàm substantia physica; ideo illa, quæ determinat de ista; & prima erit,& uniuerfalis; cuius erit speculari de ente, inquantum ens; ita op hæc scientia ideo erit prima, quia est de prima substatia, scilicet de immobili: ideo uniuersalis, quia de toto ente.

Quæreret quis. Vtrum fi non effet alia fubstan tia præter substantiam physicam, scientia Physi- Leefin. ca effet scientia universalis, & prima? Videtur co non, quia scientiæ diuersificantur pænes rationem, & non poenes ren; ut dictum est in principio huius libri: sic ergo circa unam, & eandem rem Physicam poterit considerari ratio entis, & ratio entis Physici; & ita circa unam rem erunt dux rationes.Ita quòd differt considerare ens in quantùm ens,& ens inquantùm Phyficum:& fecundum hoc alia erit scientia Metaphysica, quæ erit de re secundum primam rationem: & alia tcientia Phyfica, quæ erit de eadem re secundú rationem secunda. Ad oppositum est Philoso phus.Respond.ad hanc quæstionem dicunt quidam sic; quòd quandocunque aliqua passio non excedit subiectum, illa eadem scientia, quæ est opinio alicirca passionem, erit circa subiectum. Verbi gra-querum. tia, si rectum & curuum non excedunt lineam, nec è conuerfo; illa eadem scientia, quæ est circa rectum & curuum, erit circa lineam: ita co scientia confiderans de recto & curuo, confiderare po suppositionem Philosophi; si non esset dare aliam substantiam, nisi substantiam mobilem; motus es set eiusdem ambitus cum toto ente: & ita scientia eadem, que considerat motum; considerare postet ens inquantum ens, & vniuersaliter totum ens:illa autem, quæ de motu est, est Physica; ergo Physica esset de ente inquantum ens, & sic erit prima. Hac positio in duobus deficit, primo quia Impurat supponit, quòd de intentione Philosophi est, qui non esset dare aliam substantiam præter Physicam, quòd substantia Physica & mobilis conuerteretur cum toto ente; quod nunquam supposuit Philosophus: sed solum uoluit hoc dicere, quòd tacta hac suppositione, substantia Physica effet-

Lapofitio

ris.

Opinio pro-

Phylofophi

Quaftio.

tum ens:ita quòd si esset dare solùm substantiam Phylicam, adhuc differret considerare rationem fubstantic, & totius entis:adhuc enim infra ambitum entis essent accidentia, qua haberent attributionem ad istam substantiam. Secundò desi cit,quia adhuc stat argumentum : si enim totum ens esset mobile, adhuc est alia ratio entitatis, & mobilitatis, & per confequens alia scientia. Dica tur ergo alia uia que manifestat intentioné Philosophi: hic supponit Philosophus primò, quòd una & eadem scientia est primi entis, & illorum, que habent attributionem ad primum ens; quia que sunt infra unam attributionem, sunt unius scientie. Secundò supponit, quòd si non esset alia scientia preter Physicam, substantia Physica esset primum ens:quod patet ex hoc,quia primum ens non potest esse accidens; de ratione enim accidentis est, cy sit scam ens, eo cy in alio; ergo pri mű ens substătia é: si igitur no esset alia substătia preter Phylicam primu ensesset substantia Phyli ca. Ex his duabus suppositionibus patet intentio Philosophi: ex secunda enim suppositione substantia Physica esset primum ens: ex prima suppolitione illa eadem scientia, que esset de substatia Phylica, ellet de toto ente, quia totum ens attributionem haberet ad istam scientiam, eoquòd ipla ellet ens primum: & ideo Philolophia naturalis considerans de substantia mobili, consideraret de toto ente : & ideo Antiqui non opinantes aliam substantiam, nisi naturalem & mobilé; intromittentes se de ista substantia, credebantse intromissse de natura totius entis. Intentio ergo Philofophi est in hoc, 🔈 si nó esset alia substă: ția præter Philicam, eadem [cientia effet prima , & uniuersalis; sed differeti ratione: prima quidem co quòd esset de primo ente: universalis autem, quia omnis scientia, quæ est de primo ente, est de toto ente propter uim attributionis; que est de toto ente, est universalis; sed quia substantia Phy fica non potest esse primum ens; quia co ipso o Physica est, mobilis est; eo quòd mobilis est, prima non est; quia motor est prior ea:ideo scientia Physica non est prima: sed ea, quæ est de subftantia seperata à motu; & ista eo ipso quòd pri-506 argu. ma,est universalis, quia totum ens habet attribu tionem ad substantiam separatam. Ad sormá ar- D gumenti dicendum est, quòd non omnes due rationes faciunt duas species: quando enim una ra tio habet attributionem ad aliam, tunc non faciunt nisi unam scientiam : sicut nunc est in Metaphylica; quia ratio primi entis, & ratio entis est alia; tamen cadunt infra unam scientiam: quia ens habet attributionem ad primum ens. Et à si-, mili si esset sola substantia Physica, alia esset ratio fubstantiz mobilis, & alia ratio entis: tamen quia ratio entis haberet attributionem ad rationem substantiæ mobilis, ideo una scientia esset de eis.

Quareret aliquis, Vtrum hac scientia, qua de. terminat de substantia separata, sit universalistita

prima fubstantia,& primum ens ; non tamen to- A quòd determinet de toto ente, ficut uult Philosophus? Videtur & non, quia si determinat de toto ente, alix scientiz superfluunt. Ad oppositum est Primus ar-Philosophus? Rn. hic sunt duo declarada: primu esculus. est, quòd hec scientia, que est de primo ente, uniuersalis est: secundo uidendum est, quomodo Analogia est universalis. Ad euidentiam primi distinguen duples. da est duplex analogia: ens enim est analogum ad Deum, & ad creaturas; quia enti per essentia (quale Deus est) & enti per participationem nul la ratio uniuoca est; quia quæ uniuoca funt, unius rationis sunt: si ergo Deus,& creatura essent uni, uoca, essent unius rationis; uel utrunque esset ens per essentiam, quod est impossibile propter crea turam; uel utrunque esset ens per participatione, quod est impossibile de Deo: univocè ergo non dicitur ens de eis: Nec equivocè; quia inter causam & essectum, & inter ens per participatione, & ens per essentiam aliqua attributio est, & ana- Vbiest ana logia; ubi autem est attributio & analogia, ibi no logia, ibi no est æquiuocatio: restat ergo quòd analogicè: er- est aquinogo iam habemus unam analogiam æntis creati ad increatum. Secunda analogia est omnium predicamentorum ad substantiam: que analogia differt à prima: quia hic omnia predicamenta attributionem habent ad substantiam, sicut subiectum, in quo fundantur; non enim funt entia nifi quia entis:ibi uerò entia creata analogiam habét ad primam causam, sicut ad primum essiciens, primam formam, & sicut ad ultimum finem. Secundò differt, quia ens, quod est analogum ad decem prædicamenta; est ens creatum, quod dif fert ab esse: quod tamen non est in ente, quod est analogu creatori & creaturz; eo quòd nihil crea tum est analogum istis duobus: & etia istud ens, ut saluatur in creatore, est ipsum esse: esse autem ut saluatur in creatura, non est ipsum esse. His ui Metaphysi. sis, ad propositum dico, quod hæc scietia uniuer- mumerfals. salis est, quia potest esse super utranque analogiam: quod patet, quia hæc scientia tractat de pri mo ente increato, quantum potest de eo tractari per uim rationis humanæ; licet aliter, quam scien, tia fidei: & hoc probauit Philosophus, quòd debet esse una scientia, que tractet de ente separatojeo autem ipso quòd tractat de ipso primo ene te, tractat de omni ente, quod habet analogiam. ad istud:quia (ut dictum est in præcedentique, stione) eadem scientia est primi; & corum, qua habent attributionem ad primum; ergo hæc scīa; potest super primam analogiam: & ex hoc est vni. uersalis: quia ex hoc quod potest super totu ens analogum, ex hoc potest super totum ens; ergo est universalis. Et hæc suit intentio Philosophi. in litera, qui primò probauit, quòd hæc (cientia) est de substantia separata; & ex hoc concludebat, quòd universalis est, & de toto ente. Similiter pa

tet, quòd potest super secundam analogiam; quia

ista scientia principaliter est de subiecto pradi-

camentali propter attributionem omnium przdicamentorum aliorum ad substantiam: & ideo.

quæri principia totius entis susficit quòd quærátur principia substantiæ: si ergo potest super totam analogiam, potell super totum ens prædicamentale; & ex hoc universalis est. Ita tamen co hec ana logia largitur sibi minorem uniuersalitatem, quàm prima: quia magis uniuersale est ens, quod est analogum ad creatum & increatum; quàm illud, quod est analogum ad decem prædi camenta; folum enim ens creatum est fub prædicamento: sic ergo patet primus articulus, scilicet

Secundar articulus.

werfals tri pliciter.

cem.

quòd hæc scientia est universalis. Secundus autem articulus est, quomodo est uniuersalis. Ad cuius euidentiam est notandum, quòd dupliciter consucuit assignari subiectum in ista scientia: dicunt enim communiter omnes, F quòd subiectum in illa scientia est ens inquantu Metaph.du ens: & secundum istum modum ponendi substan plex fubie- tia feparata non est subiectum, sed pars subiecti. Alii autem aliqui ponunt, quòd substantia separata est subjectum primum, ad quod habet analo giam totum ens. Siue ergo ponatur primo modo subiectum; siuc secundo universalis est; tamé differenter:primo enim modo estvniuersalis pro pter uniuerfale fubiectum in prædicando : ubi Scientia, m fciendum est, quòd universalitas subjecti non fit univer- fufficit ad faciendam scientiam universalem : arequiriem. liàs qualibet scientia esset universalis, quia quali bet scientia est de subiecto universali; nulla enim Nulla scientia est de particulari : sed quando ita est, op sia est de scientia est de subiecto uniuersali, cuius consideratio se extendit ad illa, qua considerantur in aliis scientiis, illa uocatur scientia uniuersalis est ista scientia : quidquid enim consideratur in aliis scientiis sub ratione particulari, potest considerari in ista sub ratione entis. Similiter si in secundo modo ponatur lubiectum, lcilicet quòd lubiectu eius primum sit substantia separata, adhuc ista scientia poterit dici uniuersalis; non quia suum fubiectum sit universale in prædicando, sed quia omne enshabet attributionem ad istum primu ens: & ideo considerando de primo ente, considerabit de omni eo, qd est in analogia ad istud. Et hæc est universalitas, de qua secit mentionem Philosophus in hac litera. Primus autem modus uniuerfalitatis, qui est propter uniuersale subie- H Scientis di- Ctum in prædicando; magis tenetur communiter: quem modum sequendo notandum est, o scientia uniuerfalis potest dici tribus modis. Primus modus est, quando aliquid scitur de universali su biecto, universaliter sumpto, per causam primam secundum quem modum dixit Philosophus in primo Posterior quòd tune magis scimus, quan-Cap. de com do scimus universale, quam quando particulare; Parline de- ut tunc magis scimus, quado scimus, quòd omwww adinai nis triangulus habet tres, quam quod omnis ifosceles: Cuius ratio duplex potest esse; prima est, quia habita prima scientia, habetur secunda; & non è conuersò:sicut habito, quòd omnis triangulus habet tres; habetur quòd omnis isosceles;

Philosophus in pluribus locis dicit, o si debent E non tamen è conuersò; Secunda ratio est, quiz unaqueque passio tune magis scitur, quando scitur in sua prima causa non resolubili; nunquam enim quiescit intellectus, donec resoluat passionem ad primam causam:eadem ergo passio,quæ scitur de triangulo, scitur de isoscele; sed de trian gulo per causam primam & non resolubilem: & ista scientia uniuersalis iam dicta, actu continet particularem scientiam: quia uniuersale uniuersa liter sumptum, actu continet particularia. Secundò scientia uniuersalis est, quando aliquid scitur de subiecto universali & communi, non universa liter sumpto: ita quòd istud scitum sit scitum in communile universali: eo modo quo potest scirianimal inquantum animal, & non sciri inquantu homo: & isto modo universalitatis Metaphysica: communiter dicitur esse universalis: potest enim aliquid sciri secundum quòd ens, & non secundùm quòd hoc ens: secundum quòd ens scitur in comuni, & cadit sub speculatione Metaphysici: fecundum quòd hoc ens, puta physicum, uel mathematicum:cadit sub speculatione aliarum scietiarum. Et si sic est, patet, quod alie scientiz non Solutio de superfluunt, sicut arguebat argumentu: quia sub gumesti. alia ratione considerantur scientiæ universales; & sub alia scientiz particulares. Tertio modo po test dici scientia uniuersalis, quæ considerat omnia,& in communi, & in particulari: utrum auté aliqua sit, uel non; nihil ad propositum: ad propo situm tamen est, quia talis uniuersalitas communiter non attribuitur Methaphysicæ: & sic pater lecudus articulus: Ad argumentu patet per dicta.

Sed quoniam ens simpliciter dictum, dicitur multipliciter, quorum unum quidem est, quod secundum accidens: & aliud, quod ut uerum: & non ens est sat fum. Prater hac autem funt figura categorica, ut quid,quale,quantum,ubi,quando:& siquid alind si gnificat hoc modo. Ampliùs præter hac ommia »

quod potestate, & quod actu. Postquam ostendit, quòd hac scientia est de ente immobili,& de ente inquatum ens; hic unit oftendere, de quo ente propriè non determinat hæc scientia; sicut superiùs dicebatur, & etiam de quo ente principaliter est. Et duo sacit, quia primò dat multiplicem divisionem ipsius entis, iecū dò exequitur illas diuisiones, determinando de ente inquantùm ens,& de ente immobili. Secun da ibi, [Quonia itaq; multipliciter dicitur ens.] Dicit ergo primo quod ens universaliter dictum, Entis uni-& simpliciter, multis modis dividi potest: primo tiplex dunenim modo dividitur in ens secundum se, & se- fe. cundum accidens, secundo dividitur in ens, quòd uocatur uerum; ita quòd ens isto modo idem est quòd uerum, & non ens idem est quòd falsum: tertio modo ens dividitur secundum figuras præ dicamentorum, ita quòd tot modis dicitur, quot modis dicuntur prædicamenta; eo modo quo dicimus,quid,quale,quatum,ubi, & si quo alio mo do dicuntur prædicamenta, dicitur etiá ens: quar to, & ultimo modo ens dicitur de ente in actu,

& de ente in potentia. Deinde cum dicit.

Quoniam itaque multipliciter dicitur ens : primum de eo, quod secundum accidens, dicendum est,

quòd nulla est circa illud speculatio.

Incipit exegui de natura entis, & de divisionibus eius; secundò de ente immobili : quia hec duo cadebant sub hac scientia, ut dictum est in lectione præcedenti. Secunda pars in principio De ente fe- Duodecimi. Prima in quinque, quia primò deter endam acci minat de ente secundum accidens: secundo de ente, quod est uerum: tertiò de ente secundum quod faluatur in fubstantia, & aliis prædicamentis:quartò de ente sccundum actum & potentia: quintò de uno, quod saluatur in uno &multis. Se B cunda ibi[Quoniam autem ut uerum ens,] Tertia in principio Septimi libri. Quarta in principio Noni. Quinta in principio Decimi. Prima in duas, quia primò ostendit, quòd nulla scientia in tromittit se de ente secundum accidens, ut posfit in fine concludere, quòd hoc ens prætermittendum est:secundò quia aliqualiter potest deter minari de ipso ente per accidens, incipit de eo determinare quantum possibile est. Secunda ibi. [Attamen dicendum est amplius de accidente inquantùm contingit.]Prima in tres,quia primò ponit conclusionem suam: secundò probat cam per signa:tertiò per rationem. Secunda ibi.[Signum autem.] Tertia ibi [Et hoc rationabiliter]
Dicit ergo primò, quoniam ens dicitur multis modis; ideo dicendum est primò de ente secundùm accidens:primum autem, quod de eo dicen dum est, est hoc; quia nulla speculatio scientialis est circa illud, scilicet de ente secundum accidés.

Signum autem. Nulla enim scientia studiosa est de eo, neque actino, neque factina, neque theorica: non enim faciens domum, facit quacunque accidut domui facta.infinita enim sunt; his quidem enim uo luPtuosam:illis nociua:aliis autem utilem nibil pro bibet esse factiuam: & alteram (ut est dicere) ab om nibus entibus, quoru nullius est adificativa factiva.

Probat quòd circa ens secundum accidens nó De ente per est scientia, per duo signa: primum signum est in accidens no scientiis practicis:secundum in speculatiuis. Seof scientia. cunda ibi. [Eodem uerò modo.]Dicit ergo:ita dictum est, quòd nulla scientia est circa ens secu dùm accidens: signum autem huius est, co nulla scientia necactiua, nec factiua, nec theorica studet tractare de eo : quod patet primò in factiua : non enim ille, qui facit domum, facit quæcunq; accidunt domni facta: quasi dicat, intentio faciétis non se extendit ad ea, quæ accidunt domui sa Aç;si enim se extenderet ad illa,se extenderet ad infinita:Et hoc est quod subdit, benè dico, quòd non se extendit ad ista accidentia; quia infinita, funt, quæ accidunt domui factæ; nihil enim prohibet hanc domum factam istis habitantibus esfe uoluptuosam: illis uerò nociuam, illis uerò utilem: nihil enim prohibet dicere illam esse diuerfam ab omnibus aliis entibus, & sic de aliis accidentibus, respectu quorum non est ars edificatiA ua factiua domus: Posset ergo hoc signum esle quædam ratio, & formari sic; nulla speculatio scié tialis est circa infinita, sed illa, que accidunt domui sactæ; puta quòd illi sit nociua, illi uoluptuosa, illi utilis, ab omnibus aliis domibus differens, hæc funt infinita; ergo circa illa non est specula-. tio, siue practica; sed solum circa domum, uel cir ca passiones domus. Deinde cum d.

Eodem uerò modo nec Geometer speculatur sie 🧸 accidentia figuris;nec si alterum est trigonum.

trigonum duos rectos babens.

Ponit secundum signum in scientiis speculati uis, dicens: ita dictum est, quòd scientiz practicænon confiderant accidentiaeodem modo, nec Geometria, nec aliqua alia scientia speculatiua: & si enim speculatur Geometria illa, quæ per se accidunt figuris; non tamen speculatur accidentia per accidens figurarum:nó enim speculatur, si aliud est trigonum, & trigonum habens duos rectos. Quod quidam sic exponunt; non enim speculatur hec scientia, si aliquid alterum, puta li gnum, uel aurum, uel aliquid huiusmodi, quod quidem accidit triangulo; est trigonum, & trigo num habens duos rectos: quasi dicat Philosoph. secundum istum modum legendi: aliqua sunt, quæ insunt trigono per se; & ista speculatur Geo metria; aliqua lunt, quæ lunt altera à trigono, & ei accidentalia; sicut quod sit trigonus in ligno, uel auro, uel aliquo huiusmodi; & de talibus non speculatur Geometria. Aliter autem uidetur di- Expositio cere Commen.& si enim speculetur Geometra, Con quòd triagulus habeat tres angulos zquales duo bus rectis; non tamen speculatur, utrum hi tres. sint alii ab aliis tribus; quia hoc accidit sibi, secun dùm quòd est in alia, & alia materia; puta in cupro, uel in ligno: quasi dicat, considerat Geometra triangulum, & angulos eius; non tamen consi derat alietatem eius materialem. Et hoc dixit Philosophus, si aliud est trigonum, & trigonum duos rectos: quasi dicat, considerat trigonum, no tamen considerat suam alteritatem per materia, quia hec quasi infinita sút: & he due expositiones, uel exdem sunt, uel propinqux. Deinde cum d.

Et hoc rationabiliter accidit. Quemadmodum.n.

nomine solum accidens eft.

Postquam probauit conclusionem suam per si gna;hic probat per rationes. Et dividitur in duas Speculatio partes, secundum quòd ponit duas rationes. Secu, scientifica è daibi[Videtur enim accidens propinquum.] Cir circa ens se ca primam rationem sic procedit; quia primò po condi rem. nit eam: secundò probat eam per dictum Platonis ibi[Vnde Plato modo quodam.] Dicit ergo ita dictum est, quòd scientia non est circa ens per accidens; hoc accidit rationabiliter, quia ens per accidens estens nomine. Est ergo ratio Philosophi in hoc: speculatio scientialis est circa ens secu dùm rem: sed ens secundum accidens est ens solo nomine; ergo &c. Deinde cum dicit.

Vnde Plato modo quodam non male sophistica circa non ens ordinauit. Sunt enim sophisticarum ra



utrum idem, aut diversum musicum, & grammaticum; & musicus Coriscus, & Coriscus; & omne, quod est, & non semper fattum est. Quarta si musicus ens grammaticus est factus, & grammaticus ens musicus: o quacunque alia tales rationu sunt.

Probat, quod dixit per dictum Platonis, dices: Opi. Plate. itadictum est, quòd ens per accidens est ens solo d'emegacci nomine; & ideo Plato non male fecit, cum ordinauit scientiam sophisticam circa non ens ; quia illud, circa quod sermo sophisticus est, est ens per accidens; in pluribus enim raitones sophysticæ decipiunt,& fallunt secundum fallaciam accidetis; quæ quidem fallacia est circa ens secundum accidens: sicut patet in istis paralogismis, in quibus aliqui dubitant; utrum ide sit musicu & gra Paralogif. maticueli fiat talis syllogismus:musicus é aliud à grammatico, musicus est gramaticus, ergo musicus est alterum à se: patet enim quòd iste paralogismus est circa ens secundum accidens: secundùm enim quòd musicus est gramaticus, sibi acci dit, quòd sit alterum à grammatico; & musicus ét est gramaticus per accidens, & non per se: & ex hoc accidit fallacia, quia non distinguitur per se à per accidens: quia musicus per se alterum est à grammatico, & per accidens idem est. Similiter i isto paralogismo; Coriscus est alter à Corisco mu fico; sed Coriscus est Coriscus musicus, ergo Coriscus est alter a se: Coriscus enim est Coriscus musicus per accidés; p se enim est alter; hic enim non distinguitur per se, & per accidens; & ideo fit paralogismus. Vel si siat talis paralogismus: omne, quod est, & quod non semper suit, sactum est;mulicus est gramaticus,& non semper suit, er go mulicum esse gramaticum factum est; & non e conuersò, quòd grammaticus sit ens musicus, factum est:quod quidem uidetur falsum,quia uni ca generatio non terminatur ad musicum & gra maticu.Hic ergo debet distingui, quòd ens per fe,quod modo est, & priùs nó suit; illud est, quod est factum: sed ens per accidens, quod modo est, & priùs non fuit; non est factum unica factione, fed duplici;hæ ergo rationes,& fimiles funt circa ens secundum accidens.

Questio.

Quæreret aliquis, Vtrum ens per aecidens sit ens solo nomine? Videtur quòd non; quia ens solo nomine est ens secundum dici, sed ens per ac cidens non est ens secundum dici tantum, sed se cundum rem:ergo &c. Respondeo circa hoc In ente per sunt duo declaranda: primum est, cp modica enaccident est titas, uel quasi nulla cst in ente per accidens: separma, mel cundum est, quòd ex hoc concludédum est, quo modo ens solo nomine dicitur accidés. Primum declaradum patet tribus uiis; prima uia est ex ha bitudine, quæ est inter per accidens, & per se; que uia talis est:qd per se aspicitur ab aliquo, p natu ră rei aspicitur;ita cy de se ë illud: ita cy de se pot dici ens hoc; quia enim habere tres aspicit triagu lum, ideo triangulus habet tres, & de se sub ista passione est:quod autem per accidens ab aliquo

tiones circa accidens, ut est dicere maxime omniu, E aspicitur, quasi modo aduentitio & extraneo ab illo aspicitur; quia accidit, quòd aspiciatur: quod autem sic aspicitur, non est de se illud: Exempli gratia, musicus est grammaticus per accidens; qu ergo malicus sit grammaticus, aduentitium est, & extraneum; quia musicus de se non est grammaticus: ergo quòd hoc sit hoc; & quòd hoc sit ens, hoc extraneum est: quòd autem hoc sit hoc, hoc de se non est, ergo de se est magis per accidés quòd est ens hoc; quia extraneo modo & per naturam extraneitatis aspicit naturam entis : per se autem non est illud ens : quod enim extraneo modo est ens, de se nó est ens. Debemus.n. ima ginari, quòd illud, quod est per se tale, est maximè tale; illud autem, quod est per accidens tale, F est secundum quid tale; ergo illud, quod est per se ens, est maxime ens, & primo: illud autem, qd est per accidens ens, est ens secundum quid : qo autem est secundum quid ens, est modice ens:80 fic patet prima uia, quòd entiper accidens modica entitas supponitur. Secunda uia est ex ha Secunda uia bitudine, quæ est inter ens in pluribus, & ens in paucioribus: sicut enim in prima uia per accidés ens uocabatur, quod est extraneum: ita in ista se cunda uia per accidens uocabitur, quod est in paucioribus. Illud ergo uocabitur ens in pluribus, quod aspicit naturam entis in maiori parte, & raro fugit ambitum entis; illud autem, quod rarò fugit,& in maiori parte subintrat; magis de bet dici ens, quam non ens: exempli gratia, homo in pluribus habet quinque digitos, in pauciu ribus autem sex; ergo magis debet dici ens respe ctu quinq; digitoru,quam respectu sex: ens auto in paucioribus est, quod in pluribus fugit ambitum entis; & quod in pluribus est non ens, in paucioribus autem ens. Sicut ergo ens in pluribus, quia in pluribus erat ens , & in paucioribus non ensamagis debebat dici ensaquam non ens: ita per oppositum quia ens in paucioribus, in pluribus est infra ambitum non entis, in paucioribus est infra ambitum entis: ideo magis dici debet non ens, quam ens: chautem magis dicatur non ens, quam ens, hoc non potest esse, nis Tertia uia est Tertia sia quia habet modicum de ente. ex aspectu entis ad causas: omne enim quod estens uerum, per determinatas causas, & per determinatos modos introducitur infra naturam. entis:quod autem indeterminato modo, & per indeterminatas causas introducitur infra naturā entis, modicum habet de entitate; quod enim no habet determinatam caufam, & determinatum modum infra naturam entis, quasi non est: en#: autem, quod in maiori parte est ens, uel sempers aspectum certum habet infra naturam entis: qu ergo nullum aspectum habet, modice dicit, & in paucioribus est ens: & sic patet primus artic.

Ex quo patet etiam secundus, scilicet quod ses anic ens per accidens est ens solo nomine. Vbi notan dum est, quòd ens solo nomine secundum Com mentatorem est, quod habet nomen sine signifi-

catione aliqua:imaginatur enim Comm. pnomi A tur; ita quòd una generatio ordinabitur ad esse ni subiicitur significatum, significatum autem no minis entitas ell;illud ergo ens, quod attingit na turam nominis, attingit naturam rei; & tale est ens secundum rem, & secundum nomen: si autem contingat, quòd aliquid parum attingat de natura significati, & quasi non habeat, quod significetur per nomen illud nominari; magis con tingit illud dici tale secundum nomen, quam secundum rem : tale autem est ens per accidens, quia (ut iam dictum est in primo articulo) parum habet de natura entis; & ideo quasi non ens est: & idcirco si dicatur ens, magis subintrat am bitum entis secundum nomen, & secundum dici, quâm secundum rem: sed quia parum subintrat, & uago modo, ut iam dictum est; & quod B fic subintrat, quasi dicitur non subintrare.

Hargent Ad argumentum patet, quia non est intentio Philosophi, quòd ens secundum accidens aliquo modo sit ens; sed quia parum habet de natura entis, & est propinquum non enti; & propter talem propinquitatem magis dicitur non ens, quam ens: & si contingat ipsum dici ens, hoc est secundum nomen, & non secundum rem propter modicam realitatem, quæ subiicitur isti nomini. Deinde cum dicit.

> Videtur enim accidens propinquum non enti. Palam autem & ex his rationibus. Nam alio modo entium generatio, et corruptio. Eorum uerò, qua funt secundum accidens non est.

> Ponit secundam rationem, quæ etiam confirmat primam;& est ratio talis:quod est propinquum non enti, quodammodo est non ens; ens per accidens est huiusmodi; ergo est quodammo do non ens & propinquum ei : patet ex rationibus, quia entium est generatio & corruptio; ens autem per accidens nec generatur, nec corrum-

pitur; ergo est non ens.

Quæreret aliquis. Vnde sequitur consequentia talis:non est entis per accidens generatio, ergo non est ens? Respondeo. Dicendum est, quòd ens per accidens duobus modis Ens pacsi- dicitur: uno modo ens per accidens congregatum ex essentiis accidentium; eo modo quo dicimus, quòd musicum esse album , per accidens est: secundo etiam modo ens per accidens dicitur esse ens, quod est præter intentionem agentis; eo modo quo dicimus, quòd inuentio thesauri per accidens est fodienti, quia exitin es. se præter intentionem sodientis: siue autem primo modo accipiendo per accidens, siue secundo, potest uerificari consequentia: uerificemus ergo primum modum. Ens per accidens primo modo est congregatum ex essentiis acciden tium, nullum essentialem ordinem habentibus adinuicem: si enim dicatur musicum esse album; nec musicum ordinatur ad album, nec album ad musicum: ex hoc ergo, quòd sunt duæ essentiæ, quæ nullum ordinem adinuicem habent; duæ generationes ad illas duas essentias ordinaban-

album, & alia ad esse musicum; ad hoc autem, quòd album sit musicum, nulla generatio ordina bitur:fiat ergo sic consequentia, Proportio est Genero, co inter generationem, & ens inductum per ge-ensmdueli nerationem; quia si generatio est una, & ens est per generaunum; & si generatio multiplicatur, & ens mul-proportiotiplicatur: cum ergo duplex generatio ordine-nari. tur ad musicum esse album, magis debet diciduo entia, quam unum ens: quod autem non est unum ens, non est ons; & ideo sequitur, eo ipso quòd duæ generationes ordinantur ad tale ens? eo iplo non est uerum ens. Imaginatur ergo Philosophus, quòd omne uerum ens in inferioribus habet unam naturam, introductam in esse per unicam generationem: ens autem per accidens secundum istum modum dicit duas naturas, & introductas in esse per duas generatio-. nes:sic ergo patet de primo ente per accidens. Secundo modo dicitur ens per accidens, quod est introductum in esse præter intentionem gene rantis: de isto ergo sicverificabitur consequentia. illud propriè dicitur ens, ad quod ordinatur intentio agentis: & similiter in ente generato illud propriè uocatur ens, ad quod ordinatur intentio. generantis; nam propriè dictum est, hoc est in natura ens, quòd homo habeat quinque digitos; quia ad hoc ordinatur intentio naturæ producétisshoc uerò non est propriè dictum, hoc est ens in natura, quòd homo habeat sex digitos, quia ad hoc non ordinatur intentio producentis, &, generantis. Hæc est ergo proportio inter gene rationem, & ens genitum, quòd illud debet dici ens, ad quod ordinatur generatio; si autem aliquid exeat in esse preter intentionem producentis & generantis; magis debet dici deuiatio ab ente, quam ens. Et hoc est, quod dicit Com- comentatomentator:quòd illa, quæ sunt per accidens; nul- rissemena. lam speciem habent, quia nulla species per acci- Mella spes dens eit: imaginor ergo eum uelle dicere sic, qu'eft per acci ens per accidens magis est deuiatio à specie, qua dem. sit species: omnis enim species intenta est à natu ra; ens autem per accidens, est deuiatio ab intéto. nature, ergo est deniatio à spé. Sic ergo cócludamus per primam uiam: ad ens per accidens non. ordinatur gñatio, sed magis gñationes; ergo ma gis det dici entia, quàm unu ens; quia nullam una naturam dicit, quod est propin-quu non enti.

Secundum autem aliam uiam; ens per accidens deuiat à generatione; quia generatio ad illud non ordinatur: si autem deuiat à genera tione, quantum deniat à generatione, tantum de uiat ab ente . Notandum est, quòd ens per acci- Ens p accidens, siue primo modo, siue secundo, non est ens dens no est perpetuum, nec ens inductum per generatione, perpetuum, nec inductum generationis: ergo uel est non nec inductum per generatione per generation per generatio ens, uel est propinquum non enti. Et in boc stat tionem. consequentia Philosophi; non est inductum per generatiouem, ergo non est ens:quæ quidem có sequentia nulla est, nisi supponatur, quod non sit;

Digitized by Google

Quaffic

esset ens:tamen non esset inductum per genera-

tionem. Deinde cum dicit. TEX. 5.

Attamen dicendum est ampliùs de accidente, inquantiem contingit, que eius natura, & propter quam causam eft. Simul enim forsan palàm erit, &

quare eius non erit scientia.

Postquam ostendit, quòd circa ens per accidens non est speculatio scientialis: in parte ista Netwe on determinat de natura accidentis, inquantum pos sus paccides sibile est. Et diuiditur in duas partes, quia primò ponit intentum suum : secund ò exequitur. Secunda ibi [Quoniam gitur in entibus.] Dicit ergo primò: ita dictum est, quòd circa per accidens non est scientia: dicendum tamen est de eo, inquantùm contingit, & quantùm possibile est: 🗜 & primò quidem, quæ est eius natura: secundò p quam causam est ens per accidens; & ex iis duobus erit manifesta tertia conditio, quia eius non est scientia.

> Quoniam igitur in entibus sunt hac quidem semper similiter se habentia, & ex necessitate non secundum uim dieta, sed secundum quod dicimus in non contingere aliter. Illa uerò ex necessitate quidem non sunt; nec semper, sed quasi secundum magis. Hoc principium, & bac causa est eius, quod est acci

Exequitur intentum suum. Et diuiditurin duas partes, quia primò determinat de natura

Netesta- entis per accidens: recuindo occurrante de la maria del maria de la maria de la maria de la maria del maria de la maria del la mar entis per accidens:secundò ostendit, quòd neces mecessitate ad quam non necessario sequitur essectus. mecessistate cunda ibi, [Quòd autem sint principia, & causa] immutabili Prima in tres, quia primò ostendit, propter quam causam est accidens: secundò ostendit, que sest eius natura:tertiò ex his concludit, quòd eius nó est scientia. Secunda ibi, [Quòd enim nec sem per.] Tertia ibi, [Quod autem scientia non est accidentis.] Prima in duas, quia primò diuidit naturam accidentis in duo membra, scilicet in ens necessarium, & ens in pluribus: secundò con cludit, quòd ens in pluribus est causa entis per accidens. Secunda ibi, [Hoc principium, & hec causa.] Ponit ergo entis diuisionem primò, di cens: quòd infra naturam entium aliqua funt, quæ semper, & uniformiter se habent, & nunquam mouentur à statu suo; & ista sunt entia ne- H cessaria, non necessitate uiolenta, sed necessitate immutabilitatis; propter quam non contingunt aliter se habere: & ista necessitas sequitur sormam: qnòd enim cœlum necessariò moueatur, hoc non est uiolentum, quia nullum uiolentum persectum; sed hoc est necessarium necessitate immutabilitatis: aliqua sunt infra naturam' entium, quæ nó sunt semper, nec ex necessitate; sed in pluribus, & ut magis: Habita hac divisione entium, cum dicit; hoc est principium, & hæc est causa;ostendit, quòd ens in pluribus est prin **Ens duplem cipium entis per accidens, dicens sic: est duplex** 

ens perfectum; quia si esset ens perfectum, uerè E in pluribus est principium & causa cius entis, qui est per accidens.

> Luod enim nec semper, ncc quasi secund**ùm ma**∸ gis eft, hoc dicimus effe accidens: ut si sub cane fuerit hiems,& frigus;hoc accidere dicimus;sed non si estuatio & calor: quia hoc quidem semper, aut secu dùm magis;illud uerò non. Et hominem album esse accidit: nec enim semper, nec secundum magis. Ani mal uero non secundum accidens. Et ædificatorem sanitatem facere, secundim accidens est; quia non eft hoc natus facere adificator, sed medicus: sed acci dit medicum ædificatorem esse . Et coquus uoluptatem concitans, facit utique alicui salubre: sed non se eundum pulmentariam.

Ostendit, que est natura entis per accidens. Et dividitur in tres partes:in prima parte ostendit, quæ est natura talis entis:in secunda parte ostédit, quomodo ex ente in pluribus seguitur ens for per accidens:in tertia parte ostendit, quo ens per accidens necessariò debet dari;quia aliquis sortà negaret ipsum ens per accidens. Secunda ibi, [Quare quoniam quidem non omnia] Terria ibi [Principium autem hoc oportet sumere.] Prima in duas, quia primò ostendit, que est natura entis per accidens: secundo ex hoc concludit, o ens p accidens non habet causam determinatam factiuam, ibi, [Quapropter accidens dicimus.] Dicit ergo primò, p illud uocatur ens secundum accidens, quod quidem nec est semper, nec est secun dum magis; & hæc est natura entis. Exempli græ tia, si sub cane suerit frigus uel hiems, hoc per accidens est; quia nec estin pluribus, nec semper si autem suerit sub cane æstuatio, uel calor, per accidens non est; quia hoc uel est semper, uel in pluribus. Exemplum secundum, hominem album esse, dicimus per accidens, quia albedo non aspicitur ab homine, nec ut semper, nec ut magis:hominem effe animal, non dicimus inquantum accidens, quia semper est, o homo sit asal. Exemplum tertium, edificatorem facere sanitatem, accidens est; quia ædificator non est aptus natus facere sanitatem, sed medicus; sed tamen quia accidit medicum effe edificatorem;ideo edi ficator per accidens facit fanitatem, inquantum .1.iungitur cum medico. Exemplum quartum, ut coquus intendens, & nitens facere voluptatem, & delectationem in cibo; faciet utique salubrem cibum, & sanum alicui; sed tamen per accidens, quia ars pulmentaria tantùm intendit facere delectationem:& ideo si fiat sanitas, hoc non est se cundum pulmentariam, sed per accidens. Notan dum est, op per omnia dicta exempla persecte da tur intelligi natura entis per accidens: non est enim nisi quidam recessus, uel exitus ab ente in pluribus: quædam enim funt, quæ ab áliquo aspiciuntur semper, sicut natura animalis à natura hominis: aliqua funt, quæ se mutuo aspiciunt in pluribus;ita quòd in pluribus coniunguntur;fi cut in pluribus, & secundum magis sub cane ca-

ens, scilicet necessario, & in pluribus: ens autem

lor est:illud ergo ens, quod exit hunc aspectum,

ctus: unde quandocunque ita est, quòd aliqua res habet certum aspectum, quidquid dicitur in esse illi rei preter illum aspectum, dicitur else per accidens illi rei. Et hoc sonant omnia exempla Philosophi: certus enim aspectus est inter canem & calorem; si ergo canis exeat istum aspectum, hoc per accidens est. Similiter certus aspectus est inter ædificantem, & ædificium; si ergo ædificator comparetur ad aliquid aliud, quodsit extra hunc aspectum, puta ad sanitatem, per accidens est: Similiter certus aspectus estinter coquum, & uoluptatem in cibo; si ergo comparetur in cibo sani- B tas, peraccideus est; quia sanitas in cibo non erit infra aspectum coqui, sed medici. Deinde cum dicit.

Quapropter accidens dicimus, & est ut facit, simpliciter autem non. Aliorum autem alia quan doque potentia factiva sunt; horum nec ulla ars, nec potentia determinata: nam secundum accidens entium, aut factorum; causa est secundum

Ex natura accidentis concludit, quòd accidens non habet causam determinatam.

ser amata, tam, cadit sub aspectu alicuius esse: illud ergo ens, quod exit aspectum esse, non dicitur habere C causam determinatam, ut sic : quòd enim exeat istum aspectum, hoc potest esse per multas causas: cum ergo ens per accidens sit tale ens, ergo non habet causam per se,nec determinatam, sed per accidens solum. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd ens per accidens tale dicimus, quod habet causam; quæ quidem sacit illud se-cundum illud, simpliciter, autem non: aliorum enim scilicet entium per se, aliz sunt causz, & potentia determinata sactiua eorum; horum au tem entium secundum accidens nulla est potentia, uel ars determinata: nam entium secundum accidens, uel factorum causa per se non, sed per accidens. Notandum est diligenter, quòd ens per accidens semper uidetur consurgere ex D concursu duorum, quodlibet ergo illorum, quod est infra concursum, aliquam causam potest habere; sed tamen ille concursus nullam causam ui detur habere determinatam. Verbi gratia, si concurrit simul sanitas in cibo, & delectatio; sanitus ut sanitas cadit sub aspectu medici, & sub causa determinata; delectatio uerò in cibo, ut delectatio sub aspectu coqui: ita quòd ista duo duas causas aspiciunt: quòd autem cibus delecta

bilis sit sanus, hoc nullam causam uidetur respi-

cere, nisi per accidens; quia illa eadem, quæ facit

delectabile per se, sacit sanum per accidens;& è conuersò illa, quæ per se facit sanum, per acci-

dens facit delectabile: ita quòd illa eadem, quæ

€It per se respectu unius, est per accidens respe-

Ctu alterius. Et hoc est, quod dixit Philoso-

per accidens cft, quia preter intentionem aspe- A phus, quod ens per accidens habet causam per accidens. Deinde cum dicit.

> Quare quoniam quidem non omnia ex necessitate sunt, & semper, aut entia, aut qua fiunt, sed plurima secundum magis. Necesse esse quod secundum accidens est ens, ut nec semper, nec secundu ma gis:ut albus musicus est.

Ostendit, quomodo ex ente in pluribus causatur ens per accidens. Et duo facit, quia primò ponit conclusionem suam, scilicet, quòd ex ente in pluribus deuenitur ad ens per accidens: secundò declarat modum, per quem deuenitur. Secunda ibi [Quoniam uerò fit aliquaudo.] Dicit ergo primò, quòd quia ita est, quòd non omnia entia, quæ sunt, uel fiunt ex necessitate, uel semper sunt, uel fiunt, sed plurima sunt secundu magis; necesse est illud ens, quod est secundum accident, nec esse ex necessitate, nec esse ut in pluribus: sicut musicum esse albnm, nec semper est, nec in pluribus. Quasi dicat Philosophus, si omnia entia essent ex necessitate, nullum ens esfet in paucioribus: cuius ratio est, quia quod necessariò elt, semper est; quod autem semper est, nunquam deficit, quod autem nunquam deficit, non est in paucioribus; fed quia multa entia funt in pluribus; & quod est in pluribus, in paucioribus deficit:ideo fi est dare ens in pluribus, est da re ens per accidens & in paucioribus; & è conuersò: ita quòd conclusio sua est in hoc: quia si est dare ens in pluribus, est dare ens in paucioribus. Deinde cum dicit.

Quoniam uerò fit aliquando secundim accidens erit: si autem non, omnia ex necessitate erunt. Quare materia erit causa contingens, prater quod ut in pluribus aliter accidentis.

Manisestat, quod dixit, scilicet per quem modum sequitur, quòd ens in paucioribus, siue per accidens deducitur ab ente in pluribus, dicens fic; istud ens, quod nec est semper, nec in pluribus, aliquando fit; & ideo per accidens aliquando erit:si enim nunquam esset ens per accidens, omnia essent ex necessitate: quod autem ens per accidens,& in paucioribus fit præter ens in plun bus, materia est causa: materia enim est causa, ap aliquid accidat preter illud, quod est in pluribus: Quasi dicat Philosoph. ens in pluribus potest de ficere; quia si nunquam deficeret, esset necessarium;& sic omnia essent necessaria: quòd autem deficiat, causa est materia:& quia ex isto desectu causatur ens per accidens & in paucioribus,ideo materia est causa istius accidentis. Notandum est, quòd cum ens per accidens non sit nist quædam deviatio ab ente: si debet dari ens per accidens, oportet dari aliquod ens, à quo possit fieri deuiatio: hoc aut non potest este ens necessariu: quia quod necessariò aliquid aspicit, ab illo nun+ quam deviatiergo oportet, q hoc sit ens in pluri bus:sicut ergo benè sequitur,si datur denium,da tur ens à quo deviatur:ita benè sequitur, si datur denium in paucioribus, datur etiam ens in pluri-Gg 2

Digitized by Google

Que habet Ad cuius euidentiam notandum est diligenter, englam de- quòd illud ens, quod habet causam determina-

Philosophi, quòd si non esset dare ens in plutibus, non esset dare ens per accidens; hoc autem non sufficiebat ex hoc, quia non plus habebatur, nisi quòd ens per accidens esset quoddam devium ab ente in pluribus; sed non habebatur adhuc causa huius deviationis;oportebatergo da re secundum, scilicet per quem modum deniatur hoc ab illo; & hoc erat oftendere, quomodo ex ente in pluribus deueniebatur in ens in paucioribus. Et ideo Philosophus addit secundum, dicens: quòd materia est causa huius deuia tionis:materia enim est causa, quod agens naturale non consequatur effectum suum, quia non obedit persecte agenti; & ideo est causa, quòd aliquid fiat præter intentionem agentis; & per p Intentie a- consequens est causa entis per accidens; intengentis est co tio enim agentis est, quòd consequatur suum es-sequi sium fectum per talem modum, puta quòd homo nascatur cum quinque digitis; aliquando autem propter materiam hoc non consequitur, & ideo aliquid accidit præter intentionem cius, puta quod nascatur cum quatuor, uel cum sex. Dein-

Principium autem hoc oportet sumere,utrum ni hil est,nec semper,nec secundum magis; aut hoc im possibile. Est igitur aliud præter hoc, quod utrunque contingit, & secundim accidens. Sed utrum hoc quidem, ut in pluribus, & quod semper nulli insunt aut sunt quadam sempiterna. De his quidem igitur

posteriùs perscrutandum est.

Ostendit, quòd supponendum est, co est dandum ens per accidens, dicens; quòd oportet acci pere tanquam quoddam principium, utrum nihil fit nec semper, nec secundum magis? sed hoc im possibile est, immo necessariò debet supponi, op est aliquid præter magis,& præter semper;quod Non omnia quidem est præter utrunque istorum, & est, quod per accidens est ens secundum accidens : utrum autem ens in pluribus insit alicui, uel ens ut semper nulli insit, aut sint aliqua sempiterna, que semper sunt;opor tet perscrutari posterius, scilicet in Duodecimo huius:ubi ostendetur, quòd est dare aliqua sempiterna: Quasi dicat Philosophus ex hac litera; quod quia tota disputatio uersatur circa ens secundum accidens; ideo de numero principiorum istius disputationis est, Vtrum nihil, uel aliquid sit secundum accidens, ita quòd nec sein per, nec magis? Pro quo enim supponendum est, quòd impossibile est, quin sit; quia ex quo est dare ens, quod est ens in pluribus; necessariò est dare ens in paucioribus; aliàs omnia essent semp, & sempiterna:ita cp manifestum est, cp est ens in pluribus, & ens in paucioribus. Vtrum auté sint aliqua sempiterna, requirit alium tractatum. De inde cum dicit.

> Q wod autem scientia non est accidentis, palàm. Scientia namque omnis aut est eins, quod semper; aut eius, quod secundum magis. Etenim quomodo quispiam docebitur, aut docebit alium?oportebit.n.

TEX.6.

Et hoc est quod dicebat conclusio prima E diffiniri aut per semper, aut per magis:ut quia utile mellydatum febricitanti, ut secundum magis. Quod autem præter hoc non habebit doceri, quando puta noua luna, aut enim semper, aut in pluribus, & qa noua luna; accidens autem præter hoc. Quòd quidé igitur est accidés, & propter quam causam, et quia scientia non est eius; dictum est.

Concludit ex duobus ostensis, quòd scientia

non est accidentis, dicens: ita dictum est, quòd accidens nec est ut semper, nec est ut magis: ex quo seguirur, quòd scientia non est entis per ac- De ente pe cides; quia scientia uel est eius, quod semper est; accidens n

uel quod in pluribus est:de eo enim, quod est pre ter hoc, scilicet ut semper, uel ut in pluribus, nul lus docet, uel docebit. de quo enim aliquis docetur, uel docet:oportet diffinitum esse uel per ma gis, uel per semper: ut si aliquis debeat doceri de ista conclusione, quòd mellydatum est utile sebricitanti, idest compositum ex aqua & melle, oportet, quòd sit finitum & determinatum, ad

minus in pluribus : quod autem est præter sem- De que sso per, & magis, nihil habet determinare; quia non entra, ante potest determinate dici, quando erit; sicut potest semper, and dici determinate de noua luna; aut enim semper parie.

est quòd noua luna est, aut in pluribus: & intendit quòd nouitas mensis (sicut dicit Commentator)necessaria est non in maiori parte: accidens autem præter hoc est, scilicet præter necessa-

rium, præter semper, & præter magis. Concludit ergo, quòd quid sit accidens, quò ad pri-G mam conclusionem; & propter quam causam,

quò ad secundam; & quòd scientia non est eius,

Quæreret aliquis. Vtrum ens in pluribus Quaftio. sit causa entis in paucioribus per accidens, sieut dicit Philosophus? Videtur dicendum, quòd non, quia proportio debet esse inter causam & effectum,& conuenientia,& similitudo;quæ non sunt inter ens in pluribus, & ens in pauciori bus. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo. Dicendum est ad quastionem primò, quòd ens in pluribus est causa entis in pau cioribus: secundò quomodo est causa, & quæ est causa. Primum patet sic: reperimus enim ens necessarium, ens ad utrumlibet, ens in pau- Ens multicioribus, ens in pluribus; fiat ergo consequen- plex. tia sic; aliquod ens est causa entis in paucioribus; non enim est ens necessarium, non ens ad utrum libet, non ipsum idem ens in paucioribus; restat ergo quòd ens in pluribus. Quòd autem ens necessarium non sit causa; ratio est, quia ens ne- Ens necesso cellarium est, quod nunquam deficit, quin attin- rum good gat effectum luum; caulæ enim necessariæ uocan tur, quæ non possunt impediri, quin attingat effectum suum; ens autem in paucioribus (utiam dictum est supra ) est ex hoc, quòd aliquod ens deuiat ab effectu suo; ens ergo necessarium non est causa huius. Nec ens ad utrumlibet; ad utrumlibet enim ut ad utrumlibet sequitur, quòd indifferenter se habet ad esse, & non esse; quòd

duplex.

autem aliquid indifferenter se habeat ad esse, A gentis; non uidetur repugnare enti limitato ne-Materia in & non esse, hoc est ex potentia passiua: hæc est materia aspicit esse, & non esse; forma autem tra hit materiam ad unum esse: ad utrumlibet ergo, quod duo aspicit, sequitur materiam, non formam: sicut enim materiæ & potentiæ passiuæno est aliqua causalitas; ita nec entis ad utrumlibet: si enim ens ad utrumlibet aliquid causaret, ex quo aspicit duo, indifferenter duo causaret, uel nihil causaret:ipsum enim ens ad utrumlibet est per naturam possibilis passiui, quod super se habet causam agentem; quia per causam agentem trahitur ad esse, ifsum non est causa alterius: ens ergo ad utrumlibet non est causa entis in paucioribus, uel entis per accidens. Necip- B fum ens in paucioribus est causa huius, quia nihil est causa sui ipsius : restat ergo, quòd ens in pluribus sit causa huius: & sic patet primus articulus. Videndum est secundo, quomodo est Badem că e causa eius . Ad quod dicendum est, quòd eamnins ne in dem causa, quæ est per se unius, ut in pluribus, Pluribus, et est causa alterius per accidens, & ut in pauciori-me in pau-busita quod ens in pluribus duorum causa est; bus:ita quòd ens in pluribus duorum causa est; sed non ex æquo, sed unius per se, alterius uerò per accidens. Verbi gratia, uirtus in semine elt causa quinque digitorum in animali in pluribus, & per se; quia ista uirtus ad hoc per se ordinatur. ex impedimento autem materiz concurrente, eadem uirtus est causa sex digitorum; & quia hoc fuit præter intétionem uirtutis, ideo In agentib. per accidens est. Sicut ergo in agentibus à 🛦 proposito proposito eadem causa potest dici causa per se , eadem ca è & fortuita:tamen differenter, quia ca per se elt ? so, or for respectu effectus per se, & respectu illius, quod cadit sub proposito; fortuita ausem respectu illius, quod cadit extra propositum: ita hæc eadem causa est causa per se respectu effectus, qui est in pluribus; per accidens tamen respectu effe Etus, qui est propter inobedientiam materie, uel propter concursum contrarii agentis impedientis, accidit in paucioribus. Notandum est tamen diligenter, quòd ista causa, que respectu unius est per se, & respectu alterius est per accidens, non semper impeditur à suo per se: sed ali quando, cum ipsum per se consequitur ipsumper Per accides accidens. Videmus enim, quòd coquus simul & semel potest facere cibum delectabilem, & sanum; quòd faciat delectabilem, per se est; quòdautem faciat sanum, est per accidens, & præter eius intentionem: unde tale per accidens non est, quia impediat ipsum per se; sed quia est præ ter intentionem agentis: aliquod autem per acci dens est, quod habet utrunque, scilicet & quod impediat ipsum per se, & quòd sit preter intentionem agentis; sicut habere sex digitos; & tale per accidens est solum in ente in pluribus, quia ipfum tale ens potest impediri à suo per se. Primum autem per accidens, quod non impedit

iplum per le, quod tamen fugit intentionem a-

cessario:si enim esset aliqua causa necessaria, quæ haberet limitatum effectum; ex quo esset necessaria, necessario consequeretur sum effectum; & ita non posset impediri à suo per se; quia tamen habebit limitatum aspectum, ideo multa possent cóiungi cu effectu suo, quæ essent preter intentioné huius aspectus & agentis, & ita per accidens. Ita quòd lecundum hoc, omne ens per accidens deviatio est; sed aliquando deviat sic ab intentione agentis, quod impedit effectum per se;& de tali dictum est, quòd non potest esse nisi in ente impedibili, quod est ens in pluribus; aliquando autem ita deviat ab intentione agentis, quòd non impedit effectum per se; ut iam dicum est. Ad argumentum patet: conuenien- Proportio,

tia enim & proportio non debet esse propriè, ni shi propriè si in causis per se:nam causa per accidens non as similatur suo effectui.

Quareret aliquis. Vtrum de ente per ac- Questio. cidens possit este scientia? Videtur quòd sic, quia illud ens est scibile, de quo possunt probari passiones, & de quo probantur: sed Philosophus probauit multas passiones de ente per accidens: quarum prima est, quòd sciri non potest: secunda quòd non habet causam determinatam: terria quòd son della son de minatam: tertia quòd est ens in paucioribus, cau fatum ab ente in pluribus, ergo & cætera.

Ad oppositum est Philosophus. Respondeo. Dicendum est, quod ens per accidens po- Ens per actest considerari duobus modis uno modo quò esdes dupliad rem subiectam accidentalitati. secundo mo-citer. do quantum ad ipsam accidentalitatem. Si primo modo consideretur, scibile non est; quia talis realitas fixa non est; nec determinata est, Que scietia nec est resolubilis ad determinatas causas; om- impedius. nia autem ista impediunt scientiam. Si autem consideretur quantum ad intentionem, sic scibile est aliquo modo; quia accidentaitas est quædam intentio determinata, diuisa contra per-Accidetali-Verbi gratia, de ambobus si dicatur sic, musicus est albus; scibile non est, quia non est determinata causa, que faciat hoc scire: tamen benè est hoc scibile, quòd est per accidens, musicus est albus; ita quòd ista intentio scibilis est. possem enim de hoc dicere, quod non habet causam determinatam, & quod est in paucioribus; & quod est congregatum ex essentiis,& non dicit unam essentiam, est ens per aceidens;musicum esse album est huiusmodi, ergo est ens per accidens: illud ergo, quod est ens per accidens, scilicet quòd musicus sit albus, hoc no est scibile; sed tamen intentio accidentalitatis Que accide scibilis est, scientia tamen aliquo modo priuati- talitas e sci na;quia scitur ex prinatione perseitatis. Licet bule prinati enim nullasit scientia, que probet frigus es-fe sub cane; tamen aliqua scientia est, que probat hoc esse per accidens, scilicet frigus esse sub cane; probat dico priuatiue; ex hoc enim, quòd non habet causam deter-

Gg 3

Digitized by Google

minatam,

dens. Ad argumentum patet per diffinitionem predictam: de prima tamen conclusione, quando dicitur, quòd probatur à Philosopho, quòd per accidens non est scibile: intentio Philosophi est, quòd illud, cui contingit ista intentio, scilicet accidentalitas, scibile non est; ita quòdista passio non est aliud, nisi remotio scibilitatis ab illo : secunda, aut tertia couditio non plus probat, nisi quòd ista intentio per accidens aliquo modo sci ri potest; & de eo possunt esse aliguando passiones. Deinde cum dicit.

TEX. 7.

Quòd autem sint principia, & causa generabilia & corruptibilia sme generari, & corrumpi, palàm.

In parte ista probat, quòd est dare causam per F impossibile. accidens, & quòd non omnis causa est necessaria, sed aliqua contingens, que potest deficere à Wisemper luo effectu. Et diuiditur in tres partes, quia priad causa se mò probat, quod dixit: secundò concludit quodquiur esse dam corollarium ex præcedetibus:tertiò quærit, ad quam causam per se reducitur causa per acci dens. Secunda ibi. [Palàm ergo.] Tertia ibi [Sed ad principium quale, & causam.] Prima in duas, quia primò ponit conclusionem probandam, sci licet o nó omnis caula est talis, quòd ea posita ponatur effectus; sed multe causa deficiunt à suo effectu, scilicet causæ per accidens & contingen tes:secundò probat ipsam conclusionem, ibi [Si enim non hoc] Dicit ergo primò, quòd multz cause sunt, & multa principia, que possunt poni in esse sine positione essectus; ita quòd sunt gene rabiles tales causæ sine generatione effectus, & possunt remoueri ab esse sine remotione esse-Aus;& sic si sunt eorruptibiles, possunt corrumpi sine corruptione effectus sui. Deinde cum

> Si enim non hoc, ex necessitate omnia erunt, si eius quod fit, et quod corrupitur non secundum acci dens aliquam causam necesse est esse,

Probat, quod dixit, scilicet quòd non semper polita caula, ponitur effectus necessariò: probat autem hoc duobus modis; quòd enim polita cau sa, ponatur esse cus; potest esse duobus modis, primò quia polita caula in prælenti, ponatur effe ctus in futuro : ut si dicatur sic, A. causa ponatur modo in præsenti, ergo necessariò ponetur H B.effectus in futuro : alio modo potest intelligi, quòd polita causa in præterito, ponatur effectus in futuro necessariò, ut si dicatur sic. A. causa posi ta est in preterito, ergo necessariò ponetur B. in. futuro. Secudum hoc ergo habet hæc pars duas partes: quia probat, quòd non est necesse, quòd polita qualibet caula in præsenti, ponatur estectus necessariò in suturo: secundò probat, cp. non est necesse, quòd posita causa in præterito, necessariò esfectus ponatur in suturo. Secunda ibi[Similiter autem & si.] Circa primum duo facit, quia primò ponit unam confequentiam, scili cet quòd impossibile est, quòd posita causa in

minatam, nec est in pluribus, ex hoc est per acci É præsenti, ponatur quilibet effectus: secundo declarat istam impossibilitatem in exemplis, ibi, [Vtrum enim erit hoc, aut non.] Dicit ergo primò sic:dictum est, quòd non posita qualibet cau sa in præsenti, uel currupta: ponitur, uel corrumpitur quilibet effectus: si enim hoc non est ueru, Nem on quòd eius quod semper fit uel corrumpitur, est eucuiune de causa necessaria, & non est dare aliquam causam necessitate, per accidens;omnia erunt & fientde necessitate: sed hoc est impossibile, ergo & primum. Quasi dicat Philosophus; si omnis causa est necessaria, necessariò inserens estectum; & nulla est causa per accidens, contingenter inferens suum estectum:ita quòd ipsa posita, non necessariò ponatur effectus, omnia erunt necessaria, sed hoc est

> V trum enim erit hoc, aut non? Si hoc fiat, erit. Si autem non, non. Hoc autem, si aliud erit. Et ita mani festum, quia semper tempore ablato à finito tempore, ueniet usque ad nunc. Quare hic moritur infirmi tate, aut ui; si exit hoc, aut si facit, sed hoc si aliud: & ita ueniet ad quod non est. Aut in factorum ali quid, ut si sitit; hoc quidem si comedit mordicantia. Sed hoc aut estaut non:quare ex necessitate morie

tur, aut non morietur.

Manifestat hoc in terminis, scilicet quomodo hoc sequatur necessariò suam causam præsente, dicens si enim quæratur utrum hoc, idest, iste esfectus erit, uel non erit? facta ista suppositione, oportet dicere, quòd si hæc causa fiat, iste effectus crit.hæc autem causa, quæ infert istum effectum, etiam erit, si sua causa est, & illa alia erit, si Tempus fini sua causa est: & sic semper deducendo, quia tem tum conse pus finitum consumitur, remoto aliquo finito: de ueniemus usque ad causam, quæ est nunc in præsenti. Verbi gratia possumus dicere, quòd si iste morietur ui, uel infirmitate, si exiet domum: ita quòd ifta caufa, exire domum, infert iftum effectum; exibit autem do mum, si sitjet; sitiet autem, si fuerit aliquid aliud: ita quòd deueniemus ad caulam prælentem, quæ nunc elt , uel quæ nunc. facta est, sitiet in præsenti, si comedet salsa; & secundum hoc ille effectus futurus aut erit, aut nó erit necessariò, ita quòd necessariò morietur, si: 💵 🚜 🚜 🚜 salsa comedit, uel non morietur. Quasi dicat Phi sittone ca losophus in omnibus istis uerbis. Si omnis causa fa ponam præsens est necessaria, & necessariò insert essectum, & nulla est contingens, quæ modò infert effectum futurum, quantum cunque longinquu, quam causam presentem reperiemus per resolutionem effectuum ad causas, dicendo sic. Iste mo rietur, si exicrit domum, ita quòd exitus est causa mortis; exibit autem si sitierit; sitiet autem si nunc in præfenti comedit salsa: ergo poterimus. concludere, facta i sta positione, quòd si nunc co medit salsa, morietur: quod tamen apparet impos. libile, quia iltæ caulæ omnes fuerunt contingentes, hec autem causa sic præsens reperietur, & ad iplam deuenietur, quia tempus finitum est inter talem effectum, & talem causam: omne autem.

est, quod dixit Philosoph. quòd semper auseren sur, 1. Phy. do à finito tempore, uenietvsque ad nunc.q.d.q. fi resoluemus causam ad causam, semper in qualibet resolutione aufertur aliquid à tempore, & tamen resoluitur, quòd deucnimus ad præsente causam, qua posita in presenti, necessariò ponitur effectus.

> Similiter autem & si supersiliat aliquis ad fa-Ha, eadem ratio: iam enim est hoc in aliquo: dico au tem factum. Ex neccisitate ergo omnia erunt, qua funt futura: ut moriturum fore uiuente. iam enim factum est aliquid, ut contraria in codem corpore: sed si infirmitate, aut ui, nondum; nisi hoc factum

Hic notandum est, quòd in deductione prima fiebat resolution sque ad causam, que presens est; qua posita, ponebatur effectus: & in ista deductio ne secunda fit deductio usque ad causam preteri tam; qua posita in præterito, ponetur effectus. Se cundum enim istam positionem dicetur sic;inter ficietur, si exierit domum: exibit domum, si sitierit:sitiet autem, si comedit salsa; comedit autem, fi passus est famé; ergo posita cá in præterito, ponetur effectus in futuro; & hoc est, quia esse in pre terito, est. quoddam esse, & quoddam poni: ideo caula posita in præterito, ponetur effectus suturus secundum istam positionem. Et hoc est, quod dicit:ita dictum est, quòd facta ita suppositione, fit resolutio ad causam, quæ nunc est; qua posita, ponetur effectus, & eade ro est, si aliquis supersiliat, soluedo usque ad causam factam: illud enim C quod factum est, & quod est præteritum aliquo. modo;ita o factum ex necessitate est aliquo mo do, eo quod non potest non suisse & sic ex ipso necessariò sequetur effectus: & sic secundum ista positionem omnia, quæ sutura erunt ita, necessariò erunt; sicut est necessarium uiuétem fore moriturum;quod quidem ideo necessarium est, quia in uiuente iam aliquod factum eft,ad quod necef sariò sequitur iste effectus, scilicet mors:in ipso-.n.factu est, q duo contraria sunt in eode; &ideo necessariò morietur; sed op moriatur ui, uel uiole tia, uel infirmitate, nódű funt alique causæ posite; ex quibus de necessitate sequatur hoc: ita quòd necessariò morietur; sed quod sic, uel sic, hoc non Omnse, quod est necessarium, nisi factum suerit: quia omne, D est, quando quod est, quando est, necessarium est esse: & ita ese ex. 1. est contingentia respectu horum. Notandum est Persherm. quod ex ista litera Philosophi habemus, co causa aliqua necessariò insert essectum; ut si est compo situm ex contrariis, necessariò corrumpetur: ali-Possis con qua causa est per accidens & contingens, quæ có trary me tingenter infert effectum; ut si exiuit domum, pos. Positio, neces sibile est, quòd morietur; & possibile quòd non: sur corru. si autem nulla esset causa per accidens, nec essectus p accidens: sicut necessariu est, op positis con trariis in compolito, sequatur corruptio & mors; ita ad quamcunque causam siue præsentem, siue præteritam necessariò sequitur esfectus; quod est

tempus finitum remouetur, aliquo ablato. Et hoc A impossibile: sic enim ponere (ut dicit Commentator) est aufferre naturam possibilis & sic aufere tur indifferentia entium:ut enim uult ipse Com mentator, secundum ista positionem omne, quod est, necessariò fieret; ita quòd si aliquis querat, utrum hoc erit, uel non erit?oportet quod respon deatur, quòd alterum illorum sit necessarium, & alterum impossibile, & nullum contingens. Deinde cum dicit.

> Palàm ergo quia usque ad aliquod uadit principium, boc autem non adhuc ad aliud. Erit ergo eius, quod utcunque euenit ipsum, & causa generationis

ipsius nulla.

Concludit quoddam corollarium, quod quide secundum Commentatorem sic continuatur:dictum est statim in parte præcedenti; quod corru Corruptio. ptionis est aliqua causa necessaria per se, sicut có nit est canpolitio ex contrariis; ad quam caulam resoluitur sa per je, ge effectus sicut ad per se: generationis autem non non semper semper est causa per se, sed multa fiunt, & gene- est capse. rantur per accidens: &ideo hæc resolutio no stat ad causam per se. Et hoc est, quod dicitur i litera ista: quòd manisestum est, quòd in corruptione ipfum corruptum vadit ufque ad aliqđ,hoc est uf que ad aliquod principium per se : generatio autem non uadit usq; ad tale principium; erit enim in generatione aliqua caufa , & accidentalis eius effectus; quod utrunque euenit, hoc est, accidentaliter: huius auté effectus nulla erit causa per se. Vt ergo uideatur intentio Commentatoris notă- Autraxp8. da sunt uerba eius. Dicit ergo primò quòd secudùm politionem iam dictam, scilicet polita causa, ponitur effectus; cótingebat quòd omnia, quæ fieret, antequam fieret, necessarium suit vt fieret, sicut omne corruptibile, necessarium est corrum pi:ita quòd secundùm hoc sequetur, quòd naturæ & substantie rerum, ex quibus generabilia ge nerantur, faciunt eas generari necessariò; sicut na turz corruptibilium faciunt eas corrumpi neces sariò; quod tamen falsum est, quia differentia est inter generationem & corruptionem: quit cor- Differentia ruptio de necessitate sit, generatio autem non; inter geneita q generatio non est in substantia rei; corru-rationem ptio autem sic: hoc est dicere, substantia rei non nem. necessariò fit, quia potest impediri generatio, cor ruptio autem necessariò sit: Et hoc est, quod dixit litera, quam exposuit Commentator, quòd in corruptione est deuenire ad aliquod principiú: ad quod necessariò sequitur corruptio: in generatione autem non est deuenire ad tale principium semper; quia multa generantur, quæ possunt impediri, ita co fiat aliquid per accidens. Alia expositio huius literæ est communis; ita qualitra exsit aliquod corollarium, etiam conclusum ex præ positio. cedentibus; & continuetur sic: Dictum est in præcedentibus, op non quodlibet, quod fit, habet causam per se, sicut patet in suturis contingentibus: ita cp in istis futuris contingétibus aliquan do contingit, o ipsum contingens resoluitur ad? aliquod principium per le, quod quidem princi-:

ptio.

rit causa causarum eius, quod utrunque euenit, hoc est, per accidens: generationis autem illius cause nulla erit alia causa, quia per accidens est, & ipsum per accidens non habet causam determinatam. Verbi gratia, si dicatur sic, iste occidetur à latronibus, & uulnerabitur: uulnus est causa occisionis, ita o iste effectus aliquo modo reducitur ad causam; huius auté uulneris causa est, quia inuenitur à latronibus; quòd autem inuenia tur à latronibus causa est indeterminata, nó enim possumus assignare causam determinatam, ad quam stet resolutio:namque hoc potest esse, quia ibat negotiatum; uel quia per uim maris portatus est ad talem locum; uel quia quærebat amicum; & sic de aliis causis indeterminatis. Et hoc est, or, qt fis, quod uoluit dicere Commentator in prima uia: nd fem ? re- quòd non semper omne, quod fit, potest reduci ducitur in in causam terminatam; nec omne, quod fit, neces sariò fit, etiam in naturalibus: quia in naturalibus generationes impediri possunt: in naturalibus au tem corruptibile necessariò corrupitur: & ideo in corruptione magis est reductio ad causam per se, quam in generatione. Deinde cum dicit. Sed ad principiù quale, et cam qualé reductio talis.

Vtrum ut ad materiam, aut ad quod, cuius gratia: aut ut ad mouens, maxime perserutandum. Ergo de ente secundu accidens pratermittatur :

determinatum est enim sufficienter.

Quærit quandam quæstionem : dixit enim 🔈 causa per accidens reducitur ad causam per se: quareret ergo aliquis, ad qualem causam reduca tur, Vtrum ad materiam; uel ad cuius causa, hoc est, ad finem; aut ad mouens? De hac enim Tex. 6.50. questione perscrutandum est alibi, scilicet in Secundo Physicorum: non fecit autem hic mentio-2. Phy. test. nem de causa formale; quia sorma, & finis idem sunt; Concludit ergo sic, quòd de ente secudum accidens sufficiát, quæ dicta sunt: det erminatum est enim de eo sufficienter. Notandum est, quòd Commentator exponés illud uerbum (causa per accidens est causa eius quod utrunque euenit,& est causa generationis multa) dicit sic: quòd benè dictum est, quòd causa per accidens non est cau Generatio, la generationis; quia quando peruenitur ad cauet casus quo sam per accidens, aliquid sit casu; quod autem sit casu, non est alicuius motus naturalis omnino; quia casus non est cansa alicuius speciei entium; quasi dicat Commentator, generatio universalis terminatur ad aliquam entitatem, & ad aliquam speciem:casus autem est magis deviatio à specie, & ab ente, quam sit ens: sicut si fiat homo cu sex digitis, ideo à casu fit, quia à natura hominis de-Preportie i uiatur. Sic ergo uult Commentator quod propor inter gene- tio est inter generationem & speciem: quia omnis generatio naturalis ad aliquam speciem terminatur, & ad aliquod ens : ubi autem casus est, ita est deuiatio ab ente, quòd nó est ens propriè; & ideo non potest dici generatio naturalis, sed magis deuians à natura. Notandum etiam est, o

pium non oportet reduci in aliquod aliud, sed e- E casus (secundum Commentatorem hic) est caufa accidentalis, omne autem accidentale in aliquo essentiali fundatur, aliàs esset abire in infinitum:accidens enim uel fundatur super seipso, uel un aliques fuper alio; super seipso non, quia natura acciden- sentiali tis nó est natura fixi, que habeat posse sigere seip fum : ergo fundatur Tuper alio ; illud ergo aliud uel est substantia, uel accidens est; si accidés, qua ro de illo accidente, aut super seipso figitur, aut fuper aliud: fuper feipfo non(ut iam dictum eff) ergo super alio: tunc eodem modo, uel illud est accidens, uel substantia;& si accidens, oportet 9, super alio fundetur; & sic procedendo erit proce deren infinitú: nifi dicatur, 攻 accidens in aliquo elsétiali fundatur,quod quidé ellentiale luper nul lo alio figitur. Et hoc est, quod dixit Cóm. quòd accidentalis causa fundatur super essentiale.

Quæreret aliquis, Vtrum omnis effectus con Legin tingens possit reduci ad causas cœlestes, tanqua ad causam per se? Respondeo hic duo sunt decla randa:primò quòd multa funt per accidens respe Etu causæ inserioris, quæ non sunt per accidens respectu causa superioris, scilicet corporum cœlestium: secundum est, quòd non omnis effectus per accidens & contingens potest reduci in cor pus cœleste, tanquam in causam per se. Primum Alique il patet per exemplum, & per rationem sic . uide- paccidis re mus .n. q hac herba florente, illa etiam floret; si spells cae ergo comparemus has duas floritiones ad causas inferiors, inferiores, concursus floritionum accidentalis no sunt reest:si enim floritio huius, & illius comparentur spellu vio ad uirtutes proprias haru herbarum, nullum or- supieris. dinem uidentur habere adinuicem; ita quòd debeant concurrere, ut hac florente, illa floreat : si tamen hæ duæ floritiones comparentur ad corpus cœleste,sic consursus floritionum per se est; quia aliqua causa est in corpore cœlesti, quæ aspi cit uirtutem huius herbe, & illius; sub cuius aspe ctu cadit utraque floritio, & per consequens con cursus earum. Per rationem sic patet:illud uocatur per accidens in effectibus, quod fugit aspectum caulæ;possibile est aurem, quòd unus & ide essectus sugiat aspectum causa particularis; & ta men subintret aspectum cause uninersalis: ita q secundum hoc erit per accidens respectu caulæ particularis, & tamen per se respectu causa uniuerfalis; sicut multa fugiunt aspectu Bailiui, quæ non effugiunt aspectum Regis:à simili multa etfugiunt aspectum causarum particularium, quæ subintrant aspectum cause universalis. Ad cuius Naturali euidentiam notandum est, quòd quadruplex cau cum ca qui fa natura est, scilicet particularis, specialis, uniuer suor media falis, & univerfalissima: hæ autem causæ sic se ha bent adinuicem, quòd aspectus secundæ est uniuersalior quam aspectus primæ,& tertiæ;& aspectus tertie universalior quam primæ & secundæ; & aliquid exit aspectum primæ,& secuudæ,quòd non exit aspectum tertiæ: quarta est in summo Names gradu uniuerfalitatis;ita quòd nihil potest suge- cularu, re aspectum eius. Hec ergo manisestentur; natura

estam.

TEX. 8.

Cr circa.

com.70.

Digitized by Google

particularis

*Naturami* 

versalissi-

dem habet aspectű arctissimum; hæc enim natura semper quarit conservationem sui esse, lem per fugit, quod suo esse repugnat; sue quod ad benè esse eius nó competit: semper etiam quærit assimilationem sui, quantum potest: unde sortes femper quærit conservationem sui esse, & assimi lationem sui esse : si autem euenit, quòd aliquid fit ab eo, quod non fibi assimiletur, hoc est, præter eius intentionem; ut si Sors fæminam generet, hoc est præter intentionem generantis, naturæ particularis: & ita aliqualiter fugit eius aspectum, quod tamen subintrat aspectum nature spe Matura spe cialis. Secundo modo dicitur natura specialis: na eialis que, tura enim specialis hic uocatur natura speciei:na tura enim speciei intendit perpetuitatem sui; & B etiam intendit omnia illa, per quæ species perpetuari potest; & quia perpetuari non potest aliqua species sine utroque sexu; ideo utrunque sexum intendit: & sic aliquid intendit, puta sæminam, quod erat præter intentionem naturæ particula-Naturanni ris, quòd est infra aspectum speciei. Natura auté mersalisque uniuer salis tertio modo dicta, uocatur natura cœ lestis; quæ quidem uniuersalior est, quàm sit natu ra speciei;& ideo aliquid sugit aspectum speciei, quod non fubintrat aspectum huius nature;inten dit enim hæc natura universalis conservationem uniuersaliore, quam natura speciei: species enim non intendit conservare, nisi seipsam; natura autem uniuerfalis intendit conferuare totam naturam elementare: & ideo aspectus illius naturæ uniuersalis maior est, quam aspectus natura specificæ. Videmus enim quòd contra intentionem speciei ignis est, quòd tendat deorsum; & tamen hunc descensum intendit natura cœlestis ad cóplexionem mixti, uel ad supplendum uacuum:intendit enim talis natura fuper totam naturam ele mentarem, ut nullus defectus ibi permittatur. Si militer quò ad exemplum, quod iam politu est; preter intentionem huius herbe specifica est, op hac florente, illa floreat; & tamen non est præter intentionem naturz uniuerfalis de tertio modo. Natura autem quarto modo dicta, est natura diui na; cuius aspectus maximus est; ita quòd nihil fu git afpectum huius naturæ;&hoc est,quia omnia cadunt sub prouidentia divina: uidemus enim 🗫 multa cotingentia fugiunt aspectum naturæ pri mo modo, & fecundo, & tertio modo dicta; non tamen fugiunt afpectum huius naturæ: ficut futu ra contingentia, quæ sunt à libero arbitrio; cuius ratio est, quia hæc natura est universalissima; ergo est in supremo gradu uniuersalitatis; si autem aliquid sugeret aspectum eius, aspectus eius elset limitatus ad hec, quæ aspiceret: ergo non esset uniuerfalisfima:& fic patet primum declarandų, quomodo aliquid est per accidens respectu inferiorum, quod non est per accidens respectu superiorum.

Secundum declarandum est, quòd non omnis effectus per accidens potest reduci in cor-

particularis nocatur natura indinidui , quæ qui- A pus cœleste,tanquam in causam per se:quod qui dem patet sic, quia multa possunt esse præter respectu huius causa, & præter intentionem eius, & ita erit causa per accidens respectu illorum. Non omnis Quod ita manisestum est, quòd enim hæcinserio effectus per ra non affequantur effectum suum, hoc potest ef accides pot fe duobus modis: uno modo propter indisposi- nsam p fe. tionem materix, & hoc modo potest impediri na tura cœlestis: quia enim materia nó omnino obedit agenti, ideo aliquid potest induci in ipsam pre ter intentionem agentis; & per consequens cum natura coelestis agat in materiam supposita, opor tet quòd possit impediri à sua actione; & illud qd eueniet propter impedimentum, erit preter intétionem illius naturæ, & per accidens respectu illius. Secundo modo potest impediri ab actione sua ipsum agens propter concursum cotrarii age tis;& sic aliquid eueniet propter talem concursii preter intentionem agentis, & per accidens; & isto modo potest aliquid euenire præter intentio nem natura coelestis. Quod sic patet; quamuis na Sapiens dotura inferiorum corporum subiaceat naturæ cœ- minabuur lesti;tamen hoc potest impediri propter liberum oftris. arbitrium: sapientes enim(ut ait Ptolomeus)dominantur astris: quod enim huic debetur secundùm causas superiores, posset impediri per liberum arbitrium. Patet ergo quòd aliquid est per accidens respectu corporis cœlestis; ergo non omnia possunt reduci in ipsa tanquam in causam per se, licèt aliquid, quod est per accidens respeau inferiorum, sit reductum ad illud corpus, tan quam ad causam per se : sicut in primo articulo patenter ostensum est.

Quæreret aliquis, Vtrú omnia possint reduci Questio. in fatum, sicut in causam per se? Dicendum est quòd non, si enim fatum esset causa per se, & ne- An deturfa cellaria respectu omnium; cum causa necessaria 14; 50 quid posita, ponatur essectus, oporteret quòd posito sa proprie est. tu, poneretur res necessariò; & ita fatum tolleret contingentia à rebus. Ad cuius euidentiam nota dum est, quòd quidam ea, quæ fiunt infra hunc mundum, quia non poterant ea reducere in causas particulares; sunt conati reducere in causas su Hains opi. periores, àquibus causis ordinate procederet, qua sur mut Poe fi essent sacta, uel prolocuta, uel præordinata ab il ta bei anei-D lis causis & ideo tales causas appellauerut satum Augu. 5. de propter talem prolocutionem, uel præordinatio- ciui. Dei. c. nem:& in tales causas conati sunt reducere om- 10.0 Auli nía contingentia, in corporibus naturalibus, & Gelinin s. contingétia liberi arbitrii: Hic autem modus fal fus est, & contra fidem; quia contingentia liberi arbitrii in corpora cœlestia reduci non possunt; nec fatum isto modo super talia contingentia es se habet, sicut nec corpora cœlestia; iste est ergo unus modus ponendi fatu. Est ergo fatum (sectidum Boetium Quinto de Consolatione) disposi- 1de B. Ang. tio inhærens rebus mobilibus, per quam proui- wbi supra dentia divina suis utitur ordinibus: in qua diffini 649.8. tione dispositio est genus, ita quòd satum disposi tio est, non omnis, sed dispositio in rebus mobili

Dispositio

dispositio:prima in mente artificis;secuida est dispositio deriuata ab ista dispositione, que est in re artificiata: similiter quædam dispositio est in men te diuina, que se habet ad modum artificis; & ista potest dici ars diuina & prouidentia; secunda di spositio est impressa rebus factis ab isto artifice, quæ dispositio est ordo rerum, ut hec res per mo dum istum producat effectum suum, & illa per il lum: illa aspiciat suum essectum necessariò,& il la in pluribus & contingenter: & ista dispositio, siue iste ordo satum dici potest; à saris, uel sare, sa tur;quia ficut artificiatum fatur & proloquitur ar tificem; ita dispositio ista, & iste ordo nobis loquitur, & nobis manifestat prouidentiam diuina, & artem artificis: Et isto modo accipiendo satú, 📙 est in rebus creatis, & per consequens habet aspe ctum limitatum; si ergo habent aspectum limitatum, patet quod quaritur; quia aliquid potest esse per accidens respectu illius, quia multa possunt sugere aspectu illius sati, sicut patet de acti bus liberi arbitrii.

Queftio.

lissima.

Quæreret aliquis, Vtrum omnia possint reduci in prouidentiam diuinam, sicut in causam per Boethius 4. se? Videtur op non, si.n. prouidentia diuina respi de confola- cit effectus omnes per le, oportet quipla polita, tione notat ponantur effectus necessario; & si sic est, totali-Dei proni- ter excluditur contingentia à rebus, & per accidentiam ge dens: quod est contra determinationem Philoso nerale mas; phi in hoc loco: uel enim oportet dicere, op posi particulari ta prouidetia diuina, non ponitur effectus necessariò,& sic non est causa per se, nec causa diuina: quod est impossibile : uel oportet dicere op ipsa polita, ponautur omnes effectus; & sic omnis co tingentia tolleretur à rebus: si enim posita ipsa, ponuntur effectus; oportet cum ipsa sit necesse, op necessariò esse est en en att, quod est falsum. Respondeo, hic sunt duo declaranda: primum est, comnia reducuntur in prouidentiam diuinam: secundú est, q hoc posito, non tollitur con Dinina pro tingentia à rebus. Primum patet per precedetia, midentia est quia providentia divina causa altissuna est, &vni minersa uersalissima: si autem universalissima est, oportet chhabeat aspectum supra totum ens, & supra quemlibet modum: si autem aspectum habet su per totum ens, & super quemlibet modum entis, oportet o nihil exeat aspectum eius; & sic nihil H erit præter intentionem eius, nec per accidés re spectu illius. Videmus enim op prouidentia quan sia quanto to se extendit ad plura, tanto persectior est & so lior, tantò lertior: unde si præuisio uel prouidentia alicuius perfectior. solum se extenderet ad universalia, & nó ad par ticularia; imperfectissima esset: & quatò ad plu ra particularia se extéderet, tatò esset persectior: illa ergo, que est persectissima, ultimato gradu persectionis, oportet o se extendat ad ens, & ad quemlibet modum entis;& sic patet primum.

Secundum patet sic, quia hec prouidentia, & præscientia hic se extendit ad ens, & ad quemlibet modu entis, & ita res eueniet, sicut preuiden

bus. Debemus enim imaginari, quòd duplex est E tur, aliàs falleretur: non solum autem przuidetur res, quæ eueniet; sed modus eueniendi: ita enim tia disina eueniet sicut præuidetur: cum ergo aliqua præui- se extendit deantur euenire contingenter, contingenter eue adens, co nient: est enim Deus causa non solum entis, sed ad omuen etiam omnium modorum entis: cum ergo contin fedicer ad gentia, & necessitas sint quidam modi entis, non comingen. solum causabit ens, sed etiam contingentiam & mam, or m necessitatem in entibus. Et ideo sua providentia coficarem non folum cadit super necessaria, sed super contingentia; quare non solum providentia non remouet contingentiam à rebus, sed ponit: executio enim prouidentie diuinænon solùm est per eausas necessarias, sed etiam per contingentes. Ad argumentum patet responsio, quia om nia præuisa sunt à Deo, & omnia cadunt sub eius prouidentia; sed tamen non euenient necessariò, nisi fortè necessitate consequentia, nó consequé tis; sed euenient sicut præuisa sunt; præuisa autem possunt euenire non solum necessario, sed contin genter, ut in multis.

> Quod autem ut uerum, ens; & non ens, ut falsum:quoniam secundum compositionem, & divisio- Alia pari nem:totaliter uerò circa partitionem contradictio- cipationi, nis. V erum quidem enim affirmationem in composi to habet;negationem uerò in disincto: sed falsum ha

bet partitionis contradictionem.

Postquam determinauit de ente per accidens; hic determinat de ente, quod est ueru, cui opponitur falsum, ut non ens. Et dividitur in duas par tes, quia primò ostendit, in quo consistit ratio hu Ent, neri; ius ueri, & falsi sibi oppositi: secundò quia breui @ non eus, ter dixerat de isto ente per accidens, reddit cau- falsi quid, sam huius breuitatis; & quare hæc duo entia sunt & sh. prætermittenda . Secunda ibi[Quoniam autem complexio, & diuisio] Prima in duas, quia oftendit in quo consistit natura huius ueri, & eius oppositi salsi; secundò excusat se à quadam quæstione, quæ hic posset moueri ibi[Quomodo autem quòd simul, aut quod separatim] Dicit ergo primò quòd ens, quòd est uerum; & non ens, quod -elt fallum libi oppolitum; lunt ens, & no ens, que consistent in compositione & divisione : & uni- Alies part uersaliter consistunt circa partitionem contradictionis, quia una pars contradictionis semper est uera isto modo entis, & altera pars semper est fal fa isto modo non entis: aliter tamen in compostione, & aliter in divisione, in ijs enim que verè componuntur, ficut cum dicitur, homo est animal:uerum est in affirmatiua & in composita; sal fa autem in negatiua & indiuifa, ficut est in ista, homo non est animal: in his autem, que uere distinguuntur, sicut cum dicitur, homo non est asinus, uerum, & ens est in negatiua; falsum, & non ens in affirmatiua. Et hoc est, quod dicit Philoso phus in litera, quòd in composito, hoc est in his, que uere componuntur; uerum habet pro parte sua affirmationem, hoc est propositionem affirmatiuam; sicut ista, homo est animal; indisiuncto autem, hoc est in propositionibus, que uerè distin guuntur;

guntur; uerum habet pro parte sua negationem, A positionis dictum est, quòd possunt simul capi ab hoc est propositionem negativam; sicut ista, homo non est asinus. Verum ergo habet unam partem, scilicet affirmatiuam in coniunctis; falsum autem habet contradictionem huius partis, scilicet negatiuam, ut hanc, homo non est animal: uerum etiam habet in disiunctovnam partem,sci licet negatiuam; falfum autem habet cotradictio nem huius partis, scilicet affirmatiuam, ut ista ho mo est asinus. Deinde cum dicit.

Q nomodo autem quod simul, aut quod separa tim intelligere accidit alius sermo. Dico aut quod fimul, of quod separatim: ut non in eo quod conse-

quenter, sed in unum aliquod fieri.

Excusat se à quadam questione; quam quidem Excitat qui partem sic introducit Commentator posset aliquis querere, quare anima recipit duo opposita si mul?& quomodo potest intelligere duo opposita fimul, scilicet affirmationem & negatione? simul autem dico, non folùm quia unum confequatur ad aliud, ita op simul intelligere sit consequenter intelligere; sed simul, idest in uno instanti. Si ergo sic moneatur quæstio, secundum Commenta torem duo facit Philosoph. in parte ista, quia pri mò mouet questionem, & excusat se à persecta solutione eius: secundò aliqualiter eam soluit. Secundaibi[Non est uerum,& falsum in rebus] Secundum ergo hunc modum legendi dicit Phi losophus; ita dictum est, quòd uerum & falsum sunt opposita; quomodo autem accidit intellige re opposita, utrum simul, aut separatim; alius ser mo est, scilicet in libro de Anima. Dico autem si- C mul aliqua opposita intelligere, non solum in co quòd est consequenter se habere; sed eo quòd op posita contingir sieri aliquid unum. Alia litera Commenti habet [Contingit fieri aliquid idem] idest intelligi in codem instanti. Deinde.

> Non est autem uerum & fasum in rebus: ut quod quid bonum uerum : quod autem malum falfum, sed in mente. Circa uerò simplicia, & quod est, nec in mente est. Ergo quacunque oportet speculari circa sic ens, & non ens: posteriùs perscrutandum.

Ponit aliqualem solutione huius quastionis. Ad cuius euidentiam notandum est secundum Cur mate- Commentatorem, quòd Philosophus intédit hic \*14 non po- declarare diuersitatem duorum entium, scilicet duo opposi- entis extra intellectum, idest entis in materia; & D ra simul, er illius entis, quod est in intellectu: quia ens, quod intellectus est in materia, & extra intellectum, est ens completum & perfectu: & ideo materia propter perfectionem huius entis.non potest recipere simul duo opposita: ens autem in intellectu est ens diminutum: & ideo intellectus propter diminutio nem huius entis potest recipere duo opposita si Genera due mul. Et sic reperiemus duo genera oppositorum, quadam enim sunt opposita, que sunt in rebus ex tra intellectum; & ista non possunt esse simul: & tali modo oppositionis opponutur bonum, & ma lum; quæ sunt in rebus: alia sunt opposita in intel lectu; licut uerum, & falsum: & de tali genere op

intellectu: ex isto duplici genere oppositionis ostenso, soluitur questio. Et hoc est, quod dicit Phi lofophus : quòd ucrum & falfum non funt in rebus, sicut bonum & malum:ita quòd idem sit bo Verü et fal num,quòd uerum: & malum idem,quòd falfum; fum est in sed sunt in mente : quasi dicat Philosophus; bonu benu at co & malum funt in rebus, & habent oppositionem malumsunt in rebus: uerum autem & falsum sunt in mente: in rebus. in mente autem possunt esse duo opposita non quocunque modo, quia circa simplicem intelligentiam mentis, que apprehédit quod quid est; nec est uerum, nec est falsum: sed solum circa co politionem & diuilionem. Concludit ergo, quòd de tali ente,& de tali non ente, quæcunque opor tet speculari:posteriùs dicendum est, scilicet in fi ne Noni huius; hæc ergo litera sic continuata est fecundum Commentatorem. Aliter pot conti Altera căti nuari sic. Dictum est superius, quòd uerum & fal nuatio tefum funt in compositione & divisione; compositio autem & diuisio circa plura sunt:potest esse er go hæc quæstio; quomodo intellectus intelligat hæc plura, scilicet utrum simul, uel separatim? Et hoc est, quod dicit: ita dictum est, quòd uerum & talfum est in compositione plurium, quomodo autem intellectus intelligit illa plura, utrum simul, uel separatim; de hoc alius ser mo elt;dico autem simul, non in eo quòd aliqua consequenter se habent; sed co quòd aliqua sunt unum . Notandum est quòd aliqua dicuntur esse simul aliquando, quia loca eorum uel tépora sunt Que aliqua coniuncta, uel confequenter se habentia : aliqua dicuntur et dicuntur esse simul, quia in uno instanti: primo modo simultas idem est, quòd uicinitas. Dicere uult ergo Philosophus, quod ipse non non intelligit hic simultationem, consequentiam, uel uici nitatem; sed utrum intellectus iutelligat duo simul, idest in uno instanti. Et possumus dicere, que hoc, quod dictu est, [non in eo quòd consequen ter, sed inquantum unum sunt; ] est nota solutio nis huius questionis: primò enim intellectus con cipit conceptum subiecti: secundariò autem, & consequenter concipit conceptum prædicati: & tunc iste intellectus consequenter, & non simul ista duo intelligit; postea autem componit unu Intellectus cum alio, uel diuidit; & tunc simul intelligit illa non intelliduo, non inquantum duo, sed inquantum fit ex buctum or eis aliquid unum : quia iste propositiones intelli- predicame guntur, ut facientes aliquod unum; & propter il lam unitatem, quam faciunt, fimul intelliguntur.

In litera postea, quæ sequitur, scilicet. [No est au tem verum, & falsum &c.] soluit aliqualiter dubi

tationem motam. Dixerat enim, quòd uerum,&

falsum funt in compositione & divisione; hoc er

go manisestat ex differentia, qua est inter bont & malum ex una parte; & uerum & falsum ex

alia: quia uerum & falfum non funt in rebus, fis

cut bonum & malum;itaq idem fit uerum,quod

bonum; & falfum idem, quod malum; fed funt

in mente coponente & dividente; quia non funt

in mente quocunque modo: in simplici enim ap E bemus enim imaginari, quintellectus ipsius priprahensione mentis, qua quidem est circa simplicia,& quod quid est;non est uerum & falsum. Quæcung; ergo oportet speculari circa tale ens, & non ens,posteriùs oportet speculari, sicut di-

Quæreret aliquis, Vtrum uerum sit in intelle-

ctu, uel in rebus? Respondeo: aliquis possit di-

cere, quòd est in intellectu: quod ratione, & au-

ritas est adequatio rei,& intellectus: ubi ergo est

adæquatio lubiectiue, ibi est veritas; sed adæqua

tio subiectiue est in intellectu: ergo & ueritas:

maior patet, quia cómunis diffinitio ucritatis est

ista, queritas est adæquatio rei, & intellectus: mi

res intellectum; ita op imitatio est subiectiuè in

tatio,& hæc menfuratio passina idem est, op ipsa

adæquatio, qua ipse intellectus rebus adequatur:

si igitur imitatio est subiectiue in intellectu, ergo

& adequatio. Debemus cnim imaginari, q hec adequatio causaliter é in rebus, quia res adequat

intellectum; subiectiue auté est in intellectu, quia

intellectus adæquatur:si autem est ibi subiectiue,

est ibi formaliter: in re ergo est causaliter,& in

intellectu sormaliter: res autem dici debet ibi es

se, ubi est formaliter, & non ubi causaliter. Sani-

tas enim & est in medicina, & est in animali; in

est in intellectu:sic ergo patet rone. Authorita

te uerò sic, quia dicit Philosopus in isto loco:bo-

num, & malum funt in rebus; uerum autem, &

falsum in conceptione. Vnde Commentator: duo

funt primò opposita in rebus, scilicet bonum &

malum; duo autem sunt opposita in intellectu, sci licet uerum & falsum. Hac auté sic dicta, uidé-

tur dicere; quòd uerum, & ens non couertuntur;

& quòd entitas,& ueritas non funt una realitas:

sed quia ubicunque est entitas, ibi est ueritas; &

lectu:ideo hæc duo sunt declaranda: primò quo

est ueritas in rebus: secudo quo est in intellectu.

cum entitas reperiatur & in rebus, & in intelle-Au; & ueritas similiter est, & in rebus, & in intel

ctum est superiùs.

Peritas est toritate potest probari: Ratione hoc modo: uerei, o intel lectus.

nor probatur sic: res mensurant intellectum, ita Mensura;es quensura est in re, mensuratum autem in intelmensuratu lectu: & sic intellectus imitatur rem, non autem mbs. intellectu, non autem in rebus: hæc autem imi-

Imitatio # bi subiecti-

Adequatio

Res ubi dici sur e∏e.

medicina tamen causaliter, in animali autem for Sanitas no- maliter; & ideo ueriùs dicitur esse in animali, qua mali, quàm in medicina:à simili quia hæc adæquatio est sorin medicina maliter in intellectu, & non in rebus, subiectiuc

Primum patet sic, exponendo illam distini tionem, quòd ueritas est adequatio rei, & intellectus. Ad cuius euidentiam sciendum cst, Peritasque quod ueritas essentie, & entis; quam hic quæriest in rebus. mus, idem est quòd essentia rei, habens omne illud, quod debet habere : illa enim uocatur uera humanitas, quæ habet quidquid debet habere;& quidquid requirit essentia humanitatis:ex hoc au tem essentia creata habet quidquid debet habere, quia in suo gradu, & in suo modo imitatur essentiam primam, & intellectum ipsius primi. De

mi cotinet intellectualiter omnem essentia crea tam; ita quòd essentiæ creatæ se habent ad intelle primi conti ctum primi, sicut artificiatum ad artifice: ficut er-net oëmesse go illa dicitur uera archa, quæ imitatur ideam ar tiam great chæ, quæ est in mente artificis: ita in esseniis, illa est uera essentia, que imitatur debite ideam in mente primi; ita quòd secundum hoc ueritas super essentiam addit imitabilitaté: hæc autem imitabilitas, qua imitatur ista essentia secunda essen tiam primam, uel intellectum primi; nihil aliud est, nisi quadam adaquatio rei ad intellectum pri mi, que quidé adequatio essentia est, quia in suo gradu, & suo modo habet, quod debet habere: ex hoc autem habet quod debet habere:quia secudum fuum gradum affequitur fuum exemplar in intellectu primi;quæ quidem aflecutio adequa tio est: & secundum hoc ueritas ista in essentia est adæquatio rei essentialis; & in intellectu est adequatio mensuræ & mensurati: ita quòd intellectus primi est mensura; essentiæ autem secun- primi em dorum, siue creatorum sunt mensuratæ: quam mé sura offefurationem habet unaquæque res in proprio gradu, & propria modificatione secudum aspectum ceaum. ad intellectum primi. Idem est ergo secundum istum modum, essentia, & ueritas; sed essentia ex hoc uocatur, quia habet quidquid debet habere in suo gradu, & in suo modo: quòd autern habeat quidquid debet habere, ex hoc est, quia suo modo assequitur intellectu primi; quæ assecutio(ut iam dictum est)adæquatio est:cum ergo hec assecutio imitatio, & adæquatio & in refit, & in essentia; pa tet quòd ueritas est subiectine in ente, & in essen Veritarshi tia. Et de hac ueritate dixit Philosophus in Secun shielme. do huius, quod dispositio rei in este, est disposi- Tex. 100.4. tio ciusdem in ueritate:hoc est dicere, unaqueque res nobilioris essentia est nobilioris uerita- Res nobilio

claratum primum, s. queritas est in essentiis. Declaretur ergo secundum, scilicet quòd ueritas est in intellectu. Ad cuius euidentiam notandum est, quod duplex est ueritas, scili - Peritargio cet ueritas essentias, & ueritas conceptus: ueritas est du conceptus estaquando conceptus ipsi rei adæqua i intel tur, ut sicut ueritas, primo modo di cta est, adæqua tio quedam essentie terminatæ ad intellectum pri mi: ita ueritas hic secundo modo dicta, est adxquatio conceptus ad ipfam rem, de qua est conce ptus.Debemus enim imaginari, quòd res habet, Reshi b duplex esse; unum esse in re, & unum in concipié plux sp. te: primum esse ex hoc habet, quòd aliquo modo assequitur primum: secundum esse habetex hoc, quòd intellectus concipit aliquo modo id, quod est in re, secundum quod est in re: in primo esse fundatur ueritas essentiz, de qua est dictu in pri-

tis; non autem est resnobilioris ueritatis, nisi quia res estenta, magis appropinquat ad primum, & per confe- of nobile-

quens nec nobilioris essentiæ quasi dicat Philoso ris unua

phus, eleuata effentia, eleuatur ueritas; que quide "".

eleuatio essentiæ, & ueritatis no nisi in appropin

quatione ad primu principiu est: hemus ergo de

Digitized by Google

mo Ar-

conceptus: & sicut primum esse est esse completum,& extra animani; secundum autem esse est esse diminutum, & in anima: ita prima ucritas, Peritas rei, scilicet essentiz est ueritas perfecta; secunda auet meritas i tem ueritas est ueritas diminuta, quæ quidem est babet ficut adequatio conceptus ad rem: & ficut primo mo persecti, et do essentia adaquatio subiectiue est in essentia, deminarii. & est ipsa ucritas essentiz: ita secundo modo ueritas conceptus est adequatio conceptus ad rem, & est subiectiue in concipiente. Et ista est ueritas, quam Comm. sepe uocat entitatem diminutam apud animam:quam etiam idem Comm. uo cat factam ab anima. Debemus.n.imaginari, o intellectus simplex de resimplici format sibi con ceptum simplicem, quem conceptum disfinitio- B nem uocamus: format etiam de re compolita libi conceptum compositum, quem conceptum enűchationem dicimus:& tam in prima formatione, fimilirudinem uocat Commentator enunciationem diminutam,& factam à concipiente.

quàm in fecunda apud concipientem, uel forman tem est similitudo rei, de qua sit sormatio: quam Esfe, et seri Sicigitur concludamus, quòd duplex est esse rei, sas duplex. & duplex entitas, & secundum duplicem entitatem est duplex ucritas:primum esse est esse rei in se, in quo radicatur entitas extra animam; in quo etiam esse est ueritas essentia: secundum esse est esse diminutum apud animam per similitudinem rei;in quo esse radicatur ueritas conceptus, quæ quidem est subiectiue in anima concipiente: & C sic secundum istum modum ens optime conuer Ens quo co- titur cum uerò; quia sicut se habet ens, ita se habet uerum:nam ubi est essentia,ibi est ueritas esfentiæ:ubi autem est ueritas diminuta, ibi est ueritas conceptus. Ad argumentum illorum, qui ponunt omnem ueritatem in intellectu, quia adæquatio est in intellectu; patet quòd dupliciter peccat:primò,quia non loquitur de omni uerita te, sed de ueritate conceptus solum; quæ quidem est adæquatio conceptus ad rem extra: secundò peccat, quia non omnis adæquatio est in intelle-Au subiectiue, & per consequens nec ossveritas. Adaquatio Possumus.n.duplicem adaquatione postere:una, quæ est ex hoc, q essentia rei imitatur intellectu primi;& ista caliter est in intellectu primi;subiectiuè uerò, & formaliter est in essentia: alia est ad equatio, quæ est ex hoc, qo no ter intellectus imitatur res:& ista cáliter est in re, subiectiue autem in intellectu concipiente : & de hac procedebat argumentum eorum. Ad dictum Philosophi est dicendum, o non est intentio eius, quod uerum, Differtie & falsum oino sunt in asa; sed q non ita opponu inter intel- tur ficut bonum & malum; quia bonú & malum loctus,et uo tantú funt in rebus;uerum át & falfum pñt esse i rebus, & in aïa. Ad cuiuseuidentiam sciendu est, 9 aliter est de uoluntate, & aliter de intellectu: quia intellectus est aptus natus facere apud seipsum re sub entitate diminuta, quæ res apud seipfam est sub entitate completa; & io pp uim in-

mo Articulo: in secundo esse fundatur ueritas A tellectiuam res est apta nata here duplex esse. s. in se, & in intellectu: & io pp hoc het ueritatem in 1e,& ueritatem in intellectu. Appetitus at non est aptus natus sacere, co res aliud esse heat, quam in feipfa:unde intellectus est motus rerum ad ani mam, hoc est, ex hoc op intellectus est, res habet aliquod esse in anima; quia intellectus quodammodo omnia est secundum entitatem diminută; appetitus autem est motus animæ ad res, ut sunt in seipsis. Si ergo hæc sunt uera, ipsum uerum, quod est uerum intellectus;ita est in feipso, & in re, p aliquo modo est in intellectu secundum ali quem modum essendi: bonum autem & malum funt in rebus tantùm, quia per uim appetitiuam non fiunt in anima:magis.n. anima per appetitu fit in rebus, quam res in anima: quia per intellectum aliquo modo res fiunt in anima; per appeti tum autem anima fit in rebus: dictum est enim op aliqua ueritas est in essentia ex aspectu ad intelle ctum dininum; & aliqua ueritas est in intellectu ex aspectuad essentiam rei.

Quæreret quis. Vtrum aliqua ucritas sit in es- Questio. fentia ex aspektu ad intellectum nostrum?Rñ.cp fic.Ad cuius euidentiam notandum est, q essen- Essentia, me tia, ueritas, unitas, bonitas dicunt candem remi ruas, mofed tamen sub differenti ratione : essentia enim sas, es boni dicit quidditatem sub esse permissiuo, super qua tas junt ide fundatur tres rones. Lunius, ueri, & boni: inquan re, defferus tùm.n.essentia est indivisa in se,& divisa ab omni alia essentia, una dr: inquantum autem est declaratiua suiipsius apud intellectum nostru, uera dr:inquantum autem eadem essentia aspicit appetitum, uel uoluntatem, bonitas dr. Sic ergo ad propositum, entitas ut entitas de se nec est decla rabilis, nec est non declarabilis; sed declarabilis est inquantú ueritas : ita quòd ratio ueritas addit róem declaratiui. Debemus.n. imaginari suo mo do, queritas ad essentiam eo mó se habet, quovi fibilitas ad colorem; uifibilitas fuper colorem nó addit aliam rationem, nisi rationem declaratiui & appræhenfibilis à uifu : fimiliter ueritas addit super rationem entis rationem apprehensibilis ab intellectu;ita cy sic imaginemur, quòd ens mo uet intellectum,& æquat fibi eum, & assimilat; ita quòd in eo est ratio æquatiui, motiui, & decla ratiui;& ab ista ratione imponitur nomen ucritatis. Et hoc est, quod consueuit dici quòd uerum est obiectum intellectus; eo quòd ueritas imponitur à ratione obiectablli, scilicet à ratio-

ne apprehensiui, æquatiui, & assimilatiui. Colligamus omnia prædicta de ueritate, & di- Peritas camus, quòd ueritas uno modo est in essentia quo est ines ex hoc, quod adæquatur intellectui divino; & isto fentia, et in intellectu. modo ueritas addit respectum, quo aspicit intellectum, non tamen diuinum; & ista ucritas est in essentia in aspectu ad intellectum ex hoc, quòd ipsa habet rationem motiui, & declaratiui: & ueritas isto modo in essentia est ex hoe, op adæquat intellectum sibi per suum declaratiuum; Tertio modo dicebatur ucritas esse in intellectu

Hh

nostro

hoc modo ueritas idem erat, quòd entitas diminuta. Possumus autem addere duos mo-Feritas es- dos ueritatis essentiz: uno enim modo dicitur ue Sentia du- ra essentia ex hoc, quòd adæquatur suis principiis, & assequitur illa: uera enim est essentia hominis, quæ assequitur principia hominis: & isto modo ueritas est idem, quòd adaquatio principiorum & essentia. Alio modo ueritas, uel uerum (ut meliùs dicatur) est indiuisio esse', & eius quod est: imaginabimur quòd habens essentiam, puta homo humanitatem, uocabitur quod est: ipla autem essentia, sicut humanitas, uocabitur es se:tunc autem est ueritas in aliquo, quando illud quod est, & esse essentix sux sunt indivisa : ille enim est uerus homo, qui habet humanitatem; p quod quidem habere est quoddam non diuidi ab ea:ita quòd secundùm istum modum ipsa essentia est quædam ueritas omnium habentium Differentia humanitatem: ita quod faciemus differentiam in inter nerita ter ueritatem, & uerum: quia ipsa essentia uocasem, et ueri tur ueritas, ipsum autem habens essentiam, quod priùs uocabatur quod est; dicetur uerum ista ueritate: sicut album dicitur album ab albedine suo modo ex hoc, quòd est indiuisum ab albedine: similiter istuduerum dicitur uerum ex hoc,

Questio.

plex.

quòd est indiuisum à ueritate, siue ab essentia. Quareret aliquis, Vtrum per simplicem intelligentiam, fiat ueritas, & falsitas? Videtur quòd non per Philosophum in litera. Ad oppositum: quando intelligitur ipfum quod quid est, G habetur per intellectum ad similitudinem suam, & per conceptum:dictum est autem quòd conceptus est quædam entitas diminuta, & quedam Respondeo dicendum est, quòd du-Intellectus plex est operatio intellectus : una, quæ est simplicium intelligentia, qua appræhenditur quidditas & quia appræhenditur quidditas, & quidditas est quædam ueritas, ut patet per præcedentia; oportet quòd appræhendat aliquam ucritatem;ita tamen appræhendit, quòd non dicit se appræhendere, nec dicit iltam ueritatem esse alicuius, sed simpliciter ab ista quidditate, uel ueritate mouetur:ergo iste intellectus ita erit uerum ex isla ue ritate appræhensa, quòd non dicit uerum: dicere Bounciare enim & enuntiare uerum, est dicere ueritatem H plex intelligentia, quia ita fertur super ueritatem, quòd non reflectit eam ad illud, cuius est ueritas. Alius est actus intellectus, qui est com politio & diuilio essentia: hic actus intellectus duo facit, appræhendit ueritatem, & enunciat eam esse illius, cuius est ueritas; puta appræhendit animalitatem, & animalitas est quædam ueritas; ergo apprehendit istam ueritatem; & ulteriùs istam ueritatem dicit esse illius, cuius est; pu ta esse hominis, cum enunciat, homo est animal. Et secundum hoc, quando intellectus intelligit quod quid est, ueritas est in intellectu, sicut in apprehendente, non tamen sicut in dicente; quia

nostro ex hoc, quòd adequatur essentia extra; & E dicere, & enunciare ueritatem, est ipsam ueritate tem obiecti de aliquo enunciare, & prædicare: & quando enunciatur de eo cuius est, tunc est ueritas in intellectu dicente: quando autem enunciatur de eo, cuius non est, tunc dicit salsum, Ex quo sequitur, quòd intellectus, qui est simplicium intelligentia, semper est uerus: quia uel nihil apprehendit, uel appræhendit aliquod quod quid est : sic autem apprehendendo, apprehendit aliquam ueritatem : quia omnis ueritas est ras est que quidditas:intellectus autem compositiuus & diuisiuus aliquando est uerus, aliquando est falsus; quia aliquando reflectit quidditatem apprehenfam ad illud, cuius est; aliquando ad illud, cuius non est. Et est aliquo modo simile de sensu, si cut de intellectu; quia sensus semper aliquid ap- & fall prehendit, & sicut apprehendit, ita renunciat; faine. & quantum ad hoc nulla fallitas est in eo: si tamen aliqua uirtus accedat, quæ componat & nunciatum cum eo, cum quo est; non componen do, falsitas est tunc. Verbi gratia, apprehendit sensus speciem remi in aqua, & sicut apprehendit, ita renunciat: si autem aliqua potentia op ponat, & dicat remum effe fractum, fallum dieit: similiter intellectus simpliciter apprehendit quod quid est, & ita renunciat, sicut apprehendit: si autem intellectus compositiuus dicat hanc quidditatem este eius, cuius non est, iam est ibi Ad argumentum patet solutio, quia Alargumi intentio Philosophi est, quod ueritas non est in intellectu simplicium, sicut in enunciante uerum; sed solum sicut in apprehendente simplicem quidditatem rei.

Quoniam autem complexio, & divisio est in më te, o non in rebus: quod autem ita ens alterum ens à propriis, aut quia est quid; aut quia quale; aut. quta quantum; aut siquod alind copulet, aut dividat ens.Quod quidem ut accidens, & quod ut ueru ens prætermittenda.

Ostendit, quòd ens per accidens, & ens quod Relinguesest uerum, prætermittendum est; & accedendum da consider est ad ens per se. Et duo facit, quia primò po
accident, d

nit conclusionem suam: secundò reddit causam accededam

accededam eius, ibi Causa enim huius quidem.] Dicit ergo ad conteprimò, quòd quia ita est, quòd ipsum ens, quod platinica consistit in compositione, & divisione, est in men in per f. te,& non in rebus;& est alterum ens ab entibus propriis, quæ funt extra animam, quæ entia figni ficabant quod quid est, uel quale est, uel quantum, uel aliquod aliud ens prædicamentale, quod mens copulat, aut diuidit: quia ita est, ideo ens

per accidens, & ens ut uerum prætermittendum est. Deinde cum dicita

Causa enim huius quidem indefinita, illius uero mentis aliqua passio: & utraque circa reliquum ge nus entis, & no extra ostendunt aliquam naturam entis. Quapropter ea quidem prætermittantur. Perscrutanda uerò sunt ipsius entis causa, et principia inquantum ens. Palam autem in quibus deter. minauimus de Quotiés unumquodque dicitur: quia

multiplicitee dicitur ens : significat enim boc quod A etiam, quod Aristote. dedit intelligere in hac li-

Pfecto.

Reddit cam huius pretermissionis, dicens:ita ergo dictum est, o prætermittendum est ens per accidens,& ens ut uerum;& cā huius est,quia en tis per accidens non est cá determinata; & ideo usa supieri non propriè cadit sub aspectu scientie; ens auté ut uerum, est passio mentis; & ideo est ens diminutum; ita o non habet cam nisi unam: & utraq; entia, sper accidens, &ut uerum, sunt diuisa con tra ens per se; & non ostendunt aliquam naturá entisjuttunque.n.est ens diminutum: speculatio deber effe de auté debet effe de perfecto; & quia ita est illud, ió ista entia prætermittätur;&de cetero sunt que rendæ causæ, & principia entis inquantum ens. Manisestum est autem ex præcedentibus, in qui- B bus distinximus Quoties de unumquodque.s.ex Quinto huius: o ens dicitur multis modis; signifi 7.6.13.0 cat enim quid, quale, & quantum, & sic de aliis prædicamétis:sequitur qd statim habet declarari secundu, quod immediatè subditur in Septimo. Notandum est, co illa litera, quæ dicit, co ipsum ens, quod est in anima; est alterum à quod quid est, & à quali, & à quanto, aut siquid aliud copulat,& dividit ens: sic exponit Commen. dicens: quòd ens extra animam est differes ab eo, quod est in mente; & hoc ens, quod est extra animam, aut est quid, aut quale, aut quantum, aut aliud có tinuum cum alio aliquo; & hæc funt predicamen -ta cætera:& hoc continuum intellexit, per, [copulat, & dividit,] Videtur ergo Commentator C Tria funt sistunt in esse absoluto, scilicet Substătia, Qualipredicamesaabfoluta. tas, & Quatitas; catera autem pradicamenta co fistunt in quadam copulatione, per quam copulationem intelligo respectum : ita quòd septem cætera prædicamenta confistunt in quodam respectu:quod patet in Relatione, in Actione, & Passione; quæ uidentur dicere quosdam respedus, fundatos super motum: in Quando etiam, quod uidetur dicere idem fundatum super con tinentiam passiuam temporalis ad tempus: similiter in Vbi, quod uidetur dicere respectum ad locum; fundatu supercontinentiam passiuam locati:in Situ etiam, quod uidetur dicere respectum partium locati ad partes loci: in Habitu D com. 24.25 quoque, quia (ut in Quinto ait Commentator, & fed praci - iam ibi declaratum est) Habitus dicit respepue com. 28 ctum, sicut & ipsum Vbi; conuersum tamen mo dum habentem quam ipsum. Sic ergo Commentator per istam copulationem intelligit se-Verba A. ptem prædicamenta. Vnde idem Commentator: per hoc forte intelligit illud, quod est præter pre dicamentum substantiæ; uel forte intendit prædicamenta, que habent comparationem: ista enim existimantur, quòd ista non essent, nisi anima esset: Vbi quidem duo innuit: primum enim est, quòd consistunt in quadam comparatione, & in quodam respectu:secundum est, quòd ani-

ma facit ad perfectum esse ipsorum. Notandum

tera tria entia, scilicet ens per se, ens ut uerum. & ens per accidens; quæ duo ultima sunt circa. reliquum genus entis à primo, & deuiant ab ipfo. Videndum est ergo, quomodo ab isto dinersă sunt; & primo de ente per accidens: ens per ac Ens paccicidens uno modo dicitur, quod est ens in pau- dens multicioribus; & quod deuiat ab ente in pluribus; & plex. de tali certum est, quòd non debet dici propriè ens extra animam, sed magis deviatio ab hoc ente, ut declaratum est supra: nec debet dici ens per se, quia non est per se intentum ab aliqua na. tura; sed deuiat ab intento .. Alio modo dicitur ens per accidens congregatum ex essentiis accidentium, ut album esse musicum: & hoc non debet dici ens per se; quia licèt esse album, & esse musicu possint dici aliquo mo ens per se;tamen concursus albi, & musici est per accidens omnino. Benè ergo dixit Philosophus, quòd ens per accidens est circa reliquum genus entis, aliud ab isto: benè etiam idem dixit de ente, quod est uerum; quia tale ens est ens diminutum, factum ab anima; de quo certum est, quod est aliud ab ente extra animam. Et sic explicit Sextus Liber 🛴 Metaphylicæ.

#### SVMMAE PHILOSO

PHIAE ARISTOTELIS.

#### LIBER SEPTIMVS.



N S dicitur multipliciter: ficut di TEX. 1. ximus in his, qua de Q notiens. Significat enim hoc quod quid é, & boc aliquid; illud nero quod quale, aut quantum, aut alioru unumquodque sic pradicamento

rum. Totiens autem ente dicto, palàm quia horum primum ens est quod quid est, quod significat sub-Stantiam!

Sicut fuit dictum in præcedenti libro, hic in- Intentio, co tendebat determinare Philosophus de ente, se- dimise cundum quòd saluatur in substantia, & in aliis bri. prædicamentis. Vnde Commentator in isto tra-Catu perscrutatur de speciebus entis; species au Perba. 🚣 ... tem entis sunt tres, substantia & accidens; poten derrois. tia & actus ; unum & multa : & ideo ista scientia habet tres partes; quia una est de divisione entis in substantiam & accidens: & hoc in isto Libro intendit. Scda est de divisione entis in potentia & actum; & de hoc intendit in Nono: tertia diuisio est in unum & multa; & de hoc intendit in Decimo; in hoc ergo tractatu intendit de substantia inseparabili . in Vndecimo uerò de substantia separabili. in Duodecimo, & Tertiodecimo de his, quæ dixerunt antiqui de sub-

Hh 2

stantiis.

# Metaphylica

stantifis separabilibus. In hoc ergo tractata E cant, & manifestant de re quedam extranea rem Introductio secundum Commentatorem intendit de substan Commenta, tra, & de ente; secundum quod saluatur in substantia, & accidente. Prima in duas; in prima par te ostendit, p uolenti determinare de natura entis prædicamentalis, fusficit determinare de una spejquia ipsa est primum ens:sedò incipit determinare de ipla substantia. Secunda ibi [Vrāt sub stantia inexistere] Prima in duas, quia primo osté dit su 'am esse primum ens inter entia prædicamentalia:scdò ex hoc concludit, o pp primita-tem sui primò, & folum speculandum est de sub stantia. Secunda ibi [Quapp nobis maxime.] Pri ma adhue in duas; quia in prima parte ponit con clufionem suam.f.c suba est primum ens: scdò probat eam, ibi[Na qui dicimus, quale quid hoc] 🗜 accidens respondetur ad quatu, uel quale , uel ali Ponit ergo cochulionem, dicens; o dictum est in libro, in quo divisimus naturam rerum, hoc est in Qirinto lib.ubi ostendebatur, quo dicebatur vnu quodque quens de multis modis; significat.n. ipfum ens aliqu quid, hoc est, quidditatem in predicaméto substantiz; aliquado hoc aliquid, hoc est primam substantiam; aliquando qualitatem; ali-" quando quantitatem; aut aliquod aliorum predicamentorum. Totiens at dicto, isto ente, manife flum est, co de numero horum entium, ipsum qd quid est, quod significat substantiam rei, est primum ens. Est ergo cóclusio Philosophi in hoc: & si ens dicitur multipliciter, qui decem modis; de numero tamen horum entium prima & principalis entitas est quidditas entis in prædicamen G to substantiæ.

TEX. 1.

w mde.

Nam quando dicimus, quale quid homo? aut bo num dichnus, aut malum: sed non tricubitum, aut hominem.Quando uerò quid est?nec album, nec cali dum nec tricubitum fed bominem, aut Deum.

Probat quod dixit. s. cosubstantia, & quidditas substantiz est primum ens . Et diuiditur in duas partes, quia primò probat hoc per rones: scdò p testimonitiantiquoru,ibi [Et qd olim, & nunc, & spi Prima in duas partes, quia primò probat per rones, o lubitantia ens primum elt: sedò ostedit, quot modis, & quibus substantia est prior accide. te,ibi, [Multipliciter quidem igitur, quod est pri. mum]Prima in duas, scam duas rões, quas addu Substantia cit. Scda ibi [Alia uerò dicuntur entia.] Est ergo est presidenti intentio Philosophi probare, q quidditas est pri et pracipui mum ens respu quidditatis accidetalis:& ad hoc probandum ponit suam rönem talem: quod magis accedit ad naturam entis, & quod magis indi cat ipsum, est magis ens qua illud, qu'minus acce dít: sed quidditas substantiæ est hmói respu accidentis: ergo est magis ens: maior huius rónis patet; minor probatur sic: id, quod indicat intraneitatem rei, & quod est intrinsecum, magis accedit ad naturam rei, quam illud, quod indicat quæ dam extranea, & quedam aduenientia; talis auté est substantia respuaccidentis; quia substátia est quid:si.n.quæratur,quid est res? respondetur sub detur substantia rei:qualitas at, & quantitas indi-

go substătia que indicat quid de se, é magis ense Et hoc est, qddicit Philoso in lfa; unde dictu est, p substantia sit primum ens inter prædicameta: & hoc patet per rónem; nam quaudo quærimus, quale quid est hoc? aliquid accidentale, ut puta bonum, uel malum, non eis respondetur quantitas, uel substantia; puta tricubitum, uelhmői: quiaex quo queritur de qualitate, non det responderialiquid aliud prædicamentale:quando uerò quæ ritur, quid est hoc, nec respondetur album, nec tricubitum, nec aliquid accidentale; fed respode tur homo, uel Deus; aliquid substátiale. Q.d. sub stantia respondetur ad quid, & ad quod est intra neum rei; ergo substantia indicat intraneum rei: quid aliud, quod non est intraneum rei; ergo substantia est intrinsecum rei, & non accidens: & sic substantia est primum ens . Notandum, q Com. Contplate vr hunc passum sic imaginari, op natura entis pri- co mò & principaliter saluatur in prima fubstantia; unde iple inferius dicet, o substantiæ scaænon sunt entia, nisi per primam: hoc habito, ponit sub stantiam primam radicem totius entitatis;& qua tò aliquis magis accedit ad istud ens, tantò é ma gis ens:magis át ad ipfum accedit quidditas fub stantialis, quam accidétalis; quia magis ipsum in dicat:magis.n.indicatur Sors; quando indicatur quid est, quá quando indicatur qualis, uel quátus; est. Et sic imaginatur, op prima substantia est ens per se;osa at alia in quocunq; prædicamento sint Prints funt entia in quoda accessussed magis accedunt state illa, quæ sunt in prædicamento substantiæ, & mi- ens pr fi, nus illa, quæ sunt in prædicamento accidétis. Se- alia net cundu hoc, quod uult Comm.ro Philoso.estista: sunt estus declarantia substantiam demostratam, & prima, coffee. sunt digniora hoc nose ens, quá illa, que minùs de clarant; prædicabilia in prædicamento substantie magis declarant primam substantiam, quam præ dicabilia in prædicamento accidentis; ergo funt' magis digna hoc noie, quod est ens: Et scdm hoc non probatur hic, op prima substantia sit primum ens:immo hoc supponitur;& hoc supposito,probatur op prædicabile in prædicamento substatie, L. quid est substantiale est magis ens, quam sit predicabile in prædicamento accidentis: quia utraq; prædicantur de eodem; sed unu in sua prædicatione indicat quod quid est, reliquum verò in dicat quale, quantum, & c. quæ sunt extranea. Et? hoc lonat talis litera Arist, quia non dicit manifestum est, op prima substantia est primu ens; sed ' 🗘 iplum quod quid elt,quod indicat primamlub : stantiam, est magis ens, qua qualitas, uel quantitas. Notandum, co dicit hic Comm. co ró ia dicta Logica 🖖 Logica est:cuius ró est, quia propónes huius ró- tatur de nis sunt acceptæ à Logica:scdm istud Logicavs cuer us se tatur duobus modis in scriss. uno mó scrim quòditis. est instrm, quo utuntur aliz sciz. alio mo secundum op illud-quod declaratum estin ea, accipitur) in aliis sciis:hæc.n. scia Logica est envis simplici-

# Liber Septimus.

ter: & ideo propones eius fundatur super ens sim A pliciter, sicut distinctiones, & dissones, & alia de clarata in illa, & ideo possunt accipi ab aliis sciis. Scientia re Exponamus ergo Comm.uult.n.dicere Comm. 1946 950 p sciæ utuntur Logica duobus modis.uno modo minnem lo- ficut instro, & hoc modo utuntur ea scam quòd accipiunt modum deuenieudi in scibile ab ipsa Logica:accipiunt.n.scix ab ea modum disfinien di, modum enuntiandi, modum syllogizandi: cũ .n.Geometria syllogizat, uel enuntiat, uel diffinit in terminis propriis, puta in triangulo, & sic de aliis;talem modum syllogizandi, uel diffinien di,uel enunciandi accipit à Logica,& istum modum sic acceptum applicat ad materiam propriã. Secundus modus, quo aliz sciz utuntur Logica est, non solum quia ututur modo declarato à Lo B gico; sed quia accipiunt aliquam propositionem declaratam in Logica, & ea utuntur taquam ma nisesta. V.g. declaratum in Logica est, opillud, quod respondetur ad quid, est substantia rei, uel est genus, uel est spens; hoc accipit Metaphysicus ad probandum, o substantia sit primum ens; Cur aliascit Quod at alie scie possint accipere ista declarata à tia possimit Logica, ró est; quia Logica uersatur circa ea, quæ accipere de- colequuntur totum ens, sicut circa diffinitione, descriptionem, & sic de aliis: & ideo illa declarata entibus applicari possunt.

Alia nerò dicuntur entia, eo quòd taliter entis, hec quidem qualitates esse, illa uerò quantitates, a-

lia passiones, alia aliud quid tale.

Probat p secundá rónem, cy substantia est pri mum ens. Et duo facit, quia primò ponit rónem suam:secundò specificat eam per signum [Vnde. Rursus su- & utiq; dubitabitaliquis] Dicit ergo,illa sunt ma gis entia, & primò entia, que sunt entia per se, qua quæ funt quia entis: sed substantia est ensper se, accidens est ens quia entis; ergo substantia é primum ens. Et de hac rone non dicit Philoso. plus, nisi quia alia.i.accidentia dicuntur entia, eo 😙 funt dispones entis.i. substantiæ; hæc.n.accidentia sunt dispones huius entis ad modum qua titatis,illa uerò sicut qualitates, aliaverò sicut pas siones, & actiones, aut aliquid simile de aliis præ dicamentis. Posset aliter ró sic sormari, pp quod unumquodque tale & illud magis; sed accidentia non sunt entia, nisi quia entis, idest substantiz; ergo substantia est magis ens.

> Vnde & utique dubitabit aliquis, utrum, uadere, & sanare, & sedere unumquodque ipsorum sis ens, aut non ens. Similiter autem & in aliis talibus:nihil enim ipsorum nec secundum se aptum natum,nec separari possibile à substantia. Sed magis siquidem nadens entium est aliquid, & sedens, & fanans. Hac autem apparent magis entia, quia aliquid est subiectum ipsis determinatum. Hac autem est substantia, et unumquodque, quod quide in categoria tali apparet. Bonum.n.aut sedens, no sine boc dicitur . Palàm ergo, quia propter eam & illorum singula sunt:quare primum ens aliquid, sed ens sim

pliciter substantia utique erit.

Fortificat rationem suam etiam per quoddam fignum; ratio autem confiftebat in hoc, quia accidentia non sunt entia nisi quia entis; hoc probat per tale signum, quòd accidentia non sunt en tia nisi quia entis, hoc patet ex dubitatione, quæ est circa accidens abstractum, & non circa accidens contractum: Quidam enim dubitauerunt, utrum accidens significatum in abstracto, sit ens; eirca autem recidens in contracto significatum nihil dubitauerunt, uel minus dubitauerunt, qua circa primum; ratio autem dubitationis fuit, quia accidens abstractum significabat rem preterens, quod est substantia; accidens autem concretum inter acciconcernebat tale ens; hæc autem non fuiflent bo dens abstra na motiua, nisi accidens esset ens quia entis, scili stum, & & cet substantiz; sunt etenim ens quia entis, scili- cresum. cet substantiæ; ideo quando substantia non datur intelligi in significato accidentis, dubium est de entitate illius : quando autem datur intelligi, nullum dubium consurgit. His uisis, patet litera Philosophi, quæsic continuetur: ita dictum est, quòd accidens non est nisi quia entis; & ideo ra tionabiliter aliquis dubitabit, utrum uadere, & fanare,& federe, & unumquodque accidentium abstracte significatorum, sit ens, uel non ens ? & hoc quia significant naturam pretersubstantiam; eum tamen nullum eorum nec sit, nec possit, nec aptum natum sit separari à natura substantiæ.

Et sic accidentia in abstrato significata apparent non entia;accidentia autem in concreto signifi- Cocreta acei cata, sicut uadens, sedens, & etiam sanans magis dentium ui uidentur entia istis abstractis; & hoc quia conentia, quam
cernunt subiecum, cuius sunt, quod est determi eor ŭ abstra natum talibus accidentibus;iftud fubiectum fub: 🗛. kantia est:ita quòd unumquodque, quod apparet in tali Categoria; concretorum accidentium concernit subjectum; bonum enim, & sedens no dicuntur fine subjecto. Concludit ergo Philosophus per præcedentia, quòd si hæc sunt uera, ma nitestum est, quòd substantia est primum & sim Insignis de pliciter ens, & non secundum quid . Notandum Arma A. est, quod Commentator super illo uerbo [subie- nervoisctum est determinatum ipsis], dicit quòd per hoc debent intelligi individua, quæ funt determinata per secundas substantias; ita quòd secudæ substantiæ sunt partes primarum substantiarum: unde idem Commentator; & quidditates funt substantiæ, quæ sunt partes substantiarum, quæ sunt substantie in rei ueritate, scilicet partes uniuersalium. Ita quòd uidetur mihi,quòd Commentator imaginetur, quòd omnia, qua funt in prædicamento fubstantiæ, analogiam ha beant ad primam substantiam; secundum enim quòd aliter & aliter aspicitur prima substantia; secundum hoc fit hæc distinctio infra prædicamentum; per unum enim modum aspicit Sortem homo, & per alium animal, & sic semper a-

Icendendo;ita quòd prima substantia,& indiui-

duum compræhendit omnia, quæ funt in prædi-

camento; & aliquid addit, puta fignificationem

Hh 3

Digitized by Google

TEX.3.

logica?

probas.

fantia.

materiæ:& secundum hoc, est quoddam totum, E & aliz quidditates, quz funt infra prædicamen-Omnia pra tum, se habent ad modum partium. Vnde si bedicamenta nè consideremns, reperiemus per dicta istius, co aspiciunt in omnia prædicamenta aspiciunt individuum subdimidui sub stantiz:tamen differenter, quia quædam per mo dum quid, quædam per modum qualis, & sic de aliis. Et secundum hunc aspectum posuit Con-Decem pra- mentator iple statim superius, quòd hæc diuersifunt decem tas aspectuum siue denominationum sacit diuer mod, pradi sitatem prædicamentorum: sicut credo, dece præ candi, no re dicamenta non sunt nisi decem modi prædicanducibiles in di & denominandi, non reducibiles in aliud: & similiter diuersi modi aspiciendi ipsum indiuiduum, faciunt diuerlitatem infra prædicamentum substantiæde quo statim Comm.dixit supe riùs, sicut diximus. Deinde cum dicit.

Multipliciter quidem igitur, dicitur quod primum. Sed substantia omnium primum est ratione, o notitia, o tempore.

Postquam ostendit per rationem,quòd substă tia est primum ens:hic ostendit,quomodo,& qui Substantia bus modis substantia est prior accidente. Et diui rriples pri ditur in duas partes, quia primò ponit, quòd submitas respi stantia est tribus modis prior: secundo probat unumquodque illorum modorum prioritatis. Secunda ibi [Aliorum enim categorematum.] Dicit ergo primò: ita dictum est, quòd substantia est primum: sed quia primum multis modis dicitur;ideo substantia tribus modis est prior accidé te,scilicet notitia, ratione,& tempore. Deinde G cum dicit.

Aliorum enim categorematum nullum est sepavabile, hac autem sola.

Probat istos modos prioritatis. Et diuiditur in tres partes, quia primò probat eam esse priorem Subfrantia tempore: secundò ratione: tertiò notitia. Secunof prior spe da ibi[Et ratione hoc] Tertia ibi [Et scire tunc.] Dicit ergo primò nullum aliorum prædicamentorum est separabile à substantia; sola autem sub stantia separabilis est ab aliis predicamentis: & si substantia potest esse sine aliis prædicamentis, & non è conuerso, est prior eis tempore: & de hoc amplius dicetur in quastionibus. Deinde cum dicit.

Es ratione boc primum:Neceße est enim in unius H cuiusque ratione, substantia rationem esse.

Probat op substantia est prior disfinitione: qd accipitur in diffinitione alicuius, prius est eo; sed substantia accipitur in diffinitione accidentis,& non econuersò; ergo substantia est prior accidéte: Et hoc est, quod dicit, quòd necesse est substa tiam esse primam, ratione, & diffinitione: & hoc quia necesse est rationem substantiæ esse in ra-

tione uniuscuiusque accidentis. Deinde cum d. Et scire tunc singula maxime putamus, quando quid est homo cognoscimus, ut ignis, magis quam aut quale, aut quantum, aut ubi. Quoniam tunc ho+ rum corundem singula scimus, quando quid est ipsum quale, aut quantum scimus.

Probat, quòd substantia est prior notitia ipso accidente: & est ratio talis; illud est prius notitia, quod magis facit cognoscere, sed substantia Substantia magis facit cognoscere, quàm accidés; magis.n. of prior, no cognoscimus rem quando cognoscimus substan tiam eius, quam quando cognoscimus aliqua ac cidentalia. De ista ratione non ponit nisi maiorem dicens; quòd tunc putamus nos maximè cognoscere singulum cognoscibilium, quando cognoscimus cuiuslibet substantiam: sicut quando cognoscimus Sortem, & aliquem homine, questhomo, & de igne, o est ignis: magis enim hoc co gnoscimus, quando cognoscimus substantiam eorum, quam quando cognoscimus eorum quan titatem, uel qualitatem, & suum ubi: quod etiam in istis accidentibus est uerum, quia tunc ea magis cognoscimus, quando cognoscimus substantialia eorum, quam quando cognoscimus eo rum accidentalia. Et hoc est, quod dicit Philoso-predica phus, quòd fingula eorum accidentia tunc ma- to com fo gis cognoscimus, quando scimus substantialia entia psi sua, quam quando scimus eorum accidentalia. sur qua ba-Notandum est, in accidentibus sunt aliqua, qua beant cogno funt de substantia accidentis, sicut color de sub- ses p subst stantia albedinis; & aliqua, quæ accidunt accidenti, sicut disgregare accidit albedini; uult er go Philosophus, quòd hoc est universale in omni cognoscibili; siue sit substantia, siue accidens, quòd tunc magis cognoscitur, quando cognosci tur per substantialia sua.

Et olim, & nunc, & semper quasitum est, & TEX.c. femper dubitatum quid ens , hoc est qua substantia, Hoc enim quidam unum esse dicunt, illi uerò plura, quam unum: & hi quidem finita, illi uerò infinita.

Postquam ostendit per rationes, quòd substan tia est primum ens, hic ostenditidem per testimonium antiquorum:& est testimonium tale, op omnes antiqui, qui quæsierunt principia entis, semper quæsierunt principia substantiæ:ita quòd femper dubitantes de ente; dubitabant de substantia: quod ex hoc accidebat : quia credebant, bitabane de quòd uel substantia esset totum núc, scilicet ens, substantia. uel ad minus primum ens. Et hoc est, quod dicit litera Philosophi, quod illud, quod olim, & nunc, scilicet tempore suo, & semper quasitum suità Philosophis, ostendit, supple, quòd substantia est primum ens:semper enim suit quæsitum & dubi tatum ab eis, quid esset substantia: ita quòd de nu mero antiquorum Philosophorum aliqui substătiam rerum posuerunt esse unum, & immobile, si cut Melissus & Parmenides : alii uerò plura, quã unum, sicut aliqui posuerunt plura principia materialia, & concurrentia ad substantiam rerum: & de numero istorum, qui plura posuerunt, quidam tecerunt finita, quidam infinita; finita quide ficut Empedo, qui posuit quatuor elementa esse principia;infinita autem ficut Anaxago. qui posuit infinitas partes consimiles, uel sicut Democritus, qui posuit infinita corpora indiuisibilia. Deinde cum dicit.

Qua-

Quapropter nobis maxime, & primim, & so- A tus; quæ connexio talis est: quòd omnis motus ad lam, ut est dicere, de sic ente speculadu est, quid est.

Concludit conclusionem principalem, quæ est asserva- debet sic continuari, ex quo per præcedentia est dom, Meta probatum, quòd substantia est primum ens, & ma enflerare ximum ens: ergo sufficit nobis specificare quid 4 toto ente: est tale ens: ita quòd folum speculandum est de sed que de tali ente, uel si de aliis speculandum est; maximè substantia tamen & primò de tali speculandum est.

Motiva

As bet non

Queftion

pricipaliter Speculatur. Ad euidentiam omnium prædictorum primò querendum est. Vtrum accidentia de se habeant aliquam entitateni? Videtur quòd nó; sicut enim uult Philosophussaccidentia non sunt entia, niss quia entis; si ergo non sunt entia, nisi quia entis, tota entitas uidetur referuari in eo, cuius funt; ergo tota entitas in substantia est. Ad oppositu est, B quia quod habet quidditatem in predicamento, entitaté uidetur habere:accidentia sunt huismodi;ergo de se habet aliquam entiatem. in hac quæstione duo sunt uidenda:primum est, que sunt illa, qua possent aliqué mouere ad credendum, quòd accidentia de se nullam habeant entitatem, ad minus aliqua: secundò dandus est modus;accidentia per quem dicuntur entia: Qua gmbus nide tùm ad pimum notadum est, quòd duo sunt, quæ sur acciden possent mouere aliquem ad credendum, quod tia no habe accidentia non haberent aliquam entitatem; pri mum est, quia sunt in quadam analogia & attributione ad aliquod primum; ubi autem analogia est & attributio multorum ad unum; uidetur, quòd tota formalitas saluetur in illo uno: ut quia omnia, quæ dicuntur sana, attributionem habent ad sanitatem animalis, ideo formalitas sanitatis non est, nisi in animali, non in medicina, uel in ali quo alio: à simili, quia omnia prædicamenta attributionem habent ad substantiam: uidetur quòd tota formalitas entis saluetur in substâtia: Et hoc uidentur sonare uerba Arist.qui dicit nouem pre dicamenta funt entia, quia entis, scilicet substan tie; solam substantiam appellans ens: Secundum quod posset mouere aliqué ad hoc credédű est, quòd omnis entitas est apta nata denominare il-28 her enti lud, cuius est entitas: ita quod omne, quod habet tate, sua en entitatem, sua entitate est ens, & quod potest disuate i ens. ci ens, entitatem habet; accidens autem non potest dici ens,nam quado dicitur ens absolute,sem Accidentis per intelligitur de substantia; accidens autem no denomina- dicitur ens,sed entis: ita quòd sua denominatio sio mde of. est ab entitate substantiæssi autem haberet entita tem propriam, posset denominari ab ea, & non esset necessaria quòd denominaretur ab entitate aliena: hæc ergo funt, que possent moueri alique ad hoc credendumice sic patet primus articulus.

Scoo probadú é, p accidés het entitaté aliqua,

ad minus aliqd: & hoc patet primò ex connexio-

ne, quæ est inter motum & terminum motus: secundò ex connexione, quæ est inter agens & ra-

Schs Artic.

Conezio in- tionem agendi: tertiò ex connexione, que est inter moin, es ter agens principale &instrumétale: Primo ex có serminim mo nexione, que est inter motum, & terminum mo-

aliquam rem, & aliquam formam terminatur. De Motas Finbemus imaginari suo modo, quòd motus est in- strumetum strumentum agentis, quòd agens mediante mo- agentis. tu inducit in materiam aliquam realitatem: agés enim tunc frustra agit, quando nullam realitatem iuducit: & ille motus est otiosus, qui ad nulla rea Motus que litatem terminatur:quòd autem ipse motus ter- do otrofiss. minetur ad accidens, oportet quòd accidens aliquam entitatem habeat: imaginabimur enim & illa entitas, quæ accipitur per motum ad accidés, non potest esse entitas substantie; quia si ita esset,

omnis motus esset ad substantiam: oportet ergo quòd sit entitas accidentalis, alia ab entitate sub Scda erit ex Conezio in. stantiæ:sic ergo patet prima uia. connexione, que est inter agens & rationem agé ser ayens, di:uidemus enim q agens compositum est; ratio ronem age autem agendi forma est: possumus ergo dicere, di, que. quòd agens ens est, & quòd subsistens in se:ratio autem agédi entitas est, per quam ens est ens;& subsistentia, per quam subsistens subsistit: & ubi est aliud, & aliud agens, ibi est aliud & aliud ens: & ubi est alia & alia ratio agédi, ibi est alia & alia subsistentia. Si at hæc sunt uera: sicut benè sequi. tur, est agens, ergo est subsistens, ergo est ens; ita benè sequitur ergo est ratio, entitas, & subsistentia aliqua: Clamat ergo tota Philosophia, quòd ac cidens est ratio agendi, sicut caliditas est ratio ca lefaciendi ipfi calido, & color ratio mouendi uisum:ergo ratio agendi accidens est; quod sic est

ergo est entitas accidentis; & sic pater secunda uia. Tertia uia est ex connexione, quæ est inter Conenio inprincipale agens, & instrumétum: uidemus enim ser ages pri quòd instrumentum principalis agentis aliquod apale, es un ens est; quod enim simpliciter ens est, instrumen tum non est:si hoc autem uidetur, patet quòd ac cidens est ens in se, quia accidentia sunt instrumenta formarum substantialium, sicut color al- Accidentia bus est instrumentum oculi, & calor ignis est in- funt inftru ftrumétum ignis, & breuiter omnis qualitas acti menta forua est instrumentum sorma substatialis: ergo hec marum sut qualitas sorme substantialis actiua, & hoc accidés entitatem habet; hec ergo est tertia uia. Hæ tamē tres non plus probant, nisi quòd aliquod accidés habet entitatem aliquam; magis dubium est, & maxime de aliis, quæ uidentur dicere tantum re-

ratio agendi, est entitas aliqua; non substantia,

quia non est ratio agendi primò nisi accidens,

ipectum: & fic patet secundus articulus. Tertio uidendum est, per quem modu ipsum Art.tertius accidens habeat entitatem:dico igitur quòd secu dùm intentionem Philosophi non possunt accidentia habere entitatem completam, sicut habet Accidentie substantia: cuius ratio est: quia si ita esset, nó plus non habent esset attributio accidentis ad substantiam, quam completam substantiæ ad accidentia: nec plus entitas acci-entitatem. dentis fundaretur in substantia, quam è conuersò;oportet ergo quòd entitas accidentium dimi nuta sit. Quòd autem sit entitas diminuta, diuisa contra entitatem completam substantiz, hoc po

entitas diminuta non habeat attributionem ad ipsam completam: non enim omne diminutum aspicit omne completum; licèt semper aspiciat ad completum. Et hic modus imaginandi entita tem accidentis non est possibilis secundum Philosophum;quia(secundum eum) entitas diminu ta accidentis semper aspicit entitatem completam substantiz;ita quòd ipsum accidens dicit en titatem diminutam, quæ est apta nata denomina re entitatem completam substantia, & in ea sundari; & ideo ipsum accidens non dicitur ens nisi quia entis:hoc est dicere sua entitas diminuta est apta nata denominare ens completu,& est apta Connenien nata esse entis completi: Et secundum hoc hæc sia inter ei, entitas aliter & aliter disponit hoc ens completu: E ita op nos imaginabimur, opentitas diminuta acci dentis est quædam dispositio entis completi: secundum o est alia & alia entitas diminuta ad aliud & aliud prædicamentum: Et secundű istam uiam reperiemus couenientiam inter ens ex una parte, & genus ex alia: quia semper genus dicitur de duabus speciebus, quarum una habet enti tatem completam, & alia diminutam; sed tamen non oportet, p entitas diminuta denominet com pletam, nec habeat attributionem ad illam, sicut ad subiectum: ens autem dicitur de entitate cópleta & diminuta; ita tamen op de entitate dimi nuta per attributionem ad completam, ficut ad subiectum; non enim ista entitas est de se apta nata esse entitas, nisi incompleta; & ideo non est entitas, nisi quia entis: patet ergo tertius articu.

Ad argu-

Analogia doples.

Ad primum motiuum primi articuli dicen dum est, o duplex est analogia: una est inrer ali qua duo, quæ habent unam formalitatem, sed no formaliter, sed unum illorum habet eam causaliter tantum, & aliud illorum habet eam formaliter; eo modo quo dicimus, co medicina est sana,& animal est sanum; itacp sanitas est in utroque, sed in medicina causaliter, & in animali for maliter: & talis analogia non pot esse inter prædicamenta: Alia est analogia, quæ est inter aliqua plura, quæ habet unam formalitatem formaliter; sed in uno illorum est sub esse diminuto & attributo ad aliud atque, reducto; in altero autem sub esse completo, & non reducto, sed in se fixo: & ta lis analogia est inter nouem prædicamenta accidentalia, & substantiam: & per hoc soluitur, illud motiuum. Ad secundum dicendum est, quòd illud argumentum non probat, quòd accidens nó Entitas sub habeat entitatem; sed solum quod illa entitas no fantia, o elt apta nata denominare nisi substantiam:& hoc que diffe. est uerum; imaginabimur enim quòd entitas sub stantiz, & accidentis in hoc different, quod ipsa entitas substantia, & ipsa substantia est reducta ad se,& per se extensa; entitas uero accidentis est entitas protensa ad aliud, & denominans aliud. Vnde Commentator super quintamdecima propolitionem Libri de causis dicit, quòd substantia est rediés ad essentiam sum: & exponit seipsum

test intelligi duobus modis:uno modo quòd ista E sic: & non significat per reductionem substantia essentiam suam, quia é ens fixum per se, non indi gens in sua fixione re substentante ipsam. Et per cótrarium intelligemus, o entitas accidentis nó est rediens ad essentiam suam, sed ad essentiam substantia; & pro tantò est entitas quia entis; hoc est quia reflectitur ad ens, scilicet substantia. Ad argumentum in oppositum dicendum est, quòd Ad ag in non probat quòd tota entitas sit in substantia; ita Monta quòd nulla sit in accidente; sed soium probat, o est completa entitas in substantia; ita quòd Philosophus intendit dicere, quòd accidentia habét entitatem diminutam,& secundum quid;entitas uerò, quæ est cópleta, est entitas ipsius entis sim pliciter, scilicet substantia.

> Secundò quæritur, Vtrum accidens, in abstra 'Questio, cto significatum, sit ens? Et ur op non; nam quod no cotingit alicui, no sic significato, falso affirma Lie actilis tur ei.V.g.hæc é falsa, humanitas currit, quia nó in abstrach convenit cursus sibi sub tali modo significandi: sit cas. fed esse contingit accidenti, ut concernit subiectum, non autem ut significatur præter subiectu & in abstracto; ergo &c. Præterea quodcunque esse aliquo modo concernit rationem essendi; quia esse nunquam est sine ratione essendi; sed ac cidens abstractum non concernit rationem essen di accidentis, quia ratio substantiæ accidentis est in esse, eo quòd non est ens nisi quia entis: ergo accidens in abstracto no est ens. Ad oppositu, accidens abstractum est principium entis, sicut al bedo entis albi, ergo est ens. Respon. ad quæstionem:quando quaritur, utrum accidens, in ab stracto significatum, sit ens? hoc potest intelligi dupliciter: Vtrum, scilicet sit ens in se fixum: & sic certum est, quòd non est ens; qui a sola substitia sic est ens:uel Vtrum sit ens in alio? & sic dubium est, utrum sit ens: quod dubium ideo cosur git, quia accidens suam entitatem in alio habet: Acidis his quando ergo ex modo fignificandi illud aliud nó sua entidaconcernitur, uidetur quod non sit ens id, quod se in alio. non concernit tale aliud: sic autem est in acciden te abstracte significato, quia accidens abstracte lignificatum, significatur præter subiectú; at quia non habet esse nisi in subiecto, uidetur quòd præ ter illud non sit ens:ita quòd ex modo significandi sibi ausertur, quòd non est ens: & ideo tota ro dubij uertitur super modo significandi. Dicedu elt ergo primò; paccidens, in abstracto signi ficatum, est aliqua entitas: secundò co ista entitas non aufertur sibi propter modum significandi.

> Primum patet: nam fecundum Philosoph. in Predicamentis, album albedinem significat; & albedo certum est quòd albedinem significat; er go idem fignificat album & albedo, concretum Garai, 4 & abstractum: ita quòd significatum concre- abstractum ti est aliqua entitas, & significatum abstracti simi liter, ex quo idem significant. Ex quo patet, quòd illi,qui dubitauerunt de accidente abstracto, & non de concreto;non benè aspexerunt ad natura fignificati utriulque: si enim concretum significa

dum significaret accidens principaliter; posset uideri alicui, quòd fignificatum concreti esset no ens, significatum abstacti esset ens. Sed quia concretum & abstractum non significant niaccidens, & unum atque idem accidens; fi significatum concreti est aliqua entitas, & ignificatum abstracti:itaquòd si album entitatem figuificat,& dicit;& albedo candem dicit,&ficut abstractum entitatem dicit, sic concretum dicit: modes signi ita quòd de significato nominis non ausertur si-

bi Ista entitas, immo magis datur.

Restat ergo declarare, qd suit scdm.s.Vtru an seratur sibi per modum significadi: & differt ista declaró à prima, quia prima declaró ostendebat quòd eadem entitas accidentalis significatur per concretum & pabstracti, ut per album & albedi nem:dubium tamen remanebat, quia accidens concrétum dat intelligere subjecti entitatem; accidens autem abstractum ex modo significandi non dat intelligere entitatem subiecti:& ideo de suo modo significandi uidetur quòd sibi aufe ratur illa entitas, & quòd non est ens nisi in illa entitate: uidetur ergo quòd modus fignificandi luus auferat sibi illam entitatem. Ostendendum eft ergo, quòd propter modum fignificandi ab eo non remouetur talis entitas, quod patet sic: modus fignificandi fequitur modum intelligendi; modus autem intelligendi accidens in abstracto, puta albedinem non est hic, ut intelligatur ipsum accidens non esse in subjecto; intelligere enim albedinem non cst eam intelligere non ef: C fe in subjecto: fed modus intelligendi est, ut intelligatur prætersubiectu;ita op intelligatur no in tellecto subiecto. Et differt multu unusmodus ab alio, ga intelligere albedine no esse i subiecto est per intellectu divisiuu, & talis intellectus dicit, q entitas albedinis non est in entitate subiecti, & ita remouet ab ea entitatem subicci, intelligere autem albedinem non intellecto subiecto est intelligere simplicem naturam albedinis, & ita no per intellectum divisiuum, sed per intellectum, qui est simplicium intelligentia: & per consequés hio intellectus non remouet albedinem, nec diui dit entitatem subicci, sed solum intelligit entita tem albedinis, non intellecta entitate subiecti. Et modus figui licut dictum est de modo intelligendi, ita dicenficado dupl. dum est de modo significandi: est enim quidam modus specificandi, qui sequitur primum intellectum diuistuum, qui est modus enunciatiuus, quo dicimus albedinem non effe in subiecto: & talis? modus significandi bene aufert entitatem; sed ta li modo fignificadi non fignificatur accidés in ab-Itracto. Alius autem modus significandi est, qui sequitur modum intelligendi, qui est simplicium intelligentia:& talem modum lignificandi habet accidens lignificatum in abstrato,& sic intelligi tur accidens, non intellecto subiecto, uel præter Subjectum. Et talis modus significandi nihil ausert à re significata de co, quod habet in re: fi-

tet subiectum principalitet, & accidens abstra- A enim significaretur linea præter superficiem, & non significata superficie: tamen hoc sibi non au fert, quin linea sit in superficie : quia intellectus Intellectus est aptus natus separare multa coniuncta in re est aptus na A simili, quòd actidens significature non significature A simili, quod accidens significetur, non signifi- remulta in cato subjecto, hoc sibi non ausert, quin sit in su re. biecto. Et sic patet quastio, quomodo non benè monebantur illi, qui dubitabat, utra accidens in abstracto significato esset ens. Ad primu ar- Ad argume gumentum dicendum est, quòd non est simile de su. curfu,& de esse:quæda enim sunt prædicata, quæ tătă coueniut supposito et subjecto, sicut cursus; & non forme significatæ preter suppositu; & hoc Pradicata' quia non conueniunt nisi supposito:quoddam at duplicia. prædicatum est, sicut esse, quod conuenit supposi to,& formæ: na albedo forma est, licèt sit in alio & ideo formæ fignificatæin abitracto couenit ef fe in fuppolito; & hoc non aufertur fibi per modum fignificadi;ita quòd illud, quod coueniebat sibi primò in re,non aufertur sibi per modum significandi:tale autem no est cursus,&similia;nãque tale prædicatú sibi primo non cóuenit ; quia non est benè dictum, quòd albedo in supposito currat; sed solum quòd suppositum album currit Ad fecundum argumentum dicendum est, quòd substantia fubstantia est ratio essends subjective ipsi accidé- quo est ro es ti, & subsistenter; non tamen formaliter, quia for fende accide malitas accidentis nunquam est substantia, hæc tibus. autem ratio essendi subsistenter, & subiective (ut iam declaratum est) cocernitur ab ipso accidente; licet significetur, non significata hac re: sed iste modus significandi non aufert sibi illam realitatem, ut dictum est in corpore quæstionis.

Quaritur tertiò, Vtrum inharentia accidentis Queffic. ad subjectum sit de essentia accidentis, itap sit in feparabile à subiecto sicut dicit Philosophus in li tera? Videtur & sic per Philosophum, qui distin quens lubiectum ab accidente, dicit; q esfentia fubstantiæ est separabilis, non autem essentia accidentis. Contra: quod est de essentia alicuius > per nullam potétiam separari potest ab eo: quia hoc implicat contrarietatem, quod autem implicat cotradictionem, nulli potentiæ fubilicitur: nulla.n.potentia potest sacere, quòd sit homo, & non animal; effet.n.homo, & non homo: si ergo inhærentia est de essentia accidentis, per nullam: potétiam feparari poterit, quin femper actu inhæreat: quod pater effe fallum in Sacramento al taris, ubi accidens est sine subiecto secundum sidem per diuinam potentiam. Respondeo, duo Aprimado ad funt hic videnda: primum est, op aptitudo ad su-subsettu est biectum est de essemia accidentis: secudum est, de substătia o actus inhærendi separari potest per aliqua potentiam. Primum patet ex natura accidentis, secundum quòd dividitur contra substantiam: diuiditur.n.ens in ens in se,& in ens in alio; ens in Substantia fe substantia est: ubi notandum est, qu Auice, sic quidfecundiffinit substantiam; substantia est, de cuius na-dum Auctura est, co non sit in alio; à simili possumus diffinire accidens, of elt ens, de cuius natura est, of

tura substantie est apta nata esse in seipsa, ita natura accidentis est apta nata esse in alio: & sicut aptitudo essendi in se, nihil addit supra substantiam; ita aptitudo essendi in alio nihil addit super essentiam accidentis: quæremus enim ab aduersario: esfentia accidentis aut per se est in alio, aut per aliud; si p se, habemus propositum nostrum: si per aliud, que ro de illo alio, aut per se est in su biecto, aut per aliud: si per se æquè poterat dici de primo: si per aliud, est abire in infinitum:& sic patet prima uia. Scdò hoc patet ex analogia, accidetis ad fobfantia, que est inter accidens & substantiam propter de pendentiam, quam habet accidens ad substantias quæremus ergo ab aduerfario: aut est de essentia accidentis, p sit in dependentia ad substantiam, & quòd sit aptum natum esse in ea; aut est sibi ac cidétale: si est de essentia sua quòd sit in depentia, & cy sit sic aptum natum, habemus propositu nostrum: si autem est accidentale, cum analogia oriatur ex dependentia & aptitudine; ergo analo gia, quæ est inter accidens & substantiam, accidé talis est: igitur natura accidentis de se non est in analogia, sed sibi accidit, o sit in analogia: ut ergo seruetur ista analogia & iste ordo essentialis, ponamus quòd entitas accidentis est entitas diminuta, que de se est apta nata esse in alio, ad qd; habet attributionem & analogiam: & sic patet se Esse in se,es cunda uia. Tertia uia est ex hoc, quòd esse in esse in also se, & esse in also dividunt omnem conceptum: de dividus om natura enim omnis conceptus entis est, quòd uel G we conceptu fit aptum natum esse in se, uel in alio: non enim est dare conceptum tertium; immo hi duo conce ptus sufficienter dividunt totam naturam entis, ad minus prædicamentalis; sicut substantia & accidens: quæremus ergo de conceptu accidentis, aut est talis conceptus, qui est aptus natus esse in se, aut esse in alio; quia tertio modo non est dares si est conceptus, qui sit aptus natus esse in se; ergo est substantia: & sic accidens erit substantia; hoc est impossibile; ergo est conceptus, qui est aptus natus esse in alio; ita quòd aptitudo est de essentia fua & de conceptu: si.n. aptitudo no esset de conceptu accidentis, ergo conceptus accidentis potest intelligi præter aptitudinem: quando ergo. sic concipitur sine aptitudine, aut concipitur ur ens aptum natú esse in se, aut ut in alio; cum non sit dare nisi istos duos modos generalescoceptus; si ut aptus natus est esse in se, ergo concipitur ut substantia; sed quia nunquam conceptus acciden tis potest concipi ut conceptus substantiz; restat ergo ut concipiatur sicut conceptus, qui est aptus natus esse in alio, ergo concipitur cu aptitudine, & sine aptitudine: modò circunscribatur ab eo aptitudo, restat quòd cum aptitudine, & sine apti tudine: hoc autem est impossibile secundum eun

> Quòd actus inherendi feparari potest per po, tentiam diuinam, ita quòd licèt accidens univer.

dem modum, igitur non potest aptitudo circun-

fit in alio.Imaginabimur ergo sic, quòd sicut na- E. saliter sit in alio, tamen per potentiam diuina potest substentari in se; patet: illud, quod reservatur in quolibet efficience secundario, creato; ucrius darium of est in primo efficiente:ita quòd ratio effectiua cu instrumen. iuslibet creati uerius est in primo principio, qua mm primi. in agente fecundario;& hoc quia quodlibet agés secundarium est instrumentum respectu primi. Imaginabimur ergo differentiam inter causam formalem, & efficientem : quia ratio agendi per Differente modum forme, ita est in sorma, quòd non reserinter can
uatur in primo principio; ita que esse, quod sit mediante forma, formaliter non potest sieri sine sor

granda. ma;albedo enim facit album per modum forme, nec potest fieri album sine albedine; quia hoc im plicat contradictionem; effet enim album, & non album: ratio autem efficiendi secundorum agen. tium uerius reservatur in primo principio quam fit in seipsa; illud, qd pot mediantibus secundis agentibus, potelt per leiplum: lubiectum autem respectu accidentis se habet sic, quòd conservat, & substetat ipsum in esse, & etiam in agedo: & sic inter subjection, & soum accidens est actio conservativa; conservare autem rationem efficientis dicit; il ergo primum principium mediate isto su biecto conscruat tale accidens in esse, poterit ipfum conservare per seipsum sine subjector& hoc quia (ut jain dicium eff) quòd potest mediante se cundo agente, potest per scipsum. Ponitur Apittoleal ergo per ium dicta, quòd aptitudo ad subiectum subultu of est de essentia accidentis; & ita per nullam po- de essentia tentiam potest separarissicut probat unum argu- accidentational mentum: accidens autem potest fieri fine subie- cia allado cto per potentiam divinam; & sic potest esse sine inherentia actuali: & ideo licet aptitudo sit de effentia sua; tamen inherentia actualis non; & sicpatent argumenta, quæ soluutur istis duabus uijs, icilicet per inherentiam actualem, & per inhere tiam aptitudinalem. 🔡 🦠

Quarto quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, op Questin substantia sit prior tempore ipsoaccidente; sicut dicit Philosophus? Quod non; quia substantia no est prior accidente, quod est proprio passio eius; non enim reperitur substantia sine propria passio nesergo nec sine accidente. Præteres; si est prior omni accidete, ergo est prior ipso tempore; cum tempus sit quoddam accidens: si autem ita est, se quitur quòd tempus fit ante tempus:eo enim ipso quod est tempus prius tempore, est in tépore, & eo iplo quòd est ante tempus, illud tempus in quo est, præcedit illud, ante qd est, Ad opposi tum est dictum Philosophi. Respondeo:ad hanc qoné potest responderi tribus mis. Prima mia est uia Com. qui distinguit de accidente:accidens opicime enim uel est separabile, uel inseparabile: si est se- ed question parabile, sic substantia prior accidente est; nam que potest esse sine eo si autem est inseparabile, & semper sequitur formam rei, sic licet ilta forma,& subiectú respectu accidentis non sit prius tali accidente, si simul sit cum eo; tamen materia, ex qua fit subjectum, & sorma priùs est sali ac

Art. fc4s.

scribi ab eo.

cidente;

substantia erit accidente duratione. Imaginatur enim sic Commentator quòd quando aliquod accidens proprium sequitur formamslicut moue ri deorsu, sequitur formagravitatis; eade materia, quæ est in potétia ad formã, est in potentia ad illud accidens: ut ille, qua elt in potentia ad graui tatem, est in potentia ad moueri deorsum simul, & semel: quando est deducta ad esse sorma, est deducta ad esse accidentis; quia simulest sub sor ma grauitatis, & lub propria passione: & sicut materia duratione præcedit formam, ita duratio ne præcedit illud accidens;quam durationemvo Opi, aliorii. cat Philosophus tempus: hac est ergo uia Commentato. Secunda uia est aliquorum, faluantiu dictum Philosophi ,& est talis : quod multa sunt R uera per se, que tamen sunt falla per accidens: hæc est uera per se Petrus non est albus, nec medio colore coloratus; tamé absolute uel est albus, uel niger, uel medio colore coloratus:ita quòd per accidens est falfum, quin uel sit albus, uel niger, uel medio colore coloratus. A fimili, in fubstantia est uerum per se, quòd substantia de es fentia fua præcedat accidens; & tamen falsum est, oppræcedat & omnino sit prior : ergo prior eft ex perseitate substantia, & tamen falsum est, op in re omnino fit prior : ficut ueru erat per se, Petrus non est albus, & tamé falfum erat abiolu tè.Imaginabimur ergo sic per istam uiam, quòd aliqua substantia est inseparabilis ab accidente, & è conuerso: sed illa inseparabilitas magis oritur ex essentia accidentis, quam ex essentia subftantie cum enim ex essentia substantie sit essentia independens, effentia autem accidentis sit esfentia dependens; ista inseparabilitas oritur ex essentia accidentis dependenti magis, quam ex in dependentia substantia:ita quòd essentia substatie præcedit, & quasi separabilis est, sed quòd sit ibiinseparabilitas, hoc est per dependentiam ac cidentis; propter suam enim dependentiam sem per essentia accidentis est in essentia substantia. Quafi dicat ergo Philosophus; essentia substantie est prior, quia separabilis; que separabilitas oritur ex independentia substantiæ:essentia autem acci dentis est posterior, quia inseparabilis propter fuă dependentiă:hæc est ergo secunda uia. Hec autem uia infusficiens uidetur, quia non plus pro bat, nifi quòd effentia substantia precedat intellectu; quòd autem tempore præcedat, hoc non opi.proprie probat. Est ergo tertia uia,quam credo esse ue riorem, quòd substantia præcedit tempore accidens: cuius ratio est, quia nó est de essentia cuius Non omnis libet substantiz, quòd sit sub accidente; immo po Substantia test reperiri aliquid infra ambitum substantie, cp oft sub acci nullum accidens habet:sicut substătia primi prin emue etti- cipii: & forte secundum opi. Philosophorum sub dens sit in stantia osum substantiarum separataru: si ergo Substantia, substantia de essentia sua non est inseparabilis, quia sic omnis substantia esset inseparabilis ab accidente: Accidés autem lecundum totum suu

cidente; materia auté substantia est, & ideo prior A ambitum inseparabile est: ergo substantie non re pugnat separari,& reperiri sine accidente: naturæ autem accidentis repugnat separari & reperi ri line substantia: nisi ista separatio siat per poten tiam diuinam, de qua dictum est superius. Vult ergo dicere Philosophap substantia prior est accidente tempore, quia fibi, non repugnat separari ab accidente, & reperiri fine eo: accidens auté posteriùs inest, quia nó potest separari ab ea. No tandum est ergo quòd tempus potest accipi duo Tempus du bus modis:uno modo propriè: secundo modo co plicuer. muniter, pro omni duratione: & sic accipitur hica quia substantia, que reperitur sine accidente, du+ ratione est ante accidens; siue pro duratione acci piatur eternitas, siue zuiternitas. Ad primu ar- Ad argugumentu patet, quia non omnis substantia præce menta. dit omne accidens, sed aliqua substantia. Ad secu dum patet, quòd nó accipitur tempus pro portio ne, sed pro quacunque duratione; & sic non est tempus quòd præcedat tempus: & hoc dico focundum ultimam uiam

Quintò quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, 🦈 Luestio. substantia sit prior accidente notitia, ficut dicit-Philosophus? Videtur quòd non, quia ex cognitione accidentium deuenimus in cognitione sub Ex Libello Rantiarum: cuius ratio est, quia omnis nostra co+ de sensis, es gmitio incipit à sensus ensus autem super accide, sensile. tia fertur;& ita uidetur,quòd cognitio nostra in tellectualis priùs feratur super natutam acciden tis; fecundariò super naturam substantiæ: & sic substantia nó est prior cognitione, & notitia. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo dicendu elt, op priùs notitia potest esse duobus modis i Prim mei-uno modo quasi passiuè, ut sit sensus; prius, idest tra duplicipriùs cognitum:ita quòd illud uocetur prius no ter. titia, super quod fertur nostra notitia, & cognitio priùs : secundo modo, potest intelligi prius no-titia quasi actiuè: quasi dicatur prius notitia, quod facit maiorem notitiam; non quia priùs cognoscatur à nobis, sed quia quando cognoscitur, sacit maiorem notitiam de re, quam aliquid aliud. Primo modo accipiendo prius notitia, accidens potest esse prius notitia ipsa substantia; & quado prioritate temporisiquia priùs tépore sertur noîtra notitia fuper accidens, quâm fuper fubitantis Secundo modo accipiendo prius notitia, substan tia est prior notitia ipso accidente, quia si de eadem re cognoscitur substantia rei, & accidés rei; maiorem notitiam habemus de ipla re per iplam substantia, quam per accidens: ita quòd prius no titia, non est prius notitia in tempore, sed prius, hoc est, dignius uel nobilius notitia. Et isto modo accipit hic Philosophus, quia ipse dicit, quòd side eadé re cognoscimus quid est, & quale est; maiorem cognitionem habemus hic per ipfum? quid est, quam per iplum quale est .Imaginatur · .n. Philoso. co vnuquodo; sicut sehet ad este, sic se 2. Metaph. habet ad notitiam; illud ergo, quod est magis in- 4. trinsecum ipsi esse rei, magis intrinsecam noti-

tiam faciet;& per consequens maiorem, & prio--

rei, quam ipsum quale, uel quam quodlibet ac cidens; & per consequens magis intrinsecam no titiam faciet, & priorem. Non enim est prætereu dum, quòd aliqua funt, quæ priùs cognoscuntur Cognostibi- à nobis, que tamen minimam notitiam faciut de les duplicies ressicut consula magis: cognoscere enim rem sub esse costuso, est habere notitiam de re minimam; ficut cognoscere hominem inquantum animal; est modica cognitio de homine: & similiter:acci dens priùs à nobis cognoscitur, cum minima no+ titiam & extrinsecam saciat de re. Quædam auté funt, que posterius à nobis cognoscuntur, & tamé intrinfecam,& magnam notitiam fa ciunt de re; sicut minus cósusa, & distincta: cognoscere enim rem subesse distincto & particulato, est maxima p cognirio de ipla re: & similiter ista quidditas rei, licet à nobis posteriùs cognoscatur; tamen quando cognoscitur, maximam notitiam de refacit: quam maximitatem Philosophus dicit prioritate; cum dixit, quod est priùs notitia. Ad argumentum patet, quia æque uocatur priùs notitia.

Videtur autem substantia inexistere manifestis**sime** quidem corporibus.Vnde animalia,& plātas, & eorum partes substantias esse dicimus, & naturalia corpora,ut ignem, aquam, & terram, & taliu singula; & quacuque, aut partes eorum, aut ex his funt, aut partibus, aut omnibus; ut celum, & par-

tes einszut astra,& luna,& sol.

Quia dictum est, quòd principalis intentio in hoc libro est de substantia; ideo hic principaliter G incipit determinare de ista substantia. Et diuiditur in duas partes, quia primò determinat de ea secundum opinionem aliorum; secundo secundu opinionem propriam. Secuida ibi [Dicitur autemsubstantia] Prima in duas, quia primò recitat opi niones aliorum contra substantiam: secundo dicit, quòd de opinione istorum inquirendum est, quid benè dictum sit, & quid non, scilicet circa substantiam. Secunda ibi [De his igitur quid dici tur benè] Prima in duas, quia primò ostendit, que funt illa entia, quæ funt manifeste substantia : secundò ponit opiniones aliorum circa substantia ibi, [Videtur quibusdam] Prima in duas, quia pri mò oftendit, quòd fensibilia naturalia sunt substa tiæ; secundò excusat se à quadam questione, quæ H posset moueri[Vtrű uerò hæ.]Dicit ergo, quòd Tubstantia manisestissime uidetur existere in cor poribus;ita quòd corpora uidentur esse substan-: tia: & exemplificat de multis; co modo quo dicimus, quiuersalia corpora, sicut ignis, & aqua, & terra; & fingula de numero talium elementorum, ficut aer, uel uapor, secundum opinione aliquorum sunt substantiz; co modo quo dicimus, quòd partes elementorum, uel etiam corporum, quæ sunt composita ex elementis, uel ex quibusdam partibus eorum elementorum, sunt substan-. tiæ:& composita ex elementis uocat totam spheram actiuorum & passiuorum, que componútur ex quatuor elementis:compolita autem ex parti-

rem: ipsum autem quid est, magis est intrinsecu E bus clemetorum uocat corpora mixta, in quibus non sunt elementa secundum suum totum, sed se cudum suas partes;eo etiam modo quo dicimus, quòd cœlum, & partes eius, sicut funt astra, luna, & sol, substantiæ sunt. Deinde cum dicit.

> V trum uerò ha sola substantia sunt, aut & alia, aut horum quidem nullum, altera autem quadam,

perscrutandom.

Excusat se à quadam questione, que posset mo ueri:posset enim aliquis dicere:ita dictum est, op An denim sensibilia sunt manifestissime substantiæ; sed ta- alia substa men questio est, Vtrum sint aliquæ substantiæ se- tie à sensparatæ à sensibilibus, aut solæ substantie sensibiles sim? Ad hanc quæstionem se excusans Philophus, dicit; quòd utrum hæ folæ fubftantiæ fensi- 🛲 biles sint substantia, aut sint substantia alia separate preter istas; uel etiam utrum nullum sensibilium sit substantia, aut altera sint, scilicet quada substantia ab istis, perscrutandum est posterius, & non hic, scilicet in Duodecimo huius. Deinde cum dicit.

Videtur quibusdam corporis termini,ut supersicies & linea, & punctus, et unitar ese substantias, magis quam corpas & solidum.

Recitat opiniones antiquorum, quæ fuerunt Opinione circa substantiam. Et dividitur in quatuor partes multiplica secunaum quatuor modos, qui ponebantur circa anique fubstantias. Secunda ibi, [Ampliùs præter sensibi lia]Tertiaibi[Sed Leucippus]Quartaibi[Quida uerò ipecies, & numeros ] Dicit ergo primò, quòd quibusdam uisum est, quòd termini corpo. ris, sicut superficies, linea, punctus, & unitas; sint magis fubstantia quam corpus, & solidum: ita qu superficies, linea, & punctus sunt substantiæ corporis: & unitas etiam est substantia rerum. Deinde cum dicit.

Amplius prater sensibilia hi quidem non opinan tur aliquid esse talium, illi nerò plura, & magis en tia sempiterna: ut Plato species ipsas, & mathema tica duas substantias; tertiam uerò sensibilium cor-

porum substantiam.

Ponit secundum modum circa substătias, qui fuit modus Platonicus, dicens; quòd licèt sint ali-Platonicio qui, ficut Pythagorici;qui nibil opinarentur esse rum 1/4 folum præter sensibilia; ita quòd non aliquid de numero talium, sicut est superficies, li nea, & pun ctus, esset separatum à sensibilibus: Alii tamen sicut Platonici, posuerunt plura entia sempiterna, & magis entia, quam sensibilia: quia sessibilia cor ruptibilia sunt, & mobilia; hec autem sempiterna sunt immobilia, & incorruptibilia: & polucrunt ilta esse plura, & esse rerum principia: quia ipse Plato posuit duas substantias separatas, & sempi ternas, scilicet ipsas species, & mathematica:tertiam uerò substantiam posuit res sensibiles. Ipse enim Plato posuit tantum unum ordinem substă tiarum scnfibilium, duplicem autem ordiné sub-Itantiarum separatarum, quia posuit ideas, & mathematica. Deinde cum dicit.

Sed Leucippus plures substantias ab uno inchoas,

Digitized by Google

Naturalia lia sustătia

Y ....

aliud autem magnitudinum, deinde anima: & hoc modo protendit substantias.

Ponit tertium modum, dicens: ita dictum est, G Plato posuit duplicem ordinem substătiarum Leucipi Opi separataru: sed Leucippus posuit plures ordines; in unoquoq; tamé ordine inchoauit ab uno,quia unum ponebat principium cuiuslibet substantie, fed tamen aliud unum ponebat substantiam numerorum; aliud at unum substantiam magnitudi num; aliud autem unum substantiam animæ: & deinde post substantias anime, substantias sensibiles:& sic protendebat substantias usque ad sub stantias sensibiles. Iste enim uidebatu ponere or dines multos subiectorum, in primo ordine ponebat species: in secundo numeros: & in isto or- B dine ponebat unum esse substantiam numeroru: in tertio ordine ponebat magnitudines, & hic ét ponebat, op unum erat substantia magnitudinu: in quarto ordine ponebat animam:in quinto sub ftantias sensibiles.

> Quidam nerò species, & numeros eandem habere dicunt naturam:alia uerò habita.s.lineas, & superficie usque ad primam cœli substantia, et sensibilia,

Ponit quartum modum, dicens: ita dictu est, co Profequer Antiqui, sicut Plato, & Leucip. sub alio ordine po opi. Lewup nebant species, & sub alio mathematica:ita dictum est etiani, q Leucip. duplicem ordinem ponebat in mathematicis, ordinem numerorum, & ordinem magnitudinum;& primum ordinem.f. numerorum, ponebat alium ab ordine spérum: ita co aliam naturam ponebat spērum, & numero rum. Quidam tamen numeros, & spés eandé naturam dicunt hre, & sub eodem ordine esse:post istum at ordinem consequitur ordo magnitudinum.f.linearum & superficierum: ita q-istæ substantiz sunt habitz.i.consequenter se hentes ad alias, post quas substantias fit processus usque ad primam cœli substantiam, & usque ad sensibilia, qua sunt in primo ordine susstantiarum:ponunt ergo isti sub isto ordine species, & numeros; post hunc consequenter lineam, & magnitudinem, & superficiem; post hunc cœlum, deinde sensibilia. Motion sic Notandum est, op primi, qui ponebont, op termiopinionan- ni corporis funt magis substantia, quá corpus; ex hoc uidebatur moueri, q linez, superficies, & ter mini hent quendam modum prioritatis respectu corporis:nam certum est, cp de conceptu corporis est linea,& superficies; non tamen è conuerfo. Videbatur-ergo eis, cp priora in conceptu fint priora in substantia; & cp priora sunt substantiæ polteriorum: uidebatur ét eis, co leparata in conceptu essent separata in esse; quia termini posfunt leparari à corpore in conceptu, & non è con uersò;ideo possunt separari à corpore in esse, & non è conuerso. Hi autem non benè mouebantur, quia non sequitur op priora in conceptu sint priora in substantia: & secundum perfectionem nature non sequitur, pilla, que separantur in concepui, separentur in esse: cy autem priora in

& principia substantia, aliud quidem numerorum, A conceptu sint posteriora persectione, patet quia multoties coceptus posteriores sunt maioris per fectionis, quam prioris; sicut conceptus speciei, quàm generis;ut hominis quàm animalis: cp etia separata in conceptu, non sint separata in este, ita patet:quia multa funt coniuncta in effe, que intellectus dividit; ut ens, & uerum. Commen.ta- Auer.decla men ponit causam, ex qua isti mouebantur, co li-irano. nea, & superficies sint priores substantie, quamcorpus: quia quidam corum ponebant tres dimé siones este sormas substantiales corporis; ita cocorpus est quid copositum ex materia, & tribus dimensionibus: ficut ergo forma est prior composito; ita ista diméliones sunt corpore priores: qui dam autem eorum ponebant corpus esse compositu ex superficiebus: sicut igitur partes componé tes sunt priores toto; ita superficies est prior cor pore; certum est autem op primus modus non est uerus, quia tres dimensiones sunt quantitas, quãtitas autem non potest esse forma substantialis, quæ est substantia. Secudum etjam motiuum est: fallum, quia corpus non componitur ex superficiebus. Notandum ét, co qui ponebant duplicem ordinem in separatis.f.spērum, & mathematicorum uidebantur moueri pp duplicem abstractio-Abstractio nem;elt.n.una abstractio, qua abstrahitur uniuer duplex. fale à particulari; sicut homo ab hoc homine; &: huic respondet species, sicut homo separatus: est alia abstractio formæ à materia, sicut quantitas mathematica ab ista materia; & heric respondet secunda substantia separata. s. mathematica. Et sic non benè mouebatur, quia non oportet, quòd quæ funt abstracta in conceptu, 👽 héant aliquid abstractum in esse, & sic respondeatur. Notandum est de tertio modo, quem posuitLeucippus, Cosi deratio quem Commen.uocat tertium; o Commen.di- orca opi-ci cit, pilte ponit plures substantias diversas. V.g. cippi. unam substantiam numerum, alia magnitudinė 🗸 aliam animam,& quia substantiz erant diuersz, ideo principia fubltantiarum erant diuerfa; prin cipium enim numeri, quod est unum, est aliud à principio magnitudinum, & à principio Anime; ita 🔖 substantiæ diuersificantur propter diuersas caulas,& diuersa principia;& posuit quòd nume ri essent priores in substantia, & quia ita erat; ideo unum, quod est principium numeri, pone-

> bilium.Deinde cum dicit. De his igitur quid dicitur bene, & quid non be-TEX.6. ne; & que sunt substantie; & utrum sint alique, aut non fint; & iste quomodo sunt; & utrum est ali qua separabilis substantia, & quare, & quomodo: aut nulla præter sensibiles, perscrutandum; sum deferipserimus primo substantiam, quid est noun.

De quarto autem modo notandum est, quod di- deratio car

cit idem Commenta. quod iste suit modus po-ica quarin

nendi; ponebant enim quòd numeri, & species medum.

essent eiusdem naturz;& op ista natura esset causa superficierum, & linearum; lineæ autem, & su-

perficies principia essent cœli, & aliorum sensi-

Dicit

Substantia

citer

Dicit quòd inquirendum est, quid benè di- E tur sicut & ens]Prima in duas partes, i prima par &um est ab istis, & quid non bene; & quæ sunt Remittit fe substantia, & qua non, utrum scilicet Mathemaad sequentica, uel species; & utrum sint aliquæ substantiæ præter substantias sensibiles, & si istæ sunt, quomodo sunt;& utrum sit aliqua substantia separabilis; & quare est, & quomodo est, aut utrum nul la sit præter sensibiles, perscrutandum est posteriùs, scilicet in Duodecimo, & sequentibus Libris; sed tamen uidendum est in præsenti tractatu, quid est substantia in se.

. TEX. 7. Dicitur autem substantia & si non multipliciùs, M. 3.

de quatuor maxime . Etenim quod quid erat esses universal es genus uidetur substantia cuiusque es Je:& quartum horum subiectum.

Hic (ficut dicebatur superius) Philosophus F determinat de substantia secundum opinionem propriam. Et diuiditur in duas partes, quia primò diuidit substantiam: secundò exequitur de membris diuisionis. Secunda ibi [Subiectum uerò est.] Dicit ergo primò, quòd substantia dicitur multis modis, & si non dicitur multipliciùs, ad minus dicitur quatuor modis: hoc autem dicit, quia secundum opinionem aliorum multi alii modi erant, quibus dicitur substătia, quâm sint isti, quos posuit. Primus autem modus inter istos quatuor est, quo quidditas rei, & quod quid erat esse dicitur substantia rei : secundus modus est secundum opinionem Platonicorum magis, quàm suam, qui ponebant universale esse subițan tiam rei, ideam, & speciem: tertius modus, quo genus, puta unum, & ens, ponitur substantia rerum:quartus modus est, quo subiectum, idest pri ma substanția dicitur substantia. Notandum est, quòd primum modum, scilicet de quidditate, uocat Commentator de substantia, quia omne Docker, Com prædicabile in quid, substantia est; ita quòd secun dùm hunc modum quidditas & fubstantia isto modo esset in aliis prædicamentis à prædicamen to substantia: secundum autem modum, & tertium, scilicet universalis, & generis, uidetur ipse Commentator sic diversificare: quia alii existima bant univerfale magis commune esse magis sub-Rantiam, quam propinquum, quod uocat Aristo. genus:quomodocunquelautem lit, sequitur quòd iuxta primam diuisionem,& primum modum di stinguédi secudum Cóm, dividatur totus Liber.

Subiectum nerò est, de quo alia dicuntur, & illud ipfum non adhuc de alio. Propter quod primum de boc determinandum est. Maxime nam que uidetur esse substantia subictium primum.

Exequitur de membris divisionis prædictæ: & primo de ultimo, quomodo, scilicet subiectú sub Rantia est: secundo de ipso quod quid est: tertio de ipso universali, utrum universale sit substantia: quarto de ipso uno & ente, scilicet utrum sit subitantia rerum. Secunda ibi [Quoniam autem in principio diuilimus] Tertia ibi circa medium huius [Quoniam uerò de substantia est] Vltima circa finem huius, ibi [Quoniam uerò unum dicite disfinit substantiam quarto modo dictam:secu dò eam diuidit. Secunda ibi [Tale ucrò mó quodam] Dicit ergo primò, o subiectum, quod suit substantia quarto modo est illud, de quo aliquid dicitur, & ipsum de nullo alio dicitur: & ideo de co primò perscrutandum est: quia tale subiectú uidetur prima substantia, & maximè. Notandum eft, op subjectum hic idem est, op primum: de cuius ratione est, quòd sit fundamentum omnis en tis prædicamentalis:uidemus enim, quòd secunda substantia fundatur in prima; & etiam omnia nouem entia prædicamentalia in prima substantia fundantur, & ista super nullo ente fundatur: & quia omnia entia prædicabilia fuper ipfam fun dantur, benè dixit Philosophus, qo omnia alia en tia de ipsa prædicantur: & quia ipsa super nullo fundatur, ideo bene dixit, quòd ista de nullo præ dicatur: & quia sic est fundamentum omnium en tium prædicabilium, ficut secundarum substantiarum,& omnium accidentium;ideo benè dixit Philosophus, quòd est maximè substantia. Est.n. diligenter notandum, quòd de ratione substâtix Salfania est, quòd sit ens in se:aliqua enim substantia est, duples. sicut substantia secunda, que secundum remest ens in se,tamen quantum ad modum significandi dicit inclinationem ad aliud; & ideo dicit qua le,uel quid per modum qualis : ficut animal, uel homo, quæ secundum rem dicunt quid, & substi tiam, tamen secundum modum significandi dicunt quale, uidelicet prædicamentale, quia dicut modum primæ substantiæ: & ideo Philosoph. ibi tales substantias appellauit quale quid significare.Et alia substantia, quæ secundum rem dicites se in se, & etiam secundú modum: & ista est prima substantia, cum realitas in se sit, & non in aliot de cuius modo significandi non est, o dicat rem in alio, nec inclinationem ad aliud:& ideo &quò ad rem,& quò ad modum substantia est:ideo Phi losophus hanc uocat hocaliquid, idest aliquid subsistens in se, & quò ad rem, & quò ad modu: ideo principaliter, & maximè dicitur.

Tale uerò modo quodam materia dicitur , & alio modo forma; tertio modo quod ex his. Dico autem materia quidem as ; forma autem figuramspe cici; quod autem ex his statuam totam.

Diuidit ipsam substantiam. Et diuidit in tres partes, quia primò ponit substantiæ divisionem & manifestónem eius per exempla: secundò cóparat membra divisionis inter se: tertiò ostendit, quod illorum est prætermittendű, & de quo pro subdinfi sequendum, ibi [Quare si spés materia est prior] subjiantes Tertia ibi [Attamen eam, quæ nunc ex ambobus quant substantiam] Sic ergo dicit circa primum, quòd talis substantia iam dicta, uno modo dicitur de materia: secundo mò di de formaterito de copo sito ex his : scđò manifestat hoc per exempla in artificialibus, dicens; uoco at materiam sicut 28, formam at sicut figuram speciei, hoc est dans aliquam spem zri; compositum uest ex iis, sieut sta

# Liber Septimus.

TBX.8.

est, op materia in artificialibus in actu est ens, sicut æs, uel lignum: in naturalibus autem est ens in potentia: & quia notitia ex actualitate oritur, Ari. exepla quia quidquid cognoscitur, cognoscitur secun-Pleriiq; pro dùm quòd est in actu; ideo materia in artificiali-Portione, et bus est nobis notior, quam in naturalibus. Et io no identita philosophus bene materiam in naturalibus demade forma dit nobis intelligere, dicens; cp ficut in artificialiarrificiales bus est aliquid ad modum materia, quod actuafantie, sed guram; aliquid compositum est utrisque: ita si accidentia. militer in naturalibus est aliqua natura materiæ, quæ actuatur per formam materialem, & aliquid ex utrisque componitur.

Quare si species materia est prior, or magis ens; B et ipso, quod ex utrisque, prior erit propter candem

Comparat membra divisionis inter se . Et dividitur in tres partes, quia in prima parte often dit, quòd forma est maximè substantia: in secunda quòd materia:in tertia oftendit, quòd hoc no est nerum, scilicet quòd materia sit maximè substantia, sed quòd forma. Secunda ibi [Ampliùs & materia] Tertia ibi [Sed impossibile.] Prima in duas, quia primò oftendit, quòd forma est maximè substantia: secundò excusat se à quadam quæ stione, que posset sibiproponi, ibi[Nunc quidem igitur typo.] Primò ergo oftendit, quòd forma est maxime substantia, & facit talem rationem: quod est magis substantia, quam materia, & co- C politum, est maxime substantia: forma est huiusmodi, quod patet, forma enim est magis ens, quàm materia, quia forma est ens in actu, materia autem in potentia folùm; ergo forma est priùs ens,& magis substantia, quam materia; & si ens prius quam materia, est etiam composito prior: cuius ratio est, quia in composito est materia & forma: si ergo materia habet rationem posterioritatis respectu formæ, ergo ipsum compositum ratione materiæ, in se clausæ, habebit rationem posterioritatis respectu formæ. Et posset sieri talis ratio:actus est prior potentia, ergo quidquid est potentia, uel claudit potentiam in se, posteziùs est ipso actu: sed materia est ens in potentia a compositum autem claudit potentiam in se, quia D materiam; forma autem est ipse actus; ergo forma est quid prius utroque : ita quòd illud idem, quod dat sibi prioritatem respectu materiæ, dat fibi etiam respectu compositi:quia quòd materia fit posterior, hoc est propter potentiam clausam in se. Deinde cum dicit.

Nunc quidem igitur typo, idest siguraliter di-Eũ est, quod sit substantia, quia quòd no de subietto, sed de quo alia. Oportet autem non solum itamon.n. sufficiens. Ipsum enim hoc manifestum.

Excusat se à quadam quastione isto modo:pos set quærere aliquis ab eo, quare non melius declarauit substantiam, quàm isto modo: substantia est, de qua alia dicuntur, & ipsa de nullo? excusat

tua, que componitur ex ere, & figura. Notandu A se, dicens; quòd maior declaratio huius ad alium Fuit. n. 10 lo locum reservatur, dicens: de substantia quid sit ; gica ; sumnunc typo, & figuraliter dictum est:quoniam di- pea penes cum est, quo o a de ipsa, & ipsa de nullo prædica- modif prædi tur:oportet enim ipsam non solùm isto modo ma candi. nifestari; quia ista manifestatio nonest sufficiens: ipfum enim diffinitum eft immanifeftum, nifi alio modo manisestetur. Notandum est, quòd omnis manifestatio est, & omnis resolutio rei ad principia lua:si ergo substantia hic diffinita de- Notificatio beret manisestari benè, deberet manisestari per rei persetta principia sua, quid sit in se, & quomodo ex his que. fint sola composita, quod fiet in Octauo huius, manisestabitur. n. materia & forma quomo sunt principia substantiæ sensibilés; ubi etiam manifestabitur, quomodo ex his fit unum: & quia hoc non facit notificatio data hic, ideo benè dixit Philosophus, quòd substantia non est manisesta hic, nisi sub quodam typo,& in quodam uniuersali.

Ad euidentiam dictorum quæreret aliquis Quefie. primò. Qua diuisio sit substantia in materiam, & formam? Respondeo, hic debent tria uideri: Dinisto sub primò quòd non est divisso univoci: cuius ratio station elt, quia secundum aliam, & aliam rationem for- teria, sorma ma dicitur substantia, & materia, & composi- er copositio tum: forma enim dicitur substantia, non quia sit est.
illud, quod est per seised quia est revio assenti. illud, quod est per se; sed quia est ratio essendi ali quid per se;materia autem dicitur substătia,quia elt in potentia ad formam fubstantialem,& susci pit eam : compositum autem dicitur substantia, quia est illud, quod per se est, licèt sit per aliud, si cut per formam. Ita quòd imaginabimur, quòd esse per se, quod est proprium , à tribus sumitur; sed sub diversisrationibus: quia à composito sicut ab illo,quod est per se:à forma sicut ab illo,quod est ratio essendi: à materia sicut abillo, quod est in potentia ad compolitum, quod quidé est ens p se.patet ergo primum. Scam, quod det uideri, est cy non est divisso æquivoci in sua significata: fignificata.n.nominis æquiuoci non habent attri butionem inter se; secundum autem prædicta, materia habet attributionem ad compositum, & ad formam, ficut ad illa, ad quæ eft in potentia; compositum autem habet attributionem ad formam, sicut ad illud, quod est ratio esfendi: significata autem æquiuoce non aspiciunt unum, & idem; dictum est autem, quòd materia, forma, & compositum aspiciunt unum, & idem, licet sub diuersis rationibus; patet igitur secundum, scilicet quod non est divisio aquivoci. Restat quod De rie ana fit divisio analogi; de ratione enim analogi est, logi quid. quòd unum & idem aspiciatur sub diuersis tatio nibus; eandem enim fanitatem afpiciunt animal, medicina, & urina, sed tamen sub diuersis modis; animal quidem aspicit, quia eam suscipit; me dicina quia eam efficit; urina autem quia eam significat; à simili dico hic, quòd esse per se aspici-

tur à tribus istis, sed tamen differenter, ut dictum

est supra.

Ii 2

# -Metaphylica

Questio.

cut generis in spess Dicendum est, op non; cuius ro est, quia de essentia substantia, secundo co est Divisio sob genus, est qualdam ens in se; ita que species, in quas dividitur substátia, prout est genus, sunt materia co ens in le:si ergo materia & forma essent species, species substantiæ essent duo entia in se, & per consequens, cum concurrant ad naturam unius entis, unum ens esset duo entia: hoc autem est impossibile, ergo non potest esse divisio generis in species. Debemus enim imaginari, quòd materia & forma non funt species, sed partes speciei: & quia non sunt species, ideo substantia, quando dividitur in materiam & formam, non dividitur ficut genus in suas species; & quia sunt partes speciei, & principia eius; ideo habent analogiam ad ipsam speciem : & divisio substantiæ in speciem, uel compositum, & materiam, ac for mam non est diuisio uniuoci in species suas, nec generis; sed est diuisio cuiusdam analogi: quia ma teria, & forma propter attributionem, quam habent ad speciem, in genere sunt. Ad cuius eui dentiam notandum est, quòd illud est in genere substantia, quod est ens per se: illud ergo per se est in tale genere, quod per se est; qualis est ip sa species, & ipsum compositum: materia autem, & forma non funt per se in genere, sed per redu Ctionem, & propter nexum, quent habent cum ipsa specie, eo o sunt principia speciei, & no sunt

Questio.

genere sub-

fantia.

Materia quo est substantia.

ee subieltu transmutations.

Quæreret quis, Vtrum materia sit substantia? Videtur op non: quod est potentia album, non est album; ergo quod est in potentia substantiat, non est substantia:materia est hmái, ergo &c. Respó. materia substantia est, & hoc potest sic patere; subiectum transmutationis debet differre ab utroque termino transmutationis; materia autem est subjectum transmutationis, ergo debet differre ab utroque termino; igitur materia aliquid aliud est, quam forma, & aliquid aliud, quod per ficitur per formam substantialem:non potest esse nihil, nec potest esse natura accidentis: restat Ese in pote ergo qu sit natura substantiz. Notandu est tamé, e esse in potentia potest esse duobusmodis. s. uel in potentia obiectius uel in potentia subiectius, , uldemus.n.q. albedo est objectum albificantis, & deducentis ipsam de potentia substantiz, uel materiz; materia at est susceptiuum huius albedi nis deducte: albedo ergo est in potentia obiectiua respu agentis; materia at est in potentia subie. ctiua. Si ergo hac funt uera; illud, quod purè est in potentia obiectiua, non oportet quòd six aliqua entitas, quia nulla entitas est in albedine, donce est in potentia nisi entitas sit in attributio Pari possi. nesto modo quo dicimus, quod ens in potentia bile no poi est ens:potentia autem subiectiva dicit aliquam entitatem, quia purum possibile non potest esse subjectum transmutationis. Ad argumentum dicendum, quod materia non est illa substantia, ad quam est in potentia; quia non est in potentia

Quareret quis. Vtrum ista divisso possit esse si E ab substantiam suam, sed ad substantiam formæ, uel compositi; & materia non est alterum

> Quæreret quis. Vtrum hæc entitas, quam da- Questio. mus materia; possit dici entitas prædicamétalis? Respond hic sunt duo declaranda: primò o non Materia se est entitas prædicamentalis proprie: cuius ratio est entitas est entitas prædicamentalis proprie: cuius ratio predicame-est, quia of prædicamentum a formalitate sunitur,& à forma; cum ergo ista entitas materiæ non sit entitas formalis, quia de se, nec est quid, nec é quatum, nec est quale, nec aliquod aliud ens præ dicamétale; ideo non erit entitas prædicamétalis; unde magis est essentia trahibilis ad prædiçamen ta,quam sit talis essentia; hoc quia trahibilis est ad omnem formam prædicamentalem, quæ potest deduci de potentia materia. Secundum, qd declarandum est, est; p licèt non dicat entitatem prædicamentalem, quia dicit essentiam diuisam contra formam, quæ forma dicit prædicamentú; tamen quia trahibilis est, & persectibilis per sormam,& est in potentia ad illa;ideo per quandam analogiam est in genere, in quo est forma, uel có politum; quia ens in potentia, & ens in actu ad idem genus reducuntur; ista ergo entitas materix, per se considerata, non uidetur dicere substi tiam prædicamentum, sed solum quid in potétia ad hanc substantiam; ita tamen o licèt ista essen tia materiæ sit trahibilis ad oë prædicamentum; tamen quia suus aspectus primò est ad sormam substantialem, secundo uero ad accidens, ió magis ponitur per reductionem in prædicamento substantia, quam accidentis.

> Vltimò quereret quis. Vtrum forma sit magis Questio. substantia, quam compositum? Videtur quòd sic per dictum Philosophi, Ad oppositum, forma non est eus, nisi quia entis, s. compositi; composirum autem est ens per se, ergo compositum magis substantia est. Respon. duo sunt hic uidenda. Primus Ar primum elt, q suba elt: scdm, utrum sit prior, qua suculus. compositum. Ad euidentiam primi notandum est, o sicut materia substantificatur per posse; ità forme substantificantur per essentiare, uel actiuare aliud formalizer; unde essentia formæ est, qu sit actus materiz; ex hoc at chactus est, non pot h i q substantia sit; forma.n.actualis quidā actus est, in non est substantia. Dicimus ergo, quactus est in duplici dria; quidam est.n. actus, qui actuat Actus de puram potentiam; quidam at actus est, qui actuat plex. aliquo modo actuandi ipfum ens in actu; ille aut actus, qui actuat puram potentiam; oportet otra hat ipsam ad esse simpliciter: cuius ro est, quia pu ra potentia trahitur primò ad primum esse, pui, mum autem este est esse simpliciter:quod.n.pura Print potentia trahatur primò ad esse secundum quid, quid. est impossibile; quia esse secundum quid non po test esse prima persectio rei prima potetie, quia Ip esse primu supponit esse simpliciter, ita q esse simpliciter, & esse primum convertuntur; esse at primum esse est substantie; quia non pot esse esse accdentis, co quòd esse accidentis, est esse quod

Digitized by Google

supponit

supponit aliud esse: Longitudo uero, la siones, o factiones, o potentia. Longitudo uero, la sit actus, qui actuat puram potentia; oportet quòd det esse simpliciter; eo ipso autem quòd dat esse simpliciter, dat esse primum; co ipso quòd dat es se primum, dat esse substantiæ; co ipso quòd dat esse substantia, est ratio essendi substatia; & quia est ratio essendi substantiam, substantia est. Vn de forma substantialle est actus; tamen non omnis actus, sed est actus primus; & eo ipso quòd est actus primus; dat intelligere primū ens; & eo ip fo quod dat esse primu, dat esse simpliciter, & esse substantia, & sic substantia est forma aut acci dentalis actus est, sed non qui perficiat primam potétiam: quia prima potentia priùs est perfecta per allud, quam o perficiatur per naturam accidentis: & ió accidens non est primus actus, quia p non dat primum esse; cum sp præsupponat aliud effe:& fic non dat effe fimpliciter, sed secundum quid:& ideo non sequitur, op sit suba; sedomagis supponat substantiam; sicutiscam quid supponit simpliciter: & sic patet primus articulus.

ATEIC.

Secundar

posto.

Ad euidentiam at secundi notandum est, of for ma aliquam prioritatem habet respu compositi; quia est ratio effendi, non quia sit illud, quod est; sed quia est ro essendi substantiam, non quia pro Forma quo priè fit substantia: si ergo consideretur illud, quod est per se, uel substantia; sic compositum magis é substantia, quam sit ipsa materia, uel forma, quæ non funt nili in compolito: sed th quia ista ro essendi est à formo; ideo (caliter loquendo) forma habet respu compositi ronem prioritatis. Notan dum tamen opnon sequitur:hoc est ró illius, ergo est illud, co modo quo est id: cuius est ratio:non .n.sequitur forma est ratio agendi, ergo agit:albedo est ratio essendi albi, ergo est alba: & sic no sequitur, forma est ratio essendi substantiam, ergo forma est substantia, eo modo quo compositum; quod propriè compositum substantia est. Quod tamen dicit Philosop.f. & forma est prius ens, quam sit compositum: hoc est intelligendu esse dictum, o forma est ratio essendi: ita o esse & est in forma, & est in composito: in forma autem quasi causaliter, sicut in eo quod est ro essen di:in composito uerò subiectine, & formaliter, si cut in eo quod est: & sicut ratio essendi, & illud, quo est aliquid causaliter, modum prioritatis ha bet respectu illius, quod est ab ista causa, & ab Ista ratione essendi:ita forma, quæ est ratio essendi, habet modum prioritatis respectu compositi: & ideo dixit Philosophus, quòd ens est prius cóposito sub aliquo modo prioritatis, est etiam ens prius respectu utriusque, scilicet etiam materia; quia entitas materia compoliti est. Ad argumentum patet solutio, quòd sorma existit per ac cidens, non quia sit ratio essendi per accidens, immo per se; sed quia non existit nisi per compositum, quod propriè est.

Et adbuc materia substantia sit. Si enim non ip sazquæ est alia diffugit. Aliis enim ablatis, nil appa ret remanens. Nam alia quidem sunt corporum pas

titudo, & profunditas quantitates quadam sunt, fed non substantia. Quantitas n. non substantia, sed magis cui insunt hac ipsa primum, illud est substantia. At uerò ablata longitudine, latitudine, & profunditate, nihil uidemus remanens, nisi siquid est de terminatum ab his. Q uare materiam necesse est ui deri solam substantiam sic intendentibus.

Ostendit, quòd materia sit substantia, immo quali tota essentia rei. Et dividitur in duas partes, quia primò probat hoc per ratione Antiquo-Antiquerii rum: secundò quia isti errabant in natura mate-sententia de riæ, ostendit quid est materia. Secunda ibi[Di-materia. co autem materiam, quæ secundum se. Dicit er go,quòd materia uidetur esse substantia rei, si enim ipla non ponatur sic, diffugit à nobis, quid fit substantia rei: sublatis enim aliis à materia, nihil remanet nisi materia: nam alia, quæ sunt in materia, non sunt substantiæ, sed sunt uel passio nes corporum, uel actiones, uel potentia, uel qua titates, sicut longitudo, & latitudo: longitudo au tem, & latitudo, & profunditas sunt quantitates, & non substantiæ; quantitas autem substantiæ nó, sed magis illud, cui primò inest quantitas, est substantia:remota autem longitudine, & latitune,& profunditate, in natura rei nihil remanet, nisi materia, determinate distincta ab his quantitatibus. Ex quo concluditur, quòd sic intendentibus & argumentantibus, necesse est ponere solam materiam esse substantiam rei; ex quo enim in re non sunt nisi ista & materia; & ista non sunt substantia, restat quòd materia sit substantia. Potest autem ad hoc ratio sic formari exomnibus his dictis: id, quo ablato, aufertur tota natura rei;& quod non remouetur per remotionem aliorum, illud est substantia rei materia est huiusmodi, ergo & cætera. Potest etiam sic formari ista ratio secundum Commentatorem : ne- Sententia cesse est, ut individuum substantiæ sit substantia Comentat. per aliquid, existens in eo; si non est substantia per omnes partes suas; sed individuum substantiæ elt compolitum ex materia, & passionibus, sia ue accidentibus, & non est substantia per passio nes & accidentia : ergo est substantia per materiam, ergo materia est tota substantia rei. Hæc at ro,quæ probat op materia est tota substantia rei, fundatur fuper duas propones Antiquoru , quæ Antiquoru th in rei ueritate sunt falsæ: primò quia ponit, co lapsus. totum individuum est compositum ex materia, & passionibus, & ex his costat: ita committit for mam substantialem; est.n.indiuiduum compositum ex materia, & forma, quas sequentus passio nes, existentes in individuo: & ió qú dr, remotis passionibus, remanet tantum materia, falsum est: quia remanet materia cum forma. Secunda propolitio, super quam fundatur, est ista: o moteria fit corpus: cum.n. dr, q individuum est substantia in actu per materiam, hoc non posset esse, si materia esset pura potentia:oportet ergo ipsis po nere, o materia sit ens in actu; ita quod remotis

Digitized by Google

omni-

Ιi

omnibus passionibus remanet, quoddam ens. Quòd autem materia de se sine forma sit ensin actu, & quòd sit corpus, hoc est impossibile: quia de ratione materiæ est, quòd sit in potentia ad actum; potentia dico passiua, & receptiua: quod autem est in potentia ad aliud, de se nó est illud: ergo cum materia de se sit in potentia ad actum, 3.de Ani. 4 de se non est in actu. Præterea omne recipiens est denudatum à natura recepti; cum ergo materia recipiat actum, de se non habet actum: immo de se est nuda ab actu.

> Dico autem materiā, qua secundim se,nec quid, nec quantitas, nec aliud aliquid eorum dicitur, quibus est ens determinatum.

Materia

quid.

Quia sic dicendo errabatur circa naturam ma teriæ; ideo Philosophus hic ostendit, qualis est natura materiz; eo modo quo potest disfiniri: secundò probat quod dixerat. Secunda ibi [Est.n. quoddam, de quo prædicatur.] Dicit ergo primò fic:isti appellauerunt materiam: dico autem, & uoco materiam, quæ de se nec est quid, hoc est fubstantia, nec quantitas, nec aliquod aliud aliorum prædicamentorum; quibus prædicamentis ens est distinctum, & determinatum. Hæc autem descriptio materiæ super duas propositiones sun datur:prima est, quòd natura materiæ est in potentia ad totum ens prædicamentale: unde Com men.materia est quid substans omnibus decem prædicamentis: secunda propositio est , quòd illud, quod est in potentia ad aliqua, non est illa de se:si igitur materia est in potentia ad decem præ dicamenta, ergo de se non est aliquod decem pre dicamentorum:benè ergo dictum est à Philosopho, quòd materia de se nec est quid, nec est qua le,& sic de aliis. Ad cuius maiorem euidentiam Materia no notandum est, quod esse prædicamenti est esse babet et for formale; materia autem de se non habet esse for male: aliquid enim habet materia de se; & aliquid accipit per uim agentis : de se habet, quòd sit ens in potentia; per uim autem agentis habet esse formale: & ideo benè dictum est, quòd de se nec est quid, nec est aliquod esse formale. Deinde cum dicit.

> Est enim quoddam, de quo prædicatur borum · quodlibet=cui est esse alterum, & categoriarum uni cuique. Alia namque de substantia prædicantur ; bac uerò de materia. Quare quod est ultimum secu- H dum se, neque quid, neque quantitas, neque aliud ali quidest. Neque utique negationes. Etenim erunt basecundum accidens. Ex his ergo speculantibus. accidit substantiam esse materiam.

Probat quod dixerat, dicens: ita dictum est, co materia non est quid, nec quantum, & sic de aliis: cuius ratio elt, quia materia est quoddam, de quo prædicatur quodlibet horum predicamentorum: cuius materiz alterum est esse, ab esse cuiuslibet; modus autem, quo prædicamenta dicuntur, & prædicantur; est iste, quia alia prædicamenta præ dicantur de substantia; substantia uerò prædicatur de materia; & materia est quoddam ultimum

E subiectum omnibus istis; quod quidem ultimum fecundum se,nec est quid,nec quantum,nec aliquod aliud de numero prædicamentorum, nec est priuatio alicuius esse prædicametalis, seu præ dicamentorum;immo quodlibet esse prædicame tale accidit materix, & non solum esse, immo pri uationes & negationes esse prædicamentalis ac cidunt materix. Est ergo ratio Philosophi in hoc; esse cuiuslibet prædicamenti,& priuatio illius este, de materia dicitur; non taquam aliquid, quod sit de essentia materia, sed tanqui aliquid, quod aliquo modo accidit ipli materiæ:&si sic, er go materia secundum se, nec est quid, nec est quantum, nec prinationes istorum.

Quareret quis. Quomodo hac ratio conclu- Legio. dit, si prædicatur de materia esse prædicamentale, ergo est aliquod istorum? Respond.duplici uia hoc uenari possumus. Prima talis est, quando aliquod prædicamentum prædicatur de aliquo subiccto; ita quòd ipsum prædicamentum elt de essentia subiecti; possumus dicere, quòd illud subiectum de se est illud prædicatum : ut quia animal de homine predicatur, possumus dicere, qu homo de se est animal:quod enim est de essentia alicuius, est de perseitate illius: si ergo forma, uel esse formale esset de essentia materiæ; possemus dicere, quòd materia effet de se quid, uel quan- Materia no tum, & sic effet aliquid formale: sic autem no est: her elle fersi enim in materia esset aliqua forma essentialis male, (sicut dicit Commentator) materia non effet in potentia ad omnes formas; nihil enim est in poté tia ad illud,quod est de essentia sua: natura enim hominis non cst in potentia ad naturam animalis; quod enim est in potentia passiua ad aliud, de se non est illud; si ergo homo esset in potentia adanimal; homo de se non esset animal, & sic de fe effet animal, & non effet animal; ergo nihil eft in potentia passina ad illud, quod est de essentia sua; si ergo aliqua forma esset essentialiter in materia, non esset in potentia ad omnes formas, quia non esset in potentia ad ilta, que est de esse tia sua ergo nulla forma cit de essentia materia. Si igitur ita est, quòd formæ prædicantur de materia,non prædicantur tanquam aliqua, quæ fint de essentia materia, quoniam aliqua prædicatur de aliquo,&non funt de esfentia illius potest dici, quòd illa res de se non est aliquod illorum. Et super hoc sistit consequentia Philosophi; dicit enim primò, quò d esse prædicamentale prædicatur de materia; ita tamen quod esse prædicamentale, & esse materiæ est aliud,& aliud esse; ex hoc conclu dit, ergo materia de se nec est quid, nec est quan tum. q.d. Philoso. hæc ita prædicantur de materia, o non funt de essentia sua ergo materia de se non est illa; hæc est ergo prima uia.

Secunda via est ista; aliqua sunt, que insunt materiæ per materiam;aligua funt, que infunt ma terie per agens; materix per naturam materie infunt essentialia, & hoc est esse ens in potentia; sicut enim color per naturam coloris est color, &

Materiam prima materia per naturam suam est in potentia de babet, qu' ad oem formam generabilem & corruptibilem . fit in poten Aliqua sunt, que insunt materie per uim agentis, sia, es quod & hoc est esse sormale: quòd.n. materia sit sub fit sub actu, hoc non est per se, & de se hoc non habet, nec per naturam sui: materia.n.ut materia nó ha bet nisi rationem moti; si ergo per naturam sui Ad mate. sicut esse in potentia; ficut esse ultimu, ad quod ria state- stat tota resolutio naturæ: & de talibus potest di ta resolutio ci,q materia est illa de se: & ideo benè dixit Phi losophus, qui materia de se est quodda ultimum. camentale: & de talibus potest dici, quòd materia de se non est illa, sed per aliud, & ideo quasi bimur ergo differentiam inter ista duo prædicata, sicut inter ista duo: color é color, & color est: p enim color sit color, habet per naturam suam, non per agens: quòd autem color sit in esse, hoc habet per uim agentis : sic quòd materia sit ens in potentia, & quoddam ultimum habet de se: () autem sit quid, nel aliud ens prædicamentale ha-

Questio.

ſunt.

haberet hoc, o effet sub forma; idem haberet ra tionem moti & motoris secundum idem. Aliqua lunt, quæ insunt materiæ per naturam materie; Aliqua sunt, quæ dicuntur, & prædicantur de ma teria per tim agentis & motoris, sicut esse pradi per accidens; ficut dixit Philosophus . Imaginabet per uim agentis; qui trahit eam ad hoc. Quæreret aliquis, Vtrum prinationes accidat materiz, nec sint de essentia illius? Respondeo di cendum est, quòd sic: quia quando aliquid est de essentia alicuius, illud non est in potentia ad oppositum illius:sicut quia asal est de essentia homi nis, homo non est in potentia ad non animal: si er go priuatio esset de essentia materie; cu priuatio non sit nisi negatio sorme in materia; negatio for Priuationo mæ esset de essentia materiæ, si autem priuatio es est de essen- set de essentia materia, materia non esset in potentia ad illam formam, quæ negatur: puta ii negatio, siue priuatio aeris esset de essentia materie, non esset in potentia ad formam aeris:cum nihil possit esse de essentia illius, cuius oppositum est de essentia sua. Secundò posset hoc idem sic pate re:priuatio formæ destruitur in aduentu formæ; si ergo esset de essentia materiæ, non destrueretur in aduétu formæ, sed forma destrueretur: hoc est impossibile, ergo & primum: quia materia per D mäm perficitur,& non destruitur.Imaginabimur ergo quòd de ratione materiæ duo funt;primum est, quòd ipsa est in potentia ad omnem sormam generabilem & corruptibilem : & eo ipso quòd

est in potentia ad omnem formam geuerabilem

& corruptibilem; eo ipso potest perfici per omné

formam talem: prinationes talium formarum nó

funt de essentia suasquia si essent de essentia sua,

nunquam reciperet oppolitum essentiæ suæ. Se-

cundum est, quòd ipsa per sormam perficitur: & eo ipso quòd potest perfici per formam, de essen

tia sua non est priuatio; quia oppositum non perfi

citur per oppolitum; priuatio autem, & forma op

ficut forma est actus per naturam formæ, sic A ponuntur;&ideo priuatio nunquam perficitur per formam, sed magis destruitur in aduentu

Quæreret etiam aliquis, Vtrum uerú sit, quod Questie. dicit Philosophus, quòd esse substantiæ primò de materia dicitur: secundariò autem alia esse prædi camentalia? Respondeo dicendum est quòd sic, quod potest patere duplici uia:Prima uia est:esse secundum quid supponit esse simpliciter; cum er go esse accidentale sit esse secundum quid, esse autem substantiz sit esse simpliciter: primus aspe Primus a. ctus materia erit ad esse substantia, secundarius spectus mauerò ad effe secundùm quid, siue accidentis. Vi-tera est ad demus enim maniseste quòd ipsa materia no est substantia. in potentia ad accidens, nifi mediante fubstantia; sicut aliquid non potest esse calidum nisi mediate forma ignis:licèt enim accidentia in fieri præcedant formam substantialem; tamen in esse sequuntur eam; ficut esse secundum quid sequitur esse simpliciter: & ideo benè dixit Philosophus quòd accidentia non dictitur de materia, nist pri mò dicatur substantia, hoc est non aspiciunt materia, nisi mediante substantia. Secunda uia hæc est; ex eo quod materia cum forma est causa om nium accidentium. Ad cuius euidentiam no- că accidentandum est, quòd materia cum forma est cau- tium que. sa accidentium; non quòd sit causa efficiens; non.n.est necessarium, o forma efficiat suum ac cidens; sed quia agens non trahit materia ad naturam accidentis, nisi priùs trahat eam ad natura formæ:sicut non trahitur ad naturam motus sur- Forma que C sum, uel deorsum; nisi priùs trahatur ad naturam est ca accegravis, uel leuis: pro tantò ergo causa est, quia esse accidentis præsupponit esse formæ: & dico be nè esse, quia in fieri aliquando accidentia præcedunt. Vbi notandum est, quòd forma duplici mo Forma pra do præcedit accidens; primò quò ad intentionem cedit acciagentis; primum enim quod est in intentione ge dens duplinerantis, est forma substantialis; nunquam eniun intentio eius sertur primò super esse secundum quid, uel super accidens, sed super esse simpliciter,& substantiam; ita quòd licèt in fieri, & in esse forma accidentalis precedat; tamen in intentio ne forma substantialis est că permodum finis. Se cundo modo forma substantialis præcedit acci- Forma sub dens quò ad esse terminatum; ubi notandum est, statulis du quòd forma substătialis, quæ disponit materiam plex esse. ad formam substantialem eandem in essentia, ha bet duplex esse. Linterminatu, & terminatu.inter minatu esse habet, dum est, in fieri; terminatum dum est in persecto; quò ad primum esse potest præcedere formam substantialem, ad minus quò Que forma ad ultimum gradum sui; quò uerò ad secundum substantiaesse, sequitur subale forma, quia sua terminatio es si ca ac sequitur formam substătialem, & est à forma sub cidentis. stantiali; quòd enim caliditas sit in tali gradu, uel tali, in tali specie, uel tali (quod est: caliditatem ha bere terminatum gradum) hoc facit forma substantialis; aer enim calidus est, & ignis calidus

eft, sed quòd in alio & in alio gradu, hoc facit for

te, ita dico de quantitate : quòd enim materia sit sub tanta quantitate, uel tanta; hoc est per formá: quia Secundo de Anima dicitur, quòd omnium c »sa quan natura constantium forma terminus est; & ideo magnitudinis, & augumenti; ita quòd licèt quan titas secundum esse interminatum præcedat sormam substantialem, ut dicunt aliqui; & Commétator in de Substantia orbis hoc uidetur admitte re;tamé fecundum esse terminatum sequitur. Et sic esse forme substantialis præcedit esse formæ accidentalis terminatum: & hæc est causa illius no solum per modum finis, sicut dicebat primus modus; sed aliquo modo per modum esficientis: quia esse formæ substantialis terminat ipsum accidens:nec ipsum accidens deducit materiam ad F effe terminatum accidentis, nisi deducendo ad esse formæ substantialis. Cum ergo ita sit, quòd duobus modis precedat; duobus modis est causat uno modo per modum finis: fecundo modo per modum efficientis; ad minus causa sine qua non; quia nunquam deducitur accidens ad esse termi natum-nisi mediante forma substantiali: & quia duobus modis est causa, ideo non aspicit accides materiam, nisi mediante sorma substantiali; quæ primò materiam afpicit, ficut dixit Philofophus. Dicemus ergo, quòd alia dicuntur de fubstantia, & substantia de materia; hoc est dicere, quòd alia non aspiciunt materiam, nisi mediante forma sub stantiali.

> Sed impossibile. Etenim separabile, & hoc ali- G quid in esse uidentur maxime substantia: quapropter species, o quod ex ambobus, substantia uidebi

tur esse magis, quàm materia.

Innehitur 1

In parte ista, quia probauit secundum opinionem aliorum, quòd materia erat maximè substan quòd mate- tia: hic ostendit, quòd hoc non est ueru; sed quod ria non est compositum, & forma sunt magis substantia qua maximessib materia; & est ratio eius talis: deratione substantiz est, quòd sit separabilis, &cy sit hoc aliquid, in fe subsistens: sed hoc magis convenit composito, & formæ, quá materix; ergo ipla funt magis lub-Itantia, quam materia: Et hoc est, quod dicit litera Philosophi, que sic continuetur: ita dictum ell, quòd materia est magis substantia, quàm forma; fed hoc est impossibile:esse enim inseparabile,& esse hoc aliquid maxime uidetur in esse substantiæ:ex quo sequitur, quòd forma & compositum ex ambabus fint magis substantia, quàm sit ipsa materia. Vnde Commentator intentiones lepara mentatoris. biles intellectu, scilicetique non intelliguntur re spectu aliquorum, sed qua intelliguntur per se; sunt magis substantia. Intelligendum est ergo, quòd licet forma non separetur à materia, nec materia à formain rebus habentibus utruinque; tamen in maiori dependentia est materia, quam forma; quia potentia magis dependet ab actu, quàm è conuersò:ubi autem maior est dependen tia, minor separatio est; & ideo minus saparatur, quia magis dependet: & quia potentia magis de

ma aeris, & forma ignis. Et sicut dico de qualita E pendet, ideo minus separatur: & huius signu est, quia non est de ratione actus, ut actus est, quòd forma pie sit in materia, & in potentia; cum reperiatur ens dare fine po aliquod purum in actu, fine materialitate, & po- tentia, ml tentia: nunquam autem reperitur pura potentia, materia; si siue materia, quæ non sit sub aliquo actu; nec ens aliquod in pura potentia: ergo per omnem modum actus, ut actus, non dependet à potentia; ma teria autem, ut materia, & potentia, dependet ab actu: quòd autem aliquis actus dependeat, hoc dependeat, est, inquantum habet rationem deficientis, sicut actus immersus materiæ. Deinde cum dicit.

Attamen eam, qua nunc ex ambobus substantia TEX.9. े(dico autem eam, quæ ex materia & forma)dimittendum. Posterior enim,& aperta. Manifesta autë 'aliqualiter & materia.De tertia autem perscrutan

dum.Hac namque maxime dubitabilis.

Postquam divisit substantiam in tria membra; ostendit que membra relinquenda sunt, & de quo est prosequendum:continuemus ergo sic: ita dictum est, quod substantia dicitur tribus modis; Prosequi. tamen eam fubstantiam, que est composita ex ma sur primoteria & forma, nunc dimittamus: tum quia poste palue de rior est; tum aperta & manisesta est : dimittenda forma. est etiam materia, quia aliqualiter maniscstata est:de illa autem, que est forma, prosequendum est: circa qua incidut multæ dubitatióes. Circa ip sam at forma sic procedemus, quia primò dicemus, scilicet de forma substantiæ sensibilis, eo o ista est concessa ab omnibus;omnes enim considerant substantias sensibilium: & ideo de his primò quærendum est, ut per istas deueniamus ad substantias intelligibiles in Duodecimo. Notan Ponderatio dum est, quod super illo uerbo Philosophi [mate Commenter ria est aliqualiter manisesta] dicit Commentator tor. quona quòd notabiliter dixit aliqualiter, quia materia teriasliqua quòd notabiliter dixit aliqualiter, quia materia luer manufuit manifestata antiquitus secundum genus; sed segage. non fuit manifestata secundum species; concesfum est enim ab omnibus antiquis, materiam esse substantiam:sed in materia diuersificantur:qui dam enim ponunt materiam partes indiuisibiles; quidam corpora fimilium partium: quidam corpus in actu, sicut aerem, & ignem: quia ergo con ueniunt in concedendo materiam, & ditiertifican tur in ponendo, hoc esse materiam, uel illud; signu quòd fuit aliqualiter ignota, diuerfitas enimi Dimerfitas positionum procedit ab ignorantia. Vel forte di positionum xit, aliqualiter, secundum eum; quia materia est guerrante. Substantia diminuta; cum non sit substantia nisi in potentia ad substantiam.

Quoniam autem in principio diuisimus, quot mo TEX. 10. dis determinauimus substantiam, & horum unum cap ? uidetur esse quod quid erat esse, speculandum est

Postquam determinauit de substantia, secundùm quòd dicitur de subjecto; incipit determina re de quod quid est. Et dividitur in tres partes ; dat,et que quia primò ponit intentum suum; secundo dat re. causam intenti; tertiò determinat de eo, quòd in tendit, scilicet de quòd quid est. Secunda ibi[Pre

cit ergo primò, ponendo intentum fuum: in primo divisimus quot modis dicitur substantia, de numero quorum fuit unu quod quid est; & ideo de ipso quod quid est, speculandum est: & specu landum est de ipso quod quid est substantia sen sibilis: est ergo intentum determinare de quiddi tate substantie sensibilis. Deinde cum dicit.

Præ opere enim transeundum ad illud , quod notius est. Disciplina enim ita fit omnihus per minùs nota naturà ad nota magis. Et hoc opus est; quemad modum in actibus facere ex uniuscuiusque bonis to taliter bona, & unicuique bona; sic ex ipsis notioribus,quàm nature quidem nota,ipsi nota. Que auté singulis nota & prima multotiens debiliter notaset parum, sut nihil entis habent. Attamé ex malè qui B dem noscibilibus, ipsi autem noscibilibus, quæ omni no noscibilia noscere tentandum; procedentes (sicut

dictum est) per hac ipsa.

Dat causam huius intenti;in qua etiam causa intenditur ordo doctrina huius, & forma libri:di ceret enim aliquis, quare speculandum est hic de quidditatibus substatiarum fensibilium, & nó intelligibilium?& primò reddit causam huius:quia hoc precipuum est, & necessarium, ut traseamus ad illud, quod est notius secundum natura suam idest ad substantias intelligibiles, per ea, que sunt nota nobis, scilicet per sésibilia. Disciplina enim & doctrina ita fit, ut per ea, que sunt magis nota nobis, & minus nota nature; deueniamus ad ea, quæ sunt minùs nota nobis, & magis nota naturæ. Et hoc opus necessariú est: quod patet in scien tiis actinis, in quibus scientiis ex ijs, quæ sunt bona uniuersaliter, que bona uniuersaliter, sunt bona etiá umiuscuiusque; quasi dicat, ex particularibus accipitur uniuersale; particularia autem sant magis nota quò ad nos, ex quibus deuenitur ad universale bonum: sicut ex hac uictoria, uel il la habetur universale bonum uictoria. Patet etia in scientiis speculatiuis; quia ex his, quæ sunt notiora nobis, habentur illa, quæ funt nota nature; quæ priùs nota nature, postea siút nota nobis: ista autem, que sunt singularia; sunt nota huic, uel illi; & etiam quò ad nos; non oportet esse magis nota in natura: quia illa, quæ sunt prima quò ad nos, multotiens debiliter sunt nota quò ad naturam; quia parum, uel mihil habent naturam entis: tamé in uia discendi ex his, quæ sunt noscibilia parum in natura; nota autem ipli addilceti; tentandum. est cognoscere illa, que sunt multum nota in natura, procedendo per ipía nota quò ad nos ad no ta quò ad naturam. Est ergo tota ratio Philosophi & causa in hoc: hæc scientia processu sui debet imitari modum aliarum scientiarum, scilicet actiuarum & speculatiuaru; sed in omnibus talibus scientiis est processus per illa, quæ sunt minus nota natura, ergo & i ista. cum ergo quid ditates rerum sensibilium, & substantiæ carum fint magis notæ discenti, & nobis, quam quiddita tes rerum intelligibilium: ergo per sensibiles pre

opere enim] Tertia ibi, [Et primò dicemus] Di- A cipuè est deuenire ad intelligibiles. Notandu est quòd magnu artificium elt, quo hic Philosophus utitur:postquam enim dixit,quod de materia, & composito non amplius est tractandu, sed de ter Quidditas tio, scilicet de forma, & de quod quid est; statim & forma incipit tractare de ipsa quidditate; ac si quiddi- 1dem. tas,& forma fint idem,& tractare de uno, fit tractare de alio. Notandum est, quòd notiora in na tura uocantur, quæ fortiùs attinguntur à natura: illa autem fortiùs attinguntur à natura, que magis subintrant naturæ ambitum & entis.Debemus enim imaginari totu ambitum entis inter primum principium, & ipfum nihil:illa aute, quæ appropinquant ad ipsum nihil, & non ad ef- Materia ejt fe; sicut est materia; quæ quidem est medium in- medium in ter esse, & non esse; modicum subintrat ambitum ter esse, & entis, & modicum attingitur à natura; & quia natura rei est cognoscibilitas rei; sicut habet modi- 2. Meta.4. cam naturam, etiam habet modicam cognoscibi litatem: Quedam autem sunt, quæ multum recedunt à non esse, & multum accedunt ad primum, quod est ipsum esse, sicut sunt substantia separatæ:& ista multum attingunt naturam entis; quia multum subintrat ambitum entis: & talia dicuntur notissima quò ad naturam; quia cum natura rei sit cognoscibilitas eius, quantò magis contequitur de natura entis; tantò magis consequitur de natura cognoscibilitatis: & semper recededo à non esse, & accedendo ad esse primum, semper crescit in gradu naturæ, & entis; & crescente na tura, crescit cognoscibilitas, Hæc ergo uocantur Que noticnota quò ad naturam, quæ per gradum sue natu- ra quò ad ræ multum hnt de gradu entis, & per cosequens quò ad nade gradu cognoscibilitatis: illa autem uocantur iuram. notiora quò ad nos, super que priùs cadit intelle ctus noster, sic sensibilia sunt notiora quò ad nos, quam intelligibilia, quia intellectus noster fertur priùs super sensibilia, quam super intelligi bilia: possibile autem est, quòd illa, que priùs attinguntur ab intellectu nostro, posterius attinga tur à natura. Verbi gratia, intellectus nosterpriùs apprehendit fensibilia, posterius intelligibilia : è conuersò natura, quia secundum modum loque di maior cura uidetur fuisse naturæ de intelligibi libus, quam de sensibilibus; eo quod illis dedit maiorem gradum entis; sensibilibus autem mino rem. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera,quòd alia priora quò ad nos, hoc est, que priùs attinguntur ab intellectu nostro; parum, uel nihil habent de natura entis; hoc est, modice attinguntur à gradu entis, & à gradu natura, Notan- Intellectus dum est etiam, quod intellectus omnis debet co quo debet co fequi scientiam secundum modum sui, non secu fequi sciendum modum recepti, quia receptum est in recipiente per modum recipientis:si ergo debet con sequi scibile per modum sui, ergo debet consequi scibile per illa, que sunt priora quò ad ipsum, non quò ad scibile, que tamen funt posteriora ali quando quò ad intellectum scientem. Et quia ita est, ideo benè dixit Philosophus, quòd processus

Digitized by Google

Doctrina or disciplift.

1.Poster. co. men aliquando sicut dicit Commentator, quòd 12.et I.Phy. notiora quò ad nos sunt notiora quò ad naturam, sicut est in Mathematicis: quando sic est, tunc doctrina potest incipere à notioribus quò ad naturam: quòd tamen à talibus incipiat, hoc est, quia sunt nobis notiora, & sic est per accidés: dictum est enim, quòd hoc est per se, quòd intellectus confequitur scibile per modum sui, non p modum sciti;consequi autem per modumsui, est consequi per notiora quò ad ipsum. Deinde cum

TEX. 11.

Et primò dicemus quædam de eo logice. Quod est quod quid erat effe, unumquodque quod dicitur secu.

est,quid.

Incipit tractare de quod quid est. Et dividitur p in quinque partes:primò ostendit, quorum est ip sum quod quid elt:secundo quærit, utrum quod Quod quid quid est, & cuius est, sint unum: tertiò inuestigat, quomodo se habet quòd quid est ad naturam ge nerationis: quartò inuestigat, quomodo se habet quòd quid est ad partes suas:quintò quærit,quomodo partes ipsius quòd quid est possunt sacere unum. Secunda ibi [Vtrum autem idem est.] Ter tia ibi[Eoru autem, quæ fiunt] Quarta ibi[Quoniam uerò diffinitio] Quinta ibi[Nunc autem di camus]Prima in duas partes, quia primò ostendit quid sit illud, & ad quid spectat : secundò dicit quorum sit ipsum quòd quid est. Secunda ibi [Quoniam uerò funt & secudum alias categorias] Prima in duas, quia primò ponit G quid sit ipsum quòd quid est: secundò excludir quedam extranea ab ipso. Secunda ibi, [Non est enim tibi esse, musicum]Dicit ergo primò:dicemus de ipso quod quid est; illa at, quæ de ipso di cemus, logice dicentur: dicendum est autem de iplo, quò dillud est quod quid est uniuscuiusque, quod secundum se prædicatur in primo modo. Aner.coside Notat autem hic Commétator duo: primum elt, quòd substantia rei, & quidditas notificanturà Logica, & Metaphysico per propositiones logicas: & hoc Metaphysi. est, quod dicit Philosophus, co dicemus aliquid maximope- de eo logicè: quòd autem notificentur per prosont : Non positiones logicas, scilicet declaratas in logica; igitur miru patet: quia superius dictum est, quòd substantia 🎢 altera al-rei,& quòd quid est rei est illud, quod responde 😭 le est esse quidditatiuu hominis, hosem esse hosem serius habi- tur ad quæstionem sactam per quid, non per qua tum inter- le, nec per quantum: & hæc propositio est declarata in Logica: & sic hic dicitur, op ipsum quod quid est est illud, quod prædicatur de re, cuius

mentator est:quòd illud, quod dicit Philosophus hic, quod ipsum quod quid est prædicatur se-Genns, dif- cundum se; est idem dicere, quod ipsum quod ferentia, co quid est comprahendit tria prædicatasu bstantia diffi dicut lia, scilicet genus, differentiam; & diffinitionem: eandem for imaginatur enim Confimentator quod eandem malitatem. formalitatem dicit genus, differentia, & diffinitio, & per cosequens eandem quidditatem; quia

est, per se & primo modo; quod quidem est decla

ratum in Logica. Secundum, quod notat Com-

doctrine est à notioribus nobis. Contingit ta- E formalitas rei est quidditas reissed genus dieit illam ut confusam; differentia autem per modum qualis specificantis: diffinitio autem dicit natura specificabilem, ipsam actualiter specificando per differetiam. Vnde Commentator: predicata sub Discrime in stantialia adunantur inter se, & cum tertio; hoc ter pradica est, non solum sunt unum in tertio, sed inter se: lia, or acciquod no est in prædicatis accidétalibus:ita enim dentalia. adunantur in tertio, quòd non adunantur inter se: musicum enim & album possunt esse unum in subiecto; sed nunquam sunt unum inter se: prædicata substantialia, sicut genus, & differen tia funt unum in tertio, & unum inter se: quia dicunt unam realitaté, uariatam pœnes cóceptum. Deinde cum dicit.

Non enim est tibi esse,musicum esse. Non enim se cundum te ipsum es musicus. Quid ergo dicitur secudum te ipsum. Neque etiam hoc omne, no enim quod ita secundùm se, ut superficiei album, quia non est superficiei esse, album esse. At uerò neque quod est ex utrisque, ut superficiei alba esse: Quare?quia adest

Excludit quæda ab ipso quod quid est. Et tria excludit,& primum quod excludit, est predicatū per accidens, dicens: ita dictu est, quòd esse quid- Que deben ditatiuum rei est, quod inest rei per se primo mo es aliena do: & ideo musicum, & similia accidentia exclu ipso gliquid duntur ab ipso quod quid est, & ab ipso esse quid est. ditatiuo: non enim esse musicu est tibi esse quidditatiuum; quia non es musicus secundum teipsum: illud autem solum est tibi esse quidditatiuu, quod fecundùm te ipfum contingit tibi; hoc est dicere, illud est esse quidditatiuum, quod est natu ra rei,& conuenit rei secundum se in primo modo, cuiulmodi non est esse musicum, & similia accidentia. Secudò excludit ab ipfo quod quid est, accidens, quod est per se in secundo modo, dicés: ita dictum est, quòd ipsum quod quid est, est illud, quod inest rei secundum se; non tamen esse fecundum se sufficit ad esse quidditations: esse enim album inest secundum se superficiei, & tamen esse album non est quod quid est quidditatiuum superficiei: fi enim esse album esset quiddita tinum esle superficiei, superficiem esle superficie, effet ipfam effe albam : ficut quòd animal rationa est ipsum ec animal rationale. Tertiò excludit ab ipso quod quid est, compositum ex accidente& fubiecto; & duo facit, quia primò hoc dicit; secundò manifestat quædam, quæ dixerat ibi I In qua igitur non inerit]Dicit ergo primò;dictum est, q accidens per sein secundo modo non dicit esse quidditatiuum rei , fic nec compositum ex subiecto, & accidente per se dicit esse quidditatiuum rei; ita quòd nec esse superficiei alba est esse quid ditatiuum superficiei; cuius ratio est, quia este su- Ese quide perficiei albe adest superficiei. Vbi notadu est, que tatimm esse quidditatiuu rei ide est, q ipsa res, & non ad quid. estipsi rei;non.n.debemus imaginari, pipsa res, & esse quidditatiuum eius sint duo, quorum und

adsit alteri; sed una res, una realitas, & una natu- A tiuum, sequitur, quilla, que declarant istud unum ra:quia ergo superficies alba adest superficiei, tan quam quodda extrinsecum;ideo nó est esse quidditatiuum. Notandum tamen, quòd esse supersiciei albe adest ipsi superficiei, non propter superficiem, sed propter album; ita q totum istud copositum, superficies alba, prohibetur ab ce quidditatiuo superficiei per alteram parte. s. propter albedinem, quia totum dicit esse accidentale per alteram partem tantùm.

In qua igitur non inerit ratione ipsum dicentem ipsum, hec ratio eius quòd quid erat esse singulis. Quare si superficiei alba esse, si superficiei esse, semper albo, & leni esse, idem erit & unum.

gdditas fub

TALIO.

Manifestat quedam, quæ dix crat: dix erat enim propria pas quod propria passio non est quidditas subiecti; hoc ergo manifestat dupliciter:prima manifesta tio est; quia subiectum accipitur in disfinitione propriarum passionum, & non è couerso. Et hoc est, quod dicit; quòd illa est uera ratio, & uera dit finitio oftenfina eius, quod quid erat esse singulis diffinitis, in qua ratione dicéte, idest manisestan te ipsum diffinitum nó inerit ipsum subjectum: ficut in diffinitione animalis non inest homo. Secunda probatio ad manifestandum, quòd propria passio non est esse quidditatiuum subiecti, est; · quia contingit plures passiones de éodem subiecto predicari; qua ergo ratione una passio esset eé quidditatiun subiecti eade & altera:si sic sequitur op sint eadé cum tertio; quia dicunt esse quiddita tiuu eiusde, ergo sunt eade inter se, quia que cuq; uni & eidem sunt eadem, & inter se sunt eadem; quod autem dux passiones sint eadem inter se, Duas passe impossibile est. Et hoc est, quod dicit litera Phimes esse solophi, quòd si superficiei albz esse este este quid di inter fe, ditatiuum superficiei; cum contingat eandem su-est impossi-bile. perficiem esse lenem; seguitur quod esse quidditatiun superficiei erit esse lene, quod est esse quid ditatiuum eiusdem;igitur funt unum, & idem in ter se. Notandum est, quòd hanc consequentiam Aner. decla ultimam Philosophi sic declarat Commentator: si accidentia declarant naturam subiecti, & esse quidditatiuum eius; cum idem subiectum possit disponi per multa accidetia, sequitur q ista acci détia declaratia ista nam, sint ciusdé nature; quia erut differentia subales; qd est impossibile, quia accidentia non sunt substantialia predicata, que D propriè, uo cantur fu balia: fundatur ergo declaró Commétatoris primò super hoc, quòd ratio, una: quare res habet unum esse quidditatiuum, est op unius rei unicum est esse. Si ergo hoc est uerum, quzcunque dicunt esse quidditatiuum rei, oportet quòd sint unum & ide realiter inter se:si enim res haberet duo esse quidditatiua, possibile esset, quòd essent duo diuersa, declarantia illa esse quidditatiua; nec sequeretur quòd illa essent eadem inter se; quia non declararent unu & idem, sed declararet idem secundum quòd diuersum, sine diversitatem unius: quia tamen unius secundùm quòd unum, est tantum unum esse quiddita

secundum quod unum, sint idem, & unum inter se:Hoc ergo sequitur, si accidentia declarant esse quidditatiuum lubioSti; cum esse quidditatiuum sit unum; qua ratione declarabitur ab uno accidente, declarabitur à reliquo, sequitur quòd plura accidentia declarant unum & idem esse quid ditatiuum: si enim declarant unum esse quiddita tinum, oportet quod fint unum inter se, quod est impossibile; quia duo accidentia diuersa specie, dicut duo esse quidditatiua. Dicamus ergo, quòd accidentia non declarant esse quidditatiunm subiecti, sed declarant potius de subiecto aliquam nersa, diene quidditatem extrinsecam; & hoc quia esse, quod due et quid declarat esse quidditatiuum, est universale decla ditatina. ratum in Posterioribus; uel est universale essentia le,& substantiale substantie. Dicamus ergo quòd

duo accidentia, speçie differentia, sicut lene & al bum non declarant esse quidditatiuum subiecti, fed magis de subiecto declarat duas quidditates extrinsecas; quia alia est quidditas superficiei secundum cy lenis, & alia secundum cy alba: quid ditas tamen superficiei secundum quòd superficies, una & eadé est. Secundo fundatur super hoc Quid est il-Commétator: quòd illud, quod indicat esse quid- lud, quod iditatiuum alicuius, est differentia substantialis dicat esse eius: & quod indicat esse unum quidditatiuum, quidditatiest una differentia: si ergo lene,& album,& quecunque duo accidentia: fignificant effe quiddita tiuum subiecti, sequitur quod sint dux substantia les differentiz;& cum indicent unum & idem ef se quidditatiuum, sequitur quod sit una differentia; una autem differentia est una natura, ergo lene & album sunt una natura specificata, quod est impossibile; ergo & primum. Tertiò sundat se Commentator super hoc, quòd illa, quæ indicat esse quidditatiuum alicuius, sunt prædicata substantialia respectu illius:si ergo lene & album indicant esse quidditatiuum superficiei, sunt prædi cata respectu eius substantialia;predicata autem substantialia adunantur in tertio, & adunantur inter se, ergo lene & album inter se adunata, sunt eiuldem naturæ, (hoc enim appellat Commentator eiusdé naturz esle, & inter se adunari) Quz remus enim ab aduersario, utrum lene & album indicent esse quidditatiuum ad modum disseren tiarum specificarum, uel unum ad mod um differentiz, & aliud ad modum generis? li primo modo, cum unius esse quidditatiui sit una differentia specifica, & lene & album indicent unum esse quidditatiuum; sequitur quòd sint una specifi ca differentia, & per consequens cum una differentia specifica fit una natura, sequitur 👽 lene & album fint una natura: & ita adunantur inter fe, & cum tertio. Si autem unum se habet ad modum generis, & reliquum ad modum differétiz: uel unum ad modú differentiæ fuperioris (quod idem est) & aliud ad modum differentiz inserioris: cum ergo differentia, siue differentia superior, sue interior sint eiusdem nature infra unum

tæ per conceptus) sequitur op lene & album sint eiusdem naturæ uariatæ per conceptus; Imagi-Genus, & natur.n. Coment. op genus, & differentia, & prædifferentia dicata substantialia non dicunt aliam quidditanon dicunt té, & aliam naturam; quia simpliciter non aduna turam, & rentur inter se: proprie, n. duæ quidditates sunt quiddiraie. dux species; sed genus, & differentia dicunt can dem naturam, uariatam penes confusum, & distinctum: non. n.imaginamur differentiam inter animal, & hominem; ficut inter hominem & asinum:homo enim & asinus dicunt duas quiddi tates pœnes duas differentias specificatas:homo uerò & animal non sic dicunt duas quidditates; quia genus propriè non habet quidditatem; fed dicunt unum esse quidditatiuum poenes sub, & F uum uestis? supra: lene autem & album uariatur, & sunt duz quidditates diuerse magis, quam dicunt unum es se quidditatiuum eiusdem. Quarto fundatur Covei est enti mentator super hoc, quòd quidditas rei est entitas rei:quidquid ergo non est entitas rei, sed màgis est ens additum enti, non dicit esse quidditatiuum: talia autem funt prædicata accidentalia: cum enim dico hominem esse animal, non dico ens additum enti; sed dico entitatem rei sub mo do generis: cum dico postea homine esse albu, non dico entitatem hominis, sed dico ens additu enti,& per consequens non dico esse quidditatiuum : & similiter est de aliis accidentibus . Hæc omnia inueniet aliquis, uel summa horum in dictis Commentatoris si diligenter aspexerit pas-G fum istum.

TEX. 12.

Quoniam uerò sunt & secudum alias categorias composita . (est enim aliquid subiectum cuique, ut quantitati, & qualitati, et quado, & ubi, et motui.) Perscrutandum ergo, si est ratio eius quod quid erat effe cuiusque ipsorum, & inest his ipsum quod quid erat ese, ut albo homini quod quid erat albo homini: Sit namque nomen ipfi ueftis, quod est uefti effe'?

eft.

Postquam ostendit Arist . quid debet uocati quod quid est, quia secundum se in primo modo:hic uult ostendere, quoru sit ipsum quod quid querum est est; quia proprie non est niss substantiarum. Et quod quid duo facit, quia primò oftendit, quòd ens per acci dens non habet quod quid est: secundò ostendit, quod iplum ens per accidens habet aliquo mo- H habet quod quid est: Et dividitur in duas partes, do quod quid est, nó proprie, sed solum largo mo do: & uocatur hic ens per accidens, totum compositum ex subiecto, & accidete: accidens autem uocatur ipsa natura accidentis. Secunda ibi [Aut & diffinitio ficut & op quid est. ] Prima in tres: quia primò quærit, utrum compositum ex subiedo & accidente, quod uocatur ens per accidens, habear diffinitionem? secundo oftenditouod no: tertiò remouet quoddam dubium. Secunda ibi [At uerò secundum se dictorum] Tertia ibisDis finitio uerò est] Dicit ergo primò quòd cum ita sit, quòd in aliis Categoriis à prædicamento sub stantia, sint aliqua composita, eo modo quo uoca mus compositum ex subiecto & accidente; quia

effe quidditatiuum (dico eiusdem natura uaria- E unicuique est aliquod subiectum, sicut qualitati, Pairuique & quantitati, & quando, & ubi : ex quo subiecto acciden of & accidente est aliquod compositum, quarendu biolism. est, Vtrum ipsorum compositorum sit aliquod quod quid erat esse, aliqua ratio declaras istud quod quid erat esse? hoc est, Vtrum albo homini inest quod quid erat esse, quod quæritur? quod quidem quod quid erat esse uocetur esse albi hominis? Et quia posset dicere aliquis, albus homo non dicit unu nomen, ideo non habet quod quid erat effe:hoc excludens Philosophus, dicit: albo homini imponatur nomen uestis: ficut ergo suit quæstio, utrum quod quid erat esse inesse albo homini: ita quæstio est hic, quid est quod quid erat esse ipsius uestis? & quid est esse quidditati-

> Quæreret aliquis, Quare dixit Philosophus, quesio, albo homini imponatur unum nomen? Respondeo dicendum est, quòd hoc soluit Commentator dicens:quòd nomina funt æqualia diffinitio nibus:quod sic est intelligendum, quòd significa ta nominum sunt aqualia significatis distinitionum:hoc est, quod subdit ipse Commentator;q illa, quæ fignificant nomina congregatim, diffinitiones significant distincte: ita quòd nomina, & diffinitiones sibiinuicem correspondent: ita quòd illud idem fignificatum, quod cadit fub no mine cadit sub diffone: & sicut unu nome arguit & habet unu significatu, ita una diffinitio arguit, & het unu nomen, & è conuers d: Posset ergo ali quis hic dicere, ideo albus hó, non haber una dif finitionem, quia non habet unum nomen: huic obuians Philosophus dicit, quòd imponatur nomen isti composito, albo homini, & uocetur uestis: ita quòd secundum unitatem nominis quaratur unitas diffinitionis. Deinde cum dicit.

At nero fecundu fe dictortm nec homo. Aut ipsum non secundum se dicitur dupliciter. Et huius est aliquod quidem ex additione, illud uero non. Hoc quidem enim ex eo dicitur quod diffinitur, quòd ip-Jum alii additur.V t st albo esse disfiniens , divat albi hominis rationem. Hoc autem eo quò d aliud ipsi. Vt si significat uestis album hominem, diffiniat uestem, ut album.

Probat per rónes, quòd ens per accidens non secundum duas rationes. Secunda ibi [Albus ita que homo.] Prima ratio talis est : quod quid est, & diffinitio est entis per se: sed ens per accidens diffinition non dicit ens per se, sed magis ens additum ent, dicit.n.duo entia.s.subiectum, & accidens; quorum unum.f.accidens est ens ex additione; reliquum autem. í. fubi ectum non est ens ex additio ne; ergo ens per accidens non habet diffinitionem, neque quod quid est : Et de ista ratione no ponit nisi minorem. s.cp ens per accidens no est 'de numero entium dictorum secundum se: tale aut non secundum se.s.ens per accidens dicitur dupliciter; hoc est capit duo entia in se, & de nu mero horum entium hoc quaritur.f.accidenseft

non:quia subiectum additur in diffinitione accidentis, & non è conuersò. Et hoc est, quod dicit hic: quòd scilicet subiectum est tale, quòd ip 1um est additum in diffinitione cius, quod diffinitur, scilicet accidentis: ut si aliquis est diffiniés album, oportet quòd addat in diffinitione cius, uel hominem, uel rationale, ut albus homo: sic er dens, eò est ens, quòd aliud ens additur ipsi, scili cet subiectum,& ideo est ens ex additione. Ex Es per ac- quo patet, quòd ens per accidés p duo entia difeidens de finitur, si debet dissiniri: nam si vestis significat album hominem, ut dictum est supra; si aliquis diffiniat ueltem, eam diffiniet ut album hominem: & si albus homo non diffinitur, nec uestis. Notandum est autem, quòd ratio Philosophi super duas rationes fundatur: prima est, quòd omnis disfinitio est alicuius entitatis, quia ois quidditas aliqua entitas est:secunda propositio, super quam fundatur est, quòd ens per accidens, ut esse musicum, sit aliquid ens: uerum non dicit entitatem propriè: licet enim musica dicat aliquam entitatem, & esse hominem musicum sit aliquod ens:tamen hominem esse musicum non dicit pro priè entitatem, sed magis dicit duas entitates; quarum una est ex additione, scilicet accidentis, quia accidens non est ens nisi quia entis: & alia non est ens ex additione, quia entitas subiecti, est ens fixum in se & absolutum. Primam propositionem dedit intelligere Philoso-C est enssem- ens secundum se ; quasi dicat, ens, quod habet quod quid est, habet entitatem per se, quia dissinitio est indicatiua quidditatis: secundam propositionem dedit intelligere, cum dixit; quòd ens per accidens dupliciter dicitur, hoc est, quòd duo entia capit in se,scilicet ens cum additione, & sine additione. Notandum est, quòd cum Ens paccia ens per accidens capiat duas entitates, & cum dens habes entitas sit quidditas; magis debet dici, quòd haduas quiddi beat duas quidditates, quam quod habet quod quid est, & quidditatem: & super hoc stat intentio Philosophi, quòd ipsa quidditas rei est in om ni natura rei; & ubi non est una natura, non est

una quidditas. Deinde cum dicit. Albus itaque homo est quid album , non tamen D quod quid erat esse albo esse, sed nesti esse.

Probat idem per secundam rationem. Et duo facit, quia primò probat, quens per accidens non Scala vasio. diffinitur: secundo concludit, co ipsum co quid est propriè, & solum est substantiarum, ibi [Siquidé esse hoe substantiis solum] Ratio autem, qua pro bat, op ens per accidens non habet quod quid é, talis est:esse quid, est aliquid, idem quod aliquid; ergo quod non est aliquid, non est quid, nec habet quid:sed ens per accidens non est aliquid, er go non est quid. Circa istam ronem sic procedit: quia primò ostendit, o si debeat dari quid enti per accidens, cui debeat dari: secundò ponit ró-

ens ex additione; illud uerò, scilicet subiectum A nem prædictam ibi [Ergo est quod quid erat esse aliquid] Primò ergo dicit, quòd albus, homo par ticipiat albedinem, & est albus, non tamen dicit quod quid erat esse albo esse, sed debet assignari albo homini, scilicet uesti, quia (ut dictum est) cui libet distinitioni respondet unum nomen: quasi dicat, si quod quid est posset assignari albo homi ni, siue enti per accidens, assignaretur uesti, quod fuit unum nomen simpliciter impositum isti cóposito ex homine & albo. Deinde cum dicit

Ergo est quod quid erat esse aliquid, aut totaliter, aut non.Quod quidem est quod quid erat esse;est aliquid aut totaliter, aut non. Quod quid erat effe, est id,quod aliquid erat esse. Quando nerò aliud de aliodicitur non eft quod quidem aliquid hoc aliquid : ut B albus homo non est quòd uere hoc aliquid.

Ponit rationem prædictam & primò ponit ma iorem, quæ fuit; quòd cuius est quod quid est, est Explicat va aliquid, quare idem est quid & aliquid, dicens sic: tionem pos eius rei est quod quid erat esse, quod est aliquid tam. unum:aut enim totaliter & omnino id, quod est quid est aliquid: aut si no est aliquid, non est quid; quia idem est quod quid erat esse, & id quod est aliquid esse. Deinde ponit minorem, qua fuit; qu ens per accidens non est aliquid unum, dicens: quando uerò aliud, scilicet ipsum accidens dicitur de alio, hoc est de subiecto, totum compositu ex ambobus non est hoc aliquid; ut albus homo non uerè hoc aliquid. Deinde cum dicit.

Si quidem esse hoc substantiis solum inest. Quare quod quid eratesse est quorumeunque ratio est dif-

Concludit, quòd ipsum quod quid est, propriè quid inest substantiis: quæ pars sequitur ex præceden- e, soluni sub tibus:nam dictum est, q corum propriè est quid, santa pro quæ sunt aliquid:esse autem aliquid proprie inest pris est. substantiis, quare & ipsum quid proprie inest sub stantiis:ipsum enim quid erat esse est illud, quod propriè declaratur per distinitionem:& cuius dis finitio est rațio declaratiua; quæ quidem diffinitio, & quod quid est, substantiis proprie inest.

Quereret aliquis, Vtrum aliquid esse, & quid Questio. erat esse, sint idem? Respondeo, dicendum est op fic in re; tamen differunt in ratione: aliquid enim esse, quid esse, dicunt eandem realitatem; cadé enim realitas, sicut humanitas,& est aliquid,& est quid; sed tamen differenti modo; ut enim ipsa hu manitas est aliqua entitas, attingens aliquem gra dum entis,& non omnem gradum entis,uocatur aliquid (aliquid enim uidetur diuidi contra omnem) illud ergo est aliquid, quod habet entitaté, fed non omnem; illa autem humanitas eadem, in quantum est declarativa hominis, vocatur quid, uel quidditas; sumit.n. suuum nome à natura que stionis; illud enim uocatur quidditas rei, quod cer stificat ipsum quid;illud uocatur qualitas rei, quod rei er quod rei er qualitas rei, quod rei er quid rei er quod rei er quid rei er quid rei er quid rei er quod rei er quid rei er quod rei er quid rei er qu certificat ipsum quale; albedo enim qualitas est liuas rei inquantum certificat ipsum quale, & quid est ali quid. quo modo, inquantum certificat quid: ideo(ut di ctú est)idem est quid, & aliquid. Notandú est, op Κĸ declaratio

### Metaphylica

positiones: Prima propositio est, quidem est quid, & aliquid, quæ iam declarata est: Secunda propo sitio est, co ipsum ens per accidés non est aliquid, quæ propolitio patet lic : illud.n. est propriè aliquid, quod est ens, illud est ens, quod ens est unum, quia ens & unum conuertuntur: idem est enim(ut dictum est in Quarto huius) homo ens, homo, & unus homo: cum ergo ens per accidens non sit unum, quia ex accidente & subiecto non fit aliqua una natura, sequitur op nó sit ens; ex quo ét sequitur, op non est aliquid: ex hoc ét sequitur, conon habet quid; quia quid nunquă est nisi eius, quod est aliquid: ens.n. per accidens magis debet dici entia, quàm ens: magis una, quàm unum; magis aliqua, quam aliquid; & per consequens F magis quæ, quam quid.

Quæreret quis.Quo ex premissis sequitur hec

conclusio, op solum substantiis insit ipsum quid? Respon. op hoc sequitur per istum modum: præ-

missum suerat, co solum cius est quid, quod est ali

quid; quod si est ueru, solis substantiis inest quid,

quia ipsa sola substătia propriè est aliquid, quod

potest duplici uia haberi. Prima uia est talis; illud

propriè est aliquid, quod dicit unam naturam,

quia aliquid conuertitur, ficut & ens; fola autem

fubstantia dicit unam naturam, omne autem ac-

stantiam; & quia quodlibet accidens dat intelligere aliquid aliud; ideo dicit semper duo aliqua,

& non unum aliquid ens ; substantia autem una naturam dicit sine additione ad aliquid extra-

neum; & ideo uerè potest dici unum; & sieut u-

dictum est) entitas accidentisnon est entitas sibi,

tia autem per suum fixum osse, independens,

est ens redies ad seipsum; & ideo propriè est ens,

& per consequens aliquid est; ex quo sequitur,

quòd propriè ei respondet quid. Deinde cum

cidens dat intelligere duas naturas; nam (ut dictum est)accidens est ensin additione ad natu-

Questio.

Substantia propriè est alıquıd.

Accides, or ram, quia in natura accidentis semper intelligisubstantia; unde multotiens Comm. naturam qualia en- accidétis uocat naturam in copulatione. s. ad sub

Accides ma num, ita aliquid; & sicut aliquid, ita quid. Secungis dies de da est propter diminutum esse accidentis; ipsum bet alicums .n.accidens propter suum diminutum esse maquid; ma gis debet dici alicuius, quam aliquid; quia (utiam quam alised alii; & ideo dicitur entitas, & non ens; substan

TEX.12.

Diffinitio uerò est non si nomen rationi idem signi ficet.omnes enim essent rationes termini. Erit enim nomen quod cuilibet rationi idem. Quare & Ilias diffinitio erit.

Destruit du

Hic Arist.remouet quoddam dubium. Et duo bium circa facit, quia primò remouet illud dubium: secunsam dicta. dò ostendit, que est conditio illius, cuius est illud quod quid est, ibi [Sed si primi alicuius suerit,] Remouet ergo quoddam dubium; dictum est.n. go ipsum ens per accidens non habet quod quid est, nec disfinitionem; diceret aliquis, hoc esse sal sum; quia inueniuntur aliquæ rátiones, notifican

declaratio Philosophi fundatur super duas pro- E tes ipsum ens per accidens, que, significant idem quòd natura eius; hoc excludens Philosophus, di cit; quòd non sequitur, quòd omnis ratio, quæ significat idem, quod nome, sit diffinitio; licet pos sit uocari notisicatio; si enim hoc esset uerum, co omnis ratio significans idem, quod nomen, esset diffinitio, sic omnes rationes essent termini, & diffinitiones; potest enim poni nomen cuilibetra tioni, sicut potest poni huic rationi, quest home ambulans,& homo scribens; non tamen propter hoc sequitur, quòd ista ratio sit diffinitio; secundùm.n.hoc sequeretur op Ilias,idest poema, factu de bello Troiano, esset dissinitio, que est vna ratio exponens illud bellum. Deinde cum dicit.

Sed si primi alicuius fuerit. Talia uerò sunt que- TEX.14. cunque dicuntur, non eo quod aliud de alio dicatur. Non erit igitur non generis specierum existes quod quid erat esse, sed his solum . Hac namque uidetur non secundum participationem dici, o passionem, nec ut accidens. Sed ratio quidem erit cuiuslibet, et aliorum quid significat, si est nomen, quia hoc huic inest; aut pro sermone simplici certior. Diffinitio ue

rò non erit, nec quod quid erat effe.

Quia dixit, quòd non omnis diffinitio est ratio;oftendit, quæ sunt conditiones illius, quod ha Conditiones bet ueram diffinitionem, & uerum quod quid habeneis ne est; & est prima conditio; quòd uerum quod quid ram diffini est, est; si fuerit primi alicuius; talia ucrò prima mocantur, quæcunque prædicantur, uel dicuntur per fe,& non eo quòd aliud de alio dicatur,qualia sunt prædicata accidentalia; exponit Commentator, & inquit; prædicata substantialia sunt talia, que dicuntur de re prima significatione; quod intelligendum est, quia non prædicant de re aliquid exirinsecum; prædicata autem accide talia dicuntur de re secundaria significatione, & prædicant aliquid extrinsecum. Vult ergo dicere Philosophus, quòd túc est uerum quod quid est; si fuerit primi alicuius, hoc est si significaue. rit essentiam rei,& aliquid quod sit de primo in tellectu rei;si autem significauerit de re aliquid extrinsecum; ita quòd aliud de alio dicatur, 🗞 non idem de se ipso; tunc significat dispositio, nem secundariam, & non primam, & tunc non speciat ad quod quid est; hac ergo est prima con ditio ipsius quod quid est, quòd sit primi alicu-Secunda conditio Solias ius,& non aliud de alio. est, quòd ipsum quod quid est, sit aliqua specie- eiei est dif. rum; ipsum enim quod quid erat esse nulli natu- finitio. ræ inest, quæ non sit de nnmero specierum alicu ius generis, fed ipfum quòd quid erat effe ineft speciebus ipsorum generum, quæ species non di cuntur, nec denominantur ab essentia sua secun dùm participationem, uel fecundùm pașsionem, neque per modum accidentis: iis ergo speciebus inest diffinitio, & quod quid erat esse; in aliis autem, quæ non diffiniuntur, si eis inest nomen poli tum, potest esse aliqua ratio, declarans quod quid est illud nome. Quod potest contingere duobus

mominis, du pliciter.

Sententia

SOT IS.

Declarare modis: uno modo, que minus notum notificetur p A sunt spes aliquorum predicamentorum, sicut acci significati. magis notum, ut si philosophia notificetur per hoc nomen sapientia; ita cp.s. magis notum inest huic.s. minùs noto, sicut sapientia inest philosophiæ, quia unum prædicatur de alio: alio modo potest esse, quòd per sermonem simplicem accipiatur oratio certior, quæ alio modo uocatur aliqua expositio, ut si dicatur, o Philosophus est amator sapientiz, quz quidem ratio expositio est, nec diffinitio, nec quid erat esse: sic ergo secun da conditio quod quid erat esse, est spérum, quæ funt sub aliquo genere, que species non dicuntur secundum participationem, neque secudum passionem, neque ut accidens. Notandum est, o Philosoph.dicit, que debet esse de numero specie, rum, quæ sunt sub aliquo genere: per quod potest B Compositio excludi ipsum ens per accidens.i.compositum ex er subiecto, & accidente; quia compositum ex subie & accidente nullam speciem dicit in uno ge warm ejr ens nere, sed magis naturam specierum in pluribus generibus: licèt enim musica dicat unam spem, & homo unam speciem; tamen istud aggregatu, homo musicus, nullam speciem uidetur dicere: & ideo ipsius entis per accidens non est diffinitio, neque quod quid est; quia non est spés alicuius generis. Aliter Comm. dicit, op per hoc exclu duntur accidentia, quia licet sint spes, tamen carent genere: unde Comm. diffinitiones, quæ significant quidditates rerum, nó funt alicuius for marum, carentium generum, quarum formarum subiectum elt eis genus: quoniam subiecta accidentium sunt aliud à naturis eorum, & simpliciter non habent ueras quidditates. Est ergo inten tio Comm.ista, co ista accidentia disfiniuntur per substantiam, substantia autem non het naturam ueri generis, quia ucrum genus in re non est alte rum à natura diffiniti, nec in altero prædicamento:licet ergo accidentia héant genus in prædicamento proprio, tamen quia hoc non sufficit ad diffiniendum illa, nisi addatur subiectum, ideo di cuntur de numero formarum carentium genere, non quia non heant genus, sed quia genus no sufficit ad diffiniendum, nisi addatur subiectum: quia non hét naturamveri generis.Q.d.ergo Phi losoph.ipsum quod quid est, est sperum, que sunt sub aliquo genere, per quod genus possunt uerè diffiniri, & quod genus non est alterum à naturis Di earum, & hac sunt spes substantie solum: sperum at, quæ carent genere, per quod possum uere dif. finiri, non est quod quid est, quales sunt spes acci dentium: sic ergo tales spés substantiæ solæ diffi niuntur, & ipsarum est quod quid est: de quibus Species fub dicit Philoso. quon dicuntur secundum partici frantia que pationem. Ad euidentiam huius, quod dixit; q ta no dicuniur les spes, quorum proprie est diffinitio, non sunt Seculdo par secundum participationem:notandum est, op id, sseipatione. quod dicit[secundum participationem]potest in telligi duobus modis:uno mo ledm Comm. sic; ubi.n.nos hémus[scam participonem] Comm. hét[scam coicationem] scam.n. ipsum quædam

dentium, quæ coicant nature alterius prædicame Species præ ti;ita op sunt entia per addonem:& tales spcs dñr dicameterio scem participonem, quia participant aliis, & no possunt diffiniri sine illis:& tale ens non het diffo nem, & qdquid est proprie: aliz sunt spes, quz no dnr scdm participone, nec coicatione, sicut spes. substantia, que in suis dissonibus non coicataliis prædicamentis, & talium propriè est quod quid est. Alio mó pót intelligi, co ois spés uerè diffini Altera lite bilis, het aliquam essentiam non sedm participo ra interpre nem, sed scom subam suam : aliter.n. ferrum est zatto. ignitum, & aliter hó est asal; quia hó est asal per essetiam: ferrum at est ignitum per participone. Q.ergo d.Philolo.scdm hoc, spes diffinibilis est sub aliquo genere, quod quidem genus dí de ea secundum essentiam, non secundum participa-

tionem, nec ut accidens, uel passio. Quereret quis. Vtrum ens per accidens possit Questio. diffiniri? Vr op sic: cuius.n.est scia, eius est diffo: led entis per accidensest scia:est.n.scia de corpore mobili; corpus at mobile est ens per accidens, ergo &c. Ad oppositum est Philoso. in Ira. Rú. 👽 entis per accidens non est propriè diffó,quod. duplici uia uenari possumus. Prima uia est ex par te generis, quæ uja patet sic:oë disfinibile finibile est, & terminabile; unde & diffó terminus dí: 1. Topic. ista at termino est certa clausio supra, certas for- cap.4. mas,& certum genus:unde of disfinibile est con cludibile infra certum genus,& certam d. iam:fi, ergo hoc est uerum; sequitur quillud, quod non, est in certo genere, uel in certa di la, diffinibile non est:tale at est ens per accidens:ens.n. per ac cidens dicit quid congregatum ex duobus gene ribus. s.ex genere substantia, & accidentis: & licèt unumquodq; illorum dicat certum genus, ta

men compositum ex utroq; certum genus non di cit.Licèt.n.possumus dicere, q compositum ex materia & forma sit in uno genere tantu, sicut in. genere substantiæ; non tamen possumus dicere de coposito ex accidente & subiecto: & hoc quia in tali natura tertia fit ex composito, & accidente, & subiecto: unde magis cocernit duo genera ; quàm unum genus;&duas diffónes,quàm unam; & sic patet prima uia. Secunda uia ad hoc est ex actu diffinitionis, quòd est indicare, & exprimere: exprimit enim unitatem naturæ, non unitatem quocunque modo, sed unitatem per se: illud ergo est expressibile per diffinitionem, quod unum est per se : quod autem est unum per quandam aggregationem entium, non est exprimibi-

le,nec distinibile; tale autem est ensper accidens: tale enim non dicit ens propriè, sed ens additum enti, & per consequens non dicit unum: & sic eius non est diffinitio, quia diffini-

argumentum in oppolitum dicendum est , quòd compositum ex accidéte propriè non diffinitur; tamen ratione alterius partis aliquo modo, cius potest esse diffinitio, super qua dissinitione sun-

tio est indicativa unius naturæ simpliciter. Ad

datur

datur scientia: & sic est in proposito, quia corpus E super duas propositiones; quarum una est, co ens mobile ratione mobilis diffinitur, sicut & motus, sup quam diffinitionem fundatur scia naturalis.

Aut & diffinitio sicut & quod quid est multipliciter dicitur. Etenim quòd quid est. uno modo significat substantiam,& hoc aliquid. Alio uerò mo do quodeunque prædicamentorum quantitatem, &

qualitatem, & alia quacunque talia.

Quia in præcedentibus statim dictum est, quòd species, quæ est accidens, non habet quod quid est, uel disfinitionem: quia aliquis posset cre dere, p ipsum quod quid est, nullum reperiretur Qd quid est in accidentibus; ideo uult ostendere, quomodo reperitur, & quomodo non: quia quod quid est, simpliciter non est in accidentibus, sed secundùm quid, & largo modo. Et diuiditur in duas partes, quia primò ostedit, quo est ipsum quid. est, in accidentibus: secudò circa hoc mouet duas dubitationes, ibi [Habet autem dubitationem.] Prima in quatuor, quia primò ostendit, o ipsum quod quid est, est in accidentibus: secundò dicit, gelt ibi simpliciter:tertiò ostendit, ge ipsum qa quid est modo analogo est in substantia & accidentibus:quartò concludit, o digniùs aliquo mo do in accidentibus, sed tamen non primò. Secun da ibi, [Sed non simpliciter] Tertia ibi [Oportet quidem igitur intendere] Quarta ibi [Illud et pa làm]Prima in duas, quia primò ponit conclusonem.s.ipsum quod quid est, est in accidentibus, & in substantia: secudò probat eam, ibi [Sicut.n. ens existit]Dicit ergo primò, ita dictum est, coqu quid est, non est in accidentibus: uel dicendum eft, op ipsum quod quid est, dicitur multis modis: & uno modo fignificat substantiam, & est in præ dicamento substantiz:alio modo significat quan titatem, & qualitatem, & sic de aliis prædicamen tis; & hoc modo est in predicamento accidentis; suppleatur, cum primum itt impossibile. s. quòd quod quid est, nullo modo sit accidentis; restat se cundum uerum esse. s. quid est, est in accidenti bus. Deinde cum dicit.

Sicut.n.ens existit in omnibus, sed non similiter; sed hoe primum, illud uerò consequenter; ita et quod quid est, simpliciter quidem substantia: alio uerò mo

Probat quod dixerat per rones. s. ipsum quod H Entitas, & quid est, esse in accidentibus. Et dividitur in duas guidduas co partes, secundum duas rónes, quas ponit, ibi, [Et .n.qualitatem dicimus.]Prîmò ergo ponit talem ronem:entitas & quidditas conuertuntur:similiter ens & quod quid est convertuntur; sed ipsum ens est in omnibus prædicamentis, licèt non codem modo, sed primo modo in substantia, secun' Quid est dariò in aliis pradicamentis, ergo quod quid est circuit vege est in omnibus prædicamentis, licet non codem modo. Et de hac rone non ponit nisi minore, dicens fic; p licèt ipsum ens fit in omnibus predica mentis, non tamen similiter & equaliter; sed huic .i. substantiæ primò, & secundariò aliis prædicamentis. Notandum est, gró Philosophi fundatur

& quod quid est, conuertuntur: sectida est, quòd ipsum ens est in omnibus prædicamentis. Prima propolitio patet sic; idem est essentia, & quiddi- Essentia, et tas; ita idem est ens, & quod quid est; quidditas quidstas su enim est quoddam abstractu respectu quod quid est; & essentia est quoddam abstractum respectu quid est suc entis: ficut ergo abstractum est idem abstracto, concrete. ita concretum concreto: essentia autem & quidditas funtidem: illud enimidem, quod uocatur essentia, inquantum est principium formale entis;uocatur quidditas,inquantum est declaratiuu fuiipfius apud intellectum, uel certificatiuum du bitanti de natura rei : eadem enim humanitas & effentia est, & quidditas est. Similiter animalitas, uel rónalitas & essentia, & quidditas est: sed pro tantò uocatur essentia, iuquantum est principium huius entis, quod est animal, uel quod est homo: pro tantò autem quidditas est, inquantum certifi cat illum,qui dubitat de natura animalis,uel hominis:ille enim qui dubitat, querit quid est hoc? cui quæstioni respondetur essentia rei, & quia re spondetur ad questione factam per quid, ió uoca tur quidditas: unde istud nomen ideo sibi imponitur, quia certificat talem questionem . Esfentia Esfentia, e ergo, & quidditas est ide; ergo ens, & quod quid quidditas est; quia ens est quoddam sumptum à forma, pro sum same. ut est essentia: & ipsum qd quid est, est quoddam sumptum à forma, prout est quidditas: cum ergo illa forma,à qua fumitur utrunque, sit eadem; er-G go & ailumpta erut eadem, scilicet ens, & quod quid est:patet ergo prima propositio sundamentalis, que fuit maior rationis. Secunda propolitio minor, scilcet quòd ens est in omnibus prædicamentis, patet ex natura analogiæ propria enti:di-Etum est enim in principio huius Septimi, quod Que au, que ens est analogum decem prædicamntis; non quia est analogum recipiatur in uno formaliter, & in alio non; sicut dece pradiest de sanitate in animali, que in uno est causaliter, & in alio formaliter; sed quia in omnibus pre dicamentis reperitur formaliter : licet in uno sit fecundum diminutum esse; in alio secundum co

pletum. Deinde cum dicit. Etenim qualitatem dicimus utique quid est. Qua

re & qualitas eorum, qua quid est. Ponit secundă ratione, que talis est: omne illud habet quid, quod respondet ad interrogationem factă p quid; sed in omni prædicameto est aliqua natura, per qua respondetur ad interrogatione la cta per quidjergo in omni prædicameto est quid. Et de ista ratione non ponit nisi minorem, scilicet quòd natura accidentis respondetur ad quæflionem factam per quid; exemplificans autem de natura accidentis, solum exemplificat de qua litate, dicens; quòd quærenti quid est utique aliquod accidens?respondebimus qualitatem;ergo qualitas est de numero eorum, quæ habent quid: & idem argumentum posset sieri in omni accide te. Notandum est, quòd ratio Philosophi super duas propositiones fundatur:prima est quidquid

Digitized by Google

J.

TEX. 14.

respondetur ad quod quid est, est quid : secunda A propositio est, quod omnis natura accidentis po test responderi per interrogationem sactam per quid: cuius ratio est:in omni prædicamento est genus & d ia, sicut dicendo, albedo est color dis gregatiuus; & per consequens sic quodlibet ge nus speciei, & qualiber species est quid indiuidui; sicut in quolibet prædicamento est genus, & species.

Questio.

Quæreret quis: Cum in omni predicamento sit quid, quare magis exemplificauit de qualitate, quam de aliis prædicamentis? Respond. ad hoc respondet Comm. c hoc est propter assinitatem, Quale ha- quam habet quale, quod est denominativu quabet affinita litatis, cum iplo quid: quale enim existimatur sitem cu ipfo gnificare substantiam, & quid: substantiam quan Grina Com do interrogatur in speciebus; qualitatem autem quando interrogatur in individuis: hæc est ergo affinitas (secundum eum) quoniam quale existimatur substantiam significare. Ad cuius euidentiam est notandum, quòd quale reperitur in præ dicamento substantiz: aliquando enim ad interrogationem factam per quale, respondetur per substantiam rei:si enim interrogaretur, qualis est homorrespondetur rationalis. Et hoc est, quod dixit Commentator; quòd ad interrogatum in speciebus respondetur substantia: & hoc ideo est quia qualitas speciei est differentia substantialis; a quia omnis differentia specificata est quodda quid speciei, ideo ad ipsum quale respondetur quoddam quid: magnam ergo affinitatem habet quale cum quid: & ideo magis exemplificauit de tali prædicamento, quam de aliis . Quod autem dicit Commenta.scilicet quòd interrogatum de indiuiduis significat qualitatem; hoc pro tanto di Qualitasdu ceum est, quia duplex est qualitas, scilicet substantialis, & accidentalis: qualitas substantialis primò est in specie, secundariò est in individuis: & ideo interrogatum quando interrogat quale substantiale, realiter est quoddam quid, & proprie interrogatur in speciebus: qualitas antem accidentalis primò inest in individuis, secundariò in speciebus; & illud quale interrogatum in ndividuis, ut in pluribus interrogat qualitatem iccidentalem.

Sed non simpliciter. Sed ficut de non ente, logice licunt quidam non ens este, non simpliciter, sed non D ınsəsic & qualitatem.

Postquam probauit, quòd ipsum quod quid est, reperitur in accidentibus: hic ostendit, quòd In acciden in eis non reperitur simpliciter, dicens: ita dictu est, quòd ipsum quòd quid est in accidentibus est, sed non simpliciter: licut enim accidentia no funt entia simpliciter; ita nec habent quid simpli citer: & sicut quidam loquentes logice de no en te, quod'est prinatio, dicunt, quòd non est non ens simpliciter, sed non ens huius; sic & qualitatem,& alia prædicamenta nó uocamus entia sim pliciter, sed entia hec, scilicet quæ sunt quatitas, uel qualitas.

Quareret aliquis, Vtrum accidentia fint entia Questio. simpliciter? Respodeo:dicendum est, quòd simpliciter esse aliquid, est duobus modis: uno enim Simpliciter modo illud dicitur esse simpliciter aliquid, quod esse aliquid fine adjunctione est illud: unde simpliciter dico dupliciter. (dicit Philosophus)quòd nullo addito dico; eo modo quo uocamus simpliciter album; qui sine additione potest dici album : secundum quid album autem, quod non potest dici album sine ad ditamento, ut albus in pede. Secundò modo dici tur esse aliquid simpliciter, quod totaliter est illud;eo modo quo dicimus simpliciter albu,quod secundum omnem partem sui est album: & iste modus nó est idem cum primo; qui possibile est, quòd aliquis sit partialiter albus, & tamen dicetur simpliciter albus fine additamento; & tamen non dicetur simpliciter, idest totaliter : ita quòd partialiter esse opponitur secundo modo; tamen non opponitur primo. His ergo uisis, dicendum est ad quæstionem: quòd ipsum accidens non po test dici ens simpliciter primo modo: quod patet duplici uia. Prima uia talis est:illud est simpliciter ens, quod est simpliciter quid; nulli bi autem repe Simpliciter ritur simpliciter quid niss in prædicamento sub-quid, tatu i stantiæ: cum enim quid, & quale opponantur, il-substatua re lud est simpliciter quid, quod ita est quid, quod persur. non est quale(& loquor de qualitate accidentali) illud autem quid,quod ita est quid, quod est qua le, non debet di ci sine additaméto quid; tale auté quid est in prædicamento qualitatis: uideo enim quod eadem qualitas,sicut é albedo, est quoddã quid in re, & tamen est qualitas subiecto, quod sa cit album; quod non potest dici in substătia, quia substantia propter suum esse fixum tantum quid est:& sicut dixi de qualitate ita dico de aliis acci dentibus. Secunda uia est: quia quando aliquid coe dicitur analogice de aliquibus, simpliciter, & fine additione prolatum y intelligitur semper de eo, quod est præcipum in tota analogia; cum ergo ens dicatur de decem predicamentis secun dum prins & posterius, si sine additione profera-

tur, semperintelligitur de substantia; cum addita

mento autem de aliis prædicamentis: Et hoc est,

quod dixit Philosophus, qualitas est ens, sed nó est ens simpliciter, & sine additione, sed ens,

capit omnem modum: cum ergo prædicamenta

fint discreta per entitates,& una entitas, quæ re-

dico de substantia, ita dico de aliis prædicamen-

tis,quia quodlibet prædicamento habet fuú mo-

dum distinctum ab alio. Notandum quòd priuatio est non ens in subiecto, & quia ita est, licet pri

Κĸ

quod est qualitas. Si uerò quaratur secundo modo,utrum, scilicet ipsa accidentia sint entia sim- Nolli prapliciter, hoc est totaliter? dico quòd nee prædica dicamenti, mentum substantiæ, nec aliquod aliud ens est ens. est ens. totaliter, illud enim uocatur ens totaliter, quod

feruatur in uno prædicaméto, nó capitur in alio: substantia enim ita habet unum modum entis, op Predicani non habet omnem modum entis: aliàs unum pre ta funt imp dicamentum nó esset distinctum ab alio. Et sicut mixta

Digitized by Google

plex.

tibus nõ rereperitur Simpliciter quid.

ens simpliciter, & sine additione, tamen privatio dicitur non ens huiusmodi, & cum additione. A. l. nega- Et hoc est, quod dixit Philosoph. quòd priuatio non debet dici ens sine additamento. Deinde d.

Oportet quidem igitur intendere, & quomodo

TEX. 15. oportet dicere circa unumquodque, non tamen magis quam quomodo habet. Quapropter & nunc quo niam quod dicitur manifestum, & quod quid erat esse similiter inerit; primu quide et simpliciter substă tia, deinde aliis; quemadmodu quid est; non simpliciter quid erat esse, sed qualitati; aut quantitati qui d

mode andlozo.

cogat.

Poltquam ostedit, quòd ipsum quod quid est, aliquo modo est in omnibus prædicamentis; & quòd non est in omnibus simpliciter: hic osten- F In acciden dit, quòdibi est modo analogo. Et dividitur in tres partes: quia primò ponit quoddam necessarium ad intentum suum; : secundò probat intentum suum:tertiò exeplificat de intento. Secunda ibi[Oportet enim aut equiuoce] Tertia ibi [Sed quemadmodum medicinale] Ponit ergo primà quoddam preuium, necessarium ad probandum intentum fuum,& est tale:quòd uolentes uidere, quomodo quod quid est, est in prædicamentis; oportet ui lere diligenter, quomodo circa unum quodque ens est quod quid est; ita quòd non debetur magis alicui prædicamento, quam sit de na tura sui: manisestum est enim ex nunc dictis, & ex præcedétibus, quòd ipfum quod quid est, sim pliciter, & primo modo inest substantiz; secunda G riò inest aliis; ita quòd ipsum quod quid est erat esse, simpliciter & sine additamento non debet dici de qualitate, & quantitate; sed quod quid est qualitatis, & quantitatis. Deinde cum dicit.

Oportet enim aut æquinoce hoc dicere esse entia, aut addentes, aut auferentes; quemadmodu et quod non scibile, scibile. Quoniam boc quidem rectum est, neque aqui noce dicere, neque codem modo.

Postquam posuit quoddā præuin necessarium ad probanduintentum suñished manisestat, s.c. ens, & quod quid est dicitur de predicamentis p quandam analogiam, dicens sic:oportet uel uo care of a prædicamenta entia æquiuoce; aut uoca argui cotra re ea entia secundum additionem, & diminutiouninocatio nem, hocest, secundum magis & minus: sicut มรัง แต่น มจี enim dicimus, non scibile est scibile secundum. magis & minus, ita & predicamenta esse entia: quia non est rectum, quòd ens dicatur æquiuocè de prædicamentis, nec uniuocè codem modo:re. stat ergo, op analogice, & scdm magis & minus.

Sed quemadmodum medicinale, eo quòd ad idem quidem & unum, non idem autem & unum . Non tamen aquiuoce. Nibil enim medicatiuum corpus, G uas dicitur; nec aquinoce; nec secundum unum, sed ad unum. Hoc quidem igitur quocunque modo quis uelit dicere, differt nibil.

Ponit exemplum de hac analogia, dicens: qué admodum medicinale dicitur de multis in respe Ctu ad aliquod unum, non tamen quia unum &

uatio, que est non ens in subiecto, possit dici no E idem sit in illis; nec etiam quia dicatur æquiuocè: non enim est aliqua ratio communis, secundum quain dicatur medicinale uas, & operatio, & cor pus; non etiam hæc dicuntur medicinalia æquiuocè, sed in respectu ad aliquod unum, sicut differenter entia dicuntur entia in respectu ad substantiam: quomodocuuque autem quis uelit dice re, uel quòd prædicamenta non habeant quod quid est simpliciter; uel quòd habeant secundum quid, nihil differt. Notandum est autem, quòd pri mò posuit Philosophus quoddam præuium neces farium ad intentum fuum, ex quo concludebat intétum; fuit autem illud pro tantò necessarium, quia dicebat, quòd non debet plus dari de natura entis prædicamentis, quam sit de ratione eo- Nos debes. rum; fic ergo non debet omnino natura entis au plus tribui, ferri à prædicamentis, nec debet dari eis secundùm equalem gradum: restat ergo quòd secunmetis. qua dum magis & minus, prius & polterius; & sic ana fit de ratio logice, quod fuit intentum principale: benè ergo accoran. ex illo propolito, necessario ad intentum, conclu

ditur intentum Philosophi. Notadum etiam est,

quòd declaratio Philosophi, quens dicatur analo

gice, fundatur super duas propositiones: prima

est, quòd'nó dicitur zquiuocè: secunda est, quòd non dicitur secundum unum, & uniuoce: ex qui bus declaratis poterit concludi, quod dicitur in respectu advnum, & analogice. Prima propositio patet;nam illud dicitur æquiuocè, quod fignificat In aqui diuerfas res,& diuerfas rationes; ita quòd illæ ra cu mon è m tiones non habent attributionem ad seinuicem, de auriba-

mentis, quia licet prædicamenta dicant diuerlas rationes; tamen illæ rationes concernunt aliquòd unum,scilicet realitatem substătiz, nouem enim Predicani accidentia sunt nouem dispositiones unius rei, ta acciden f. substătiæ. Quòd autem non dicantur secudum sium sie di unum, & uniuocè, que fuit secunda propositio, sostitues patet : quia si diceretur secundum unam ratione jubstantia.

ens de omnibus prædicamentis, sic decem prædi Ens son camenta essent reducta ad unam rationem com- dicitar sui munem, quæ ratio communis non esset in aliquo soce de pre prædicamento; quod est impossibile: quia omnis dicaments ratio, & omnis conceptus in aliquo predicamen to est:quòd autem no esset in aliquo prædicame

ratione & in alio; ex quo communis est ad omnia:sequeretur etiam, si diceretur uniuoce,& secundum unam rationem, inconveniens istud, op decem prædicamenta non erunt decem rationes prima, & quòd ipsis pradicamentis est aliqua ratio prior. Declaratis ergo his duabus pro-

to patet:quia qua ratione poneretur in uno, eadé

positionibus, sequitur quòd ens non dicatur de decem prædicamentis fecundùm diuerfas rationes oino ; quia sic diceretur equiuoce: necscam Ens que di easdem roes omnino, quia sic diceretur uniuo ce: cum de derestat ergo op dicatur secundű rónes prædicamó cem preditorum:quæ pro tantò tamen sunt eædem, inquan

tùm habent communem attributionem ad unu; quia ratio cuiuslibet predicamenti aliquo mo-

nec ad aliquod tertium: quod non est in predica-

do concernit unum & idem, scilicet rationem A tia, igitur & disfinitio. Et hoc est, quod dicit Phi substantiz:nam si detur ratio quantitatis, dicetur quòd est mensura substantiæ: si detur ratio quali tatis, dicetur quòd est dispositio substantiæ: si de tur ratio relationis, dicetur cp est habitudo substantiz ad substantiame& sic de aliis przdicame tis, & ita secundum additionem & diminutione, & sicut dixit Philosophus, secundum magis & minus: & ficut ens non scibile dicitur scibile, tamen diminuto modo, quia hoc folum fcitur de ipso, quòd nó scitur; & scibile dicitur scibile mo do completo: sic ens completo modo saluatur in substantia, diminuto autem modo in accidentibus; quia accidentia funt dispositiones substantiæ. Deinde cum dicit.

😳 Illud autem palàm,quia qua primò 👉 simpliciter diffinitio, o quòd quid erat effe, substantiarum est. Et non solum, sed aliorum similiter est; uerumtamen non primò:non enim est necesse, si boc ponimus, huins diffinitionem esse, quod utique ratione idem significet, sed cuidam rationi. Hoc autem si unius fuerit, non eo qued continuum sicut Ilias, aut quecunque colligatione sed si quotiens dicitur unum. Vnum uerd dicitur sicut ens. Ens autem bee quide hoc aliquid, alind nero quantitatem, aliud qualitatem significat. Quapropter erit albi bominis ratio & diffinitio. Alio uerò modo albi,& substantie.

Poltquam posuit, quòd quod quid est, est in omnibus accidentibus, simpliciter autem solum in prædicamento fubstantiæ, & quod fecundum quandam analogiam faluatur in aliis-prædicamé Diffo pri- is: nunc subiungit, quòd diffinitio primò est in C mb e m sub substantia, secundario in aliis, dicens; ita dictum Rantia; je est, tamen illud manifestum est, quia primò & cidentibus. fimpliciter diffinitio est in substantia; primò auté non est in accidentibus:non enim omne, quod est idem rationi significatæ per nomen, potest uocari diffinitio perfecta. Et hoc est, quod dicit: non enim necesse est, si hoc significat idem ratio ni dicte per nomen, quòd hæc sit diffinitio, quod fignificat idem cuidam rationi, scilicet rationi substantia, & rationi uera: disfinitio enim tunc est uera, si fuerit significatiua unius, non unius p modum continui, nec unius per modum colliga tionis; sed unius, hoc est, unius naturæ simplicis; quod quidem unum totiens dicitur, quotiens dicitur ens: ens aftem dicitur de decem prædica- D mentis;aliquando enim dicit quid, aliquado qua tum, aliquando quale, & sic de aliis: & ideo dissinitio est, quæ est significativa unive in omnibus prædicamentis: est enim aliqua diffinitio hominis, & aliqua albi hominis; sed tamen aliter substantiz, & aliter accidentis; quia substantiz pri-Ratio signi mò, secundariò accidentis. Notandum est, quòd ficara ? " ratio Philosophi, quòd diffinitio primò sit substá tiz; fundatur luper duas propolitiones. Prima 🖝 so acci. est, quòd diffinitio, quæ quæritur, est illa; quæ est idem, quòd ratio fignificata per nomen; ratio autem significata per nomen diminuto modo est in accidente, completo autem modo in substan-

losophus, quòd illa est prima distinitio, que est idem cuidam rationi, scilicet rationi significatæ per nomen substantiæ. Secunda propositio est, op diffinitio est indicativa unius naturæ; & quia unum est commune ad decem prædicamenta, io & diffinitio:tamen quia unum primò & principa liter est in subiecto, secundariò in accidentibus, ideo & similiter diffinitio.

Habet autem dubitationem, si quis non dicat dif. TEX.17. finitionem etiam ex additione rationem, cuius natu ra diffinitio ipforum no simplicium, sed copulatoru.

Poltquam oftendit Philosophus, quòd accidé-

tium aliquo modo est diffinitio, & quod quid est: in parte ista mouet quasdam dubitationes circa: Dubitatiohoc. Et dividitur in duas partes secundum duas nes, eircadif dubitationes, quas mouet. Secunda ibi [Est au- finnione ac tem & alia dubitatio] Prima dubitatio sic osten- cideris inci dituride diffinitione accidentium secundum au dentes. tiquos fuit duplex opinio:una, quæ posuit, quòd iplorum accidentium nullo modo est quod quid est, & disfinitio; alia, quæ posuit, quòd omnino & simpliciter ipsorum accidentium erat quod quid est, & diffinitio; primi nimis tollebant à natura accidentium; secundi nimis dabant. Inter has ergo duas opiniones Philosophus tenuit mediam uiam;uolens,scilicet quòd ipsorum aliquo modo esset diffinitio, & quod quid est; ipsorum enim quod quid est, est modo diminuto; ipsorum etia est diffinitio per additionem; si ergo aliquis dicat quòd nulla est diffinitio ex additione, sequitur qui accidentium nullo modo est diffinitio. Hacest ergo, quod uult oftendere Philosophus in ista du bitatione, scilicet qualiquorum est disfinitio ex additione; quæ quidem diffinitio si non ponaturs sequitur & talia non disfiniuntur. In hac autem dubitatione, sic procedit, quia primò ponit impossibile, quod sequitur, si nulla diffinitio ponatur ex additione : secundò probat quoddam , qd dixerat:tertiò concludit propositum suum. Secuda ibi[Ex additione enim necesse est.]. Tertia ibi [Quia horum op quid erat elle] Dicit ergo, quòd si aliquis dicat rationem, ex additione non esse diffinitionem, hoc babet magnam dubitationem & magnam difficultatent; it enim hoc poneurs quòd ratio ex additione non est diffinitio, contin git co accidentium non simplicium sed copulatorum non est diffinitio aliquo modo; bocautem est impossibile, ergo &c. Notandum est, quòd Differentia hac est differentia inter accidentia communia à interaccide & propria;accidentia enim communia non dant 114 cola, 🗢 intelligere aliquod subiectum proprium; non.n. propria. albedo plus dat intelligere hominem, quam lis gnum, uel lapidem: accidentia autem propria, & propria passiones statim dant intelligere suum Accidentia subjectum; ficut risibile hominem, & habere wes propria no triangulum. Et quia ita est, ideo accidentia pro-catur copus pria uocantur accidentia in copulatione, siue co lata, quare. pulata, quia corum conceptus est in copulatione ad subiectum proprium; accidentia autem communia

dente.

TEX. 16.

quid.

dici quid.

compositè dici quid.

conceptus non consistitin copulatione ad hoc fubiectum determinatum, uel illud; puta lignum, uel lapidem. Sciendum tamen, quòd licèt ista acsona quopos cidentia communia respectu huius subiecti, uel copulatione illius non dicantur accidentia in copulatione & er in depen dependentia, sed simplicia; respectu tamen alicu ius subiecti communis, sibi correspondentis, pos funt dici accidentia in copulatione,& in dependentia; licet enim albedo non concernat in sui in tellectu hominem, uel lignum, & sic de aliis su-Accidés coe biectis specialibus; concernit tamen sibi aliquod quo por dici subiectum commune, puta aliquam complexionem: cum enim omne accidens dicat inclinationem ad subiectum,& det intelligere subiectum, oportet quòd hæc accidentia communia fubie- F ctum aliquod dent intelligere: & licet dicantur communia, quia non dant intelligere aliquod su biectum speciale, puta hoc, uel illud; tamen respe ctu alicuius fubiccii communis funt propria: unde licèt albedo dicatur accidens commune, respectu alicuius, puta lapidis, uel hominis; tamen aliquo modo potelt dici proprium respectu subiecti habentis complexionem, ad quam sequitur albedo. Notandum est, quòd optime dixit Philosophus, quòd accidentia copulata, cum additione diffiniuntur; esse enim in copulatione est Est 100pm esse in respectu;accidentia ergo, quorum esse est in copulatione ad subjectum, habent esse in respectu:ergo quorum esse est in copulatione ad su biectum proprium, respectum habent ad subie-Etum: ita quòd intellectus eorum, & conceptus haberi non potest sine conceptu subiecti: accidé tia autem simplicite dicuntur accidentia commu-Simpliciter nia;quia simpliciter dico, quod nullo addito dico:quia enim ista dicuntur sine additamento hu ius subiecti, u el illius; ideo simpliciter dicunture ita quòd simpliciter dici est idem, quòd sine addi Ciplui, & tamento dici: complete autem, & composite dici est idem, quod dici cum additamento. Deinde 150 7.3 cum dicit.

Ex additione enim necesse facere. Dico autemut est nafus, & concauitas, & simitas ex duobus di-Gum, eo quod hoc in hoc est, & non secundum acci densmec concauitas, nec simitas passio nasi, sed jecundum se: nec ut album Callie, aut bomini, quia €allias albus,cui accidit hominem esse;sed ut mascu H linum animali, or quantitati aquale, o omnia qua cunque secundum se dicuntur existere. Hac autem sunt in quibuscunque existit aut ratio aut nomen, cuius bec passio, & non contingis oftendere separa timificut album sine homine contingit, sed non semininum sine animali.

copulata deffiniütur exadditioe.

Probat quoddam, quod dixerat: dixit enim, qu nitio per additionem: ita quòd fi isto modo non diffiniuntur, nullo modo diffiniuntur: hic ergo probat, scilicet quod talium est diffinitio per additionem, dicens, quod necesse est talia accidentia manifelta facere per additionem subiecti; eo

munia uocantur accidentia simplicia, quia eoru E modo quo dicimus, quòd nasus, & concauitas diffiniunt fimitatem; ita quòd ipfa fimitas est qđ dam dictum & declaratum à duobus, scilicet à naso, & concavitate; quia simitas est concavitas in naso: ratio auté quare tale accidens disfinitur per additionem subiecti est; quia hoc accidens est in hoc subiecto per se, sicut propria passio, & non est in eo secundum accidens, sed secundum se: neque simitas est in naso, sicut albedo inest Calliæ, uel homini: quia Callias est albus secundùm accidens, & cui Calliz inquantum albus ac cidit, quòd sit homo: sed inest sibi sicut masculinum & fœmininum animali, & ficut æquale & in æquale quantitati,& sicut omnia alia accidétia, quæ secundum se insunt subiecto:hæc autem aceidentia funt, in quorum diffinitione existit aut nomen, aut diffinitio subiecti; hæc accidétia sunt passiones; hæc autem accidentia sunt, quæ nó pos funt diffiniri & oftendi separatim sine subiecto; immo subiectum accidit in diffinitionibus corú: album enim potest diffiniri sine homine, sed non fœmininum fine animali; & fimilia accidentia non diffiniuntur fine subjecto.

> Q nare horum quòd quid erat esse & dissinitio, aut non est alicuius, aut si est, alicuius est, quemadmodum diximus.

Concludit propositum suŭ, dicens; quòd quid erat esse accidentium, & distinitio aut nullius est diffinitio; aut si est alicuius, aliter se habet, quàm diffinitio substătiarum : quia diffinitio horum est per additamentum, disfinitio autem substantia Diffinitio non. Notandum est, quòd declaratio Philosophi ex additionali non. Notandum est, quod declaratio Philosophi ne, quedia est ad ostendendum, quòd diffinitio ex additio-meda diffi ne est aliquo modo disfinitio: quæ quidem decla diaplos. ratio fundatur super duas propositiones: prima est, quòd accidentia propria & essentialia diffiniuntur:secunda est, o si diffiniuntur, diffiniuntur per additionem : ex quibus concludit, quel dicendum est, quòd accidentia essentialia nullo modo distiniuntur, quod est impossibile: uel dicendum est, quòd diffinitio ex additione est aliquo modo diffinitio. Prima propolitio, scilicet que Dollrina accidentia essentialia diffiniuntur, patet sic per Annie. Commentatorem:hæc est differentia (secundùm eum)inter accidentia essentialia, & accidentia p accidens; quia accidentia essentialia dicunt res terminatas; sed accidentia per aecidens quodam modo infinita funt: cum ergo diffinitio cadat fuper rem terminatam, & non super rem non ter- Diffi uli minatam; diffinitio cadit super accidentia essenlia, non super accidentia per accidens. Debemus enim sic imaginari ex uerbis Commentat. quòd omne terminatum, & habens naturam terminati claudi potest infra aliquos terminos; ex hoc enim est terminatum, quia clausum est; quod au tem clausum est infra aliquos terminos essentia les, diffiniri potest; quia diffinitio non aliud est , Diffiquia nisiclausio & terminatio rei infra terminos essen tiæsuæ: accidentia autem essentialia terminata sunt per subiectasua, sieut statim patebit: & ideo

eo ipso quòd terminata sunt, hec terminatio co- A cundum hunc modum legendi: accidentia per se rum explicari potest, quæ scilicet explicatio est oltélio terminationis corum, & diffinitio: ex quibus patet prima propositio, scilicet quòd accide tia essentialia distiniuntur. Secunda propositio fuit, quòd diffinitur per subiecta: quod quidem patet ex præcedentis propolitionis declaratione: hoc modo dictum est in declaratione precedentis propolitionis, quòd accidentia eo iplo quòd terminata, diffiniri possunt: cum ergo terminatio ista oriatur ex natura subiecti, oportet quòd corum diffinitio oriatur similiter ex natura subiecti: sicut'enim quidditas & essentia accidentium, & conceptus corú est ex dependentia ad subiectum; ita similiter terminatio eorum : sicut ergo terminatio accidentium est ex concernentia subiecti terminati, ita similiter dissinitio est explica tio terminationis istius. Debemus enim imagina ri, quòd accidentia per accidens non concernút sibi terminatum subiectum : albedo enim(ut di-&um est)non concernit sibi magis lignum, qua hominem: & ideo natura corum aliquo modo in terminata est: & ideo non diffiniuntur: accidentia aut per se, & essentialia concernunt sibi deter minatum subiectu, pp cuius terminationem dif-Verba Com finiri possunt. Vnde Commentator: accidentium mentatoris. duo funt modi: unus enim modus est accidentalis; eo mó quo albedo est in homine: alius modus est essétialis: co mó quo simitas est in naso:qui er go aspexerunt ad primum modum accidentium, l'cilicet accidentalium;negauerunt accidétia om C nino habere disfinitionem; quia disfinitio signifi cat res terminatas in diffinito: qui autem aspexerunt ad secundum modum, scilicet accidentium essentialium, assirmauerut accidentia habere dif finitionem propter terminationem talium accidentium: Attédendum tamen est, quòd licèt acci dentia per accidens sint interminata respectu su biecti, quod aspiciunt per accidens; tamen si reducantur ad subiectum per se, sortiuntur aliqua terminationem respectu illius subiecti: dictum est epim superius, quòd aliqua accidentia posfunt uocari communia respectu aliorum subie-Ctorum, quæ tamen reducta ad aliquod subiectu, possunt uocari propria: & à simili illa accidentia, quæ sunt per accidens respectu unius subiecti, D possunt esse per se respectu alieuius alterius, quia omne per accidens super aliquo per se sundatur. Notandum est de hoc, quod dicit Philosophus; quòd Calliz accidit esse hominem: quòd illa lite ra pót fic legi,quòd illud,[cui] referatur non ad Differentia hominem, sed ad album; ita quòd sit sensus: Calinter accide lias est albus per accidens, cui albedini accidit, quòd sit homo:hæc est enim differentia inter accidentia per se, & per accidens : quòd accidenti per accidens, accidit esse in hoc subiecto, uel inillo;accidit enim albedini,quòd fit in ligno, uel in homine:accidenti uerò per se, essentiale est co fit in hoc subjecto terminato; sicut habere tres op

sit in triangulo. Quasi ergo dicat Philosophus se

ex sua essentialitate concernunt sibi terminatum subjectum, & ideo diffiniri possunt per illud subiectum: accidentia autem per accidens non con cernunt fibi tale fubiectum, immo eis accidit, p fint in hoc subjecto, uel in illo: & ideo intermina ta sunt, nec dissiniuntur. Alio modo potest legi sic, quòd referatur ly cui, ad Calliam album; ita quòd sit sensus, Callias est albus per accidens, cui Calliæ albo accidit quòd fit homo. Ad cuius maiorem cuidentiam.

Quareret aliquis, Verum Callia albo accidat Quafio. esse hominem?.Et uidetur , quòd non : quia licèt superioribus accidant inferiora; inferioribus ta- Exhoc igimen non accidunt superiora: licet enim homini sur recte di B accidat, quòd sit Sortes, tamen Sorti non accidit ettur, hanc quòd sit homo; quia essentiale est sibi; cum ergo propone esse Callias sit inserius ad hominem, sibi non accidet ho e animal quòd sit homo. Dicendum est, quòd aliqua acci- Sorsest bo. dunt alicui sub uno respectu, quæ sub alio respe--Etu funt fibi esfentialia : licet enim Sorti inquantum Sortes, accidat quod sit coloratus; tamen sor ti inquantum album non accidit, quòd sit colora tus: essentialia enim uocantur, qua in conceptu Essentialia inseparabilia sunt: impossibile est autem conci-que. pere fortem inquantum albus, quin concipiatur, quòd sit coloratus: & ideo esse coloratum est esfentiale forti inquantum albus: & fic aliquid accidit alicui sub uno respectusquod tamen est sibi essentiale sub alio: & ecouersò aliquid é essentiale alicui sub uno respectu, quod tamé accidit sibi sub alio: licèt enim Calliæ sit essentiale quòd sit homo, quia Callias est individuum hominis; & impossibile est concipere individuum hominis, quin concipiatur homo; tamen Calliæ inquantu albus sub ista reduplicatione accidit quòd sit ho mo: si enim Callie inquantum albus esset, essentia le, o sit homo; esse album esset homo: quia quod Regule, contingit alicui inquantum tale, conuenit omni tali.Imaginabimur ergo, quòd superioribus ac÷ cidutinferiora:accidit enim homini, quòd sit Sor tes, quia tota essentia hominis potest saluari extra Sortem; si autem homini non accidat esse Sor tem, omnis homo effet Sors:inferioribus autem non accidunt superiora; sicut Sorti, & Calliz non accidit quòd fit homo; quia Sors, & Callias non est nisi homo, sic significatus per modum indiuiduationis: iplis tamen inferioribus sumptis cum Supioraqiio aliqua implicatione accidentali possunt accidere possunt acci superiora, non quidem propter naturam inserio- dere inferio ris, sed propter naturam implicationis: sicut Cal- \*ibus. lix accidit, quòd sit homo; non quia Callias, sed quia albus. Ex quo patet, quòd hæc expositio reducitur ad superiore: ubi enim propter duo unus utrobique unum tantúm; sed quòd Calliz albo ac cidat esse hominem propter album:idemest dice re,quòd Calliæ albo accidat esse hominem:quod dicebatur in secunda expositione; & quòd albo accidat esse hominem; sicut dicebatur in prima,

ergo & c. Ex prædictis soluitur argumentum.

Digitized by Google

Est autem

Secunda.

est nasus simus, & cocauus nasus, idem erit simum, & concauum.

Mouet secundam dubitationem : dictum est enim, quòd accidentia copulata diffiniuntur per additionem; sicut simum dissinitur per nasum : si enim debet diffiniri nasus simus, dicemus quòd nasus simus est nasus concanus : quia ergo omne diffinitum est idem quod diffinitio, queritur Vtrū in talibus diffinitis idem sit diffinitum & diffinitio?Hoc autem quærendo,non quærit quæstioné in genere, sed solùm in uno exemplo, an scilicet nasus simus, quod est diffinitum, sit idem quod nasus concauus, quod est diffinitio? dans intelligere, quòd illud idem, quòd quæritur in hoc exé plo, potest queri in omnibus similibus. Diuiditur autem hæc pars in quatuor partes, quia primò po nit quæstionem, & argumenta ad utraque parté: secundò ex una parte concludit, quòd diffinitio talium accidentium non est uera diffinitio; tertiò ostendit per quem modum talia habent disfinitionem,& per quem modum non:quartò conclu dit totum præcedens capitulum de diffinitione accidentium & lubstantiarum. Secunda ibi[Propter cp inconueniens] Tertia ibi[ Sed latet quia noj Quarta ibi [Quòd quidem igitur diffinitio.] Prima pars in duas, quia primò ponit dubitationem, & arguit ad unam partem : secundò arguit ad partem oppolitam ibi[Si uerò non]Dicit ergo primò, quò d alia dubitatio est à precedenti, Vtru idé sit nasus simus,& cauus?si enim dicatur quòd idem est nasus simus, & nasus cauus; idem erit si mum & concauum. Est ergo ratio Philosophi in hoc: si idem est nasus simus & nasus concauus, idem erit simum & concauum, sed à destructio

Si uerò non,quia impossibile est dicere simum sine rescuius est passio secundum ses & est simum concanitas in naso, nasum simum dicere aut non est, aut bis ilem dictum,nasus nasus concauus.Nasus auté simus nasus concauus erit.

ne consequentis, simum non est idem cum con-

cauo; ergo non est idem nasus simus, & nasus

concauus. Deinde cum dicit.

Arguit ad partem oppositam:diceret enim ali quis, nasus simus non est idem, quòd nasus concauus; quia simum non dat intelligere nasum con cauum: cotra hoc arguit Philosophus; quia si hoc ponaturita ad probandum, quòd non funt idem, lequitur, quòd quandocunque nasus exponitur per simum, quod idem repetatur bis, & quod ide nugationem dicat: si enim simum dat semper intelligere nasum, cum dicitur nasus simus, si pro si mo ponatur suus intellectus, scilicet nasus conçauus, sequitur quòd dicere nasum simum, idem est, quòd dicere nasum conçauñ. Et hoc est, quod dicit litera Philolophi:ita dictum est, quòd si ponatur idem; sequitur quod simum & concauum funt idem: si uerò non; supple ponatur idem propter istam rationem, quia impossibile est dicere simum sine subiecto, cuius est passio, scilicet sine

Est autem et alia dubitatio de eis. Si enim idem E naso, quia simum idem est quòd concauitas in na fo: si ita dicatur, sequitur quod ait, non contingit dicere nasum simum, aut si dicatur, idem erit bis dictum & repetitum, scilicet nasus: si enim simus resoluatur in concauitatem, & nasum, quæ dat intelligere;dicere nasum simum,idem erit,quòd dicerenafum natum cócauum, quia natus femel ponitur expressè, & alia uice ponitur propter dif finitionem simi, in qua resoluitur ipsum simum.

Quæreret aliquis, Per quam uiam potest decla Questio.

rari ilta consequentia, si nasus simus est idé quod nasus concauus, ergo simum est idem quòd concauum?Respondeo dicendum est, quod duplici motiuo potest aliquis moueri ad credendum, o consequentia bona est: primum motiuum est ex F habitudine, quæ est inter totum & partes: secun- Habitado i du est ex habitudine, quæ est inter diffinitum & ter toti, o diffinitionem. Primum motiuum sic patet: habi- partes. tudo inter totum & partes, talis est: quòd si duo tota eadem sunt, & pars unius totius est eadem cum parte alterius, ergo uidetur, quòd pars altera, que relinquitur, sit altera cum altera parte alterius totius:puta si duo tota sic se habeant, quòd utrunque componatur ex duabus partibus; & pri ma pars primi totius, est eadem com prima parte alterius, & primum totum cum secundo toto: lequitur quòd secunda pars primi totius sit eadé cum secunda parte alterius. Quaremus enim ab adueriariò, aut lecunda pars elt eadem, aut non : si eadem, habemus propositum: si autem diuersa டு ergo totum non fuit idem toti , quia totum non Tetam க்ட elt nisi partes simul sumptæssi ergo pars unius to mis partes tius est diuersa à parte alserius totius, ergo partes huius totius non sunt eedem cum partibus al terius:nec ergo totum toti:cuius contrarium sup ponebatur priùs:sic autem est in proposito: nam nasus concauus est quoddam totum, compositum ex duabus partibus: nasus autem simus est quod dam etiam totum:in his autem totis prima pars primi, est eadem cum prima parte secundi, quia utrobique nasus repetitur;& secundum rem pri-

mum totum est idem cum secundo toto: sequi-

tur ergo quòd secunda pars, scilicet concauum,

sit eadem cum secunda parte alterius totius, scili

cet simo: & hoc fuit intentum probandu. Secu

dum motiuu patet sic; quando enim Philosophus

quærit, utrum idem lit nalus limus & nalus con

mo, & animal rationale, sicut diffinitio & diffini-

tum, ergo conuertuntur rationale, & homo, & ide

est dicere hominem & rationalem. Ad oppositu ergo; si idem est simus, & nasus concauus, sicut

cauus?no quærit de quacunque identitate, sed do Habitodi i ident titate, que est inter diffinitum & diffinitio ter diffini nem:ex habitudine ergo hac possumus uenari co tionem, o fequentiam suisse bonam : habitudo enim inter diffinum. sequentiam suisse bonam; habitudo enim inter

diffinitionem & diffinitum talis est, quòdvitima Plinis di differentia in distinitione eadem est cum distini ferensus to quò ad convertentiam; idem enim est dicere hominem,& rationalem;& tati ambitus est unu, diffinto. quanti est aliud; unde benè sequitur, idem est ho

est uera diffinitio simi; sequitur quòd nasus sit ge nus, quia ponitur primò, & concauus sit differen tia, quia ultimo ponitur: & cum ultima differentia sit idem, quod diffinitum; sequitur quòd idem sit concauum & simum, sicut dissinitum & ultima differentia diffiniti;& hoc fuit intentum pro - bandum . Hæc ergo funt duo motiua, fed quòd hec duo motiua in proposito non debeant moue re, patebit inferiùs.

no idem.

Quaftie.

quid.

Quæreret aliquis, Vtrum idem fit concauitas, & simitas? Videtur op non, quia concauitas inest alicui, cui non inest simitas; sicut cruri; cum ergo duo sunt idem omnino, cui inest unum, inest reli quum; sed hoc non reperitur in simitate & conca uitate, sequitur quòd non sint idem . Ad opposi- B et simi non tum: simum diffinitur per concauum, ergo uide-Just omni tur quòd simum sit cum eo idem.Respondeo dicendum est, quòd duplici uia possumus uenari, quòd fimum & concauum non funt omnino ide. Prima est ex natura accidentis: nam de essentia De effentia accidentis est, quòd dicat habitudinem ad subie ctum: ubi ergo reperitur alia, & alia habitudo in accidentibus, inter illa accidentia reperitur alietas: sic autem se habet simitas respectu concauitatis, quia simitas dicit habitudinem ad nasum, concauitas autem non dicit hoc de se:si enim cauitas de se diceret habitudinem ad nasum,omnis cauitas esset in naso; quod est impossibile. Imagi nabimur ergo sic, quod cauitas dicit habitudine ad subjectu indeterminatum; simitas at ad subje etű determinatű, s. ad qasum: & cű hæc habitudo non sit illa per omnem modum, sequitur etiam quò limitas non est idem quod cauitas:quia tamen simitas est quædam concauitas, uel(ut meliùs dicatur,) cauitas nasus, non est dicendum, o sint simpliciter, & omnino diuersa, sed partim ea-Simi er co dem: & partim diuerfa: sunt enim idem sicut decaun se ha terminatum, & indeterminatum: quod enim inbet sieur de determinate dicit cauitas, hoc determinate dicit terminati, simitas: & quia ita est, oportet quòd habeant ali minatum, qualcm diuersitatem; quia cauitas propter sui indeterminationem in pluribus potest reperiri, in quibus non reperitur simitas, non ergo omnino sunt diversa: sed nec omnino eadem, sed eadem sicut terminatum, & interminatum: ex quosequitur diversitas in eis, quia cavitas potest reperi ri in aliquo subiecto, in quo no reperitur simitas.

Accidentia que diffini-

Secuda uia ad hoc uenandum est ex natura dif finitionum accidentium: accidentia enim quando diffiniuntur, sic diffiniuntur, quòd in diffinitionibus corum subiectum se habet loco differé tiæ: illud uerò quod est accidens in diffinitione, se habet loco generis (licet in talibus disfinitioni bus non sit propriè nec genus, nec differentia, sieut nec est propria diffinitio) si enim dicatur sic: simus est nasus cauus, nasus se habet ad modum differentie, quia differentia uocatur illa, quæ dat ultimam specificationem diffinito, hoc autem non potest facere capitas uel concapitas, quia si

diffinitio & diffinitum; ita quòd nafus concauus A concauitas effet ultima differentia fimi, omno cocauum esset simum, quod est impossibile; quia secundum hoe concauum in crure esset simum : concauitas ergo se habet ad modum generis: ge nus enim vocatur, in quo conuenit disfinitum cum aliquo alio; sicut animal est genus hominis, quia in co conuenit homo cum asino:nasus auté & subjectum se habét ad modú differentiæ: quia differentia illa uocatur:quæ contrahit naturā generis ad propriam specificationem disfiniti : sie autem facit subiectum in diffinitione accidentium, nasus enim contrahit naturam concaui ad propriam specificationem simi, quia simitas non est omnis concauitas sed concauitas nasi. Si ergo ista sunt uera, patet quòd non est idem dicere si-. mum,& concauum:licet enim sit idem dicere dif finitum & differentiam ultimam propter conuer Idem est di tentiam utriusque, tamen non est idem dicere ge cere dissini nus, & disfinitum; sicut enim non est idem dice- tum, co dif re hominem & animal; quicuque enim dicit ani ferentiam mal, non oportet quòd dicat hominem: à simili li ultimam. cèt sit idem dicere simitatem & concauitatem propter specificationem, quam facit nasus, tamé non est idem dicere concauitatem, & simitatem, propter communitatem ipsius concauitatis, quia tenet locum generis, & communis. Ad argumen Adarga. tum in oppolitum dicendum est, quòd licet simu mentum. dishiniatur per concauum, non tamen oportet, co sit idem dicere unum, & reliquum; sicut licet homo diffiniatur per animal, tamen non est idem dicere hominem, & dicere animal, sicut non est: idem dicere conceptum determinatum, & indeterminatum; multa funt enim idem realiter, quo rum tamen non est idem unum, & reliquum di cere propter determinationé conceptus in uno, & indeterminationem in alio; sicut dictum est se pe degenere, & specie.

Quereret aliquis, Vtrum sit idem nasus Question simus, & nasus cauus? Videtur quod non, quia si idem funt, idem erit fimum & concauum (ut ait Philosophus) licet hoc non est uerum, ut ostensū est in quæstione præcedenti:ergo &c. Ad oppositum est Philosophus primo Elenchoru. Respon Circa fin. deo dicendum est, quod idem est simitas, & con cauitas nasi, & per consequens idem est nasus si D mus & nasus concauus:immo simum nihil aliud ost nisi concauitas in naso, quod patet sic: Quòd enim simum non esset concauum, hoc erat propter indeterminationem ipsius concaui;proptor Indetermienim talem indeterminatione aliquod subiectu mario ca est pot esse concauum, quod non erat simum: sicut dinersistatis propter indeterminationem animalis aliquodest animal, quod est impossibile esse hominem; inde terminatio ergo est tota causa diuersitatis: si igitur tollaturista indeterminatio ab ipso concauo, ita quòd ipfum determinetur eadem determina tione, qua determinatur simű; idem erit simum, & concauum:licèt enim non sit idem dicere hominem,& dicere animal propter indeterminatio nem animalis; tamen idem est dicere hominem

fic idem est concauum, quod simum, si determinetur, puta per nasum; idem ergo est dicere nasus Ad argum. fimus, & nasus concauus. Ad argumentum in op positum dicendum est, quòd consequentia nulla est: non enim sequitur, quòd si idem est dicere rationale animal, & homo; quòd idem sit dicere animal,& hominem. Vbi notandum est, quòd có cauum adiunctum naso, dicit habitudinem deter minatam, per se autem sumptum dicit habitudinem indeterminatam: ergo cum dicitur nasus co cauus, accipitur concauus sub habitudine determinata: per se autem sumptum accipitur cum habitudine interminata: sicut ergo non sequitur, idem est simum & concauum cum habitudine de terminata, ergo idem est simpliciter simum & p concauum fine habitudine determinata: ita non sequitur, si idem est simum & concauum in naso; fiue nasus simus, & nasus concauus; quòd idem sit simpliciter simum & concauum; si autem sic di cimus, obuiant motiua, quæ probant consequen tiam huius argumenti fuisse bonă in prima Quæ ftione huius lectionis:foluenda funt ergo illa mo Resposso ad tiua. Primum motiuum suit, quod si totum est ide toti, & prima pars primæ parti, cy secunda unius totius erit idem secunda secundi: stat ergo argumentum super hoc, quòd concanum, quod fuit secunda pars primi totius unius, est idem quòd si mum, quod fuit secunda pars totius secundi. Ad quod dicendum est, quòd secunda pars primi totius debet esse idem secunde parti secudi totius, G si accipiatur ut pars; si enim aliter accipiatur, quàm ut pars, accidit quòd sit eadem: quòd enim idétitas totius cú alio toto idétificet identitatempartis cum alia parte; hoc non facit nisi inquantú accipiatur ut pars : sic autem est in proposito, concauum enim acceptum per se, non est pars ta lis totius, sed concauum determinate acceptum: benè igitur sequitur, idem est nasus simus & nasus concauus; ergo est idem simum & cocauum: fed tamen non sequitur, quòd siridem quòd cócauum simpliciter: quiaconcauum simpliciter no plus concernit nasum, quam crus; nec plus concernit compositum ex naso & simo, quam compolitum ex crure. Ad secundum motiuum dicen dum est, quòd si concauum esset in ista diffinitio H est enim, quòd prima intellectualitas, & actualitas ne, sicut differentia, benè sequeretur consequentia, quia (sicut dictum est superius, ) idem est quò ad consequentiam, dicere diffinitum, & ultimam differentiam diffiniti; sed quia concauum se habet in diffinitione simi ad modu comunis, & generis specificati per subiectum, quemadmo dum differentiz;ideo non fequitur, quod si idem est dicere simum & cócauum nasi, quod idem sit dicere simpliciter simum & concauum:sicut plu ries ferè dictum est: Sic ergo patet, quòd illa duo motiua nullum debent mouere, & maxime fecun dum; quia diffinitio talium est diffinitio acciden tium, in quorum dissinitione illud, quod est accidens, habet modum communis & subjectum ha

& animal sie determinatum, puta per rationale: E bet modum contracticommune enim & contra chum non habent omnimodam idemptitatem cum diffinito, non obstante quòd tota diffinitio eadem sit cum illo; tale autem est concauum ipsum; non enim est concauum per nasum.

Quereret etjam aliquis, Vtrum ex hoc quòd fimum dicit habitudinem determinatam ad nafum cauum, ex hoc dicatur idem bis, & fiat nuga tio, cum dico nasus simus? Videtur quòd sic, quia si simus resoluatur in suum coceptum, & in suam diffinitionem; refoluitur in nafum; ita cy fimus idem erit, quòd nasus habens cocauitatem, cum ergo semel ponatur nasus ex præssè, & semel per resolutionem simi in suam diffinitione : ergo bis idem repetitur. Ad oppolitum simum est passio nasi, ergo cum quælibet passio possit prædicari de proprio subiecto sine aliquo incouenienti, simum poterit dici de naso sine aliqua nugatione sequente. Respondeo hic sunt duo uidenda; primum est, quòd significatum nominis (secundum Commétatorem) est in duplici differentia: secu dum est, quòd ex hoc declarato concludendum est, quòd nulla nugatio consurgit ex hoc, quòd dicitur nasus simus, ne propter differentiam quidem, quæ est inter concauum, & simum. Ad euidentiam primi notandum est, quòd secundum Commentatorem, quoddam fignificatum nomi- poetr. Com nis est, quod significatur in potentia; quoddam menta. est, quod significatur in actu; ita quòd simitas significat nasum in potentia, non in actu: ex hoc ac cidit, quòd non est nugatio, cum dicitur nasus simus. Declaremus ergo istud duplex significatu: rem este in actu est rem esse simpliciter; rem esse in potentia est rem esse secundum quid,& modo determinato: à simili rem significari in actu, est rem significari simpliciter: rem significari in potentia, est rem significari secundum quid. Illa ergo significantur in actu, quæ sunt simpliciter de intellectu rei, & sic differentia est de intellectu speciei, unde species significat genus, & differen tiam in actu; illa autem significantur secundum quid, & in potentia, que non sunt simpliciter, nec primò de intellectu rei, sed solum per quandam additionem: & isto modo nasus est de intellectu fimi,& fubiectum de intellectu accidétis : Certú accidentis non est nisi accidens, quia substantia non est de actualitate essentie accidentis; per qua dam autem additionem, & fecundum quid quasi de secundario intellectu subiectum, & substantia possunt esse de intellectu accidentis: sic ergo patet primum declarandum, ubi ostenditur duplex significatum nominis, positum à Commétatore.

Ex quo patet secundum, scilicet quòd non est nugatio, cu dicitur, nasus simus; si enim nasus esset de actuali significato simi, bis poneretur in actu nasus, cum diceretur, nasus simus, scilicet se mel in se,& semel etiam in accidente simi, scilicet in actualitate essentiæ; & sic bis repeteretur: sed cum iple nasus significetur à simo tantum in

potentia,

Regula.

Regula.

potentia, & secundum quid, non faciet nugatio. A caret et importaret nasum; ex tali differentia. nem, si expresse iungatur simum cum naso. Debe Due affus mus.n.imaginari, q actus numeratur contra a-Sacione nu ctum; duo.n.actus faciunt numerum ad inuice: erums sed potentia at non numeratur contra actum, immo Petentia C' illud idem, quod primò erat in potentia, postea est in actu; bis ergo repetitur, & fit nugatio, si actus & actus ponitur; & ét si potétia diuideretur contra actum: quia tamen potentia non diuiditur contra actum, immo unum & idem, quod pri mò fuit in potétia, postea est in actu; ió nó faciút duo fignificata, sed unum: & ideo non accidit nu gatio: sic autem est de simitate: simitas.n.de prin cipali suo significato, & actuali non significat nisinaturam accidentis:quia tamen ista natura accidentis habitudinem habet ad subiectum, con- B tingit quòd istum subiectum sit extremum istius habitudinis; & aliquo modo fignificetur & importetur ab ipso accidente, quod est in habitudi ne & cum modo diminuto, fignificatur, fed non primò; ctiam quando nominatur expresse ipsum fubiectum, ut cum dicitur nalus simus : ideo qd fignificatur modo diminuto, non fit aliud fignificatum; immo illud idem, quod fub modo diminuto & potentiali erat; fit, & exprimitur sub mo do actuali: & ideo non fit repetitio eiusdem; sed illud idem, quod erat importatum & fignificatum sub uno modo, fit sub alio. Et hoc est, quod dicit Commentator: si profunditas esset substantia in naso', tunc hoc nomen simitas significaret nasum in actu:quasi dicat, duo essent de actualitate simitatis, scilicet profunditas, & nasus; & sic accideret semper repetitio: quia tamen simitas est accidens in naso, non significat nasum nisin potentia: & ideo cum dicitur in actu, non sequitur nugatio, quia non repetitur idem bis. no, semper in eo intelligitur; cuius ratio est, quia

Vbi notandum est, quòd quando aliquid est de actuali significato alicuius, siue opponatur, siue per nullius additionem potest separari à sua a-Ctuali essentia: & hic est, quia animal est de actua li essentia, & significato hominis, siue addatur animal homini, siue non, semper in eo intelligitur; & bis repetitur animal, dicendo homo animal, scilicet semel in se, & semel in homine; de cuius actuali significato est: quando autem ali- D quid est de possibili significato alicuius, si addatur, non amplius bis intelligitur; quia propter ad ditione istius determinata est illa potentia, & re ducta est ad actum: unde cum dicitur simitas, sine aliquo detur intelligi natura accidentis actua liter,& natura subjecti secundum quid,& modo potentiali: cum autem dicitur, nasus simus, quia exprimitur subjectum, scilicet nasum à simo, sin militer datur intelligi natura accidentis, & enacuatur ille modus possibilis propter actualem expressionem subiecii. Et sic patet, quod queren batur, scilicet quod propter differentiam inter fi mum,& concauum non accidit nugatio:si eniur fimum sic differt à concauo, quod actu signisi-

benè accideret nugatio, dicendo nasus simus: sed quia ista differentia solum consurgit ex sihnificato potentiali, ideo non confurgit ex ipfa Ad argumentum, soluimus, quia Adargum. nugatio. simum quando iungitur naso, non dat intelligere nisi illud, quod est de principali significato & actuali, ut iam dictum est; & ideo non accidit nu gatio, ut resoluitur ad nasum.

Propter quod inconveniens est in esse talibus quod quid erat esse. si autem non, m infinitum sunt; naso vamque nasi simum, adhuc aliud inerit. 🛒 🗀

Ex altera parte lectionis proxima pracedentis concludit, quòd diffinitio, & quod quid est non est propriè accidentium. Et duo sacit, quia primò concludit, quòd non est propriè accidentium: secundò concludit, quòd est propriè substantiarum, ibi [Palàm itaque quia solius substan tie] Dicit ergo primò:ita dictum est, quòd si simus addatur naso, uidetur accidere nugațio: pro pter quod inconueniens uidetur, quòd ipium qdquid est proprie insit accidentibus:na si habet proprium quod quid est, & propriam disfinitionem, idem dicetur bis, & repetitiones eiusdem ibunt in infinitum:nam naso inerit nasus, & adhuc illi naso alius, & sic in infinitum.

Quæreret quis. Vnde sequitur hee consequen Quastio. tia.f.o accidentia non habent quod quid est?Di cédum est idem, quod dictum suit supra; q si simum addatur naso, accidit repetitio, & nugatio; ex quo concludit, quòd accidentia non habent quod quid est:quasi dicat,uidetur accidere nuga tio, quæ quidem uitari non potest, si accidentia Accidentia proprie diffiniantur; cum ergo hoc sit inconue- quare non mens, co nugatio hic non uitetur, cum dicitur na proprie dif sus simus; ergo accidentia propriè non diffiniun finiuntur. tur. Declaretur ergo, quòd fi accidentia propriè diffiniuntur, non potest uitari nugatio: illud diffi nitum est propriè diffinitum, quando utraque pars diffinitionis est de essentia diffiniti, & de actualitate eius: secundum enim Philosoph. propriè species diffinitur, quæ quidem species com polita est ex ntraque parte diffinitionis, scilicet ex genere, & differentia; si ergo accidens propriè diffiniretur; cum in diffinitione accidentis cadat subiectum, oporteret quòd ipsum subiectum effet de natura accidentis actualiter, de pri mo intellectu, atque de essentia eius : si autem hoc effet, quando accidens coniungeretur cum fubiecto, non posset uitari nugatio: ex quo.n.su biectum esset de actualitate accidentis, semper intelligeretur in eo; si autem sic esset, bis repeteretur, Imaginabimur ergo, quòd omne propriè diffinitum; est quid compositum ex genere; & differentia, quorum utrung; est de essentia eius; fi ergo simum est propriè disfinită, cum diffiniatur per nalum,& concaum, fimum erit quedam spes composita ex naso & concauo, quorum unu fe habet ut genus, & reliquum ut dria : fi autem fic est, nugatiovitari non potest, quando de nasus

fimus; cum.n. secundûm hanc suppositionem si- E per essentialia eius; illud ergo propriè dissinitur, mum sit quoddam compositum ex naso, & concauo, & quodlibet compositum possit resolui in partes suas, simum poterit resolui in nasum & co cauum: dicere ergo nalum fimum, idem erit, cp dicere nasum concauum; sic igitur nugatio uitari non poterit. Consequentia ergo Philoso. breui ter stat in hoc;accidens non propriè dissinitur, quia si propriè diffiniretur, cum diffiniatut per subiectum, esset de actuali intellectu eius : si autem sic esset, nugatio uitari non posset, dicendo nasum simum. Quod (ut clarius uideatur) notan-Proprie, ml dum est, qu'illud est proprie disfinitum, & certifi catum, quod certificatum & diffinitum est per éa, que sunt de essentia eius: illud'autem est improprie distinitum, quod distinitum est per essen tiam,& per additionem cum essentia; tale autem est accidens, quod diffinitur per naturam accidentis, & per naturam subiecti; licet.n.accidens, quod ponitur in diffinitione eius, possit esfe esfentiale eistamen subiectum nunquam est de esfentia, sed estadditum essentia;& quia subiectum est additum essentia, & non est essentia; ideo no est de actuali intellectu accidentis; & quia sic est, ideo non est nugatio si actu coniungatur subiectum cum accidente, dicendo nasus simus. Dein de cum dicit.

TEX. 19.

im propriè diffinitum

Palàm itaque quia solius substantia est diffinitio nam & si aliarum categoriarum; necesse est ex additione esse; ut aqualis & imparis non est sine nume ro,neque que est fæminini sine animali. Ex additione nerò dico, in quibus accidit idem bis diceressicut in his: si uero hoc uerum, non copulatorum erit, ut numeri imparis.

Postquam conclusum est, quaccidétia propria non hat quod quid est, & diffonem; hic conclu-Solius fub. dit, qu folius substantiz est diffo: ex quo.n. omne ens uel est substantia, uel accidens; ex quo acciddentia non hat proprie quod quid est; manifestum estro solius substituie est proprie diffinitio; alia enim prædicamenta non propriè diffiniuntursculus est ratio, quia dissinitio corum est ex ad ditione; ficut diffinitio aqualitatis ex additione quantitatis; & diffinitio imparis ex additione nu merimon enim contingit diffiniri iplum impat fine numero diffinitio ergo ex additione nocabi tur illa qua fi effet propria diffinitio, contingerec bis dicere idem; fi ergo accidentia diffinitiri tur exadditione, & hoc est improprie diffiniti, relinquirur quòd accidetium copillatorum cum fubiecto proprie non est diffinitio, sicut numeri Norandum Hhi quod conlequentia imparis. Philosophi, scilicet; quòd substantia proprie dist finiatur, sundatur super duas propolitiones; prima est, opillud est proprie diffinitum, quod est diffinitumi sine additione: secunda propositio est, co sola substantia talis est ex quibus conclu-Diffinirere dit, op fola substantia diffinitut proprie: "Prima propolitio patet; quia diffinire remi el effentiati rei declarare, & naturali rei terilinare, & filire

& declaratur, cuius essentia explicatur per essen tialia eius; si auté contingat, que explicetur per ali quid additum essentia eius, explicatur per essentiam & additum essentiæ: & cu additum essentiæ uideatur alienum ab essentia, explicatur quoda mó alieno, & improprio, & sic mó improprio dif Secunda Sala jalja finitur: patet ergo prima propositio. propolitio est, quòd sola substantia diffinitur si-tiedin ne additione, quæ sic patet: sola enim substantia est ens indepenpens ab alio ente; & ideo potest diffiniri sine additione alicuius entis; ita quòd es fentia substantiæ est essentia non addita essentie; & ideo explicari & diffiniri poterit per ea, quæ funt generis sui ; accidens autem propter sui de- Molent pendentiam, est ens in complicatione ad aliud finitela fe ens. s. ad ens fixum; sed quia modus diffiniendi se guium se quitur modum essendi, sicut est ens in complica 2. Mu.4. tione ad ens, ita debet diffiniri cum additione entis.

Sed latet, quia non cert è dicuntur rationes. si ue rd sunt & horum termini, aut alio modo sunt, aut (quemadmodum dictum est) multipliciter oportet dicere esse diffinitionem, & quod quid erat esse qua re siquidem nullius erit diffinitio, nec quod quid erat esse alicui merit nisi substantiis; sic autem erit.

Quia superius statim dixit, op substantiæ est proprie diffinitio; crederet aliquis, quòd nullo modo effet diffinitio accidentis; & quia hoc non est simpliciter uerum, oftendit hoc Philosophus, quomodo diffinitio est ipsius accidentis, & quomodo non. Dicit ergo, quòd hunc fic dicentem Solatio pro latet quod diffinitiones non dicuntur certitudi- pofinition ne,nec univoce, ut dictum est supra: ita o si horum accidentium funt termini, & diffinitiones, uel oportet quòd illi non sint ueri termini, & ue ræ diffinitiones;& ita oportet, quòd diffinitio dicatur secundum prius & posterius; ita quòd secu dum prius est diffinitio substantia, secundum po sterius est accidentium quia si proprie & per priùs, nullius crit diffinitio nisi substantia; similiter nec quod quid erat esse simpliciter erit, nist in substantiis similiter autem, hoc est secundum quid, potest esse accidentium. Stat ergo declaratio, & consequentia Philosophi in hoc; quòd illu, qui dicit, quòd accidens nullo modo diffinitur, latet natura diffinitionum; natura.n. diffonumno est de numero corum, quæ dñr univoce, nec de Definiti numero eorum, quæ dicuntur æquiuoce, sed de numero eorum, quæ dicuntur secundum prius dicum. & posteriùs; itacp secundum prius est substantia, fecundum posterius est accidentium. Notandum effice uno modo dici, est dici secundum unam ro nem, quod at secundum unam ronem dr, quoda modo contracto di ; sed quia tutior erit intelle-Eurs circa alfud & aliud, quam circa simplex & unum; & illud; quod uno modo est, quodam mo do simplici est; & quia ita est, ideo benè dixit Phi loso. op dissinitiones non dicuntur certitudinaliters fed alio & alio modo.

Quod

fius quid erat esse ratio, & quod quid erat esse, aut solum substantiarum est, aut maxime, & primum,

& simpliciter, palàm.

Epilogus.

Concludit totum illud, quod dixit in hoc Capitulo, dicens: quòd diffinitio sit ratio declarans. quidditatem, & quod quid erat esse rei: & simili ter quomodo quod quid erat esle, & diffinitio, aut solum & proprie est substantiarum; aut si aliorum est à substantiis. s. & accidentium, maximè, tamen propriè, & primum & simpliciter est substantiarum, hoc totum palam est, & manife+ stum ex prædictis.

V trum autem idem eft, aut alterum quòd quid e+ , Crat esse, & unumquodque perscrutandum esteest.n. aliqued preopere ad de substantia perserntationem. B

Poltquam Philoso.quæsiuit, quorum est quod quid erat elle; & oltendit, qui propriè suba est: hie quarit, Vtrum od quid erat elle sit idem cum eo, cuins este Et dividitur in tres partes, quia primò querit gónem: scdò cam soluit: tertiò ex solutione soluit quoddam argum.elenehum, & sophisti cú, confuetá fieri in hac materia, Scda ibi [Singu dum.n.nonaliud uidetur] Tertiaibi (Sophistici autem elenchi] Quærit ergo primo qonem, dirensita dictu cit supra, co quid est, est proprie substantie; vtrum at unumquodq; quod habet qd quid crat esse, & sium quod quid erat esse, sint idem; perscrutandum est; hoc.n. multum facit ad qonem de substantia rei. Notandum est, co quid ditas rei idem est, quod essentia, & substantia rei: sicut ergo quarere de quidditate rei, est quarere de eius substantia, & de eius formalitate; ita ma nisestando, an ipsum quod quid est sit idem cum co, cuius est, multum confert ad substantiam: be nè ergo dixit Philoso. o qo de quidditate multu tacit ad conem de substantia, & cognitio quiddi catis ad cognitionem substantiæ rei

Singulum enim non aliud uidetur esse à suimet substantia, & quòd quid erat esse dicitur singuli sub

Ponit solutionem quastionis. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit solutionem, osten Decisio qui dens in quibus est idem, & in quibus non; secun dò redit super solutionem, eam maniseltando. Se cunda ibi[In dictis uerò lecundùm le.] Prima in duas, quia in primis dicit, in quibus uidetur ide D quod quid erat esse cum eo, cuius est: secundò in quibus non. Secunda ibi [Itaque fecundum acci dens]Dicit ergo;ita quæsitum est,utrum qđ quid erat esse sit idem cum eo, cuius est: uidetur aute statim colie: singulum enim idem est cum sui sub stantia:quod quid erat esse autem idem est, psub stantia rei; ergo idem est unumquodq; cum suo quod quid erat esse. Est ergo ro Philoso. in hoc: quidditas est idem cum Arbitantia rei, & qd quid erat esse eius;sed unaquæq; res idem est cum sua substantia; ergo idem est cum suo qu'id erat es se. Notandum est, ut supra habitum est: op substä tia, uel essentia rei, & ipsum quid, unum & idem

Quod quidem igitur diffinitio, qua quidem est ip A sunt in re; different solummodo roe:illud.n.ide: qd dr essentia, inquantu principium sormale en tis;uocatur quid, uel quidditas, inquantu est certificatiuum de natura rei: si ergo sunt idem substantia, essentia, & quidditas; si res non differt à sui essentia, ergo non differt à sui quidditate.

In dictis quidem itaque secundum accidens uide 🛸 🖖 bitur utique diuersum esse, ut albus homo, alterum

🕳 albo homini esse.

Ostendit, in quibus quod quid erat esse non uidetur idem cum eo, cuius est. Et duo facit, quia primò ponit conclusionem suam: secundò eam probat, ibi [Si.n.idem est homini esse.] Dicit ergo primò:ita dictum est, o res non differtà sua aubstantia, & à suo quod quid erat esse; in dictis tamen secundum accidens, uidebatur esse diuerfum quod quid erat effe ab eo, cuius eft; ficut alterum est, homo albus, aut habens albedinem,& esse albo homini, idest esse quidditatiuum albi hominis.Deinde cum dicit.

Si.n. idem bomini essc , & albo homini idem: ide enim homo,& albus.

Probat quod dixit; oftendens, op imposfibile est in his, que sunt per accidens; quod idéfit qu' In his, que quid est, & cuius est. Et duo facit, quia primò po sunt p accinit probationem suam: secundò respondet cui- des, que qued dam motiuo, quo posset aliquis moueri ad ponen idem ci eo, dum oppositum ucritatis, ibi [Idem enim homo, coussest. & albus homo, ut dicunt.] Ponit ergo probationem, dicens: ita dictum est, quòd quod quid erat esse hominis albi, & homo asterum est: si.n.esset idem,idem esser quidditatiuum esse hominis, & esse quidditatiuum albi hominis, hoc est impos-

fibile, ergo & primum.

Quereret quis . Quomodo sequitur conseque Questio." tiașli idem est esse quidditatiuum hominis albi, & homo albus; ergo idem est esse quidditatiuum hominis, & hominis albi? Respon, quòd duplici ma possumus uenari hoc. Prima uia est ex intento Philosophi:intendit enim quærere Aristo.non de omni unitate,& omni iden titate: non enim intendit quærere, Vtrum esse hominis albi sit ide cum homine omnino; sed utrum sit idem per mo dum quod quid erat esse. Sic ergo hæc est intentio Aristo.an esse quidditatiuum hominis albi sit idem cum homine, non omni modo, sed per mo dum quod quid erat esse: si autem sic esser, esse quidditatiuum hominis albi, esset esse quidditati uum hominis:& si esset idem cum eo, cuius est non differret esle quidditatiuum hominisalbi,& iple homo. Scda uia pot esse ex habitudine, quæ estinter qu'id quid est, & illud cuius est. Ad cuius Qiquid est, euidentia notandum est, qu qui dest, & illud, ius est; pæcuius est; non disserunt penes qui quid est; ita qu nes quid dis possit dici, quipsum qu, cuius est; heat unum qu serun. quid est; & ipsum qa quid est heat aliud: quia iptius qui quid est, non est dare aliud quod quid é; aliàs effet abire in infinitum: nec conveniunt in sertio qui quid est; ita o possimus dicere, o ipsu gđ quid est, & ipsum cuius est; sint ide; quia i uno

si enim ideo essent idem, quia sunt unum in aliquo terrio, quod est quod quid est; sequitur quòd ipsum quod quid est, haberet quod quid est: & hoc quod quid est, idem haberet, & sic esset abire in infinitum in causis formalibus: quod impro Test. 6.0 batum est in Scdo huius. Hzc habitudo ergo in deinceps. ter hæc duo non est, o sic sint diuersa, nec op sic fint eadem, sicut dictum est: sed est talis, q. f. sint eadem, non quia conueniant in aliquo tertio que quid est;sed sunt eadem sicut qui quid est ex una parte,& cuius est, ex altera: ita co esse idem alicui per modum quod quid est, est idem queste quod quid est eius: dicere.n. quaial ronale sitide homini per modum quod quid est, est idem dice re o aial ronale est quod quid est hominis. Si er go hæc sunt uera, patet consequétia Philosophi: ii.n.esse quidditatiuum hominis albi esset idem per modum quod quid est; sequitur quit quod quid est hois; & si sic est, non differt quod quid é hois, & cp quid est hois albi: unde unum, & idé qd quid est, quod est quod quid est hominis albi, est quod quid est hominis: hoc autem est impossibile, quòd ratio quidditatiua accidentis sit totius compositi, absolute sumpti; nec est idem cum eo omnino.

> Idem.n.homo & albus homo (ut dicunt) quare & albo homini & homini. Aut non necesse est que cunque secundum accidens esse eadem. Non n. simplisiter extremitates fiunt eadem. Sed forsitan illud nidetur accidere, extremitates fieri easdem secundu accidens, ut albo esse & musico. Videtur aut non,

Concludit quoddam motiuum, qđ aliqué pol set mouere ad credendum, o idem sit quod quid erat esse accidentis, & subiecti: & primò ponit 🎎, 🚾 motiuum secundum eos, dicens: idem est hó zimm, et so albus homo: quare vr sequi, qd idem sit albo ho mini,& homini qd quid erat esse. Deinde excludit istud motiuum, dicens: co non est necesse, op quæcunq; funt eadem sceid accidens, op sint eadem simpliciter : licet ergo idem sit homo, & homo albus fecundùm accidens;tamen non funt eadem simpliciter, & per modum quidditatiuu: si enim fubiectú cum accidente effet idem fimpliciter cum luo subiecto, & per modum quod quid erat esse; sequeretur quòd extrema accidentia, quæ respiciunt siue prædicantur de eodem subse H Aojessent idem quidditatiue inter se; hoc autem fallum estinon enim extremitates, hoc est, extre ma accidentia funt eadem inter se simpliciter; sed forte uidetur accidere, extremitates, hoc est extrema accidentia, quæ prædicantur de eodem subiecto; esse easdem secundum accidens, nó au tem uidetur, quòd fint eadem per se & simpliciter. Ad maiorem euidentiam omnium prædicto rum duo sunt uidenda:primò uidendum est, super quo fundatur conclusio Philosophi: secundò declaratis illis fundamentis, uidendum est, quomodo sunt uerz conclusiones Philosophi, quz sunt posita in litera. Quantum ad primum no

tertio conveniunt, quod dicitur quod quid est: E tandum est, uel sciendum est, quòd conclusio Phi losophi est, quod in ente secundum se idem est samesei quòd quid est cum eo, cuius est; non autem in defention ente accidentali: quæ quidem conclusio funda- quod quidi tur super tres propositiones: prima est, quòd in omni prædicamento reperitur quid : secunda q quid repertum in quolibet prædicamento, est ali quo modo prima substantia; quia omnis quiddi omnis tas siue substantialis, siue accidentalis in prima desingi substantia fundaturita quòd illud, cuius est istud quid, siue accidentele, siue substantiale, est in pri im. ma substantia: hoc autem quid, quod est huiusmo di;est uel substantiale, uel accidentale: tertia pro politio est, quòd est aliter quid substantiale substantiz,& aliter quid accidentale:quia quid substantiale est primæ substantiæ per modum substå tiæ,& per modum quid absolute : sed quid accidentale non est per modum quid absolute, sed p modum quid, quod est uel quantum, uel quale, uel aliquid aliud accidentium. Prima propolitio patet ex præcedentibus, quia probatum est supra, quòd omnis entitas fundatur in entitate sub

> Itantiz, & per consequens omnis quidditas. Ex his duabus propositionibus potest formari quæstio Philosophi:ex quo enim per prima propositionem, quodlibet prædicamentum habet quid;ex quo per secundam, esse quid,est primæ substantiz: questio formatur, Vtrum omne quid, sine quid substantiale, sine quid accidentale sit idem cum eo, cuius est quid, scilicet cum prima fubstantia, uel cũ substantia? Formata igitur quæ stione ex duabus propositionibus; ex tertia propositione habetur solutio quastionis; & habetur etiam conclusio Philosophi: tertia enim propositio suit, quicet omne quid sit substantia, tamen differenter; quia quid substantiale est prima sub stantiæ, & per modum quid;alia autem non sunt per modum quid: Et ex hoc habetur tota solutio Refelen quæstionis, quòd prædicata substantialia, quæ questum funt aliqua quid prima substantie, sunt eadem cum illa substantia, cuius sunt per modum quid; hoc est indicando quidditatem eius: & sic quidditas elt idem cum e0,cuius est quidditas; & ita funt idem per se in primo modo : prædicata auté accidentalia, quæ sunt quædam quid; sunt idem cum prima substantia, cuius sunt, sed non p modum quid,qd est quantum,uel est quale,& sic de aliis modis prædicamentalibus : est át idem hoc modo.s.ut quale est esse idem per modum qualis:ficut.n.quid in quali non est nisi quale;ita esse idem per modum quid, quod est quale, est este idem per modum qualis: & sicut dico de quali, ita dico de quanto, & univerfaliter de omnibus quid accidentalibus;& ipsum quid quancum,est idem cum subiecto, non per modum quid, quiz non indicat quid eius, sed per modu quanti, quia indicat quantùm eius:quia ergo quantùm,&qua le,& alia prædicamenta accidentalia sunt eadem cum substătia.f.per accidens; ió ista quid, sunt ea de cum eo, cuius sunt; nó p modu quid, sed p mo

menta.

dum quanti, nel qualis, nel alterius accidentis. . A accidentia essente adem in subiecto, quòd opor-Quod autem hac fit intentio Philosophi, patet p Commentatorem, qui dicit fic : quòd prædica-Dollri, Com tum & subjectum in prædicamentis accidentalibus funt eadem per accidens, & ideo non funt ea dem cum quidditatibus fubicatorum hoc est dicere, non funt eadem cum subiecto per modum quid. Quod hac fit intentio Philosophi, etiam patet, quià non negat, quin ipfa accidentia, qua funt aliquo modo quadam quid, non fint aliquo modo eadem cum subiectis, quia ipse dicit, quod funt eadem per accidensifed folim negat, quod non funt eadem per se:appello autem hie per se, in primo modo; effe autem in primo modo, & effe per modum quid, idem estipatet ergo primum est, quòd prædicata substantialia, & accidentalia funt duo quid diversa, que fundantur super codem, cuius funt; fed prædicata dubstantialin funt eadem per se & per modum quid mon per accidens. Ex his declaratistic, patent que dist Philosophus: quòd fi homo habens albedinem & quidditas albedinis effent idem quod idem effet quod quid eft albi hominis quel albedinis & hot minisabsolute sumpti: si enim essent idem per modum quæsiti, essent eadem per modum quids ita quòd unum esset quod quid est alterius, uel de quod quid est alterius; esse enim, quod est idé alteri per modum quod quid est, siue per modu quidditatis;uel est diffinitio, uel est genus, uel est differentia:si est diffinitio,sic est tota quidditas, siue indicativum quod quid est eius:si autem est genus, uel differentia, sic est pars quidditatis, & de quod quid est eius: si ergo quod quid est hominis albi, uel albedinis effet idem homini per modu quid; uel esset quod quid est eius; uel pars ipfius; & fic effet uel eius diffinitio, uel genus, Intitio acci uel differentia:quod est impossibile, quia intenditalitatis
tio accidentalitatis omnino est ex quidditate sub midditate stantiz; & sic non potest esse idem per modum substantes, quod quid est:patet ergo primum dictum, coclu fum à Philosopho . Ex quo patet secudum, quod fuit, quod non sequitur : quod si idem est homo & homo albus ( ut dicunt ) quod propter hoc fit idem per se quod quid est hominis albi, & homi nis:quod non sequatur, quia si idem est per acci dens homo, & homo albus; quod propter hoe unum sit idem cum alio per modum absoluti: benè enim sequitur, si unum est idem alteri per mo dum quid, quòd illud fit totum quid, uel parseius Diffief so quid:ficut diffinitio est idem diffinitiue per modum quid,& est totum quid:genus antem, & dit feretia per modum quid etiam funt partes ipfius quid; non tamen fequitur, quod fi hoc est idem alteri per modum accidentis & passionis, quòd propter hoc fit quod quid eff eins, uel pars ipfius quid : immo sequitur oppositum, quia declaratu est in pracedenti Capitulo, quòd accidens est ex tra naturam quidditatis; patet ergo secundum .

Ex quo patet tertium, quod fuit: quòd si extrema

teret eadem esse inter se, quod sic patet : subiectum, de quo prædicantur duo accidentia, uocari potest medium inter illa: duo autem illa acciden tia, non fequitur, quod fi funt eadem illi tertio p aecidens, quod propter hoc fint eadem inter fe; bene autem sequitur, quod si sint cadem illi tertio per se, & per modum quid, quod fint cadem inter se: cuius ratio est, quia tunc prædicatum est idem subiecto per modum quid, quando dicit quidditatem subiecti : si enim unum idem lit Pradica tu subjecto per modum quid , ergo dicit quiddita- quando eft tem subiecti codem modo fi albus est idem cide ide subiecto fubiecto per modum quid, dicit quidditatem fubiecti eiusdem : cum unius & eiusdem subiedeclarandum, feilicet quòd intentio Philosophi B chi sit tantum una quidditas, sequitur, quòd albus & musicus habent eandem quidditatem : fi autem fic eft, ergo funt eadem inter fe. Obuiabit Dubitatio. statim aliquis huic consequentia dicens; genus est idem illi, cuius est per modum quid, sicut ani mal homini, differentia etiam est eadem ei per modum quid, licer habeat modum qualis, ficut rationale homini: ergo fecundum tuam confequétiam sequitur, quod genus & differentia sunt idem fecundum quid,& dicuntidem quid. Ad hoc dicendum, quod obuiatio nulla est : prima enim consequentia est bona, scilicet quòd ge nus & differentia dicunt idem quid : cum enim unius rei sit unum quid;impossibile est imagina- Genus & ri, quod genus & differentia unam quidditatem differentia dicant de eadem re, & tamen dicant duo quid, dicit unum quia ergo genus dicit quid, scilicer de specie di- quid. cit quidditatem speciei, tamen confuse; & cum differentia dicat quid de eadem specie; non est imaginandum, quòd dicat aliud quid; sed idem quid , licet sub alio modo : unde quando genus transit ad differentiam non est additio quiddita tis ad quidditatem, sed eadem quidditas de uno modo trasit ad alium modum, quia specificatur i bona ergo consequétia est, genus dicitur de spe cie per modum quid, & differentia similiter de codem per modum quid, ergo dicunt ide quid, & funt eadem realiter inter se, licet different secundum modum. Et hoc est, quod dixit Commentator superius statim: quod predicata substa Que sut eatialia coipío quod adunantur in tertio, adunatur de unitertio interse; hoc autem sequitur ex modo adunatio sunt eadem interse. nis : quia quacunque funt adunata in tertio per modum quid seodem modo adunantur inter fe; prædicata autem accidentalia non adunantur focundum quid inter fe : ergo sequitur quòd code modo adunationis adunantur in tertio per accidens; & ideo non fequitur, quod adunentur inter se nisi per accidens; si autem adunarenturinter fe per modum quid, dicerent unum quid, & fie effentvnum quid simpliciter: hæe ergo dicta sunt

> ad euidentiam dicti Philosophi. Quareret aliquis, Vtrum quid est accidentale Quaftio. aliquo modo sit idem alicui per modum quid. Respond Dicendum est, quod siciquid est enim

# Metaphylica

Quid, acci- aspectum ad aliquid fui generis, & habet aspedentale ha. Qum ad aliquid, quod ex extra suum genus:uide mus enim maniseste, quòd color aspicit albedinem tanquam illud, quod est infra illud, sicut spe cies sub genere; & color aspicit coloratum, tanquam aliquid, quod est extra suum genus; color ergo est quoddam quid:illud autem, cuius est illud quid, duplex eft, scilicer aliquid infra genus suum, utpote albedo; & aliquid extra genus suu, utpotè coloratum: color ergo est idem albadini per modum quid, quia est pars quidditatis albedinis, sed tamen non est colorato, siue rei colora tæ per modum quid, sed per modum qualis & passionis: & hoc est, quia est extra quidditatem colorati: omne autem, quod est idem alicui per 痒 modum quid, uel est quidditas, uel pars quidditatis, nt supra dictum est. Et hoc est, quod quidam dixerunt in isto Capitulo: & quod uidetur dicere Philosophus infra: quòd quid est hominis albi, si comparetur ad passionem, quæ est albedo, idem est illi per modum quid; non au tem si comparetur ad subjectum, utpote hominem:si enim disfiniamus hominem album, inquantum album; diffiniemus ipfum per coloratum:coloratum autem ad album inquantum album comparatur benè secundum quid, & ita co paratum ad passionem oft idem per modu quid; si tamen comparetur ad subiectum suscipiens; scilicet passionem, non est idem per modu quid; fed per modum passionis, & per modum qualis: & sicut quid est hominis albi, sub hac reduplica G tione inquantum albus, est idem quod albus per modum quid, sic esse album est idem homini per Et ita dicemus de albedine respectu huius albedinis, sicut dixi de albedine respectu coloris: si enim quæratur, utrum albedo respechi huius albedinis sit eadem per modum quid? in hac albedine duo includuntur, scilicet natura passionis, & natura subiecti individuantis passio nem,& facientis eam hanc : albedo ergo respe-Etu passionis est eadem huic albedini per modu quid, tamen respectu subiecti est eadem per modum qualis.

> In dictis nerò secundum se , semper necesse idem effecut si que sunt substantie, quibus altere no sunt Subflantia, nec altera natura priores, quales dicunt H ideas esse quidam.

Polita folutione qualtionis, qua confilticin hoc;quòd in ente secundum soidem est quid cu co, cuius est quid; non autem in ente secundum quafiti folo accidens:in parte ista redit super ipsam solutionem, manisestando eam. Et tria sacit, quia primò manifestat hanc solutionem in dictis secundum fe, ostendens quod in ipsis est idem quod quid est, & euius est: fecundò manifestat eam in dictis secundum accidens: tertiò oftendit, quòd in di-Etis secundum se est absurdum dicere contrariú huius solutionis, scilicet quòd alterum sit quod quid est ab co, cuius est. Se cunda ibi [So cundum

accidentale duplicem afpectum habet: habet.n. E accidens uerò] Tertia ibi [Abfurdum uerò appa rebit.] Prima in tres, quia primò ponit conclusionem probandam: secundo probateum: tertio -concludit eam probatam. Secunda ibi Si enim erit alterum ipium bonum. ] I cruz ibi [Ex his itaque rationabus.] Ponit ergo conclusionem probandam, dicens: quòd in diftis fecundùm fe, hoc est, in his, qua pradicantur secundum se de subjecto in primo modo, necesse est esse quidditates easdem cum his, quorum sunt quidditates: & dico hoc effe necesse, si sum alique substantie primz, à quibus non sunt alterz substantiz, nec natura priores, scilicet quales ponebant Platonici. Notandum est, quòd Plato ponebat(si eut imponit sibi Philosophus) quòd formalitates rerum, & quidditates funt separatæ ab iis, quorum funt formalitates, & quidditates: ita quod fe cundum opinionem Platonis fequitur, quòd que dam funt fubstantia fecundum participationem, & quædam per esfentiam; & illam, quæ est per participationem, uocabat illud, cuius est quidditas & formalitas:illam autem, quæ elt per essentiam; uocat formalitatem & quidditatem: ponebut autem, quòd hec formalitas & hec effentia separata est ab eo, cuius est essenia & sormalitas: Et sic secundum huno in predicatis per se qu quid eft, effet diverfum ab co, cuius eft, ficut humanitas ab eo, cuius est: sequeretur etiam, quòd aliquæ effent fubstantie priores prima fubstantia, scilicet ille, à qui bus prima substantia esset ta Forndon lis per participationem. Possio autem Philofophi ponit, quòd formalitas rei, & quidditas e- diacent ius non est separata à re;immo idem est, quòd ip man fa formalitas rei, & realitas: & quia omnis forma litas,& quidditas fundatur in prima substantia, scilicet particulari, &hac non est alia suba prior, quæ existat per se præter hane . Et hoc elt, quod dixit in litera quod si no sint alia substantia prio res prater hanc fubitantiam particularem, fi ipfa sit prima, in qua fundatur omnis substătia, & om nis quidditas, necesse est quòd ipsa formalitas & quidditas non sit alterius, & diversa ab eo, cuius oft quidditas, sed oportet quòd sit illi eadem. De inde eum dicit.

Si enimerit alterum ipsum bonum & quod bono ese; & animal & quod animali ese:et ens, & quod enti;erunt alique substantie & nature & idee pre ter pradictas, et priores substantia illis: si quod quid erat esse, substantia est. Et siquidem absolute abinui cem, harum quidem non erit scientia, hec autem no erunt entia.Dicitur autem absolui, si nec bono ipsi, existit esse boni, nec buic esse bonum.

Probat cóclusionem sua per rationem. Et diui ditur in quatuor partes, secundum quatuor ratio nes, quas ponit. Secunda ibi [Quare si nec bono Indiani este] Tertia ibi[Amplius aut no inest bono] Quar Planto ta ibi[Simulque palàm.] Intendit autem Philolo phus in tota ista parte probare, quòd quidditas, & formalitas rei non est separata abeo, cuius est; co modo quo ponebat Plato, & est prima ratio ta

Messi quiddite a set formalica rei est saparata ab A duplet inconveniente tetigis Philosophia ilicat co, culus fit anidditas rei, sequitur quòd res, cusus ell quidditas, sciri non posest, hoc autem est fallum & impossibile, ergo & primum. Circa hác Lationesm lie procedit quia primà ponit hanc co . Inquentiam; li quidditas rei elt separata in re, er-Ro de re non est scientia, nec ipla separata est; decundo probat cam fecundum unam partem, ibi, [Scientiam enim cuiuslibet;] Dicit ergo primò, quòd si alterum est ipsum bopum, & quid ditas bonissue esse quidditatiuu boni;& animal, & esse quidditatiuum animalis; si ita est, erunt :alia: substantia & natura; & sic erunt prater dictas substantias, & priores substantiz, quàm ista: & hocdieo, fi ista quidditates fuerint quidditaitessbigiputifig liebstantiz grunt aliz, absolute & B Ispatate shiftis, lequetur quòd harum lubitan--tiamm fensibilium non est scientia; & substantiz .feparatz non funt entia:uoco aute, & dico quidditatem absolut & separariab co, cuius est quid ditassis ipsi bono non existit quidditas boni, nec - huic bono esse quidditatiuum boni. Deinde : cum dicit.

Scientia enim cuiuslibet per hoc, quod quid erat esse illist in bonost in aliis similiter se babet.

Probat alteram partem consequentiz, habe-. bat enim illa consequentia duas partes: prima Prosegni- erat, quòd si quidditates erant separatz, res necontra sciuntur.secunda erat, op quidditates non erunt Platenem . entia. Probat ergo primam, scilicet quòd rerum . non est scientia, dicens: scientia cuiuslibet rei est ex hoc, quòd. scitur quod quid est eius; sicut scien tia boni est ex hoc, quòd scitur quod quid est bo ni, & sicut est de bono, ita est similiter in aliis: quod quid est autem si est separatum, si scitur, no propter hoc scieur res, cuius est illud quod quid est. Notandum est ad cuidentiam rationis, quòd : ex hoc res scitur, quòd intellectus percipit reali-: tatem & quidditatem eius, non ex hoc quòd par ticipat aliquid extriniecum, aut aliquid leparatü; si enim quod participatur ab intellectusesset sepa ratum ab iplare; scire illud non est scire aliquid iplius rei, nec scire iplam rem: sergo ita esset, o ipla quidditas rei effet separata à resscire quidditatem rei nihil effet scire ipsius rei : cum res non sciatur nisi per quidditatem, cum per quidditaté non possit sciri: benè ergo dictum est à Philosopho, quòd si quidditates soparetz sunt, res nesciñ Anor. post. torem hæc quidditas eft quædam effentia in fe 🕻 quæ tamen essentia non habet quòd sit nisi in eq. cuius est:quidditas ergo est nexus, & habitudo inter quidditaté,& illud, cuius est quidditas:quia ipía quidditas non habet esse nisi in eo, cuius est quidditas; & illud, cuius est quidditas, non habet sciri nisi per quidditatem : si ergo quidditas ponatur separata ab eo, cuius est quidditas, idem sequitur ex parte quidditatis, scilicet quòd non scietur:quia scire rem est scire aliquid intrin secum rei, non aliquid separatum ab ca. Et hoc

quòd si quidditates ponuntur separatæ, harú qui dem non erit scientia, hæc autem non eribt enitia. Deinde cum dicit. under offet fiviture,

Quare si nec bonwasse bonum succ quod enti tils, nec quod uni unum Similitär autem omnia funt, aut unilmu quod quid erat esse. Quare si noc quod eine ens nec aliorum nullum.

¿ Ponis secundam regionemadices: quòd siquid ditas boni est separata à bono, nec est idem quod Seemdara ipfum bonum godem modo quidditas entis est sie contra separata ab enternec est idem quòd ipsum ensite Plasmon. codé modo quidditas unius est separata ab uno, nec est idem quòd ipsum unum:eadem enim est ratio de ipso uno, & de omnibus: omnia enim similiter se habent quantum ad hoc: quia nelom- a though nia funt idem cum suo quod quid est, uel millimest idem : si autem quidditas entis est separata ab iplo ente, nec est idem cum iplo; similiter multi aliquorum erit idem quòd sua quiddina. Estergo ratio Philosophi in hoc, si quidditas boni est separata à bono, ut ponebat Platonici, ergo quid ditas entis est separata ab ente; ergo quidditas cuiuslibet est separata à quolibet quod est impos fibile. Notandum est propter rationem Philosophi, quod quelibet quidditas est aliqua entitas, Omnis quid unde sicut quidditas entis, co modo quo habet quidditatem, uocatur entitas; ita quidditas cuiuflibet entis est aliqua entitas specialis: proportio C hanc entitatem:ponere ergo quòd possit esse ens line entitate conjuncta, est ponere quodlibet ens quòd possit esse ens sinc sua entitate. Et boc est, quod dixit Philosophus, quòd si ens non est sua entitas, ergo nullum ens est sua entitas. Deinde

Amplins cui non inest bono esse, non bonum. Ne cesse cft igitur uno & unum esse; benignum, & benigno este; & bono, & bonum este, quacunque non secundum alind dicuntur sed primo & secundum se.Esenim hoc sufficiens, si extiterit, quamquam non sint species. Magis autem forsan & si sint species.

Ponit tertiam rationem. Et duo façit, quia pri mò ponit rationem dices, sicutillud est bonu, cui Toris rainest quidditas boni; ita illud est nó bonú, à quo sie contra est separata quidditas boni: si ergo bono nó inest esse boni, ita quidditas boni, sequitur quòd bonum sit non bonum. Ex hoc concludit intentum principale, dicens; politis his rationibus necesse eft, idem effe & unum benignum & effe beni-, gno, idest quidditas benigni; & boni & esse bo-, no, idest quidditas boni : & breuiter in omnibus idem est quod quid est, & cuius est, quecunque non dicuntur secundum aliud, sed sunt prima, & dicta secundum se. Nec oportet ponere quidditatem separatam, sufficiens est enim quidditas existens in re: & si non ponantur species separate, magis forsan sufficiens est quidditas, qua species. Notandum est, quod substantia habent esse gina que per suas quidditates secundum opinionem Philo disam.

fcinntur.

fent, & non effent, ficut fi poneretur albumfine albedine, effet album, & non album . Et hoc eft, quod dixit Philosophus, quòd si quidditas boni effet separata à bono, esset bonum, & non bonu. Notandum eft fecundo, quod fi ponerentur quid ditates separata à rebus, cum quelibet res habeat esse per suam quidditatem formaliter, qualibet res haberet effe formale per aliud, & non haberet effe formale focundum fe; cum ergo hoc fit imposstbile, oportet ponere quod cum qualibet res habeat effe fecundum fe, quod quidditas rei elt in re, & idem est: quod res . Et hoc est, quod dixit Philosophus, quod in omni re, quecunque non habet effe fecundum aliud, fed fecundum fe; Quiddita - idem est quid est, cum co, cuius est . Notandum F

tes separa - est tertiò, quòd Platonici ponebant quidditatem ta minit ad feparatam propter scientiam; ac si quidditas exifeientia con ffens in materia & in re, non effet fusficiens ad -fcietiam:hoc excludens Philosophus, dicit:quod quidditates existentes in materia, sufficietes funt ad scientiam, & magis quam species separatæ; çu ius ratio potest esfe, quia scire rem est scire natu ram rei, & quidditatem eius; hoc autem non potest esse, nisi natura ponatur coniuncta cum rei li enim poneretur separata, scirc ipsam nihil est sci re esse rei:ponere ergo naturam in se, multum fa cit ad scientiam habendam de re; ponere autem Separatam nihil facit. Deinde cum dicit.

TEX.21. Simulque palam, quia fi sunt idea, quales quida dicunt; non erit substantia subiectum. Has enim spe G cies esse est necesse non de subiecto. Erunt enim secun dum participationem.

Ponit quartam rationem, dicens: quod fridex Larta ra - funt co modo, quò ponebat Plato; subiectum, id-Platonem, est substantia sensibilis non erit substantia: enius ratio est, quia has substantias, quas uocabat ideas; necesse est nó dici de subiecto, idest de sub stantia seusibili; si enim dicerentur, essent substan tie secundum participationem . Hæc ergo ratio Philosophi est in hoc: substantie sensibiles non funt substantie nisi per formas & quidditates; per formas autem non possunt esfe quidditates, nisi forma & quidditates sint in eis, & dicantur de eis: de eis dici no possunt, nec esse in eis, nisi sint entia per effentiam; ergo iplæ formæ, cum no fint in fensibilibus, fensibilia non funt. Deinde cum dicit.

Ex his itaque rationibus patet ; unum & idem, non secundum accidens esse ipsum unumquodque, & quod quid erat ese.Et, quod scire unum quodque ho rum est, quod quid erat effe scire . Quare secundum expositionem necesse est, unum esse aliquod ambo.

Concludit fuum propolitum probatum, dices: Infert con- quod manisestu est ex his rationibus, quod quid elusionem i erat effe est unum & idem; non fecundum accitentam. densssed per se, & per modum quid:manifestum est etiam, quod scire unumquodque est scire suu quod quid erat este, quia secundum istam exposi tionem necesse est ambo, scilicet quod quid erat

sophissi aurem ponerentur fine sua formalitate, ef E esse, & cuius est, esse unum & idem; quia alias no haberetur scientia de re per suu quod quid erat este. Deinde cum dicit.

> Secundum accidens uero dictum, ut musicum, aut album propter dupliciter significare, non est uerum dicere, quia idem quod quid erat effe & ipfum. Etenim cui accidit album, & accidens . Quare eft quidem ut idem, est autem ut non idem quod quid erat effe & ipfum. Nam homini & albo homini no

idem passionisautem idem. Poltquam Philosophus manifestauit solutione predictam etlam in dictis fecundum feshic mani festat eam in dictis secundum accidens dicens fic: dictum est in dictis secundum se : que autem dicuntur secundum accidens, lieut musicum & album non est uerum dicere, oipsum quod quid erat effe, & cuius eft, fint unun & idem & hoc est propter duplex fignificatum, & propter duplicem naturam iphus quod quid erat ce, & eius, cuius est : quia aliam naturam dicit subiectum, cui accidiripfum accidens, & aliam ipfum accidens: ficut album, uel muficum poflumus dicere, p ipfum fubiectum, & ipfum quod quid erat effe accidentis quodam modo est idem; & quodam modo non idem quia homo; & elle hominis albi non est idem, supple ad modum qd quid eft: idem eft autem passioni; hoc est, est idem ad modum passionis & accidentis. Est ergo intétio Philosophi in tota ista litera, quin dictis secundu le, prædicatum, quod eft quoddam quid; eft unu cum subjecto per se in primo modo: & hoc est, quia non dicit aliam naturam prædicatú à fubie-Cto: licet forte dicat sub alio modo : in prædicatis autem per accidens ipfum prædicatum, quod aliquo modo est quoddam quid, est aliquo modo idem cum subiecto, & aliquo mo non idem: quia ad modu passionis & accidentis est ide; no ide p modu quid, & per se: & hoc est propter du plex fignificare predicati, & subjecti, idest quia aliam intentionem dicit prædicatum, & fubiectum:omne autem, quod est idem per modum quid, uel est intentio essentialis subiecti, uel est de intentione subiecti . Vnde Commentator: Priste hoc fubiectum, cui accidit albedo, est aliud ab al bedine, & accidens secundum quod potest pradicari de suo subiecto, quod est eius passio, est idem; fecundum autem quòd natura prædicati non est natura subiecti, non sunt idem : secundu ergo quòd funt passiones subjectorum ide funt; fecundum autem quod habent aliam & aliam na turam, non funt idem . Notandum est autem, secundum Commentatorem: prædicata substantialia fecundum fe, ideo funt idem cum lubiectis per modum quid, quia predicantur nomine, & etiam diffinitione; prædicata autem accidenta lia non funt idem secundum utrunque modum; quia prædicantur nomine tantum. Imaginatur ergo Commentator, quòd prædicata fubiliantialia denominant subiectum; & ideo prædicantur nomine; prædicata autem substantialia uel sunt

Digitized by Google

Simpliamio the habith

Tertia Pa-EIN CONSEE 2022/01/22/27

biecti; & ideo prædicantur diffinitione:prædicata autem accidentalia ita denominat subiectum, quòd nec sunt diffinitio subiecti, nec de diffinitione; quia intentio unius cst extra intentionem alterius: quia ergo sic est, ideo prædicata essentia lia sunt idem cum subiectis per modum quid, & simpliciter eadem. Et hoc est, quod dicit Arist. 9 in prædicatis secudum se idem est quid est, cum eo, cuius est: prædicata uerò accidetalia, quia prædicantur nomine, & non dissinitione, sunt eadem fecundum quid; quianomine tantum & per mo dum passionis; non tamen sunt eadem simpliciter, scilicet per modum disfinitionis & quiddita tis.Deinde cum dicit.

Absurdum uerd apparebit, & siquis unicuique B nomen imposuerit insorum quod quid erat ese. Erit enum & prator illud aliud ei & quod quid erat efse,ut equo ipsi quod quid erat esse equo alterum. Et quid probibet nunc esse statim quod quid erat esse, si quidem substantia est quod quid erat esse?

Postquam ostendit, quod quidditates in his que secundum se sunt, non sunt separate nec ab his, quorum sunt: ostendit quòd ponere contraprobada co rium, absurdum est, scilicet ponere quidditates clusione pri separatas: & hoc ostendit per tres rationes. Secuda ibi[At uerò non solùm] Tertia ibi[Ampliùs si aliud erit.] Prima ratio talis est:ita dictum est supra, quòd non sunt quidditates separatæ, nec aliæ ab his, quorum sunt: ponere enim op sunt aliæ, uel separatæ, absurdum apparebit: si quis quiddi tati separatæ, & ipsi quod quid est imposuerit no men: li enim ista quidditas separata habeat nomen,& cũ học crit aliud effe ei, quod erat quid; & aliud illius, cuius est : sicut alterum est esse ipsi equo, & illi, quod erat quid est equi; si sic ponatur, sequetur & quidditas habet aliud ee & aliud nomen ab eo, cuius est quidditas: quod non est uerum, quia nihil prohibet, immo necessariú est quædam quod quid erat esse statim eadem esse cum eo, cuius funt: & hoc dico esse necessarium, si ipsum quod quid erat esse, est substantia illoru. Est ergo ratio Philosophi in hoc, statim apparebit absurdum, o quidditas rei habeat aliud nomen, & aliud ee ab co, cuius est quidditas: cuius absurditatis ratio est, quia quod quid erat esse est Substantia substantia rei; substantia autem rei nó potest elrei nou pot este alterius nominis, & alterius natura ab eo, cumominis er ius est substantia. Notandum est, op non est abmaiure ab- surdum, qualiquo nomine nominetur quidditas, es, croiss & & illud, cuius est quidditas : ut cy alio nomine di catur animal rationale: & alio nomine dicatur homo: sed op cum alietate nominis iungatur alie tas naturz, hoc est impossibile: Et hoc est, quod dixit Philosophus, op si quis quidditati imposuerit nomen,& cum hoc alterum esse inerit quiddi tati,& ei, cuius est quidditas; sicut equo & quidditati equi, sequitur absurdum; quia sequetur, q. substantia rei sit alia ab eo, cuius sit substantia. Notandum est, o Philosophus dixit, o nihil pro

diffinitio ipla subjecti, nel sunt de diffinitione su A hibet quædam quod quid erat, statim esse eadem eum eo, cuius sunt: dixit autem, quædam, præser uans se à quidditate accidentali; de qua dictum est supra: Et hoc est, quod subdit, quipsum quod quid erat esse idem est, si suerit substantia. Deinde cum dicit.

> At nero non solum unum, sed est ratio eadem ip forum, sicut palàm est ex dictis. Non enim secundu accidens unum, quod uni effe, & unum.

Ponit secundam rationem, quæ talis est: quæ seta ratio. funt unum seçundum rationem, & non solum se eundum accidens, non possunt habere aliquam diuersitatem; tale uerò est quod quid erat esse, & illud, cuius est: Et de ista ratione nó ponit nisi minorem, dicens: non folum est unu quod quid erat esse, & cuius est omni modo: sed quia ratio corum est cadem, sicut manifestum est ex dictis, unum enim & esse unius quidditatiuum no sunt unum secundum accidens, sed quia ratio eorum

Quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, quod di- Questio. ctum est, scilicet quòd illa, quorum ratio est eadem, non possunt esse diuersa? Videtur co non: quia duo indiuidua conueniunt in una ratione specifica,& tamé diuersa sunt adinuicem;& duæ species conveniunt in una ratione generis,& tamen differunt ad inuicem. Respond. dicendum Effe idem 1 est, quod esse idem in ratione, potest esse duobus ratione, du modis:uno modo quia aliqua duo conueniunt in plicuer. una ratione tertia; licut duo indiuidua in ratione speciei,& duz species in ratione generis:& talis unitas communis compatitur secum diuersitatem realem, de qua diversitate loquitur hic: secu do modo alíqua dicuntur unum ratione, no quia conueniant in una ratione tertia; sed quia unum est ratio alterius;& isto modo quod quid est, idé est & unumin ratione cum eo, cuius est: & talis unitas rationis non admittit diuersitatem, quia non funt due res; sed una est res, & reliquum est ratio rei. Et hoc est, quod dixit Philosoph. quòd iplum quod quid elt,& illud, cuius elt, funt unu in ratione; supple, quia unum est ratio alterius. Ad argumentum patet responsio: zquè accipitur unitas rationis hic & ibi.

Amplius si aliud erit, in infinitum sunt, hoc qui-D dem quod quid erat effe uni,illud uerò unum.Quare & in illis erit eadem ratio. Q uod quidem igitur in primis & secundâm se dictis, unicuique esse, & unu quodque idem & unum palàm.

Ponit tertiam rationem, dicens : quòd si aliud Tertia raerit quidditas ab eo, cuius est quidditas; erit abi- 1100 re in infinitum: hæc enim erit quidditas ynius, aliud erit, cuius est quidditas:& quia in illa quid ditate eadem ratio erit, scilicet quòd habebit aliam quidditatem;& fic erit abire in infinitum; & cum hoc sit impossibile, manitestum est, quòd in primis, & secundum se dictis, ununquodque ide & unum est cum suo esse quidditatino. Notandum est, quòd ex ista ratione elicere posiumus duo impossibilia, que sequentur ad positionem,

ditatibus fe

### Metaphylica

Quidditas TO TEL

est, quòd quidditas non erit quidditas:secundum est, quòd in quidditatibus erit abire in infinitu ! Primum impossibile patet fic: omnes res habent quidditatem, & omne sublistens; quia omne, qd Omne quod est, per quidditatem est; si ergo quidditas rei poe, of pand naturalia resabeo, cuius est; oportet quòd habeat quidditatem, quòd propter hoc ipía quiddi tas habeat quidditatem : secundum enim Philonatres, fed fophum, quidditas non est res, sed est ratio rei; sicut ergo per se ipsius non est ratio, ita nec quidditatis quidditas, secundum autem positionem istorum quidditas est quædam res, & non solum ratio: & ita oportet quòd habeat quidditatem: Secundum impossibile patet, quia si quidditas ha bet quidditatem, aut hac quidditas est idem cum sua quidditate, aut diuersum: si idem, æqua ratione in primo, & sic qd quid erat este idé erit cum eo, cuius est:si autem aliud, quaretur de illo, & sic erit abire in infinită; aut erit status in primo: cum ergo processus in infinitum sit impossibilis, Tex. 6. & sicut patet in Secundo huius, ubi probatur, quòd non est procedere in infinitum in causis formali bus, quidditas autem est quid formale, ergo &c. Deinde cum dicit.

Sophistici autem elenchi ad opinionem hanc palàm, quod eadem refoluentur solutione & si ideue Socrates, et Socratem esse. Nihil enim differt, nequo ex quibus interrogabit utiq; aliquis, nec ex quibus soluens fuerit. Quomodo quidem igitur quod quid erat esse idem, & quomodo non idem unicuique, G dictum est.

inde,

Postqua posuit solutionem gonis, ex hac solu Excludit so tione soluit quodda argumentu sophisticum & phisticas ca elenchum, qui ficbat in ista materia, dicens: tophystici elenchi, qui fiunt ad hanc positionem, manifestum est, quòd soluuntur eadem solutione, qua soluitur predicta quastio.

Querebat enim sophistice: si idem est Sors,& Sortis ee? idest quod quid est Sortis? si diceretur quòd idem, arguebat: sors habet quidditatem, er go quidditas habet quidditatem: cuius folutio ap paret ex præcedentibus, quia quidditatis non est quid ditas. Ea autem, que dicta sunt interrogado & disputando, possunt applicari ad solutionem istius sophistici elenchi: quia illa, ex quibus aliquis interrogabit, eadem funt cum illis, ex quibus fuit solutio: quasi d. illa eadem, quæ suerunt principia in interrogatione & disputatione, possunt esse principia ad soluendum sophisticu elen chum: cocludit ergo, dicens: quo quod quid erat eé, est idem unicuique, & quomodo nó idem, di-Sophisticus ctum est. Notandum est, quòd iste sophisticus elé electus mul chus potest fieri multis modis: uno modo(sicut dictum est)si idem est Sors, & quidditas eius; sed Sors habet quidditatem, ergo sua quidditas habet quidditatem, & sic estabire in infinitum:apparentia autem huius elenchi est, quòd quando duo funt eadem, quidquid conuenit uni , conuenit alteri:si ergo sors, & sua quidditas sunt idem;

quòd alterum sit quidditas, & cuius est: & primu E si Sorti conuenit quidditas, ergo quidditati conuenit quidditas: nó existentia autem, sue salstas huius elenchi ex præcedentibus est manisesta, quia quidditas Sortis & Sortes funt ide, ficut ratio & res, & non ficut res & res:non sequiturautem, quòd si res habeat rationem, quòd propter hoc habeat aliam rationem: sicut non sequitur, co sialbedo & album sunt idem, sicut res alba, & ra tio albedinis; quòd si res alba habet albedinem, quòd propter hoc albedo habet albediné:in om-ni ergo modo unitatis & idemputatis non sequitur, quod quidquid conuenit uni, conueniat alte ri. Alio modo potest fieri elenchus sic: querebat enim sophistice, Vtrum homo sit unum cum sua quidditate? & si dicatur, & respodeatur, quòd sit unum cum fuo quod quid est, cum ipsum quod quid oft prædicetur de co, cuius est; sicut cum dicitur, homo est rationalis, & omnis prædicatio di Ommi precat diuersitatem aliquam subiccti, & prædicati:se diuersitat quetur quòd erit unum, & non unum: cuius solu praduant tio apparet, quia funt unum in re, differentia ta- fubicili. men in modo:illud enim quòd dicit homo , non explicando principia, sed quasi implicite; illud ide dicit animal rationale, explicando principia.

cum eo, cuius esta illud, cuius est, sit individuu;

Quæreret quis, Vtrum idem sit quod quid est Lugi.

puta si idem est Sors, & animal rationale? Videtur quòd nonsquia animal rationale potest repe riri extra sortem. Sors autem non potest reperiri extra seipsum. Ad oppositum est Commentator: qui dicit, quod Sors nihil aliud est nisi animalitas & rationalitas, quæ sunt quidditates eius. Re- Prima mid. fpondeo duplici uia possumus uenari, quòd non omnino funt idem Sors,& animal rationale, fuữ individunm, & fuum quod quid est. Prima uia est, quando duo omnino sunt idem, quidquid có cernit unum, concernit & reliquum: si enim aliquid esset de intellectu unius, quod non esset de intellectu alterius, oporteret qd aliqua diuersitas ect inter illa; quia si omnino essent idem; impossi bile effet aliquid concerni ab uno, quod non con cerneretur ab alio: si ergo hec sunt uera, indiuiduű, sicut Sors, & quod quid est, nó omnino sunt unum & idem; quia individuum concernit principia individuantia, que non concernunt ipsum quod quid est : ut potè animal rationale mortale non magis concernit indiuiduationem Sortis, quam Petri; & quia principia individuantia acci- Principia dunt ipsi essentiæ, ideo ipsum individuú aliquid industri per accidens concernit, quod non cocernit essen tia accident tia; accidens dico ita accidit essentia & quiddita ti, quòd non accidit indiuiduo: si enim purè ipsū individuum concerneret essentia,& non aliquid aliud, idé enim esset individuum & essentia : sed quia concernit essentiam, & aliquid aliud accidens essentiæ, sicut principia indiniduantia: ideo non est omnino idem . Possumus tamen dicere, quòd hoc non est contra doctrinam Arist.quia in ipsis,quæsunt per accidens, non est idem ipsum quod quid est cum eo, cuius est; sic intelligendo

uerbum

uerbum Philosophi; in his, quæ sunt per accidés, A prima; quia illa ponebat, quòd individuum conhoc ell, in his, quæ concernunt aliquod accidens præter essentiam & præter quidditatem, non est idem quod quid est, & cuius est; quæ quide iden titas impeditur pp illud p accides, qd cocernit.

Secunda uia est ad hoc declarandum ex uerbis Commentatoris: qui uidetur dicere, quòd quod quid eft, & illud, cuius eft, sicut individuum; sunt unum in actu, & duo in potentia : qua autem sic se habent, quòd sunt unum in actu, & duo in po-Auer. opin. tentia; non funt omnino idem. Explicetur uerbu er eins ex- Commentatoris: quòd quidem uerba potest duo bus modis intelligi:uno modo sic, quòd sunt unu in actu;quia illam actualitatem & effentiam, qua dicit animal rationale, dicit Sors: quia (ut often-Tota esse Tum est in Quinto) tota essentia & natura uniuer B sia numer- salis saluatur tota in quolibet particularitota ersur un parts go essentia animalis rationalis est in sorte; & sic Tunt unum in actu;quia dicut unu actu essentia; th funt duo in potentia, hoc est, sunt duo pp poté tiam ipfius quod quid est: de natura.n.ipsius qd quid elt, puta animalis rationalis, est, quòd possit esfe extra Sortem, & extra hoc individuum, & il lud; que quidem potentia non faluatur in hoc in dividuo, uel in illo. Dicemus ergo, quòd ipsum quod quid est, & illud, cuius est; si accipiatur, cuius elt, pro indiuiduo, dicunt unum actum effentie; cum hac essentia, ut est in ipso quod quid est, non concernat hoc, uel illud: & ita non repugnat fibi, quòd possit esse extra illud, nel islud; hæc eadem ratio, quam nos uocamus actu, ut est in indi uiduo, concernit hæc indiniduantia principia, uel illa; propter quam concernentiam fibi repugnat, quòd non possit esse extra hoc, uel illud, sci licet Sortem, uel Petrum: natura uerò actus in utroque cadem est; sed natura potentia diuersa, & ideo non sunt omnino ide. Secundus modus

> intelligendi uerbum Commentatoris est, scilicet quòd fint unum in actu, & duo in potentia, hoe

> eft, quod ipfum individuum aliquid possibile co

cernit, quod non concernit quòd quid est in uia enim præcedenti quod quid est concernebat ali

quam potentiam, quam non concernebat indiui

duum; hicautem è conuerso, individuum concer

nit aliquid possibile, quod non concernit ipsum

quod quid est. Et secundum hunc modum simili

quid estinter ipsum ergo quod quid est, & illud, cuius est; non potest esse differentia poenes actu

effentiz;quia unam effentiam dicit utrunque: er-

go oportet, quòd sit pænes potentiale; quia indi-

uiduum componitur ex actu, & potentia; quod

non est in essentia speciei: uoco autem hic poten

tiale illud, quod est materiale respectu essentie:

ita quòd componi ex potentia & actu, est compo

ni ex materiali & formali:Et sic accipiendo po-

tentiam & actum poenes secundum modum ex-

ponendi, incidit hec secunda uia in idem cum

ter imaginabimur, quòd ipfum individuum eft

autem actuale, ipsam essentiam, & ipsum quod

quid compositum ex actuali, & potentiali : uoco

cernit aliquid materiale; & ista ponit, quòd concernit aliquid potentiale: pro eodem autem acci pitur potentiale & materiale, ut dictum est . Ad Ad argun. argumentum patet solutio: quia idem Commen tator non uult, quòd fint omnino idemsfed quòd

fint unnm in actu,& duo in potentia.

Quareret aliquis, Vtrum quod quid est sit ide Luglio. cum co, cuius est, si illud, cuius est, sit species, pu ta homo: an feilicet animal rationale fit idem cũ eo? Respondeo, dicendum est quòd sic;ad cuius euidentiam notandum est, quòd Sors, homo, & animal rationale, sic se habent, quòd Sors aliquid includit, quod non includit homo, uel animal rationale:includit enim principia indiuiduantia hu ius hominis, quæ principia non includit animal rationale, uel homo: si enim includeret in suo in tellectu homo, uel animal rationale principia hu- Quod quid ius tantum, impossibile esset reperire hominem of mon est uel animal rationale extra hoc; & quia ita est (ut impliciter iden cu inostensum est in præcedenti Quæstione) ergo ip- dimiduo. sum quod quid est non potest esse simpliciter idé cum ipfo indiuiduo:quia aliquid concernitur ab uno, quod non concernitur ab alio. Sic autem no ell de ipso quod quid est, respectu speciei: tantu enim concernit ipsum quod quid est, quantum & ipfa species;& econuersò:quia ergo sic est,quòd 'ipfa fpecies,ut puta homo , in fui intellectu eadé cocernit, quæ concernit iplum quod quid eft, sci Spis, or ge ficet animal rationale; oportet dicere, quòd eadé quid est, side fint. Dicemus ergo, q ipfum quod quid est pro-funt. priè no est individui; eo auté modo quo est eius non-est omnino idem cum illo, ut ostensum est in præcedenti Quæstione: propriè autem est ipsius speciei, ut autem est eius, est idem cum illo, quia nihil concernit ipsa species, quod non concernat ipfum quod quid est:nihil enim concernit homo, quod non concernat animal rationale.

Consequenter quereret aliquis, Vtrum suppo question fith quod quod quid est, sit idem, quod ipsa spe cres, de qua prædicatur, uel cuius est; utrum quid ditas fit idem, quod ipsa species? Videtur quod non:quia illud, quod idem elt cum aliquo, potest prædicari de iplo;fed quidditas non potest prædicari de specie;ergo non est idem cum ez:quòd autem non predicetur, patet; quia non est bene dictum, quòd homo est humanitas. Respondeo di cendum est, quod ipsum quod quid est non est omnino idem, co ipla quidditas: uidemus enim quòd ipsum quod quid est, prædicatur de specie, ficut animal rationale de homine;& tamen quid+ ditas; scilicet animalitas, rationalitas, siue ipsa hu manitas de homine non predicatur; ergo nó sunt idem pjomné modum; & quia non funt idem om nino, ideo habito quòd iplum quod quid elt, lit idem cum eo, cuius est: no propter hoc sequitur, quòd'ipfa quidditas fit eadem cum co, cuius eft. Duo ergo sunt uidenda: primò differentia inter quod quid est, & quidditatem: secundò ex hoc oftendere quomodo quidditas est idem cum co,

cuius est, & quomodo non. Ad euidentiam pri- E piatur pro forma: non est at ide si accipiatur pro mi notandum est, op sicut nos imaginamur gemer qued nus & principium generis, speciem & principiu ditatem, er speciei, differentiam & principium differentia; ad quid off- ita imaginari debemus quod quid est, & principium ipsius quod quid est: dicimus animal esse genus; non autem dicimus animalitaté esse genus; sed est principium formale generis animalitas: est estim formalitas, à qua animal est animal: animalitas solum concernit principium formale generis; animal autem eandem forma litatem concernit; sed cum hoc dat intelligere aliquid materiale; nam animal idem est quòd ha bens animalitatem. Verum istud materiale, quòd dat intelligere, no est hoc individuum, uel illud: aliàs ipsum genus ita concerneret principia indi F uiduantia, sicut ipsum indiuiduum: quod salsum est:& sicut dictum est, quòd principium generis non est genus; ita nec principium speciei est species: humanitas enim est principium formale hominis, sed tamen non est species: cuius ratio est, quia Sors includit principia indiuiduantia, hu manitas autem & principium formale excludit il la, quia solum dicit formalitatem speciei: homo autem nec includit hæc principia, nec excludit: cum ergo humanitas excludat : homo autem de se nó excludat: homo.n.idem est quòd habens humanitatem, aliquam concernentiam habet ho mo maiorem, quam habeat humanitas; & per co sequens non sunt omnino idem. Et sicut dictum est; quòd principium speciei non est species; ita dicendum est, quòd principium formale differen tiz non est disserentiarrationale enim differentia est; rónalitas autem ita est principium formale differentiz; quòd non est differentia. Et sicut dictum est, quod principium formale generis, speciei,& differentiæ differt à genere, specie, & disferentia, ficut principium à principiato: ita dicen principium dum est in proposito, quò dipsa quidditas est prin ipsius quod cipium ipsius quod quid est; quod quid est aute est quoddam principiatum ab isto principio formalissicut enim imaginamur ex parte speciei, cu ius est ipsum quod quid est;aliquam formalitate: sicut ipsam humanitateme aliquid cuius est sor malitas, puta hominem; ita quòd homo est qual quid copolitum ex isto formali,& ex aliquo materialisquod concernitur, uel ad minus non exclu Quèd quid ditur:ita imaginabimur ex parte ipsius qu'iq est, quod est ipsius speciei; aliquam formalitate; & hanc uocabimus quidditatem,& aliquid fumprum ab ista formalitate; eo modo quo dicimus, o animalitas rationalis quidditas est hominis; animal autem rationale quod quid est hominis; quod est sumptum à quidditate:ut sicut ens est Sumptum ab entitate quadam;ita quid à quiddita te: patet ergo primum declarandum. Ex isto etia patet secudum quomodo est, scilicet idem quid ditas & species, & quomodo non: ad cuius euide tia notadu est, quòd Com. dicit, cy humanitas est

quada quidditas & est idé q homo: si homo acci

composito ex materia & forma: explanemus hoc dictum Commétatoris:ad cuius explanationem notandum est, quòd quado duo sunt eadem omnino(ut dictum est superiùs) oportet quòd quid quid est de concernentia unius, sit de concernen tia alterius:cum ergo quidditas concernat forma litatem rei, puta humanitatem, species autem, sicut homo concernat eandem formalitatem; & cum hoc dat intelligere aliquod materiale, sicut habentem humanitatem; istud materiale, quod datur intelligi ab ipsa specie, ut ab homine; impe dit quòd homo & humanitas non sunt unum & idem: frenim effent omnino idem, homo non da ret intelligere illud materiale, sicut nec humanitas:si ergo homo daret intelligere formalitatem solam, idem esset homo & humanitas; sed quia dat intelligere formale, & materiale; humanitas .autem folùm formale;ideo humanitas nó est bomo. Hoc est ergo, quod dixit Commentator, o idem est humanitas & homo; simodo teneatur pro forma, idelt pro formalitate rei:si autem accipiatur homo pro composito ex materia & for ma, idest secundum quod dat intelligere materiale cum formali, diuersa sunt. Sicut dixi de homine respectu humanitatis; ita dico de quod quid est respectu quidditatis; ficut enim humani tas, & homo differunt propter matetiale, intellectum in homine; & propter illud, quod est per ac cidens ipli formali;ita quod quid ett, & quidditas differunt propter aliquid materiale, uel per accidens, cointellectum in ipso quod quid est, quod lailin non intelligitur in quidditate. Et à simili, quando as des quæritur, utrum quidditas sitidem cum eo, cuius est quidditas; dicendum est, quòd cum quidditas dicat formalitatem rei, si illud, cuius est quidditas, sit pura forma; ita quòd nullum materiale, uel per accidens concernatur in eo; certum elt, q sunt idem : & boc solum est uerum in primo qui elt forma pura: ita quòd eadem formalitas, quæ concernitur in co, cuius est; concernitur in quid ditate:nec plus concernitur in uno, quàm in alio; (si tamen primum habet quidditatem) si uerò ali quid materiale, nel per accidens ipli formæ datur intelligi ab eo, cuius est quidditas, quod non datur intelligi à quidditate; quia ipla non dat intel ligere mit puram formam; tunc quidditas no est quitte idem cum eo, cuius est quidditas; licut non est idé pura humanitas & homo. Possumus tamen dicere per aliam uiam, quòd humanitas & homo, quidditas & cuius est quidditas, sunt unu in actu,& duo in potentia:unum quide in actu, quia eudem actum essendi dicit quidditas, & cuius est quidditas:hu manitas.n.dicit essentiam hominis, & homo dicit eande, & non aliam essentia; & ita dicunt unu in actu: & ideo funt unum in actu, hoc est sunt unum per eundem actum significatum ab utroque; tamen sunt duo in potetia, hoc est, sunt duo propter potétiam, & materiam, quæ significatur per unum, ita con non per aliud: & io si contingat,

Speciei.

nihil possibile materiale significari ab aliquo isto A resutrum albus idem sit quod albedo, & musicus rum, sed solùm puram formam, tunc non differt quidditas,& cuius est quidditas.Et secundu hæc uerba possumus exponere totum textum Philoso phi in hac lectione: dicit.n. q in his, quæ funt per se, idem est quidditas cnm eo, cuius est quidditas:potest ergo sic intelligi, op in his, quæ sunt p fe;hoc est, quando illud, cuius est quidditás,non dicit nisi perseitatem & formalitatem rei, tunc idem funt:cum.n.quidditas dicat perfeitatem & formalitatem rei;oportet o si debet esse idem cu co, cuius est quidditas; p illud, cuius est, non dicat nisi illam perseitatem, & non plus: si at dicat illam,& aliquid plus (quod plus uoco per accidens)tunc non sunt idem. Et hoc est, quod etiam dixit Philoso.gin his, quæsunt per accidens, hoe B est in his, quæ dant intelligere aliquid materiale, & accidentale quidditati, non est idem qd quid est,& cuius est. Aduertendum tamen, op quando dictum est, co materia & potentia impedit identitatem inter quidditatem, & o quid est, siue illius, cuius est;accipio hic materiale & potentiale omne illud, quod est extra principalem & essentialem intellectum rei,& pro omni co, quod accidit formalitati rei: siue hoc sit subiectum, siue materia individuans, siue quodeunq; aliud, quod cunq; sit illud:nec pp hoc ego intendo excludere materiam omnino à quidditate, & formalitate Ad argumi rei. Ad argumentu patet soloquia idemptitas rei non sufficit ad prædicationem: unde licèt quiddi tas,& quid dicant idem in actu,& eo modo quo C dictum est:tamen pp diversum modum signisicandi impeditur prædicatio:quidditas.n.significat rem fuam per modum partis, quia folam formalitatem dicit:illud autem, cuius est quidditas, dicit rem suam per modum totius; quia dicit illam candem formalitatem,& cum hoc dat intel ligere aliquid aliud (ut iam dictum est) quod uocamus per accidens: & ideo sicut pars non prædicatur de toto, ita nec quidditas de eo, cuius est quidditas in his, quæ dant intelligere aliquid per accidens.

Quareret quis. Vtrum in prædicatis per accidens quidditas cum eo, cuius est, sit idem? Resp. op in talibus prædicatis possumus dicere, op aliquo modo est idem ipsa quidditas cum eo, cuius D est; aliquo uerò mó non; quod si uolumus intelligere, explanemus illud uerbum, quod posuit Phi loso.in litera.s. p in talibus quidditas est idem passioni, non autem subiecto per alium modu, quàm dictum sit superiùs; quo explanato, patebit propositum. Ad huius ergo dicti euidentiam no tandum est, cp quidditas rei uocatur formalitas, & essentia eius; breuiter in omni re sua perseitas, & suus principalis intellectus est sua quidditas, & fua effentia; in accidentibus ergo ficut album, uel musicum, sua quidditas est albedo, uel musica; quia totus intellectus principalis albi est albe do,& musici musica;quærere ergo, utrum albus differat à sua quidditate, uel sit idem; est quare-

quod musica? Ad hoc autem respondet Philoso. op est idem passioni, tamen non est idem subie- Quidditas cto.q.d.albedo dicit puram formalitatem, si er- e sde passio go debeat effe idem q album, non est idem nisi "1,10 aute secundum q album dat intelligere solam passio subiella. nem.q.d.si album diceret puram passionem, no differrent album, & sua quidditas; sed quia albu dat intelligere subjectum, ideo different. Et hoc eft, op dixit Philoso. op quidditas non est idem su biecto, hoc est idemptitas quidditatis, & cius, cu ius est, prohibetur pp subiectum; itaq, in hoc qd dico, non est idem subiecto, subiectum tenetur causaliter. Et hoc est, quod dicit in eadem litera, op prohibeturpp dupliciter significare; quia ens prædicatum per accidens, quodam modo dat intelligere duo,& fua formalitas folum unum ; ió prohibetur idemptitas unius & alterius, propter duplex fignificare ipforum.

Quærcret quis.Vtrū quidditatis sit quidditas? Quastio. Viderur op non, quia quidditas est terminus cognitionis;ibi autem.s.ad terminum cognitionis Itat ultima refolutio cognitionis; si ergo quidditas est terminus cognitionis, ampliùs non resolui tur in illam quidditatem; si autem quidditatis es fet quidditas, una refolueretur in aliam. Ad oppo fitum quidditas hominis resoluitur ad quidditatem animalis, & omnis quidditas speciei ad quid ditaté generis; ergo quidditatis potest esse quidditas.Responduo sunt hic uidenda : primo sunt Primos erdeclarande tres rationes, quas adducimus ad pro siculus. bandum, o quidditatis non fit quidditas: fecundò uidendum est, utrum aliquo modo possit con

cedi o quidditatis sit quidditas? Ad euidétia primi sciendu est, cp illa ha, quæ sic incipit [Abfurdű űt apparebit] potest aliter legi, quam prius: ita quòd sic dividatur contra præcedentia: quia primò ostendit, o ipsum quòd quid est, in his, que sunt per se, idem est cum eo, cuius est:hic autem ostendit, op quidditatis non est quidditas; & hoc per tres rationes, quas possumus declarare. Prima ratio est ista, op absurdum Prima vo. apparebit, si quis imponat nomen ipsi quidditati;ita quòd istud nomen possit declarari per alia quidditatem: sequetur enim quòd id, cuius est quidditas, habebit quidditatem; & etiam ipsa quidditas habebit quidditatem, & hæc quidditas aliam quidditatem. Et hoc est, quod subdir Philosophus: quòd si ista positio ponatur, alterum erit quod quid erat esse, quod assignabitur. quidditati equi. Est ergo ratio Philosophi in hoc, quòd si quidditas habeat nomen, & habeat quidditatem, sequetur quòd alterum erit quod quid erat esse ipsius, cuius est quidditas, & alterum ipsius quidditatis: & hoc habet Philosophus pro inconuenienti. Ad cuius euidentiam di- Que she diligenter notandum est, quòd cum quidditas rei sersa satu fit natura rei; sicut bona consequentia est; hæc ra, sont defunt diuersa in natura, ergo sunt diuersa sim- plicipor. pliciter: ita bona conuenientia uidetur, horum

Quidditas

Quaftio.

Quidditas res quid.

Differetia

pliciter: si ergo res, & sua quidditas habent diuersas quidditates simpliciter, sequitur quòd of fint diversa simpliciter, quod est impossibile: quia cum quidditas rei sit essentia rei, sicut res no est diuersa à sua essencia, ita non est diuersa à sua quidditate. Stat ergo imaginatio Philosophi sup hoc; o sicut essentia est ratio entis, ita quidditas est ro ipsius quid: & sicut entis est essentia, tamé essentia no est essentia; ita ipsius quid, est quiddi Seconda ro tas, tri quidditatis non est quidditas. Declarata é ergo ró Philoso.prima,& lía sua; declaretur ró se cunda, que incipit in illa litera[& quid prohibet nunc esse quædam statim ] Ad cuius euidentiam notandum est, cy secundum mentem Philosophi hæc videtur dria inter quidditates substantiales, È & quidditates accidentium; quia quidditas accitates fab. dentis est resolubilis ad aliam quidditatem. s. ad fantie, o quidditatem substantiæ:dictum.n.eft fupra,cp ip quidduates sum accidens dicit ens additum enti, & quiddita accidentin. tem additam quidditati; quidditas at subarum si esset resolubilis ad aliud ens, substantia non esset primum ens:licet ergo in accidentibus,& in ente, quod est per accidens possit dici, cp quidditatis sit quidditas, quia quidditas accidentis resolu bilis est ad quidditatem substantiæ: tñ hoc non potest dici uniuersaliter, quia quidditas substantiæ irresolubilis. Est ergo intétio Philoso.in hoc: epuniuersaliter no est ueru, opquidditatis sit quid di tas; quia quadam quidditates statim sic sunt in seipsis; nec resoluuntur ad alias, sicut sunt quiddi tates substătiarum: & hoc est, quia ista quidditas, G & illud, cuius est quidditas, non sunt unum sicut accidens in subiecto cum subiecto, sed sunt unu oino. Et hoc est, quod dicit lia Philoso. nihil pro hibet quædam quod quid erat esse, statim subsi-, stere in seipsis,& non resolui:& hoc dico, si illud quod quid erat esse, substătia e;in talibus.n.quod quid est, & cuius est (ut manifestum est ex sæpe dictis) funt unum fecundum rem, & non fecundum accidens: sicut unum & uni esse est unum se cundum ronem, & non secundum accidens.q.d. fiilla quidditas sit unum per modum accidentis cum eo, cuius est; sicut accidens resoluitur ad subiectum, & quidditas accidentis ad quidditatem subiecti:sed quia ista quidditas est eadem cu co, enius est, secundum ronem, démus dicere, op res, cuius est quidditas ista, resoluitur ad hanc róné, quæ dr quidditas: sicut rónis non est ratio per se, aliàs esset abire in infinitum; ita istius quidditatis no est alia quidditas: declarata est ergo secunda ratio Philosophi & litera sua. Tertia ratio est ibi, [Amplius si aliud erit, in infinitum] quæ quidem Philosophi. ro stat in hoc: si quidditatis est quidditas est abire in infinitum in quidditatibus:hoc est impossi bile, ergo & primum. Ad cuius euidentia est notandum, op qu'aliquid couenit alicui simpliciter, & fine reduplicatione, non oportet op omni conueniat:si at aliquod prædicarum conuenit alicui simpliciter & cum reduplicatione, oportet o oi

est diversa quidditas, ergo simt diversa sim- E tali conveniat:ut si triangulus het tres inquantu triangulus, ergo ois triangulus habet tres: si ergo quidditas het quidditatem, nonpp hoc fequitur, comnis quidditas heat quidditatem: si th quiddi tas hret quidditatem inquatum quidditas, seque retur o ois quidditas hret quidditatem: nó ergo v dicerc Philoso. pillud, p est quidditas, possit h e quidditatem: uidemus.n.p humanitas resoltur ad afalitatem: similiter vr Philosop. dicere, co quidditas inquantum quidditas non het quiddita tem: si.n. quidditas inquantu quidditas haberet quidditatem, tunc ois quidditas heret quidditatem,& sic esset procedere in infinitum. Est ergo imaginatio Philoso.in hoc(ut vr) of si contingat aliquam quidditatem here quidditatem, hoc non est inquantu quidditas, sed per aliquid additum; puta humanitas si het quidditate, hoc non est inquantu quidditas, sed inquantu quidditas cóposi ta:sicergo consequentia ultima Philosoph.s.abire in infinitum, non tenet nisi in dicendo, quid ditas inquantum quidditas habeat quidditatem: sic ergo patet primus articulus quæstionis.

Secundus artic. est, quo quidditas aliquo mó Secundas pot here quidditatem. Ad cuius euidentia est no articului. tandum, co duobus modis possumus uenari, co ali qualiter quidditatis est quidditas: & primo mó si pensemus duas ultimas róes prædictas: prima.n. ró probauit, quidditas substantia inquantú talis, non est resolubilisad aliquam quidditaté; quia si sic, substantia non esset primum ens; sed quiddi tas accidentis resolubilis est ad alia quidditate:& sic aliquo mó quidditatis est quidditas, ut in acci dentibus;& aliquo mó non, ut in substátiis. Hoc idem patet per secunda rónem:possumus.n.dice re, si pensemus secunda roem, o roe materixali qua quidditas pot hie quidditatem, rone aut for mæ non:quod.n.conuenit rone materiæ alicui, Regula. non oportet que coueniat oi: quat conuenit alicui rone formæ,omni couenit.Imaginabimur ergo, op in qualibet quidditate duo funt. s. quidditas, & hanc uoco formam;& quidditas in tali natura, pu ta composita, uel simplici; & hanc uoco materia; rone ergo materiæ pot sibi conuenire, o habeat quidditatem; si.n. quidditas sit in natura composi ta,hébit simplicem quidditatem, ad quam resoluitur:non.n.conuenit sibi rone formæ;si.n.quid-H ditati composite conveniret hie quidditatem, in quantùm quidditas;tunc conueniret omni quidditati: aliquo ergo mo quidditas het quidditate, s.róne materiæ, aliquo mó non.s.róne formæ: & ilte elt unus modus faluandi. Alius modus é hoc ostendendi, o quidditatis non est quidditas com pleta;ita o quidditas non est resolubilis ad quid ditatem completam; potest tamé quidditatis esse quidditas incompleta. Notandum est, quiddi- Quiddinas tas no est propriè nisi speciei specialissima: quid com è proditas enim propriè est sub esse distincto speciei, priè & specificato:cum ergo esse diminutum & spe-

cificatum no sit nisi in spe specialissima, sola spes spălissima het quidditate fedm esse copletă: lub

Tertis ro

Regula,

esse autem in completo, & diminuto potest esse A mò manisestat quadam circa generónes formaaliqua quidditas generis; quia ergo ita est, quòd quidditas completa solum est speciei : sicut una species non est resolubilis ad aliam, ita una quidditas completa ad aliam quidditatem completă; & per hunc modum, quidditatis non est quidditas: & contra hunc modum fuit articulus Philofophi fupra tactus; si enim aliqua duo habent dinersas quidditates completas, oportet quòd sint diuersainter se. Alio modo potest intelligi, quòd quidditatis completæsit quidditas incompleta, & isto modo quidditas speciei est resolubilis ad quidditatem generis. Sciendum tamen, quòd non propriè debent dari duz quidditates; immo (ut dictu ett supra)illa eadem quidditas, quæim portatur à genere, & datur intelligi sub esse con fuso & incopleto, datur intelligi à specie sub mo do completo & distincto; & ita est eadem quiddi 1 tas uariata pœnes modum: & contra hoc non ua let processus primi articuli Arist quia non sequitur op talia diuerfa quid, arguat diuersitatem rei: immo una & eadem res est sub quidditate speeiei,& generis: patet ergo quomodo quidditatis Ad argume est quidditas. Ad argumentum dicendum, quòd quidditas substantiz dicitur terminus cognitionis respectu accidentium, quia primò cognoscua tur accidentia, secundario ipsa tubstantia; non au tem dicitur terminus cognitionis, co illa cognitio possit resolui ad principia. Vel potest dici, 🕫 quidditas illa, quæ est terminus cognitionis, est quidditas specificata, quia intellectus non quiescit, donee cognoscat rem sub esse specificato; ip sam autem esse terminum cognitionis, nó arguit quin possit resolui ad quidditatem generis, sed benè arguit, qo non potest resolui ad quidditates inferiores, & hoc est uerum, o species specialissi ma non dividitur in formas, nec in quidditates. Ad argumentum etiam pro alia parte patet responsio per iam dicta.

Eorum autem, que fiunt; hec quidem natura fiut, bac autem art e, alia autem automato.

Postquam ostendit Philoso.quo se habet quod quid est, & quidditas ad illud, cuius est; hic uult Priora duni ostendere, quo se het quod quid est, & ipsa quiddi tas ad generónem & corruptionem. Videbatur n.Plato ponere, quidditates separatæ, quasvocabat ideas, erant caula scia, & generónis: q nó D fint caule sciæ, dictum est in præcedenti Capi. in hoc at dicendum est, op non sunt causz generónis; ita cy Philoso. sumpta occasione ex positione Platonis, ponentis o quidditates separata sunt ca generónis, totum iltud capitulum facit de generone formarum,& quidditatum.Et dividitur totum istud capitulum in tres partes, quia primò di cit, o per se forma &quidditates no generantur: scdò ostendit, p non sunt causæ generónis; nec requiruntur formæ separatæ pp generóné; tertiò mouet quædam dubia contra generónes formarum.Scda ibi[Vtrum igitur eit nè quædam] Ter tia ibi[Dubitabit at quis] Prima in tres, quia pri-

rum; scdò ex illis ostendit propositum suum oste fum.f.q quidditas non generatur; tertiò concludit conclusionem principaliter intentam. Secunda ibi [Quoniam uerò ab aliquo fit, o fit] Tertia ibi[Palàm igitur ex dictis]Primain duas,quia pri mò adducit duplice divisione circa ea, quæ gene rátur, & fiút: scđò manifestat prima divisione, ibi [Et generónes naturales]Prima in duas, scom 9 duplicem divisionem adducit, ibi[Oía verò,quæ fiunt.] Prima diuisio est pœnes ea, quæ generan- Prima ditur, & poènes modum generónis; que eorum, que misso. fiunt, quædam fiút à natura, quædam ab arte, quæ dam à casu; inter has at cas generonis ars, & natu ra est că per se; casus at est causa per accidens. 🎶

Omnia uerò, qua funt, ab aliquo fiunt, & ex aliquos& aliquid. Hoc autem aliquid dico secundim quamlibet categoriam;aut.n.hoc,aut quantum,aut

quale, aut quando. Ponit secundam divisionem, que accipitur pe Seennda di nes ea, quæ requiruntur ad naturam generati; & »ifi». elt istaioia, que fiunt, ab aliquo agente fiunt; & fiunt ex aliquo principio materiali, & fiut aliquid; q.d.ad omne generatum requiruntur ca esticiés, Adomne principium materiale, & principium formale; pri generalm cipiú efficiens datur intelligi, cum dí, ab aliquo, tria requiprincipiumateriale, cu dicitur, ex aliquo; formalo, cum dr,& fiunt aliquid; quod quidem aliquid est terminus generónis; hoc at aliquid, quod est terminus generationis, uel est quale, uel quando, uel aliquid aliud secundum quamlibet categoriam: hoc.n.quod fit, uel fignificat hoc.i. fubstantiam, uel quantum, uel aliquod aliud prædicamentorü. Notandum est, gomne, quod fit, est actus entis in potentia, secundum quòd in potentia; secudò omne fieri est quædam uia ad factum effe; tertiò fieri & motus est instrm agentis inferioris: licèt

.n.agens primum possit agere sine motu, & mu- De ratione tatione; tamen agentia naturalia non. De ratio- motos trie ne ergo motus funt tria.s. o sit actus entis in po funt. tentia, secundò es situia ad sactum esse, tertiò es sit instrumétum agentis per motum. Propter pri mű dixit Philosoph. q. omne, quod fit, ex aliquo fit:si enim motus & fieri est actus entis in potentia; sicut actus arguit illud, cuius est; ita motus ar guit potentiam: & quia potentia fundatur super materiam ideo motus, & fieri arguit materiam: Potentio de qua dicitur, quidquid fit, ex aliquo fit. Pro- fundatur pter secundum motus arguit aliquid, quod fit, super mate quia est via,& omnis via ad terminum est ( quia alias effet ociosa) oportet quòd omnis motus, & omne fieri sit ad aliquid. Propter tertium, scilicet quòd est instrumentum, dixit Philosophus, quòd quidquid fit, fit ab aliquo: in agentibus enim per Mons, & mutationem & motum, motus & fieri cadit me- fieri est mo-

lofophusihic accipit, fieri, largo mó: ad tieri fim-

pliciter, & ad fieri secundum quid; ad fierip se, &

Mm 2

dium inter agens, & factum; ficut ergo medium agens, et fe arguit primum, ita ipsemotus & fieri arguit a- chim. gens. Notandum oft etiam diligenter, quòd Phi

de quo hic loquitur, est in omni prædicamento: probatum est auté in Lib. de Generatione, p sola (ö. 11.et 18. substantia fit simpliciter; alia autem funt secunet s. Physi. dùm quid:probatur autem in Quinto Physi. ofie ri uon terminatur ad rationem per se, sed per ac-Tex. 6.7. cidens:hoc autem dicit, quia illud, quod fit, & fie et li.8.tem. ri est in omni prædicamento:oportet ergo co accom.46. cipiatur largo mó illud, quod fit; fecundú quod se extenditad illud, quod sit per se, & per acci-

> dens. Deinde cum dicit. Et generationes naturales quidem ha sunt, quorum generatio ex natura est.

Qua dicun

Manifestat primam diuisionem. Et diuiditur eur genera in quatuor partes, quia primò manifestat generó tiones natur nein naturalem: secundo manisestat, quo fiunt il la, quæ fiunt ab arte: tertiò manifestat illa, quæ funt à casu : quartò manisestat, quin omni sacto est materia & forma, quod fuit propositum in pri ma diuisione. Secunda ibi [Generationes uerò aliz]Tertia ibi[Si uerò à casu]Quarta ibi[Quare sicut dicitur.] Prima in tres, secundum op tria manisestat circa generationem naturalem: primum est, unde dicitur generatio naturalis: secun dum est, quòd in omni generatione naturali requiruntur illa tria, quæ posita sunt in secunda diuisione:tertium est, quomodo illa, quæ requiruntur in generatione naturali, se habent ad natura. Secunda ibi[Hoc autem, ex quo fit aliquid] Tertia ibi [Vniuersaliter uerò & ex quo] Dicit ergo primò, q generationes naturales sunt ille, queter minantur ad generata, quorum generatio est ex Motos eige natura.q.d. op motus & generatio denominatur meratio un. aliquando à generatione & à mouente; aliquande denomi- do à termino generationis: hic accipimus denominationem à principio, & dicimus, quòd motus ille est naturalis, qui non est ab arte, uel casu; sed est per uim mouentis naturalis. Deinde cum d...

Hoc at, ex quo fit, quam dicimus materiam. Hoc āt à quo corum,quæ natura aliquid sunt. Hoc āt ali quid ut bomosuel planta, ant aliquid aliud talium; que maxime dicimus substantias esse.

wifiones pramissas.

Exponit di Manifeltat secundum, quod fuit; in omni gene rone naturali requirutur tria, que posita sut in se cunda divisione. Et dividitur in duas partes, secu dùm co primò hoc manifestatisco quia unum il lorum trium fuit materia, ostendit, q in quolibet fieri requiritur materia, ibi [Oia uerò; quæ fiunt] Dicit ergo primò:ita dictum est, quo fit generatio naturalis; in hac autem generatione tria sunt : est enimibi ex quo fit, quod dicimus materiam: & illud à quo fit, quod dicimus agens : & etiam illud quod fit in tali generatione, est aliqua natura, & est aliquid de se; & hoc est tertium, quod re quiritur.f.g. illud, quod fit, sit aliquid; quod quidem aliquid uel est homo, uel planta, uel aliquid de numero talium: inter quæ talia maximè dici-Fieri simpli mus esse substantiam: licèt enim accidens, & sub citer substat ftantia fiant; tamen substantia magis, & priùs sit, quam accidens: quia fieri substantiz, est fieri sim-

per accidens, quod patet ex hoc; quia fieri istud, E pliciter: accidentis autem secundum quid. Deinde cum dicit.

Omnia ucròsque fiunt à natura, aut arte habent materiam. Possibile enim esse, o non esse eoru quod libet.Hac autem est, qua in unoquoque materia.

Probat, quòd in omni, quod fit, materia est, dicens:ita dictum est, quòd materia est in omni eo, Omne, quod quod fit à natura:non solum est autem materia in fit , bate omni, quod fit à natura, sed in omni, quod fit: om nia enim, quæ fiunt, siue à natura, siue ab arte habent materiam; cuius ratio est, quia omne, quod fit, potest esse, & non esse; illud autem, per quod Materiai, aliquid potest esse, non esse, materia est in uno gua res sa quoque; ergo in omni, quod fit, materia est . Notandum est, quòd ratio Philosophi super duas ese. propositiones sundatur: prima est, quod omne, quod fit, potest esse & non esse: secunda est, quòd illud, per quod aliquid potest esse & non esse, ma teria est. Prima patet, quia omne quod fit, de se non est:si enim de se esset, non fieret; ergo quod fit, non habet esse; si autem fit, oportet quòd per fieri, & motum acquirat esse; cum ergo de natura sua non sit, & per uim agentis trahatur ad gra dum essendi; ideo oportet quòd omne, quod fit, aspiciat esse, & non esse, non esse, scilicet quod de se habet; esse uerò, quod ab aliquo accipit : patet ergo prima propolitio. Patet etiam secunda, quæ fuit, quòd illud, per quod potest res este & non esse, materia est; cuius ratio est, quia in omni eo,quòd fit, est materia & forma; forma autem est ratio essendi tantum; si ergo res illa potest no esse, cum forma sit tantum ratio essendi, oportet dare aliud principium, per quod possit res non esse; & hoc principium non potest esse nisi materia; quia in composito non est niss materia & forma.Imaginabimur ergo, quòd materia inquanti aspicit formam aspicit esse, inquantum uerò aspi cit prinationem, aspicit non esse, & sic potest else sub utraque.

Quereret aliquis. Vtrum illud, per quod illud, Questin quod fit, potest esse & non esse, sit materia? uidetur quòd non, quia quælibet essentia creata, ut sit à principio primo, oportet quòd de se non sit, & ab aliquo alio accipiat esle, ergo potest esse & non esse; si ergo materia est principium in om ni,quod potest esse & non esse; cum qualibet esfentia creata possit esse & non esse; ergo in omni tali essentia erit materia; hoc est impossibile, er go & primum. Respondeo. In ista quæstione duo sunt declaranda; primum est, quòd posse esse, & non esse est secundum duas intentiones, & secun dùm duos modos; secundum est, quòd ab alio ori tur primus modus, ab alio secundus. Ad euiden- Aliqued tiamprimi notandum est, quòd aliquid possit es possege, a se, & non esseruel est quod subiectum ipsius fieri non esse de & motus aliquando est sub esse, aliquando sub plicar es non esse; & illo modo dicimus, op materia est illud, per quod aliquid potest esse on non esse; quia aliquando est sub forma, aliqui sub prinatione: 14 cundo mó dicimus aliquid posse esse, uel nó esse,

ri potest esse, & non esse quia quando album sit, illud idem album obiectum, quod priùs fuit sub non esse, modo est sub esse. Sciendum tamen, o aliquando isti duo modi coniunguntur:nam aliquando ita est, quòd obiectum ideo potest esse, & non esse, sicut obiectum albificationis, quia est aliquod subiectum, quod potest recipere, & non recipere istud obiectum; ita quòd ista sic coniun Ca semper simul concurrunt, & nunquam separantur à formis, quæ educuntur de potentia ma teriæ,& per uim naturæ: quòd enim forma educibilis de potentia materia, uel ipsum compositum aliquando lit, & aliquando non lit; hoc est, quia materia potest esse sub tali forma, & potest non esse: sic igitur in istis hac duo coniunguntur. Aliquando autem contingit, quòd obiectum posse este & non esse non conjungitur cum hoc, quod aliquod fubiectum possit esse sub illo obie cto, & non effe; & hoc est in omnibus formis per se subsistentibus, non receptis in materia (suppo sito quòd aliqua forma situalis, que sit recepta in materia)si enim essentia talium formarum ab a= lio sit, oportet quòd essentia sua habeat hoc, cp. s. non sit de se, & tamen accipiat ab alio esse; ergo oportet quòd possit esse & non esse, & cum non habeant materiam (ut suppositum est) oportet quòd oriatur hoc, ita ab obiecto ipfiusfieri, quòd non oriatur ex subjecto: objectum ergo potest se parari a subiecto in ratione essendi, & non essendi in talibus formis: patet ergo primus artic.

Declaretur ergo secundus, scilicet quòdab alio oriatur primus modus posse esse & non esse, & ab alio ipse secundus. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd primus modus est ex distin-Ctione, que est inter materiam & formam; fina esset indistant à forma indistantia formali, opor teret uel quod materia effet forma, nel quod for ma esset de essentia materie; si autem sic esset, materia ita aspiceret formam, quòd minquam aspi-. ceret prinationem formæ; li nunquam afpiceret prinationem formæ, non posset esse sub non esse, quod effet eam destrui. Secundus autem modus oritur ex distinctione, que est inter habere effe non prohibit um, & habere effe in actu: fi.m. ita esfet, quòd res habens esse non prohibitum, D necessariò haberet esse in actu; ita quòd res non esset sine esse, tunc esse non prohibitum esset in Este primi distans ab esse in actu: & tunc ita esset, quod non principii,et posset non essertalis autem in distantia est in primo principio, quia suum esse est esse non prohibitum (aliàs effet impossibile) & esse & non esse. in iplo lemper necessariò est coniunctum actui essendi:in aliis autem à primo principio esse nonprohibitum est distans ab ipso esse in actu necessariò, co modo quo natura Angeli antequam sie ret, non in actu erat, tamen fibi non repugnabat esse, nec habebat esse prohibitum, quia nunquam fuisser deductus ad esse: ergo habebat esse non prohibitum, distans ab esse in actu: sic potentia

co modo quo dicimus, quòd obiectum ipfius fie A diftat ab actu:potentia(dico) obiectiua no fubie ctiua, quia omnis potentia subiectiua in materia fundatur:sic ergo ex distinctione, que est inter esse non prohibitum, & esse in actu causatur secundus modus. Quidam tamen ponunt, quòd iste secundus modus causatur ex distinctione, Alieris epis quæ est inter esse, essentiam : quod quidem sic nie. declarant, dicentes : quòd quoddam fieri est subiectiuum, hoc est, quòd supponit subiectum, & tale fieri est generatio: tale autem ficri oritur ex hoc, quòd materia distat à forma, sicut prædictu est:quoddam autem fieri est obiectinum, in quo tota res fit, non supposito aliquo subiecto: & tale fieri causatio est; tale autem fieri-obiectiuum oritur ex hoc, quòd essentia distat ab esse; si.n. essentia esset ipsum esse, essentia esset purus 2ctus, quia effe actus est: si auté effet purus actus, non haberet rationem possibilis, & si non haberet rationem possibilis, non posset fieri, quia om Ot fieri sup ne fieri, possibile supponitali ergo estentia est in ponu possidistans ab esse, impossibile est ibi quod six fieri; bile. oritur ergo istud fieri ex distantia, que est inter essentiam & esse; sieut primum ex distinctione materia & forma; Vtrum autem ista distantia, quæ est inter essentiam, & esse, sit secundum rationem, uel sécundum rem, patebit in sequenti : quantum ergo spectat ad præsentem quæstione; patet illud, quod quarebatur, quod posse esse, & non esse non semper oritur ex materia, sed solùm posse esse & non esse subjectiuum: & de tali loquitur hic Philosophus. Verum est tamen, op Saluatur di Philosophus hic dixit, quod omne posse este. & tum Philo non esse causatur ex materia : quia forte secun- sophi. dum expositionem suam, omnis substantia separata à materia est quoddam necesse esse: posse au tem effe,& non effe obiectiuum, fecundum ueritatem non oritur ex materia, sed ex distinctione, que est inter esse non prohibitum, & actum essendi; sicut dicit primus modus: uel inter essen tiam & esse, ficut ponit secundus modus: & pro pter hoc paret etiam folutio ad argumentavtriuf ocant effentiamun autemitifa endou ententian

Viterius quæreret quis . Vtrum fieri obiecti- Questio. um, quod uocamus creationem, requirat distin ctionem inter effentiam,& effe fecundum rem, uel secundum rationem tantum? Respondeo, cir ca hac quæstionem sunt duo modi dicendi: unus Aliorum re modus dicendi est, quod impossibile estistum sponso ad modum fiendi saluari, nisi essentia realiter diffe-quesitum, rat ab effe; hoc autem fic probatur: Sicut fieri fubiectiuum, quod uocatur generatio, requirit neceffariò materiam & formam, & distinctionem utriusq;:ita fieri obiectiuum, quod uocatur creatio, requirit essentiam & distinctionem utriusq: ficut autem est, quòd fi forma & materia non dif ferrent realiter, non posset 'faluari generatio', & fieri subiectiuum : ergo à simili si essentia & esse non differunt realiter, non poterit saluari creatio. Preterea, in omni fieri aliquid imprimitur acto & pesso: imaginabimur enim, quòd agens

Mm

Secundus arrāculus.

aliud; seipsum imprimere non potest, ergo impri mit aliquid aliudin omni autem fieri illud, quod imprimitur, est differens ab eo, cui imprimitur; im quòd si esset idem, non saluaretur fieri, & impressio:sicut enim generatio saluatur ex eo quòd in materia imprimitur forma,& per hoc, quod si bi imprimitur, differt forma realiter à materia; ita creatio fit ex hoc, quòd essentiz imprimitur ipsum esse: & ex hoc necessariò differunt realiter elle & essentia, quia si non differrent, non pos set saluari tale fieri:hic est ergo unus modus di-Aliero epi cendi. Alii sunt, qui ponunt, & credut & quide meliùs, quòd non obstante, quòd essentia & esse non differant realiter, potelt saluari hoc tale sieri; hi sic imaginantur: sieri, de quo hic loquitur, est fieri purè obiectiuum, coipso quòd purè obie Ainum, eoipso nihil supponit; eoipso quòd nihil supponit, non oportet imaginari illud fieri ex hoc, quòd ipsum imprimatur alicui, puta ipsi esa sentiz;si enim ita esset, cum illud, cui imprimitur res, præcedat & non fiat, per illud fieri tota res non fieret, & sic non esset fieri purè obiectium, quia fieri purè obiectiuum fuper totam rem 🦚 Opinio pro dit. Imaginabimur ergo sicaliter, scilicet quòd, tota natura rei primò fuit tota sub natura poten, tiali, & tota postea suit in actu, non quòd nos ima, ginemursq tota res præcesserie & fuerit sub natu ra potétiali, que postea suscipiat actu; sed op total res, que precessit, & fuit sub natura potentiali; modotota est sub actu: illam at rem, ut procedit, uncant aliqui, & benè, esse non prohibitum; hoe est esse possibile, cui non repugnat esse in actu: hoe autem ens non prohibitum, of esse in actu no, Effent pro- funt duo entia, sed unum & idem, sub alio & alio. ", o modo: qui tamen alius & alius modus nó est alia; Wein alle, & alia res: & por faluari iftud fieri; quia ad iftud; fieri non plus requiritur, mili quòd eadem realitas tota primò sit sub natura possibilis (quod uo-, comus ene non prohibitum & tota postea fiat in, achu Quidam autem istam ratione sut pracedit y uocant essentiam; ut autem ipsa eadem est termi, nus actionis diuine, no căt esse; imaginabimur, n. sic, quòd illa realitas, existens sub natura possibi, lis, adbuc non est ens in actif sed quadam simili, tudo Dhini intellectus, & ex hoc essentia potest, dici; illa autem essentia eadem, que priùs suit si- H militudo, postea fuit terminus actionis diuinz, & ex boc uocatur esse. Non ergo imaginabimuraco, istud fieri habeat esse ex hoc, quòd esse recipiat este tanquam quoddam dinersum re; sed ex hoc quòd illa eadem realitas, quaprimò cecidit sub conceptu faciendi, sit terminus eiusdem actionis faciendi & obiectum: & ex hoc quod priùs pon; Que falua tuit elle, & poltea elt terminus actionis, potelt di sur creatio. ci fieri. Ex quo patet, sine ponatur isto modo, sine secundo, quòd meliùs saluatur creatio, quàm primo modo:quia secundum primum modum es: fentia uidebatur præfupponere, & recipere quen, dam actum; secundum autem hune modum ipsa

agendo nel imprimit le iplum pallo, nel aliquid E effentia realiter est iple actus & iplum este, quia creationi nihil supponitur: ideo iste modus meliùs)saluat creationem, quam qui ponunt, quòd differant essentia, & esse; & quòd ex hoc potest saluari creatio. Ad argumentum primum Illius Adargumi positionis dicendum est: quòd non est simile de tom. generatione & creatione; quia generatio eo iplo quòd est fieri subiectiuum, oportet quòd præsup ponat aliquod subiectú diuersum à tertio: & ita materia, que præsupponitur, realiter differt à for ma: creatio autem eo ipso quòd est fieri obiectiuum tantum, non oportet quod prasupponat aliquid, quod differat ab ipso tertio realiter; sed tota ipsa realitas, quæ primò fuit sub potentia obie Cliua, postea sit terminus actionis. Ad secundum dicendum est, quòd in isto fieri, quod est creatio; nec agens imprimit seipsum, nec imprimit actu alicui passo, quasi præexistenti; sed facit ipsum actum, quia actus est ipsa essentia rei; que ideo potelt fieri; quia, quòd fit actus, habet per partici pationem alterius; si enim esset purus actus per essentiam & non per participationem alterius, non posset fieri, eoquod sic esset necesse esse; quia autem est actus per participationem, ideo potest fieri:cum autem dico, o est actus per participationem, non imaginor licut isti, scilicet quòd una res, ut que participat, sicut essentia; & alia que participatur, sicut esse: sed quia una & eadem rea lima est realitas modo participato, & per uim alterius, sicut per uim agentis: ista enim realitas de se non esser nisi sub modo possibilização autem litis possit uncariactus hoc habet per uim agen tiss& hoc mó esse actum, est mó participato, scili cethoc habere per uim alterius. Deinde cum d.

Vninersaliter nero, en ex quo natura of secundien quod natura, Facture enim habet naturam, ut planta, aut animal, Et à quo que secundum speciene dicta natura, qua eiusdem speciei. Hæc auté in alio . Homo namque hominem generat. Sic quidem igitur funt, que fiunt propter naturam.

Manifestat tertium circa generationem natu ralem:quod tertium fuit,quomodo illa tria requi fita ad generationem naturalem se habeant ad na tyram? Est ergo intétio Philosophi in hoc, quòd ista tria posița in generatione naturali, scilicet, materia, forma, & agens; sic se habent ad natura, Mauria, quòd unumquodque potest dici natura. Et hoc sorme, & eff, quod dicit Philosophus, quòd universaliter il gens son ludaex quo fit aliquid hoc est, ipsa materia potest dici natura: secundò illud, quod fit aliquid, idest terminus generationis potest dici natura:omne enim factum per naturam, sicut est plata, uel animal, naturam habet: quæ natura est terminns generationis: tertiò illud; à quo fit aliquid, idellipsum agens potest dicinatura, quia natura agentis & natura sacti sunt eiusdem speciei in uniuocis: quali dicat, agens, & actum assimilantur in specie,& assimilantur in natura: & sic cade natura, quam habet actum, habet agens: & figut illud po test dici natura, ita & istud: & hoc est quia sunt

tura, & illa species in alio & in alio sit individua liter: homo enim generat hominem, ita quòd ho mo generans & homo genitus couenium in spe cie: ita tamen quòd differunt in materia indiuidualiter. Deinde concludit, quòd sic quidem siūt illa, quæ fiunt per naturam, & naturaliter. Dein de cum dicit.

TEX.23.

Generationes nerò alia dicuntur fattiones. Omnes autem fastiones sunt, aut ab arte, aut à potesta te,aut à mente.Horum aut que dam fiunt & à casu te. De bis quidem igitur posterius perscrutandum.

ciali.

mar.

duplicater

Actio de plex.

& à fortuna similiter, ut infastis à natura. Quada ் illi eadem, க் ex spermate fiunt, ச sine sperma-Postquam manifestauit generationem natura lem; hie manifestat generationem accidentalem: B & primum, quod manifestat, est: quòd ista gene-In que dif- ratio accidentalis potest dividi ab aliis generafert genera tionibus: secundò manifestat, qua sunt illa, qua sio natura- fiunt per artem & per generationem artificiale: lis ab artifi tertiò manifeltat modum, per quem fiunt. Secun da ibi[ Ab arte uerò fiunt] Tertia ibi[ Fit itaque sanitas. Dicit ergo primò: ita dictum est supra de generatione naturali: generationes autem alig à naturalibus factiones possunt dici:quasi dicat:li cèt nomine sactionis utamur in naturalibus; co Nominego modo quo dicimus, quòd calidum facht calidum: norationis, tamen propriè loquendo, natura factionis est in factionis yet his, qua fiunt ab intellectu:omnes qutem ista faquibus usi. ctiones sic divise à generatione, uel fiut ab arte, nel fiunt à potestate, uel fiunt à mente: de numero etiam harum, quæ fiunt ab arte, quædam polfunt fieri à casu, & à fortuna: sicut enim in factis à natura eadem frunt cum spermate, & sine spermate:ita in factis ab arte, quædam fiunt eadem ab arte,& à casu:de his autem,scilicet quomodo aliqua fiunt ab arte & à casu, erit perserutandum. infra in codem Capitulo. Notandum est, quòd tria nomina sunt generatio, actio, & sactio: nomi ne generationis propriè utimur in his, quæ fiunt per naturam; nomine autem actionis & factionis Intellectus utimurin his, que respiciunt intellectum, secundum quod intellectus dupliciter agit: elt enim quædam actio intellectus, quæ nihil constituit ex tra, & hec est actio speculation, & etiam practica; qua respicit habitus morales, & actiuos; sicut est D prudentia, uel fortitudo; & talis actio simpliciter uocatur actio:quædam uerò est actio, quæ respieit aliquod operatum extra, & quæ respicit habitum factieum, sicut artem; & hæc uocatur sactio, de qua dicit hic Philosophus. Notandum Que finnt est eriam, quod in fiendis per intellectum uel per Gum, dupli industriam alicuius, quadam ita se habent, quòd folu ibi requiritur niolétia agentis; nec ibi requi : ritur magna ars, nec magna industria agentis: ficut est in corporibus trahendis & proficiendis: & talia à Philosopho dicuntur fierli à potestate: utile sumatur potestas pro uiolentia agentis. Quædam alia sunt, quæ ad sui factionem requi-

runt habitum factiuum, & industriam agentis; si

eiustem speciei, & eiustem naturæ: licèt illa na- A cut est syllogismus, & hæc dicuntur à Philosopho fieri à mente, & ab arte : quia ad factionem horum concurrunt duo, potentia intellectiua, quæ uocatur mens, & habitus factiuus, qui uocatur ars. Sciendum tamen quòd aliquando ista fiunt impertecte & inartificialiter, co modo quo idiota aliquando syllogizant, & talia dicuntur fieri à mente solum: aliquando dicuntur, fieri artificialiter & per modum artis, & tunc dicuntur fieri à mente, & ab arte.

Quareret aliquis. Vtrum eadem animalia pol Questio. fint fieri cum semine & sine semine? Videtur quòd non, quia proprius actus est in propria ma teria; ubi ergo deficiet propria materia, deficiet proprius actus: & ubi non est idemptitas materiz, non est idemptitas actus: semen autem, & no femen non funt exdem materix, ergo nec anima lia generata ex semine, & non semine erunt eadem in specie, sed diuersa. Præterez proprius actus respicit proprium agens; ergo ubi non est uniuocatio agentis, non est uniuocatio acti, sper ma autem,& non sperma non uniuocantur in agendo(supposito quòd sporma, & semen habeño Text. 3. & uim agendi ficut dicitur Secundo Phyfic.) ergo 81. 0 1. animalia generata ex spermate, & sine spermate Physi.62. non uniuocantur. Ad oppolitum est Aristo.in textu. Respondeo, dicendum est, quòd opinio Auerr.fuit, & uidetur fuisse Octauo Physicor. c. 8.Physico. impossibile est, quanimalia eadem in spe fiant ex 46. contra spermate, & sine spermate: ita quòd (secundum eum)generata ex putresactione,& ex spermate, funt diuerfa in specie. Auicenna autem uidetur. Anicennas fentire aliter, quod omne animal, quod genera-de Dilunio. tur ex spermate, generari potest ex putresactione. Via modernorum media est, ponentium que Modernoanimalia perfecta ita generatur ex lemine, quòd rumopinio. non possunt generari ex putresactione, nec sine femine;aliqua tamen animalia imperfecta utro-: que modo possunt fieri. Ad cuius enidentiam notandum est, quòd animalia persecta propter: sui persectionem requirunt determinata agen- Animalias tia, determinatum modum agendi, determina, fella, ou tum locum suz generationisteo modo quordicia efecta, que mus quòd homo requirit determinate mus,quòd homo requirit determinata agentia, li fii gmeracut solem in orbe decliuo, & hominem, tiue sper sione ma decisum ab homine:requirit etiam determi-. natum locum, sicut matricem: Aliqua autem ani: malia imperfecta propter fui imperfectionem non requirent tantam determinationem in agé tibus, immo illa eadem, quæ possunt sieri ex semi ne,& per uim spermatis,&corporis coelestis;pos sunt produci per nim corporis cœlestis solum, uel per nim caloris putrefacientis materiam: Ita quòd prima animalia perfecta propter fui perfecitonem semper requirunt plura agentia: anima lia autem imperfecta propter sui imperfectio-. nem, aliquando políunt folum per uim agentis. fieri. Et hoc uidetur dicere Philosophus in litera; sicut enim in factis ab arte, quædam ita fiñt .

ab arte, quòd non poliunt fieri à calu, ut domus:

Digitized by Google

quedam.

ri à casu, ut sanitas: sic & hic, quædam animalia ita fiunt per uim seminis, op non possunt fieri sine semine:quædam etiam sicut & alio modo.

Ad argumentum primum dicendum est, quòd non est imaginandum hic, quòd hoc, quod dico, non semen, non sit materia propria sicut est & semen; sed semen uocatur quando est reducta ad proportionem, & ad dispositionem propriam, atque specificatam per uim spermatis: non semen auté uocatur, quando reducta est ma teria ad eandem dispositionem per uim corporis cœlestis & per calorem putrefacienté:non est er go intelligendum, quòd materia sitequiuoca hic; sed imaginandum est quòd materia est reducta ad uniuocam dispositionem: modus autem reducendi alius est & alius; & hoc quia, ut dictum est, animalia imperfecta non sequirunt tantam dispositionem in modo agendi, sicut per fecta. Ad secundum dicendum est, quòd non est fimile de agente & forma, quia forma est princi pium infra naturam rei: & ideo si forma equiuo catur, tota resæquiuocatur: agens autem est extra naturam rei, & ideo non oportet quòd semper ad diuerlitatem agétium lequatur diuerlitas Possio seci hoc autem oporter nos ponere fecundum fidem nostram, que ponit, quòd idem bomo in specie est homo creatus & homo generatus; creans autem & generans sunt æquivocè agentia. Possemus autem dicere si uellemus saluare formam argumenti, quòd quando generatur ani mal ex spermate & sine spermate, non est omnino equiuocatio agentium, quia respectu talium animalium illa ratio agendi, que faluatur in spermate, saluatur in corpore coelesti uirtualiter : ita: p respectu talium asalium celum continct in uirtute, quod continet agens unitocum cum corpo: re cœlesti:in animalibus autem perfectis uirtus qua est in agente univoco & propinquo, non sal

uatur tota in agente remoto. Deinde cum dicit .: Ab arte nero fiunt, quorum cunque species est in anima.Speciem autem dico, quod quid erat esse cuinslibet, & substantiam primam. Etenim contrario rum modo quodam eadem species. Prinationis enim: . Jubstantia que substantiaest oppositi, ut sanitas instr · mitatis.Illius enim absentia ostenditur infirmitas . Sanitas autem, que in anima ratio est in scientia.

Manisestat circa generationem artificialem, fcilicet. quæ funt illa, quæ fiunt ab arte, dicens:(). Que fant il illa finnt ab arte, quorum species est in anima: & quia aliquis posset quærere, quid sit illa species? subdit statim, quòd specié uocat quod quid erat esse cuiuscuque rei facta; & illud quod quid erat esse est prima forma, & prima substantia rei facte; cuius ratio est, quia ab illa procedit substan sia rei, hoc é formaillud.n.est qui quid erat esse, : (ut dictum est) rei sacte, qui ducit in cognitione. illius & ét in contrarium fui ita quòd eadem spe cies rei facta quodammodo contrariorum est. Videmus enim quòd eadem est species, que est

quedam autem ita fiunt ab arte, quòd possunt sie E substantia, & quod quid erat esse privationis; & quæ facit cognoscere privationem, est illa, que e oppoliti, idelt habitus: licut lanitas, idelt ratio lanitatis in ala facit cognoscere infirmitatem: absentia enim sanitatis, idest propter absentiam co gnoscitur infirmitas, ita co ratio, & scientia sani tatis; aliquo modo est ratio & scientia infirmitatis. Notandum est o sacta ab arte & à natura Fallaba èconuersò se habent : quia in naturalibus ita te, o in fe habet, o forma in effectu existes, est causa for tura que je me in conceptu: si enim res naturales mensurant haben. intellectum nostrum, & non èconuersò; oportet quòd res in natura sit causa rei, siue forme in con ceptu,& non econuersò: in artificialibus autem est econuersò, quia res in conceptu est causa rei ri in effectu;ita quòd res artificiata sequitur & mé furatur à forma intellectus, & non econuersò, Et hoc est quod dixit Philosophus; quòd illa uocan tur artificialia, quæ sunt causata à conceptu, uel à specie existente in anima. Notandum est quòd si cut nos formamus de re speculativa conceptum speculatiuum: ita similiter de operabili à nobis formatur apud nos conceptus practicus; priùs enim cognoscitur à nobis res speculabilis sub es se consuso, postea incipit resolui eadé res ad prin cipia sua, ex quibus principiis sormat sibi speculatiuum conceptum illius rei. Verbi gratia, intel Lus forme lectus uolens cognoscere, quid est homo distin- un qui qui Rè & apertè:primò cognoscit de homine cy ens est:secundò cy substantia est: tertiò cy substantia animata, deinde quòd substantia animata sensibi lis: ultimò quò dfubstantia rationalis, & sic sormat sibi unum quod quid est, & unum conceptú de iplo homine: quafi dicat, quòd homo est substătia animata, sensibilis, rationalis: Et sicut est in speculatiuis, sic est in practicis, quia quando do-. mus debet fieri à nobis, oportet quod priùs apud. nos habeamus conceptum domus: Qui quidem conceptus, secundum Philosophum: hic, habet quatuor coditiones : prima est, quocatur species, cuius ratio est, quia sicut per sormam rei de uenitur in cognitionem rei, ita per istud conceptum deuenimus in cognitionem rei sactibilis: & sicut species respectu rei habet esse intentiona le uel reale, ita ipsa res artificiata apud intellectu habet esseintentionale per illu conceptum, non reale: domus enim in materia habet esse reale, sed in conceptu non habet esse nisi intentionale: Secundum, quod dicit Philosophus de esse ipsius conceptus, est; o uocatur quod quid est: cuius ro est, quia sicut qui quid est dicit rem sub quada ex pressione & explicatione principiorum: ita simili. ter conceptus (ut iam dictu est) dat intelligere ip sam rem non quocunq; modo, sed mó explicato, & modo distincto. Notandum tamen, qui ipsum quod quid est habet duplex esse; unum es reale, est, habite de quo dictu est superius, op ipsum quod quid est ples offe rei idem est cum ipsa re,& sic non accipitur hic, quia quod quid est rei hic acceptum, idem est quod similitudo rei, expresse existens apud in-

Digitized by Google

ab arte.

Alargu-

m:ata

Intellettus

artificialis unde deri-

opposita.

cialia .

tellectum: seeundo modo ipsum quòd quid est A sanandum sactio. Notandum est quòd sententia habet esse intellectuale, intetionale atq; formale apud intellectu, & isto mo accipitur hic. Tertiu quod dicit Philoso.de isto conceptu est, quòd est prima substantia respectu rei artificialis: cuius ra tio est quia omne quod est in intellectu nostro re noster men- spectu rei naturalis secundarium est, quia intelle Juratur à re Étus noster est quid mensuratum à rebus; illud au té, quod est in re artificiata facta à nobis, est quid Forma rei secundarium respectu nostri intellectus; quia sor ma rei artificialis deriuatur à forma, que est in mente nostra. Quartum, quod de isto coceptu di cit, est quòd no folum est ratio cognoscendi pro prium cognoscibile, sed etiam suum oppositum; cuius rationé redit Commentator: quia aliter habent res esse in materia, & aliter in intellectu: in materia enim habent esse reale, & quia habent es se reale consequenter, ita dant esse proprium, Ill. funt op quod nunquam dant esse oppositi: opposita eposita, quo nim realiter accepta, habent oppositas causas, ru cae sunt & non compatiuntur se simul realiter in eodem: apud autem intellectum habent esse intelligibile, & sunt idem per modum intellectus & non per modum rei:intellectus autem per rationem unius potest uenari ratione alterius, sicut per rationem lanitatis iam habitam potest uenari rationem infirmitatis, & deuenire in cognitio. nemillius. Deinde cum dicit.

Fit itaque fanitas intelligentia ita, quoniam hecsanitat, necesse est, si sanitas erit hoc existere, puta regularitatem. Sed si boc, calorem. Et ita semper in telligit, doner utique adducat in boc, quod ipse ualet. C ultimum facere. Deinde iam ab boc motus factio no catur ad sanandum.

Poltquam manifeltauit, quæ fiunt ab arte, ma nifestat modum, per quem fiunt: Et diuiditur in duas partes, quia primò manifestat modum; per quem finnt; quod principaliter intenditur ab arte, scilicet ultimum ipsum: secundò maniseltat. per quem modum fiunt secundaria, quæ intendu tur ab arte, scilicet media, per que deuenitur in ipfum ultimum, ibi [Similiter autem est in aliis in termediis] Prima in duas, quia primò manifestat primum: secundò maniseltat quòd motio sacta ab arte potest uocari duplici nomine, ibi[Generationum uerò & motuum ] Prima in duas, quia primò dat modum, per quem fiunt artificiata: se-. D cundò concludit conclusionem principalé, quo modo artificiata fiant ab arte, ibi [Quare accidit modo quodam.] Dicit ergo primò, ita dictu est, Modus, que funt ab arte, modus autem faciendi est iste: funt artifi quia ista fanitas isto modo fit ab intelligente, hoc est per intellectum, quia necesse est, quòd sitsani. tas, que debet fieri priùs existente aliquo alio, puta regulacitate humorum, & si hoc erit, scilicet regularitas humorum, oportet esse calorem, per quem reducatur ista regularitas ad actum,& ita semper intelligere consequenter unum post aliud, donec ueniat ad illud ultimű, qd ualet primo facere: & motus, qui icipit ab hoc, uocatur ad

Philosophi in hoc est; quòd in quolibet artificia- In omni ar to est unum ultimum intentum, sicut in re sanabi tificiato est li sanitas; multa autem sunt, que ordinantur ad il une olime lud ultimum: sicut ad sanitatem recularización intensum. lud ultimum; sicut ad fanitatem, regularitas ordi natur humorum; iste ergo erit factionis modus, ab ipso intellectu primo intelligetur illud, quod est ultimum intentum, sicut fanitas: secundò intelligetur illud, quod est magis propinquum istis ultimo intelligetur illud, quod est remotissimu; ab isto sic ultimo intellecto incipiet artifex artifi, ciatú facere;& ista motio, quæ incipit ab isto, uo, tur factio; ita quòd ultimum cognitionis crit primum operationis; sicut si calor est illud, quodylpi mo intelligitur, à caloreincipiet sanatio; ita quòd medicus inducit primò debitum calorem, & ex calore sequitur regularitas, & ultimò sanitas ex regularitate; sanitas ergo suit primò in intellectu & ultimò factum. Quali dicat Philosoph.in oma nibus uerbis, quæ hic ponit: artifex in suo artifi- processos re cio procedit modo resolutorio, quòd primò in- solutioni. telligit finem, secundariò intelligit illa, quæ funt ad finem; & semper resoluit unum ad aliud de his quæ sunt ad finem, donec deveniat ad illud, quod est ultimò intellectum, & ab eo inci-

Quare accidit modo quodam ex fanitate fanitatem sieri,& domum ex domo sine materia materiā. habentem. Medicinalis enimest, & adificatoria species.sanitatis & domus. Dico autem substantiam st ne materia quod quid erat effe.

pit operationem. Deinde cum dicit

Concludit conclusionem principalem, dicens; quòd si iste modus factionis est uerior, accidit 🤧 fanitas fiat ex fanitate, & domus ex domo; quia do mus in materia ex domo sine materia, que domus fine materia uocatur coceptus in anima domus', & fanitas, que est in materia à fanitate, que in ani ma; ars enim medicinalis existens in anima, est species sanitatis fienda in materia, & ab ista fit il la:similiter ars ædificatoria existens in anima, est species artis in materia, & ex ista fit illa; & sic à for, ma fine materia fit forma in materia; quam formam & substantia sine materia uoco, quod quid erat esse. Deinde cum dicit.

Generationum uerd, & motuum hac quidem in telligentia nocatur illa nerò fattio. Qua quidem à principio, & aspecie intelligentia, que uero ab ultimo intelligentia factio.

Ostendit, quòd actio est duplex in generationeartificiali. Ad cuius evidentiam notidum est, Duples aquòd(ut patet per supra dica) iste suit processus chem gene in artibus ; quod primo intellectus intelligebat ratione ipfum artificiatű ; ultimò autem intelligebat ea , quæ ordinantur ad ipsum:in faciendo autem est è couersò, quia primò ferebatur super illud, quod ordinabatur ad artificiatum, secudariò ad ipsum artificiatum: & ficut est duplex hic, scilicet action intellectus, que uo catur intelligentia, quæ primò fertur super artificiatum; & actio potentia motiuz,que(lecundum Philosophum)uocatur factios

#### Metaphylicæ

qua econnerso se habet prima. Hoc viso, patet E te, & à casu, sicut fanitas; sed tamen differenti mo litera Philosophi, que dicit: q generationum & motuum, idest de numero generationum & mo tuum, quæ sunt in artisicialibus, hæc quidem mo tio & actio uocatur intelligentia: illa uerò uocatur factio: & statim manifestat, quod dixit: illa quidem motio, quæ est à specie, & ab intellectu tanquam à principio, est illa, que uocatur intelligéria, hoc est, actio intellectus: illa uerò actio uel motio, que incipit ab ultimo intelligentie, hoc est, ab illo, quod ultimò intelligebatur, factio uocatur:hoc est,illa, quæ est à potentia motiua, quæ potentia primò fertur super ultimò intellectum; uocatur factio. Deinde cum dicit.

Similiter autem & in aliis intermediis unuquod que fit. Dico autem ut si conualescit, oportet adaquari. Quid igitur est adaquari hoc? Hoc auté erit Ji calefattum fuerit. Hoc uerò quid est hoc ? Existit autem hoc potestate, hoc autem iam in ipso. Faciens itaque, & unde inchoat motus sanandi, siquidem

Postquam oftendit, quis sit modus deuenien-

ab arte, species est, quæ in anima.

sur aduli- di in ultimum in ipsis artificialibus:ostendit hic, quis est modus faciendi illa, quæ ordinantur ad istud ultimum,ostendens: quòd idem modus est hic & ibi: sicut enim ibi ultimò intellectum suit primò factum; & primò factu, fuit ultimò intelle Ctum; ita & hic: & sicut ibi oportebat cognoscere ununquodque, quod fit per speciem in anima, & quòd factio incipiat ab illa specie; ita & hic. Et. hoc est, quod dicit: quòd sicut est in ipso sine, ita est inter mediis, quæ ordinantur ad finem: unum quodque ita fit hic, sicut ibi. Verbi gratia: si con nalescit, & fanatur, oportet adæquari; ita quod adaquari est intermedium, quod ordinatur ad conualescere: si igitur oportet sieri adæqua-: tio, oportet uidere per intellectum, quid est ipfum adæquari; hoc autem adequari fiet in corpore, si aliquid aliud siet in ipso; sicut si corpus fieret calefactum: uidendum est ergo de calore, quid est; quòd si ide calor nil aliud præsupponat, ab ipso statim poterit actio incipere, sicut dictu est supra: ita quòd iste calor in alio existit in potentia, puta medici, iam enim in ipso est, quomo

> ma. Deinde cum dicit. Si uerò à casu, ab hoc quod quidem faciendi est: principium facienti ab arte. Vt quod in mederi forsan calefactione principium, hoc autem facit fricationc. Calor itaque in corpore, aut pars est sanitatis, aut sequitur eum aliquid tale, quod est pars sani tatis, aut per plura. Hoc autem ultimum faciens, சு quod est ita pars est sanitatis, ut domus, சு lapi des,& aliorum alia.

> do incipiat actionem ab isto; ita quòd per ipsum deueniatur ad oia alia. Concludit ergo op princi

> illa fanitas fuit ab arte, est species, quæ est in ani-

pium unde inchoat motus sanabilium, siquidem H

Manisestat, quomodo in artificialibus est generatio à casu. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd cadem res artificiata potest fieri ab ar-

do:si enim ad istam sanationem concurrat intelli gentia, & species, quæ est in anima; ita quòd tota motio incipiat ab ista;tuc factio illa erit ab arte, & non à casu:quia que à casu sunt, preter intelli gentiam sunt; ita quòd in factis ab arte duo con- In fathi di currut, scilicet actio intelligentia, & ipsa factio; are dua, quæ incipit ab ultimò intellecto. Si autem contingat, quilta factio incipiat ab isto ultimò præter actum intelligétiæ & propositum, à casu erit. Verbi gratia: si calor sit illud ultimum, à quo incipit factio; si ab isto calore incipiat per intelligé tiam medici; sanitas, que sequitur istum calorem, erit ab arte: si autem contingat, quod iste calor incipiat in corpore non per intelligentiam medi ci, sed per aliquod non intentum, sieut per fricationem; tunc sanitas consequens està casu. Et hoc est, quod dicit Philosophus: ita dictum est, quòd quando fanitas est ab arte, incipit à specie, quæ est in anima:si uerò sit à casu,non incipit ab illa; fed incipit ab hoc, quod faciendi ab arte fuit principium faciendi:hoc est dicere, non incipit ab intelligétia, nec ab illo, quod fuit principium cognitionis; sed ab illo, quod fuit principium ta-Ctionis:ita tamen quòd ab isto incipit præter intellectum:ut si medendi principium sactionis est à calefactione, ab ista etiam incipit casus; sed tamen differenter; quia medicina facitillam calefa ctionem appropriate: à calu autem fit per confricationem, & præter propolitum confricantis: & hic calor sic factus à confricatione in corpore, uel per medicina, aut est pars sanitatis, quando, feilicet, calor sufficit ad fanitatem inducendam: aut ad ipsum calorem sequitur aliquid, quod est pars fanitatis, quado sciliceripse no sufficit ad in ducendam sanitatem, sed aliquid aliud sequitur ad ipsum, quod ad sanitatem sufficit: aut hoc sit propter plura alia, quæ sequuntur ad ipsum calo. rem, que plura deducunt ad unum ultimum;ad quod ultimum sequitur ipsa sanitas, uel est ipsa sunitas: ita quòd faciens illud ultimum, ell pars fanitatis: sicut parietes, & lapides sunt partes do mus: sicut enim ille, qui habet lapides iam habet aliquid domus;ita qui habet ultimum,iam habet aliquid ipsius sanitatis. Deinde cum dicit.

Quare sicut dicitur, impossibile factum esse, ini TEX, 14. hil praexistit. Quod quidem igitur pars ex necessitate existit, palam: Materia uanque pars:inest enim of fit hoc. Sic igitur of eorum, que in ratione. V troque autem modo dicimus areos circulos quid sunt, & materiam dicentes; quia as; & specié, quia figura talis. Et hoc est genus, in quo primum ponitur. Aereus itaque circulus habet in ratione ma-

Postquam manisestauit triplicem factionem; nunc maniscitat, quòd in qualibet sactione requiritur materia, & forma; quod fuit dictum in secunda diuisione. Et duo facit, quia primò sacit quod dictum est: secundò mouet quoddam dubium. Secunda ibi [Ex quo uerò ut materia] Pri-

Digitized by Google

Que fit ge-Inalis.

Qua ordină

fe in generato, dicens: quòd ficut dicitur, & be-Ex his pate ne dicitur, impossibile est aliquid esse factum & ri poterit generatum, si materia non præexistit; quod quimateria esse dem proexistens de necessitate est pars genera-parie quid-ditatis. Es ti, & ipsa materia sit ipsum generatum, & ipsum .n.partesda compositum. secundo manisestat, qued etiam in plices sunt : quolibet generato est forma, dicens : quòd forformales. f. ma, quæ est de numero corum, quæ funt in ratioco materia
ne, est in generator quatem utrunque sit ibi , pa sut, que pri tet:quod utroque, scilicet per materiam, & per nent ad spe formam nos notificamus quid ærei circuli;notifi cifică quid. cantes materiam circuli,& dicetes, q est as; noditate, qua-ru una ma-teria est: se. lis figura sine angulo, hac autem figura est priconde respi mum, in quo primum ponitur circulus: quòd au B count indi- tem areo circulo nos notificemus materiam & midua: nt fe formam, huius causa est; quia æreus circulus ha pars mate- bet rationem in materia; licèt enim circulus ut reales, ono circulus non concernat materiam; tamen areus formaliser circulus concernit sibi materiam, scilicet æs . De inde cum dicit.

> Ex quo uerò ut materia fit, quadm dicuntur uando fiunt,non illud sed illius modi.V t statua non lapis, sed lapidea.Homo autem conuale scens, non dicitur illud ex quo.

biam.

Excitat de Mouet quoddam dubiu. Et dividitur in duas partes; quia primò illud mouet: secundò illud soluit, ibi[Causa uerò, quia fit ex priuatione] Ad euidentiam primi notandum eft, quòd aliquã do illud, ex quo fit ipsum generatum, prædicatur de iplo generato non in abstracto, sed per quandam denominationem; uidemus enim quòd sta-Preditata tua fit ex lapide, & tamen lapis non prædicatur waltiplicia de statua in abstracto siue in recossed per quandam denominationem:non enim dicimus, quòd statua fit lapis sed lapidea. Aliquando autem illud, ex quo fit ipfum generatum, nullo modo pre dicatur de generato: non enim dicimus per aliquem modum, quòd sanum fit infirmum;& tamé sanum fit ex infirmo: Causam huius diuersitatis quærit Philosophus, dicens: quòd illud, ex quo fit aliquid, ut ex materia; nó dicitur de illis, quæ fiút ex illo: ita quòd illud dicatur esse illud, sed illius modi;hoc est nó dicuntur esse illud in abstracto, sed per quadam denominationem. Verbi gratia; D statua, quæ fit ex lapide, non dicitur lapis, sed lapidea:in talibus ergo illud, ex quo fit aliquid, sieut est lapis; prædicatur de illo, ex quo fit per qua dam denominationem, dicendo esse lapideum, & non lapis. Aliquando autem illud, ex quo fit aliquid, nullo modo prædicatur de illo, quòd fit ex illo. Et hoc est, quod subdit; quòd homo conualescens non dicitur effe illud, ex quo fit; hoc est dicere:si homo conualescens fiat ex infirmo, non postumus dicere, quòd homo coualescens sit etia infirmus. Deinde cum dicit.

TIX. 25.

Causa uerò quia sit ex prinatione, & subietto; qued dicimus materiam:ut & bomo, & laborans fit fanus. Magis tamen dicimus fieri ex prinatione.

ma in duas, quia primà manifestat materiam el. A es ex laborante sanus quam ex homina, quod laborans quidem, qui sanus non dicitur, sed lo

mo, & bome fanus. Redit rationem istorum duorum. Et dividitur in duas partes,quia primò reddit rationem lecudi : secundò reddit rationem primi. Sceunda ibi [Quoniam uerò priuatio non manifesta] Dicit er go primò,quòd caufa ultimi,fcilicet illud,ex quo, fit aliquid, nullo modo dicitur de eo, quod ex ip, so fit:quia illud, ex quo fit aliquid, est duobus mo dis scilicet privatio, & subjectum: dicimus enim quod aliquid fit ex privatione & subjecto: quod ri ex alisubjectum uocamus materiam; exemplum de su- que duplici biecto est, cum dicitur, homo sanus sit : exemplu ur. de priuatione est, laboras fit sanus. Licèt at dica tur aliquid fieri ex priuone, & ex subiecto; magis tú propriè dŕ fieri ex priuóne quàm ex fubiecto; hoc enim est proprius, ex laborante fit sanus, quá hoc, ex homine fit fanus: & quia ista est propria 🦼 ex prinatione, & ex laborante fit sanus; hoc auté est minus propriè, ex homine fit sanus: ideo istud, ex quo fit, sicut ex prinatione; nó poterit prædica ri de co,quod fit: non enim benè dicitur, laborás est sanus:quia autem impropriè dicitur, quòd ex quo fiat aliquid, puta que ex homine fiat sanus; io illud ex quo,poterit prædicari de eo,quod fit:be nè enim dicitur, quòd homo est sanus. Notandu est, quòd declaratio Philosophi sundatur super duas propolitiones; quibus declaratis, patebit co clusio sua maniseste. Prima propositio est, quòd il lud, ex quo fit aliquid, aliquando est priuatio, aliquando est subiectum: sca a propositio est, quòd fieri hoc ex hoc, priùs dicitur de prinatione, qua de subiecto: ex quibus cocludit propositum suu. Prima propolitio patet ex primo Phylicorum. Nam aliquando dicimus, quòd ex non albo fit al bum:aliquando dicimus, quòd ex potentia albo, quod est materia, fit album. Secunda propositio patet sic, & potest sic deelarari: hæc propositio, Ex, dicit or ex, uidetur notare quendam ordinem & quenda dine, ettran transitum:quando enim dicimus,quòd ex hoc fit fitum quen hoc, sensus uidetur esse; quòd hoc corrupto, siat dam. hoc:quia in generatione materia manet sub forma generata,& priuatio formæ generatæ corrúpitur; ergo propriùs dicitur quòd ex hoc fit hoc de priuatione, quam de materia. Ad cuius euiden de privatione, quam de materia. Ad cums emuen Hoe fis hoe tiam notandum est, quad hoc fieri hoc propriès es ex hos fi dicitur de materia, quam de forma, & prinatio- hoc, quebus 11c: hac enim magis propria, possibile album fit magis come album, quam hoc non album fit album: cuius minnt. ratio est; quia hoc fieri hoc, idem est quòd hoc perfici per hoe, uel hoe accipere perfectionem huius:cum ergo potentia & materia perficiatur, non autem priuatio, propriùs dicitur aliquid fieri de materia,& de ente in potentia,quam de pri uatione.Debemus enim imaginari,quòd eius est fieri subiectiuè , quod habetur , & perficitur per fieri: cum ergo esse compositi, & esse sorma non sit esse & persectio prinationis, sed potitis mate-

riz, magis proprie dicitur, hoc fieri hoc, de mate

Tex. 6.58.

#### Metaphysicæ

autem hoc fiat ex hoc, magis dicatur de priuatio ne quàm de materia, est, quia materia manet in facto, priuatio uerò non manet. Sciendum tamé quòd licèt hoc fieri hoc, dicatur propriè de mate ria, & potentia; tamen per accidens potest dici de privatione: inquantum ipsa privatio importat potentiam, & habilitatem, & materiam: dicimus enim quòd non album fit album, non per se, sed inquantum possibile albu coniungitur cum isto, non albu fit album. Similiter per se, & propriè ex prinatione fit hoc, inquantum hæc propositio, ex, notat transitum:per accidens tamen possumus di cere, quòd ex materia, & potentia fit aliquid, inquantum ipsa materia habet annexam ipsam pri uationem:licèt enim materia cũ potétia maneat, 📙 tamen ipfa cum priuatione transit, quia non manet sub prinatione. Declaratæ sunt ergo due pro maxime ex secunda propositione; nam ideo ma-Cur ly ex, gis dicitur propriè, ex, de prinatione, quia transit; ergo ex hoc habetur, quòd privatio transit in ad uentu formæ, & illius, quod sit; ex quo sequitur quòd non potest prædicari de eo quod fit : illud enim, quod prædicatur affirmatiue de aliquo, simul est cu eo. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd propriè dicitur, ex laborante fit sanus, sicut ex prinatione; ideo hæc est falsa, laborans fit sanus:quali dicat, ideo est propria, quia priuatio tra sit; si transit non stat sub illo; & si non stat sub illo, non prædicatur de illo: in subiecto autem est impropria cú hac propolitione, ex: & hoc é, quia fubiectum manet sub esse illius, quod fit; & quia manet sub illo, quod fit; ideo illud, ex quo fit, potest prædicari de eo, quod fit; eo modo quo dicimus, quòd homo prædicatur de sano. Deinde cum dicit.

Q uoniam uerò privatio non manifesta & innominabilis, ut in ære figuræ cuiuslibet, aut in lateribus, & lignis domus, ex his uidetur fieri ut illic ex laborante. Propter quod sicut nec ibi ex quo hoc,illud non dicitur:nec hic statua lignum: sed prædicatur lignea, non lignum, & area non as, lapidea non lapis:ut domus lateritia, sed non lateres.

Quoniam neque quod ex ligno fit statua, aut ex H quod permutatio hac ex privatione inclusa & no TEX.26. lateribus domus, siquis ualde inspexerit, non utique simpliciter dicet. Quia oportet permutationem fieri ex quossed non permanente. Propter hoc quide igitur ita dicitur.

Declarat secundum, quod suit; quòd illud, ex quo fit aliquid, non prædicatur nifi per quandam denominationem: quia non dicimus, quòd statua cst lapis, sed lapidea: reddit causam huius. Ad cuius euidentiam notandum est: quòd aliquando priuatio, ex qua fit aliquid, & ipsum subiectú habent distincta nomina; ita quòd nec subiectum de se includit prinationem, nec econuersò; sicut patet de laborante, & homine respectu sani:quia nec infirmum.includit sanum hominem, nec ho-

ria & potentia, qua dicatur de prinatione: Quòd E mo includit infirmum. Aliquando autem ita est. quòd ipsa priuatio est innominata, nec habet ma nifestam distinctionem à subjecto, uel materia; sed quicunque dicit materiam, dicit simul priua- Quidia tionem, Verbi gratia, æs est materia respectu fi- materia, di gura, & non figuratum est privatio respectu eius et et simil dem figuræ; quæ quidem non figuratio non habet nomen nisi per negationem; & talis priuatio includitur in materia: quia qui dicit es, dicit quid non figuratum de se:& similiter lapis includit pri uationem respectu stama, uel idoli fiendi: & sic de huiusmodi talibus: ergo in quibus materia in cludit prinationem, uidetur quòd propter subiectum & materiam possit predicari unum de alio; propter priuationem autem quòd non possit:unu ergo prohibet, & aliud non prohibet; non ergo simpliciter refugit prædicationem illud, ex quo predicate fit respectu illius, quod fit:nec simpliciter habet deun positiones, super quas Philosophus sundat dictu ... eam; & ideo eligitur uia media, scilicet ut no pre rende suum: ex quibus maxime patet intentum eius; & dicetur de illo directe & in abstracto, sed predicetur per quadam denominationem. Et hoc est, quod dicit:quòd in illis,quæ fiunt,quorum priua Illud, a tio non est manisesta, & est innominabilis, & in- que dique clusa in subjecto: sicut in are includitur priuatio cuiuslibet figura, & sicut in lateribus & lignis preducan includitur priuatio domus: in talibus propter pri demes uationem inclusam propriè dicitur quòd ex his abstracte; fit aliquid; sicut propriè dicebatur quod ex labo-

> patet:quia tale, scilicet lignum, & quodlibet simi le non manet sub eo, sub quo fit, scilicet statua,

> uel fimile; nifi facta permutatione inclusæ priua-

tionis in tali subiecto. Et hoc est, quod subdit Phi

losophus, quòd si quis subtiliter etiam inspexerit,

inueniet quòd non similiter,& omni modo fit ex

ligno statua, aut ex lat eribus domus; sed oportet

permanente in ipfa priuatione, hec fiat statua, uel

domus, uel huiusmodi: propter cuius permutatio

nem predicatur sic, & non alio modo. Notandú

est, quòd declaratio Philosophi super duobus sun

datur:primum est, quòd privatio impedit prædi-

cationem: quam propolitionem accipit à præce-

denti declarato:secundu est, quòd in tali subie-

Quod declaratur duobus modis; primus modus

est, quòd in tali subiecto proprié dicitur, quòd

ex hoc fit hoc, sicut ex ære fit statua. Et hoc

est, quod dixit; quòd sicut illic ex laborante

fit sanum, ita hic ex ære fit tsatua. Secundus

modus est declarandi, quòd in talibus quando

cto, & in tali materia includitur priuatio.

rante fit sanum: propter quod sicut nec ibi hoc in que su u priuatione propriè non dicitur, quòd hoc est il- desemble, lud, scilicet laborans sanum, & econuersò: ita nec preduction hic propriè dicitur, quòd hoc est illud puta, quòd in concrete fratua est lignum, sed à ligno producitur, & deri- frallo de la proprie dicitur, est diciture de la proprie a de la proprie de la proprieda de la proprie de la proprieda uatur lignea, & dicimus quod est lignea,& non 19/0; que lignum: & anea non as; & lapidea non lapis, & mauru # domus laterea non lateres. Quòd autem illud, ex. parsmen quo, puta lignum, uel lapis non dicitur de eo, qd fessens fit ex ipso, ut nó dicatur esse lignum, sed ligneu,

Privatio,et subiectă ha bet dist itta

ng post

- Wilder Tat 171.99 tas

til antrons

cap. 8.

COMPANY

funt fimile

\*Dalban

.timpitar at

ficut ex permutato, & non permanente; sed non permanentia est propter privationem, ergo in-Que prime cludit de se prinationem. Ex his duobus haeso impedit betur intentum:ex quo enim per secundum priuatio includitur in tali fubiectu, & per primum privatio impedit; ergo tale subiectu per privatio nem inclusam prædicari non poterit, nisi forte per quandam denominationem: quando ergo fu biectum est omnino distinctum à privatione, sient homo à laborante; utique poterit prædicari de aliquorlicut dicimus, homo est fanus. & econ versò licet non possit prædicari de prinatione di stincta à tali subjecto: quando autem privatio simulincluditur cum subiecto, tunc propter prida tionem annexam impediretur prædicatio; & pro B pter materiam manentem dabitur aliquis modus predicandi, qui modus erit per quandam de nominationem.

> Quoriam verò ab aliquo fit, quod fit. Hoc au- c.3. tem dico, unde principium generationis est. Et ex aliquo, fit autem non privatio boc, sed materia. Jam enim diffinitum est, quando hoc dicimus, & quomodo fit. Hoc autem sphera, atu circulus, aut quodeunque euenit aliorum. Quemadmodum nec lubiettum facit as , fic nec fpheram, nifi fecundum accidens, quia areasphera est, & illam facit. Nam hoc aliquid facere, ex totaliter subiecto hoc facere est. Dico autem-quia as rotundum facere, est non rotundum, aut spheram facere, sed alterum

aliquid, aut speciem banc in alio.

Postquam manifestauit multa de modo generationis; hic oftendit, quod ipfa quidditas non fit, quod fuit unum de propositis. Et diuiditur in duas partes, quia primò ostendit, quòd cópofitum fit: fecundo concludit, quòd forma non fit, nec ipfum quod quid est . Secunda ibi[Palam ergo quod nec species.] Prima in duas, quia primò repetit quædam dicta in præcedentibus: secundo ostendir, quod compositum fit, & non forma, nec materia. Secunda ibi, [Nam fi facit.] Dicit ergo : ita dictum est, quod omne, quod fit, ab aliquo fit, quod est primum efficiens generationis;& ex aliquo, quod quidem est materia, non privatio: & illud, quod fit, est aliquid: quia ergo ita est , ideo istud aliquid sicut non facit as; ita nec facit formam, scilicet spheram, nifi forte secundum accidens: quia illud, quod fit, est area sphera, & istud compositum facit : ita op componere, facere, & generare est ex ipso subie Co & materia facere totaliter, hoc est, universaliter hoc aliquid, idelt compositum. Verbi gratia,ille,qui facit as rotundum, non facit rotundu tantum, quia formam, aut spheram tantum; sed alterum aliquid, hoc est compositum: facit enim hanc formam in hac materia. Deinde cum

> Nam si facit ex aliquo facit alio . Hoc enim subuciebatur, ut facere aream spheram. Hoc au-

ex hoc fit hot, puta ex ligno statua; ita fit ex hoc A tem ita, quia ex hos quod est as, hoe facit quod est sphera. Si igitur & hoc facit ipsum;palam quia similiter faciet, & ibunt generationes in infi-

> Probat, quod dixit, scilicet quòd nec materia fit per se,nec forma, dicens: ita dictum est supra, quod forma non fit, nec materia; quia fi aliquis facit formam, ex aliquo facit; hoc autem, ex quo facit, est illud, quod subiicitur generationi isti: uel ficut hoc subiiciebatur, hoc est, hoc supra po nebatur, quod quidquid fit, ex aliquo fit. Bene Oftenditur dico, quod fi facit, ex aliquo facit: facere enim e- formam pfe ream spheram, est facere ex hoc, quod est as, ip- no generari fam spheram: si ergo forma fit, ex aliquo fit:com posita est ex aliquo, & aliquo: quia ex aliquo, quod est suppositum generationi, ex qua sit : & ex aliquo, qd accipitur per generationem:quero ergo de illo aliquo, quod est pars istius; aut fit, aut non fit : fi non fit , ergo forma non fit : fi autem hoc fit, ipfum, palam est, idest manifestum fit, quia similiter illud faciet, idest ex aliquo faciet : si autem ex aliquo faciet, illud erit compofitum ex aliquo, & aliquo : fi ita est, ibunt generationes in infinitum. Notandum est diligen ter, quòd ratio Philosophi fundatur super duas propositiones: prima est, omne, quod fit, ex aliquo fit: & hanc accipit Philosophus per præcedentia: non enim præmisit omnia præcedentia, nisi ut concluderet hanc conclusionem, quod fo, lum compositum sitisfecuda propositio est, quòd illud; ex quo fit, quod fit, est pars rei factæ:cuius ratio est, quia omne, quod fit, & quod factum est, potest fiericita quod de essentia cuius- De essentia libet facti & generati est, quod per aliquid sui cuius libes possit fieri, & esfe, & per aliquid fit : illud au- facti quid. tem, propter quod potest fieri & effe, est illud, ex quo fit : ergo illud, ex quo fit, est de essentia rei generatæ, & hoc est materia. Declaratis duabus propofitionibus, patet conclusio Philosophi: si enim forma fit, per primam propositionem ex aliquo fit; per secundam illud, ex quo fit, est pars iftius, quod fit : ergo forma erit com posita ex aliquo, & aliquo; ex aliquo, per quod est; & ex aliquo, per quod potest esse: uel ex aliquo fit: si autem ita est, erit abire in infinitum in generationibus: quia si forma est composita ex aliquo, & aliquo, quæro de illo aliquo, per quod est; aut fit, aut non fit; si non fit, ergo ista forma non fit; & eodem modo nec prima: si autem fit, adhuc erit composita ex aliquo; & ita erit abire in infinitum.

Palam ergo, quod nec species fiat , nec quod- TEX.27. cunque oportet uocare in sensibili formam. Nec eius est generatio, nec quod quid erat esse huic . Hoc enim est quod in alio fit, aut ab arte, aut à natura, aut à potestate. Acream uerò spheram esse facit . Facit enim ex are, & sphera. Nam in boc hanc speciem facit, & est boc sphera area. Hoc autem spheræ esse. Eins nero quod est sphe-

### Metaphysicæ

ra effermino, si est generatio, ex aliquo aliquid E quod manisestum est ex prædictis, quod ipsum

Existis concludit, quòd quidditas non sit. Et Infert pro- duo facit, quia primò facit conclusionem: secundò probat eam, sbi [Oportebit enim diuisibile es se.] Dicit ergo, quòd manisestum est ex præcedentibus, op nec species, nec sorma cuiuslibet rei sensibilis fit nec eius generatio: & similiter mani feltum est, quòd ipsum quod quid est huius rei non fit: quod enim fit fiue ab arte, fiue à natura, siue à quacunque potestate non est quidditas in se, sed est quidditas in alio, & quoddam compositu ex aliquo, & quidditate: nam faciens æream Ipheram, facit eam ex ære, & Iphera, idelt quod facit hoc in hoc, idelt hanc quidditatem, scilicet tatem spheræ, omnino non sit; quia si esset eius generatio, ex aliquo effet, quod effet pars fui, sicut dictum est de forma. Deinde cum dicit.

> Oportebit enim divisibile esse sempers, quod fit? & esse boc quidem boc, & boc boc. Dico autem? quòd hoc quidem materia,illud nerò speciem. Si igi zur est sphera ex medio figura aqualis, buius hoc quidens est, in quo erit quod facit; hoc autem in illo, boc autem omne, quod fattumest, ut ærea ∫phera.

> Probat, quod dixit, dicens : benè dico, quòd ipla quidditas non fit; quia omne, quod fit, diuiditur in duo : ita quòd eius hoc quidem est hoc; hoc autem est illud, idest hoc est materia, illud autem forma: si ergo substantia & quidditas formæ fit, oportet quòd quidditas spheræ divisibilis fit: si enim quidditas spheræ est figura, à cuius me dio lineæ ductæ ad circumferentiam funt æquales, & illa quidditas est facta; oportet quòd iltius facti hoc quidem sit materia, in qua sit forma, quæ fit; hoc autem fit forma, quæ eft inillo; & sic quidditas erit quid compositum; om ne enim, quod habet quid, & quid; est ipsum compositum, quod est factum; sicut ærea sphera, & non quidditas spheræ tantúm. Deinde cum

Palàm igitur ex dictis, quia quod quidem ut spè cies, aut ut substantia dicitur, non fit. Synolon autem socundum hanc dicta sit. Et quod in omni generato materia inest, & est bec quidem boc; & boc & hoc.

Concluciudit conclusionem principaliter in+ tentam divilam contra totum præcedens: postquam enim præmisit quædam de natura generationis: postquam probauit, quòd compositum fit; & ex hoc probauit quòd quidditas non fit; hic concludit conclusionem istam, que suit principalis ex prædictis; ita quòd iste sit ordo; ex primis habemus, quòd quidquid est, ex aliquo fit; ex secundo habemus, quòd quidquid fit, compositum est; ex quo concludit, quòd illud, quod fit, quidditas non est. Dicit ergo,

.:::

quod quid est, ut species, uel substantia rei, non Turm de non fit; fynolon autem, idest simul totum, quod perfe mi dicitur secundum hanc-quidditatem, sit: manife dulen of stum est etiam co in omni generate all materia stum est etiam, p in omni generato est materia, minus gue & co in omni generato hoc quidem est hoc; hoc ranno, autem illud, idest hæc est forma. Deinde cum

V trum igitur est ne quadam sphera prater has, TELIL aut domus prater lateres?

Postquam manisestauit, quòd quidditas non Abasis aspicit generationem tanquam illud, quod gene quidi la iretur;ita quòd fiat;hic uult universaliter ostende in quide. re, quòd non debet poni aliqua quidditas sepa- us spar rata isto modo, quo ponebat Plato, quæ sit causa u, qué spheram in hac materia, scilicet ære, este quiddi- F generationis. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit quæstionem unam, Vtrum scilicet sit aliqua quidditas separata? secundò soluit eam. Secunda ibi[Aut nunquam facta est.] Ponit ergo quæltionem, dicens; quidditas non genera- Luillan tur, utrum autem est aliqua quidditas separata \*\*\* [011] præter quidditates sensibiles? ut aliqua domus se 140. parata præter has domos, quæ sunt in lateribus ? circa hoc hoc debet dici. Deinde cum dicit.

> Aut nunquam facia est? Si sic non er at boc aliquid. Sed quia domus tale significat. Hoc autem & terminatum non est; sed facit & generat ex hoc ta le hoc. Et quando generatum est, est hoc tale. Hoc au tem est omne boc. Callias autem & Socrates est quemadmodumsphera area hoc. Homo uerò & ani mal quemadmèdum sphera ærea totaliter.

Oftendit, o quidditas separata non est necessa ria generationi, tanquam generans. Et dividitur Profqui in tres partes, quia in prima parte ostendit pro- me dis. politum; le cundò iplum oftenlum concludit; tertiò manifestat quoddam, quod dixit. Secundaibi [Manifestum estigitur] Tertia ibi[In quibusdam uerò palàm] Prima ratio talis est: onine generans est hoc aliquid, diversum in numero à genito; ta men simile ei in forma; ita ch ipsum generans ex hae materia facit hoc compositum; & si generans 6000 est compositum ex materia & forma, etiam similiter genitum; separatum autem à materia nec est in materia, nec est simile in forma rei, scilicet existenti in materia. Ethocest, quod dicit ipse Philosophus, quòd nunquam est aliqua substantia, si generans sic non erat hocaliquid; quod tamen hoc aliquid lignificat tale, quale est ipsum genitum, hoc est suile ei in forma, & etiam in qualitate substantialishoe autem supple, quod ge neratur, non est determinatum, hoc est non est quel pe ipsa quidditas determinate rationis, sed est ipsa rame. compositum, quod sacit, & generat ex hoc, hoc quellas est, ex hac materia talc.i.simile sibi in forma;&il lud, o est generatum, qui est generatum, est hoc tale, idest simile generanti in forma; & est hoc omne, idest quoddam compositum, particularessi cut Callias, aut Sors: & sicut hæc ærea sphera uni uerfaliter.

fundatur super duas propositiones: prima est, co generans & genitum funt diuerfa in numero,& materia,& funt unum in forma: fecunda est, co ipsum genitum est ipsum compositum ex materia & forma, non ipsum universale, sicut animal & homo. Prima patet, quia generans intendit largiri passo similitudinem suam: sciendum est enim, quòd omnis natura appetit esse diuinum, Omnis natu & esse perpetuum, ut habet ostendi Secundo de raappein Anima. aliqua sunt, que hahent esse perpeesse dimenso. tuum in seipsis, & in unitate numerali: ita quòd unumquodque numero perpetuum est, & talia funt incurruptibilia: aliqua funt, quorum species perpetua est; tamen indiuiduum non est perpetuum: & hæc sunt corruptibilia, sicut est homo, B & asinus:quòd autem hæc species perpetuetur, hoc est per continuam generationem. Ex hoc er go habemus, quòd generans generando intendit. perpetuare speciem suam; non autem potest per petuare speciem suam, nisi trahendo passum ad similitudinem sui: si autem passum trahitur ad si militudinem generantis, oportet necessariò qu conueniat cum generate in similitudine speciei, & quòd differat, ex hoc quòd ista similitudo spe ciei in alio & in alio recepta est: quod quidem aliud & aliud uoco materiale. Ex quo patet prima propolitio, scilicet quòd generatum & generans conveniunt in forma, & different in male-2. de Ani- ria. Secunda etiam patet, quia actiones sunt suppostorum. Ex his propositionibus patet proposi tũ Philolophi sic: puta si generans & genstum có ueniunt in forma, & different in materia; impos-Separatiet sibile, quod quidditas, que ponitur separata se Jan non pof generans: quia separatum & non separatum nulfunt conne lo modo possunt convenire in eadem formatum nire i eade etiam quia non possunt disferre in materia separatum, & non separatum : separatum enim non habet materiam, quia que tantum differunt in materia, solo numero differut: separatum autem & non separatum differunt (ut dicitur Decimo Tex.6.26. huius)secundum genus naturalo adminus. Hzo est ergo nia , quam tetigit Philosophus, quando dixit; quod generans est hoc aliquid tale, quale est ipsum genitum; hoc est simile in forma. Ex secunda propositione similiter patet, quia Plato-Puinersa - nici, qui ponebant istas quidditates; ponebant ip hum no sue sas quedam universalia separata: universalium autem non funt actiones, sed folummodo suppo fitorum . Et hanc tetigit Philosophus, quod generans nel genitum est quoddam omne, hoc est quoddam totum compositum. Deinde cum

Manifestum ergo quia specierum causa, sicut co . fueti sunt dicere quidam species, si sunt prater sin gularia, ad generationes & substantias nibil utiles, neque eruns utique preter hoc substantie secun-

. Cocludit propolitum oftensum dicens: quòd

nersaliter. Notandam est, quòd ratio Philosophi A manisestum est ex istis, quòd species, quas quidam poluerunt, & si sint quædam substantiæ existentes per se, & secundum se.

> In quibufdam uerò palàm,quid generans tale qui . dem est, quale generatum. Nec tamen idem, nec unu numero, sed unum specie:ut in Physicis. Homo nam que hominé generat, nisi quid prater naturam siat; ut equus mulum. Et hoc quoque simile. Commune enim super equum & asinum non est nominatum proximum genus. Sunt autem ambo forsan uelut

Manifastat quoddam, quod dixerat; dixit enim quòd generans & genitum funt similia in for-, ma, hoc ergo manifestat. Et duo facit, quia primò boc manifestat:secundò ex hoc concludit ad, huc principale propositum, scilicet quòd non est dare species, & ideas separatas per ipsam genera tionem,ibi[Quare palàm] Dicit ergo primò;ita dictum est, quòd gignens & genitu similia sunt: in quibusdam enim statim hoc est manifestum, scilicet quòd generans est tale, quale est genitu, non tamen tale, quòd fit unum in numero cum eo, sed quòd sit unum specie: hoc enim statim est. manifestum in Physicis, hoc est in naturalibus generationibus:in talibus enim simile generat si Ingenerabi simile, sicut homo hominem: nisi aliquid fiat tione natupræter naturam, sicut equus generat mulum: & rali simile tamen in talibus adhuc saluatur aliqua ratio simi generat. litudinis; est enim quoddam commune equo & Generatio asino, quod est proximum genus non nominatu; muli e pra-& sub illo etiam continetur mulus: itaque ambo ter natură. hoc est, equus & asinus in illo sunt uelut mulus, hoc est sibi similia : ut si diceremus, quòd com- Quo genere mune est iumentum, dicimus quod equus & mu tur tertia lus sunt uelut mulus, quia iumenta sunt . Notan- species. dum est, quòd de natura cuiuslibet agentis natumlis est, quòd formalitaté sux activitatis inducat in passum: cuius ratio est, quia ad hoc agit, ut su ī actiuitatem, & suam formalitatem multiplicet; ut quod non potest saluari in uno individuo, ad. minus saluetur in specie: quia ita est, quando cun que agens non potest inducere suam similitudinem propter indispositioné passi, oportet quod hoc fit præter naturam eius: fic autem elt in propolito, iperma enim equi, quod infunditur, indu cit similitudinem eius, à quo decisum est; & boc quia instrumentum eius: si autem contingat, o non possit inducere, quia materia non est apta nata suscipere, hoc erit præter naturams quod er go equus inducat formam muli, hoc est præter intentionem agentis. Imaginabimur tamen, q aliquid est sub primaria intentione agentis; & Duplen age aliquid sub secundaria: sub prima intentione a- tu mento. gétis est, quòd inducat sui similitudinem: sub se cundaria autemintentione est, quòd si non potest inducere omnino simile sibi, ad minùs inducat propinquum similitudinis suz: sic autem est in propolito, quia species muli est propinqua equo & alino. Notandum ell, quòd secundum

#### Metaphysicæ

pedoslem.

Commentatorem: sperma equi calidum est, & E tresactionem. Ad oppositum est Philosophus. sperma afinz frigidum est, & temperatur à per-28. vide A. mixtione; & ex hocfit quædam natura media in rift.in lib. ter alinum & equum, scilicet natura muli, quæ Animalib. communis est cum asino & equo: & sub hoc inco de Gene tentio Commentatoris est, quòd in generatione muli ctiam similitudo est; quia mulus assimilatur contra De- equo & asino; sicut medium assimilatur extremecr. & Em mis: quod quidem medium Philosophus uocat commune, quando dixit, quòd mulus est quoddam commune super equum & asinum, & quod dam proximum utrique in generatione; ex hoc ambo, scilicet equus & asinus quodam modo sunt uelut mulus; eo modo quo dicimus, quòd extrema sunt uelut media, hoc est, quia aliquo modo assimilantur medio in natura.

Quare palàm, quia non oportet quasi exemp lū speciem probare. Maxime enim in his exquirerentur. Nam substantia maxime ba. Sed sufficien, est generans facere, & speciei causam esse in mate-s ria:omnis uerò talis species in his carnibus & osst bus Callias, & Socrates. Et dinersa quidem propter materiam. Dinersa namque Idem nerò specie Indi-

nidua enim species.

Adhuc concludit principale propositum, dicens; quòd manifestum est ex dictis, quòd non oportet exquirere species & ideas, ut sint extrema generatorum;nam si requirerentur idez pro pter generata, maximè requirerentur propterista generata, quæ essent substantiæ, nec tamen requi runtur, sed ad generatione istorum sufficit pone re formam in materia, que est causa rei generatz; omnis enim species rei generatz est in materia, puta in his carnibus & his ossibus, sicut est Callias uel Sortes; quæ quidem species rei generatæ diuersa est à specie rei generantis propter materiam; eadem est autem cu ea in forma, quia forma generantis ingeniti est individua & indiuisibilis formaliter; licèt materia sit divisibilis; ad cuius divisionem dividitur forma per accidens. Notandum est, quòd si species requiruntur propter aliqua generata, maximè uiderentur requiri propter generata in generatione substantiæ: quia quantò generatum est po steris, tantò plura requiruntur ad eius generationem; cum ergo non requirantur propter generata in generesub Rantiz, non requiruntur propter aliqua alia. Et hoc est, quod dicit Philisophus, quòd non oportet dare species & exemplaria, quia si darentur maxime darentur in his quæ funt fubstantiæ; non autem in his dantur, quia ad generationem istorum sufficit species numeri; ergo nec in aliquo alio debet dari.

Quæreret aliquis. Vtrum species requiratur propter generationem? Videtur quòd sic; quia omnis generatio fit à simili; multa autem sunt, que fiunt, qua possunt fieri à simili in natura; ergo oportet, quòd habeant aliquam similitudine in aliquo separato, & talia sunt generata per puRespond. in ista quastione sunt tria declaranda: primum est, quæ sunt illa, quæ possent mouere ali quem ad credendum, quòd idez sunt necessarie propter generationem: fecundum est, quòd generatio arguit aliquod subicctum separatum, uel fubstantiam separatam: tertium est ostendere, o ista substantia separata, quam arguit generation non est illa, quam uocauit Plato quidditatem se-

paratam. Circa primum notandum est, quòd quatuor Aniqui. possunt esse, quæ mouerent aliquem ad credendum, quòd idee requiruntur propter generationem; Primum est, quia secundum Philosophum, Primi m. formæ accidentales sunt formæ active; formæ au tame. F tem substantiales non sunt forme actiuz. Debemus enim imaginari, quòd in igne caliditas agit, sed non igneitas; & hoc quia omnis forma actiua in naturalibus in sphera actiuorum habet contra rium; si autem ita est, quòd omnis forma actiua agat ad multiplicationem speciei, & non agat ul tra speciem suam; & cum sola forma accidentalis sit forma actina; per formam accidentalem non educetur nisi accidens;per calidum enim nű quam inducetur nisi calidum; si enim per calida induceretur ignis, uel aliqua forma substantialis;iam calidum ageret ultra speciem suam; cum ergo forma substantialis inducatur in materia, quero à quo inducitur? non à forma substantiali existente in natura; quia suppositum est, quòd talis non est actiua; nec à sorma accidentali, quia fie ista forma ageret ultram suam speciem; à nulla ergo forma existente in natura inducitur, er-Secundum Secundum go à forma existente separata. motiuum est, propter generata ex putrefactio- menum. ne, quod est tactum in argumento; supposito enim quòd omne, quod fit, fit à sibi simili: si generatio ex putrefactione fit, oportet da re aliquam similitudinem inter gignens & genitum; cum ergo uideamus, quòd nullum tale elt infra materiam, quod assimiliter tali genito, opor tet dare aliquod separatum, quod quidem agat ad generationem istorum; ita quòd omnes proportiones, quæ sunt in materia, ex quibus possunt educi ista forma generata ex putrefactione, mo do sublimiori sunt in illa forma separata; itaquòd in materia funt per modum passiui & per modu natura; in forma autem separata sunt per modu actiui & per modum artis. Tertium motiuum Tertini m est in spermate deciso: uideo enim quòd per uim timen. spermatis decisi educitur aliquid in materia pas fi formaliter, quod formaliter non est in ipso sper mate: si autem formaliter non est in eo illud, qd elt formaliter in passo; ergo simile non fit ex sibi fimili in natura:oportet ergo recipere aliud aliquid separatum à materia, in quo similitudo hu-

ius reducti reperiatur.

quod uidetur poni in litera, quòd agens natura-

le debet habere exemplar separatum, ad quod

Digitized by Google

Quartum motiuum est,

aspiciendo, regulate, & debite agat; quod qui- A tum uel mutatum secundum formam: alterans dem separatum, Plato uocauit ideam tantu: hæc ergo de primo articulo.

Secundus articulus.

së noftră.

ideas.

Quantùm ad fecundùm eft notandum , quòd triplici uia possumus uenari, quòd generatio arguit aliquam formam sepatatam: prima uia est ex habitudine, quæ est inter materiam & artem: fecunda est ex habitudine, que est inter motum ad formam,& motum ad locum:tertia est ex habitudine, quæ est inter permanentiam completã &diminutam, inter participationem, quæ est per Natura te participationem, & per essentiam. Prima uia panet medin tet sic : natura tenet medium inter artem diuina Ber ane di & artem nostram; sicut tenet medium inter inwind, or ar tellectum divinum & nostru : licet enim res naturales habeant rationem mouentis respectu in- B tellectus nostri, quia intellectus noster mouetus à rebus; tamen respectu intellectus diuini habet rationem moti: & hoc, quia omnes naturales res reducuntur in intellectum divinum,& in artem diuina. Debemus imaginari, co opus naturæ est Opus natura opus intelligentiæ: certű est enim op natura prora est est ducendo suos effectus, ad certum finem tendit p intelligitia. certa media: illum autem finem, uel illa media non cognoscit: oportet ergo, co tendat ad debitum fine per debita media, libi impressa ab alio, & acta.f.ab intelligentia: ut ficut nos suo modo dicimus; op graue habet à generante, op tendat ad certum & debitum locum: ita poslumus dicere, o natura habet ab intelligentia, o tendat ad debitum finem per debita media: Habitudo ergo inter naturam & artem est, o natura arguit semper aliquem intellectum & aliquam artem, à qua agatur,& à qua sic imprimatur; ita quillud, quod exprimitur in natura p effectus naturales, suo modo sit expressio illius intelligetie, suo modo se explicantis mediante natura: sicut ergo a-Cta arguunt agentia, & secunda arguunt prima: ita natura arguit intelligentia; & generatio, que est opus natura, arguit opus intelligentiç: & pos fumus dicere suo modo, o natura agendo sem-Defenditur per aspiciat exemplar separatum. Et si sic intelle Plate enca xit Plato, sicut forte intellexit, non male posuit: nec ualet, quod ponit Philosophus, o sufficit habere exemplar coniunctum; quia exemplar con iunctum est imago quædam exemplaris separa- D ti, sicut natura est imago intelligentiæ: sicut ergo non furficit natura fine intellectione; ita non lufficit exemplar coniunctum sine separato: 112tura ergo in agendo se intendit assimilare exem plari coniuncto; sed non nisi quatenus exemplar coniunctum est imago quedam exemplaris sepa rati:patet ergo prima uia. Secuda uia est ex nexu & habitudine,que est inter motum ad formã, In Physicis & motum ad locum, que est uia Arist. in multis locis: certum est. n.secundum Arist. op generatio, que est mutatio ad formam suppositmotum circularem: est enim imaginatio Philosophi, 🔉 omne alteras alteratum reducitur ad alterans no alteratum: alterans alteratum uoco omne mo-

non alteratum uoco illud, quod ita mouet ad for mam & alterat, quò dip sum non mouetur secundùm formam, nec alteratnr fecundùm formam : hoc autem est ipsum cœlum:cœlum enim mouet ista inferiora, ita tamen quòd mouet motum; sed nómouetur eo motu, quo mouet: mouet.n.ad for mam, sed non mouetur sedm formam: generőer go,quæ est motus formalis, arguit aliquem mo- Generatio tum, non formalem, sed localem tautum: & iste arguit moest motus localis, qui quidem motus localis ar- sum locali, guit aliqué motorem, qui nullo motu mouetur: lem. quia si moueretur aliquo motu, moueretur uel motu ad formã, uel motu ad locum: non motu ad forma, quia sic esset indignius moto, s.colo, qd non mouetur secundum formam, sicut prædictu est: nec motu ad locum; quia sicut cœlú non mo uetur eo motu , quo mouet;ita nec motor debet moueri eo motu, quo mouet; nullo ergo motu mouetur, si nullo motu mouetur, non est in mate ria. Arguamus ergo sic; generatio arguit localem motum; motus localis arguit motorem, qui est se paratus, ergo arguit generatio aliquid separatu; ita quòd generans in generando aliquo modo illud aspicit;patet ergo secunda uia. Tertia uia Tertia via. est ex habitudine, quæ est inter permanentiam completam, & diminutam, quæ supra aliquo mo do tacta est in Tertio huius. Debemus enim ima ginari, qòd ficut ens per participationem arguit ens per essentiam; ita permanentia diminuta arguit permanentiam completam; dictum est auté in præcedentibus, quòd generatio ideo data est Generatio rebus, ut faluetur esse permanens, saltem diminu cor data est to modo; quia nó saluatur niss in spē, & non in in- rebus. diuiduo.Imaginabimur ergo quòd permanentia in specie est permanentia diminuta, & per quan dam participóné; permanentia at in uno in nume rositace ide in numero sit se perpetuu, est perma nétia cópleta, ergo ficut diminutum arguit completum, ita hæc permanentia arguit illam; ergo elt dare aliquod unum, quod permanet sempiter num, & æternum, & unum in numero; quod non potest esse nisi separatum à materia; quia materia est causa eorruptionis; generatio ergo arguit ali-Materia & quid separatum à materia: ita quod generans in causa corru generando intendit perpetuare speciem; non au Pronis. tem hoc intendit, nisi inquantum est quæda imago illius perpetuationis completæ; ergo generás in generando semper aspicit illud suo modo. Et Defenditur si sic stellexit Plato, op est dare aliquod separatu, Plato. cui intédit natura se assimilare in agédo, nó ma

lè intellexit:patet ergo fecundus articulus. Tertium declarandum patet:licet enim gene Tertius art ratio arguat aliquod exemplar separatum (ut de- culus. clarauit fecundus articulus præcedens) & etiam aliquam artem, quæ sit regula naturæ; non tamé oportet, quòd istud exemplar sit per illum mo- Exéplaria dum, per quem posuit Plato: ponimus enim, o sue idea in ista exemplaria sunt quædam idee in mente, divi na, quas ideas unaquæque res naturalis in fuo gra

Nn 3

#### Metaphysica

hoc modo multi dicunt eum intellixisse:si autem posuit aliquas ideas non in mente divina: sed per se subsistentes quæ essent quidditates rerum tensi bilium, sicut illi imponit Arist. hoc modo falsum est, tales ideas ponere: quòd enim sint quidditates, & sint separatæ à rebus, hoc est impossibile, quia quidditas rei séper est in illo, cuius est quidresest in ille ditas. Et hoc modo improbat eum Philosophus cuius e quid dicens, quòd quiddites rei, inquantum assimilan tur generans & genitum, sufficiens est sine quid

Ad argu. menta.

Quidditas

ditate separata. Ad primum motiuum dicedum est, quòd pro pter hoc non oportet ponere aliquid separatum: cuius ratio est;quia supposito quòd hoc sit ueru, inducetur forma substantialis per naturam: formæ enim accidentales agunt nó quocunque mo do, sed ut sunt instrumenta formarum substantialium; & sicut instruméta inducent formas sub stantiales. Verbi gratia, calor non inducit nisi calorem; inquantum tamen agit in uirtute formæ substantialis, inducet igneitatem. Aliqui tamen funt, qui ponunt, quòd forma substatialis potest agere: ex quo enim forma accidentalis agit, & in uirtute illius; oportet quòd illa principaliùs agat ad inducendum propriam dispositionem formæ substantialis: forma autem substantialis aget in materiam dispositam. Sciendum tamé est, quòd istud argumétum magis est pro opinione Auicénæ, quam pro opinione Platonis: licet enim forte hoc argumentum arguat, quòd est ponere aliqua tormam separatam, quæ daret istam forma substantialem; tamen ilta forma separata non deberet dici quidditas rei, sicut dicebat Plato; sed ma gis deberet dici intelligentia datrix formarum, si Omnisgene cut dicebat Auicenna. Ad secundum moratio est uni tiuti, quod suit de generatis ex putresactione, di maliter mel uirtute illud, quod formaliter est in passo; non mitute inua, quod formaliter el in pario: non empia.n.a. enim semper inter gignens & genitum est omliquomofiue nimoda univocatio: non ergo oportet reducere ab uniueco, ista ad aliquam substantiam separatam, nisi sortè quia agens, (sicut dictum est in secundo articulo; )sed solum mel her for-ma qua pro sufficit, quòd hæc generata ex putresactione sint ducit in se uirtualiter in agente. Ad tertium motinum diceformaliter, dum est; quòd sperma est agens instrumentale, nel her illa agens in uirtute principalis agentis; à quo sperformă invir ma deciditur: licet ergo inter istud instrumentu, fit quod et 1 & genitum non sit univocatio; tamen inter prinpurefactis cipale agens & genitum uniuocatio est. Debealiquomo mus enim imaginari, quòd quidquid formaliter est in genito, uirtualiter est in spermate, uniuocè in principali agente; & hoc quia sperma est super fluitas tertiæ digestionis & ita quasi assimilatur omnibus mébris, & defert secum uirtutem omnium mébrorum ut possit membra similia educere de materia passi;ita quòd illud ide, quod in forma est, uel essicitur in passo; uirtualiter est in spermate. Ad ultimum motuum dicendum est,

du imitatur. Si sic Plato intellexit, benè dixit : & E. quòd benè uerum est, quòd aliquod exemplar se paratum requiritur sicut in secundo articulo patuit, non tamen tale, quale ponebat Plato.

Quareret etiam aliquis, Vtrum idea requiran Quaffio. t ur propter scientiam? Videtur quòd sic; quia scientia est de necessariis & immobilibus; quod autem est in sensibilibus, contingens & mobile est, ergo oportet dare aliquod separatum, quod sit necessarium & immobile; si debet haberi scié tia. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo dicendum est ad istam quæstionem, quòd non so lùm Plato; sed etiam aliqui moderni ponunt aliquod separatum propter scientiam: ponút enim quòd causa ueritatis haberi non potest, nisi intel lectus aspiciat ad aliquod exemplar separatum: fcilicet quòd fola forma accidentalis agat; tamé F ita quòd ipfi ponunt ad naturam fcientiæ acquireda duplex exeplar; exeplar acquisită à rebus, & exemplar separatum:& quòd primum non sufficit line secundo. Quod autem primum non susti ciat per se, probatur triplici uia:prima uia accipi tur à parte rei, à qua fumitur istud exemplar: secu da sumitur ex parte intellectus, in quo huiusmodi exemplar suscipitur: tertia uia ex parte exemplaris in se, quod à resusceptum est. Prima uia Prime nie. talis est: tale exemplar eo ipso quòd susceptú est à re transmutabili, eo ipso trasmutabile est: quod fi hoc est, non potest facere perfectam certitudinem, quam scientia requirit. Secunda uia talis Secunda nia. est:anima, siuc intellectus humanus de se uariabi lis est & obliquabilis per errores; & ideo hmói exemplar à rebus acquisitum nó solum de se habet uariabilitatem, sed etiam ex parte subjecti: si autem hoc est, per ipsum non potest haberi fir-Tertia uia: quia huiusmo Tertia sia, ma,& certa ueritas. di exemplar acceptum est à phantasmate, per uiam autem phantafmatum & fensuum non potest quis deuenire ad sinceram ueritatem rei; cuius ratio est, quia ueritas intelligibilis est in alio genere cognitionis, quam sit ipse sensus, uel phá talma; & ideo per lenium & phantalma nunquã deueniemus ad talegenus cognitionis;quia nulla res agit ultra suam speciem. Ponunt ergo isti aliquod exemplar separatum, ad quod intellectus aspiciendo percipit de re sinceram ueritatem; quæ sincera ueritas est imago illius exemplaris. Et hi sic dicentes, uidentur sequi uiam beati Au- Opi, Augugultini, quali ubique in suis libris: qui uidetur po stim de som nere, quòd nunquam sincera ueritas uidetur, niss cerus nere in regulis æternis. Imaginantur ergo isti, qui sunt tibm. buius positionis, tria, scilicet illud, quod intelligi tur, siue quod percipitur, siue quod iudicatur; & intellectum iudicantem, siue percipientem; & re gulas æternas, siue exemplaria; per quæ iudicat; illud autem, per quod iudicamus, est lux incorporea, siue æterna lux; & est exemplum Augusti ni in multis locis, quòd unum & idem scitur, siue iudicatur à duobus, sine percipitur per legem ęternam, & per corpoream, irradicantes unicuique. Non autem intelligendum, quòd siue Augu Itinus, siue isti intendant dicere, quòd ista exemplaria.

generatio

pninoca.

licet quòd sint aliquæ ideæ separatæ, per se existé tes; sed quòd folum funt idez in mente diuina: ita quòd intellectus noster nunquam persectè intel A.1. spälem ligit aliquam rem, nisi ex hoc, quòd spiritualem illuminationem habet, & illustrationem ab istis ideis. Sic ergo isti ponunt, & dicunt; etiam hanc fuisse intétioné Plat. ponétis regulas æternas, uel exemplaria, non extra mentem diuinam, sed in Opi Ariffo, mete diuina. Alius modus dicedi est, qui uide tur fuisse Philosophi, quòd intellectus noster poad idem. test attingere aliqua ueritatem, ex hoc quòd habuerit aliquam similitudinem, uel aliquam speciem ab ipsa re:nec oportet quòd semper sit illustratio specialis ab exemplari separato; cuius ratioest, quia unaquæque res persecta in suo esse habet perfecta instrumenta, per quæ potest exire 3. de Anima in suum opus : ergo intellectus noster infra sui 30.039 perfectionem habebit, unde possit exire in opus fuum, sine speciali illustratione alicuius separati: ex hoc tamen non excluditur ab intellectu gene ralis influentia primi principii;eo modo quo dici . mus, quòd prima causa agit in actione causa secundæ.Imaginabimur ergo, secudum istum modum dicédi, quòd intellectus noster habet, & est fibi natum, unde possit omnia fieri: & unde pos-3. de anima sit omnia facere; unde omnia sieri, est intellectus possibilis, & unde omnia facere, intellectus est agens, siue lux intellectus agentis; quæ est apta na ta irradiare super omne intelligibile, fine speciali illustratione alicuius lucis separatę. Primi enim de prima imaginatione uidebantur imaginari ip fum obiectum, & ipsam potentiam intellectiua, &ipsam lucem extrinsecam, quæirradiabat super omne obiectum, ad hoc quòd sincera ueritas. haberetur de eo.Illi autem, qui sunt de secunda politione, uidentur imaginari iplum obiectum, & ipsam potentiam intellectiuam; quæ est ipse in tellectus possibilis, qui potest fieri obiectum om ne; & lucemintellectus agentis, non saparatam, sed conjunctam nobis:quæ quidem lux primò est apta nata illustrare super principia; secundariò su per conclusiones. Imaginantur ergo isti, quòd in principiis est quadam immobilitas, & quada necessitas; secundariò ex immobilitate principioru est immobilitas in conclusione; quæ quidé immo bilitas siue in conclusionibus, siue in principiis à nobis perpenditur ex illustratione lucis intellectus agentis; ex hoc per lucem innatam possemus habere aliquam scientiam; quia scientia non est aliud nisi per pendere principia, & per principia conclusiones. Tamen intelligendum est, quòd lux ista est derivatio quadam primæ lu cis; ita quòd facit in se istud, ut quod uidetur in ista luce, quoda modo uideatur in illa: debemus enim imaginari, quòd lux intellectus agentis elt quædam deriuatio lucis primæ, fiue primi exemplaris: & ideo quidquid uidetur in ilta luce, quodammodo uidetur in illa: fi enim proponatur ali

cui quid magis amandum? non poterit uidere ni

. . . .

plaria fint eodem modo, quo ponebat Plato, sci- A si in aliqua luce; hæc autem lux, in qua uidet, est lux innata sibi; quæ tamen est imago quædam lu cis primæ;& ideo uidendo in hac, quodammodo uidet in illa. Et hoc forte uoluit dicere Plato, cp Idea Plato intellectus semper aspicit ad aliquod exemplarse nicaquo pos paratum; quia intellectus quidquid uidet, in ali-Junt Jaluaqua luce uidet; que quidem lux est imago lucis ". separatæ, & exemplaris. Hoc etiam uoluit dicere August.quando dixit,quòd quidquid uidetur, ui detur in regulis æternis, & in aliquo, quod est supra animas nostras; quiavidetur in aliqua luce no stri generis; quia in luce intellectus agentis; quæ quidem lux est imago regularum æternarum.

Si quis uoluerit tenere hunc fecundum modum, Ad argupotest respondere ad argumenta, quæ sunt in op menta. positum pro alia opinione, & primò ad primum: cum enim dicitur, quòd quid est in re mutabili, est mutabile,& omne exemplar acceptum ab ea mutabile est:dicendum est, quòd in omni re mu tabili possunt considerari aliquæ habitudines im mutabiles: sicut in homine aliquid est immutabile, scilicet quòd sit animal; quæ quidem habitudi nes immutabiles, à nobis perceptæ per lucem no stri generis, aliquam scientiam faciunt in nobis: licèt enim illud, quod est in re, mutabile sit, quan tùm ad esse existentiæ; tamen aliquid de re conceptum præter esse existentiæ secundum habitu dinem essentiæ ad essentiam, aliquam immutabi litatem habet, sicut immutabile est, quòd infra es sentia hominis clauditur estentia animalis; & tale immutabile est illud, quod à nobis scitur per lucem nostri generis.

Ad secundum motiuum, quando dicitur, 9 anima nostra mutabilis est: & ideo quidquid in ipfa recipitur, mutabiliter recipitur; hoc nihil facit ad propositum; benè enim concedo, cy anima nostra, & intellectus noster mutabilis est, quia ali quando percipit per rem, aliquando non; itaquòd exemplar & similitudo rei mutabiliter in eo reci pitur:sed tamen licèt mutabiliter in eo recipiatur, tamen ita recipitur, quòd per illam similitudinem receptam potest percipi aliqua habitudo necessaria & immobilis de re; siue hoc sit in prin cipiis, siue in conclusione; ex cuius perceptione de re habetur scientia: argumentum autem non plus probat, nisi quòd exemplar & similitudo ita mutabiliter recipitur in intellectu, cy ammitti po test, & quòd non facit scientiam firmam; quæ non possit in hac uita ammitti: sed hoc non probat, quòd per exemplarrei receptum aliquando non habeatur scientia de re. Ad tertium motiuum dicendum est, q illud, quod habetur per sensum & phantasmata, ut sistit infra cognitione sensibilem, non potest sacere scientiam: sed ut se sus & phantasma illustratur per intellectum agé tem,& sic transit ad gradum intelligibilem,& sic potest facere scientiam: sicut enim color non mo uet uisum nisi in uirtute lucis, ita op quasi priùs informatur à luce (licèt non sit ibi propriè informatio, qua moueat uisum ) ita suo modo obie-

### Metaphysica

Chum acceptum persensum, non mouet intelle- E habet ista aptitudo, quòd non potest deduci ad Ctum possibilem, nisi per uirtutem lucis, nobis in natz ad actum. Quartum in oppositum patet, quia in re mutabili (ut iam dictum est) possunt ac cipi aliquæ habitudines immutabiles, de quibus est scientia.

Dubitabit autem aliquis, quare alia fiunt ab ar te, & d casu,ut sanitas, alia non,ut domus.

Postquam manisestauit multa de natura gene rationis; hic mouet quoddam dnbium. Et diuidi tur in tres partes, quia primò mouet dubium, & Excitat du soluit : secundò concludit quandam conclusionem ex præcedentibus: tertiò respondet cuidamtacitæ quæstioni. Secunda ibi[Palàm uerò ex dictis[Tertia ibi [No solum autem de substantia] Prima in duas:quia primò mouet quæstionem:se cundo soluit eam. Secunda ibi [Causa uerò est] Hæc dubitatio habet ortum ex præcedentibus: dictum est enim supra, quòd aliqua forma fit ab arte,& à casu, sicut sanitas : certum est etiam, o quædam est, quæ nunquam fit nisi ab arte, sicut domus; causam huius diuersitatis quærit, dicens: quòd aliquis dubitabit, quare aliqua forma fit ab arte, quæ potest sieri à casu, sicut sanitas; alia uerò non nisi ab arte, sicut domus? Notandum est, quòd secundum Commentatorem, hac quastio fic mouetur : quare quædam generantur ab arte & à natura simul; quædam autem ab arte tantu? uidetur hic accipere pro eodem casum & naturam, quia illud, quod uocat ista translatio casum, illa uocat naturam. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd sanitas, que generatur à casu, licèt G Quod est casualis respectu unius; est tamen naturalis re du unius, spectu alterius: ponamus exemplum Philosophia est natura- ex confricatione generatur calor in corpore sa-Le respectu nabili, ad quem quidem calorem sequitur sanitas per uim regitiuam corporis: sic ergo ista sanitas comparata ad confricationem, accidentis est, & casualis: comparata tamé ad uim regitiuam corporis, naturalis est, & non casualis: ista ergo trans latio aspexitad casum; Commentator autem aspe xit ad uim illam naturalem, ex qua fit sanitas. Deinde cum d.

Causa uerò est, quia horum quidem est materia, principiu generationis in facere & fieri aliquid eorum, que ab arte, in qua existit aliqua rei pars.Hac quidem talis est, qualis moueri ab e1, illa uerò non.

Ponit solutionem. Et diniditur in duas partes, quia primò dat quandam distinctionem : secundò distinctionem applicat ad solutionem. Secun daibi [ Quorum igitur talis est materia.] Prima in duas, secundum quòd ponit duas distinctiones. Secunda ibi [Et huius hac quidem si poteris] Ad euidentiam primæ distinctionis notandum est, quòd materia est principium generatio nis; in qua quidem materia est aptitudo ad formanı; quæ quidem aptitudo quodammodo est pars formæ : hæc ergo aptitudo aliquando ita fe habet,quòd potest deduci ad actum per uim naturz, sicut aptitudo ad sanitatem: aliquando ita se

actum, nisi tantum per uim artis, sicut aptitudo Apritudo in lapide ad idolum; est ergo ista aptitudo duobus modis;uel quia potest deduci ab arte, & à na lus. tura; uel quia ab arte tantum. Et hoc est, quod dicit Philosophus.causa huius diuersitatis est, quia materia horum, quæ est principium generationis in facere & in fieri, idelt fecundum quam generationem contingit facere & fieri, hæc dico mate ria: aliquando est materia respectu eorum, quæ funt ab arte, & hæc materia est dupliciter: quia aliqua materia est, in qua est aliqua pars rei, idest aliqua aptitudo ad rem; & hac aptitudo aliquando talis est, quòd potest moueri ab illa, scilicet à ui naturæ existente in re:illa uerò materia, in qua est talis aptitudo, est talis, quòd non potest moue ri illo modo à ui naturæ, sed ab arte. Notandum Aprirado est, quòd aptitudo ad rem non potest dici tota ad rem mei res; tamen aliquo modo potest dici pars rei. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, Pariren quòd impossibilitas ad remomnino fugit aspectum rei; possibilitas autem ad rem, multum accedit ad esse rei;quia quatu fugit ab impossibili,

tantum subintrat, & accedit ad esse rei:possibilitas ergo ad rem non dicit rem sub esse completo; sed dicit rem sub esse diminuto: & ideo dicitur non res, sed pars rei; quia sicut habita parte, non habetur tota res; sed solum habetur aliquid rei:ita habita aptitudine & potentia ad rem, non habetur tota res; sed aliquid rei. Non est autem Errer di imaginandum(sicut quidam imaginantur)quòd quorum. forma pro parte siue partialiter præcedat, & pro parte fiat: ita quòd quando forma fit, partim la- Tota forma teat, & inde partim fiat, iste enim intellectus est pracedu, co

impossibilis; quia sic tota res nó sieret; sed est ima 🚧 🎉 . ginandum, quòd tota forma præcedit fub effe po tentiali,& tota fit sub esse actuali:& quia esse po tétiale est esse diminutum & incompletum, ideo uocatur à Philosopho esse partiale; non quia pars formæ præcedat, sed quia tota forma precedit sub esse diminuto; uel quia habito esse potentia li, aliquo modo habetur res plus, quàm si esset im possibilis; quia ens in potentia est aliquo modo ens, sed nontantùm, quantùm si esset in actu : & propter talem diminutionem non uocatur res, sed pars rei. Deinde cum dicit.

Et huius hac quidem si potens hac autem impotens. Multa nanque possunt ab ipsis mouert, sed nou sic puta saltare.

Ponit secundă diuisionem. Ad cuius euidentiă Seconda d notandum est, quòd in generabilibus à natura nufo. elt duplex gradus:quædam enim corū,quæ fiunt à natura, se habent ita, ut quòd mutatur ad formam istam, potest mutari aliquando absque co, In genera-quòd aliquis naturam adiunet usque ad termi-bibbi à re num suz generationis: sicut aliqua sanitas ali- suradaplex quando potest perfecte introduci sine iuuamen to artis:aliquando autem non potelt perfectè induci, nifi ars iuuet naturam : & est exemplum in artibus:quædam enim ars est,quænon potest sa-

Materia ?

principinm

Solutio.

tandi non inducit perfecte actione sua, nisi iuuetur à musica. Et hoc est, quod dicit Philosophus quòd hec naturalis uirtus aliquando est potens deducere perfecte effectu suu sine arte; aliquado é impotés, quia licèt fortè induceret aliquo modo;tamen non-ita perfecte sieut cum arte. Et est exemplum in artibus: multum enim, hoc est, mul ta, quæ siunt ab arte, possunt moueri ab ipsis arti bus; sed non sic, hoc est, non ita perfecte, sicut si inuaretur ab alia arte: ficut faltare oft ab arte faltandi, sed non ita persectè sicut si alia ars inuet, idest Musica. Notandum est, quòd prima diuisio est in hoc:quia aliqua forma est ab arte tatu, aliqua uerò à natura : secunda divisso est in hoc, que perfecte potest induci à natura; aliqua est, que non poteit induci à natura perfecte, nisiuuctur ab arte. Deinde cum dicit.

Quorŭ igitur talis est materia ut lapides, impos sibile fic moueri; nisi ab alio. Sic tamen & utique ignis. Propter hoc hac quidem non erunt sine habé te artem, hac autem erunt. Ab his enim monebun-

Applicat di

habentibus

artem, du-

plicuer.

plices.

tur non habentibus artem, ut ex parte, Applicat divisionem ad propositum, dicens; op eta delis. quando aptitudo in materia talis est, quòd non potest deduci nisi per artem; tunc forma non sit nisi ab arte:sicut aptitudo in lapidibus ad domu, ita se habet, quòd impossibile est ipsam moueri, nisi ab alio, sicut à principio extra, quod est ars: sic aliquo modo se habet ignis:ignis enim respe- C Au alicuius non potest inducere formam eius, ni si per arté;&sic ignis pervim artis generat cultel lum:aliquando autem ipfe ignis generat aliquã formam per uim naturæ, sicut quando generat ignem.Ex quo concluditur, quòd aliquæ formæ non educuntur ad esse sine arte, sicut domus: aliquæ etiam forme possunt fieri fine arte:ipse enim formæ moueri poterunt ab his agentibus non ha bentibus artem: quod potest contingere duobus Formas mo modis:uno(inqua)mo no moueri poterut ab ali m: à non quibus principiis, quæ proprie non habent arté: ficut potest aliquis plantare arborem, qui tamen non habet artem plantandi:alio uerò modo mouetur ex parte, idest ab aliquo principio intrinse co naturaliter: sicut sanitas à ui regitiua corpo- D ris. Quali dicat alique funt forme, que fiunt ab arte tantum, ficut domus: alique funt, que non funt ab arte: & hoc potest esse, uel quia siunt à na tura:qd uocat Philosophus fieri ab arte; uel quia fiunt ab aliqua potentia extrinseca, que non potest dici ars;sicut est potentia plantandi, quæ etia 🐃 🍮 non habet artem : & ilta ultima principia uocat Philosophus, potentia moueri non habentia arté. Notandum est, quòd secundum quòd uult hic Commentator, quòd aliquæ formæ funt, quæ no aspiciunt nisi principium extra: & istasunt formæ, quæ nonhabenti principium naturale in ma teria, per quod possunt educi:& istæ sunt ab arti ficio tantúm: aliquæ funt formæ, quæ habét prin-

cere suas actiones, nisi alia ars iuuet, sicut ars sal- A cipium naturale in materia, quo principio naturali ars potest uti, sicut sibi subseruiente: sicut ars medicinæ utitur ui regitiua corporis; & in talibus forma potest educi & à natura, & ab arte. No tandum est etiam, quòd pars rei in materia, quã posuit Philosophus, potest intelligi duobus modis:uno modo ut pro parte rei, intelligatur natu Pars rei in rale principium in re, subseruiens arti:& secundùm hoc dictum habetur solutio Questionis:qua plicuer. do enim quaritur, quare aliqua forma potest fie ri ab arte quæ pot fieri à casu; aliaverò no nisi ab Solutio 75arterró est, quia in re aliqua est aliquod naturale "" principium, quod naturaliter educit formá suá; aliquando non nisi adiutum ab arte;& in talibus forma fit ab arte & à natura: aliquando auté nulquòd carum, quæ funt à natura; aliqua forma est, B lum tale principium naturale est in re, quod pos tit educere per uim naturæ usque ad persectum, & in talibus folùm forma fit ab arte.Hoc autem principium naturale uocatur à Philosopho pars rei;quia partialiter se habet ad rem in agendo; ad rem dico generatam: & hoc quia ad rem gene ratam concurrit principium naturale, & iuuamé tum artis. Alio mó pars rei, quá ponit in materia; uocatur aptitudo ad formam: & fecundum hoc etiam habetur solutio Quæstionis:quia aliquado Altera goista aptitudo potest reduci ad actum per uim artis tantùm; aliquando per uim nature tantùm; ali quando per uim naturæ adiutæ ab arte; ita quòd aliquando natura potest educere, non tamen ita perfecte sicut si iuuaretur ab arte, sicut dictu fuit

in secunda divisione. Quæreret aliquis, Quare Philosophus dubita- Questio. uit in boc? Dicendum est, quod secundum Com mentatorem generans,& genitum assimilantur: si autem ita est, impossibile uidetur, quòd aliquid idem fiat ab artifice,& à natura: cum enim forma naturalis,& forma artificialis fint duæ formæ,fecundum hoc sequitur, quòd aliquid assimiletur duobus formis, artificiali, scilicet & naturali. Si ergo quærat æliquis, quomodo potest hoc solui ? dicendum elt, quòd non est imaginandum, quòd Quod est ab quando forma est ab arte & à natura, quòd omni arte et ànd no fit à duabus formis; sed quòd est ab una formanne à ma, adiuta per aliam, & ab una uirtute adiutam duabus ser per aliam; sicut à ui regitiua corporis, adiuta per mis. artem:ita quòd similitudo non est inter duas sor mas generantes, & unum genitum; sed est inter unam generantem, que tamen adiuta est peralia, & ipsum genitum: sicut similitudo est inter uim regitiuam corporis, & sanitatem introductă in corpore:quia in ista est fanitas sormaliter, que ta men uirtus non potest educere actum suum, nisi iuuetur ab extrinseco: ita quòd intrinsecum, & extrinfecum faciunt quafi unum agens ; fiue(ut meliùs dicatur) fit quòd intrinsecum habeat perfectam rationem agendi; quod non poterat fine extrinseco,& ideo non sunt propriè duo agétia, led unum agens adiutum. Deinde cum dicit.

Palàm uerò ex dictis,quia modo quodam omnia TEX. 30. fiunt ex univoco,quemadmodum naturalia: aut ex

# Metaphysicæ

parte uninoco, ut domus ex domo: aut ab intellettu: E uenientia, & uniuocatio ex parte: & sic patet pri ars enim species. Aut ex parte, aut ex habente aliquam partem, nisi secundum accidens siat.

Elicit ex dictis quafionem.

Ex dictis concludit quandam conclusionem. Et diuiditur in duas partes, quia primò ponit có clusionem : secundò eam manisestat, ibi [ Causa naque] Est auté conclusio ista: omnia, que fiunt, fiunt à totaliter uniuoco, sicut naturalia: uel fiunt ex eo, quod est partim uniuocum, sicut domus ex domo,domus,sin materia ex domo in mente;& uniuersaliter osailla, quæ fiunt ab intellectu & ab arte, fiunt ex parte uniuoco: quòd autem sit ibi uniuocatio, hoc patet; quia ars in mente artificis Triplex gra .est sicut species extra,& sibi assimilatur. Hæc au tem, quæ fiunt ab arte, duobus modis fiunt: quia uel fiunt ex parte habente partem, quando fiunt ab arte & à natura: & in omnibus istis est similitu do, quia generans & genitum assimilantur, nifi sint lecundum accidens.

Quaftio.

Quareret aliquis, Vtrum naturalia fiant à totaliter uniuoco? Videtur quòd non, quia mulier ex uiro generatur, uir autem & mulier non omnino uniuocantur. Præterea, ignis ex motu generatur; ignis autem & motus non omnino uniuocantur. Præterea generata per putrefactioné naturaliter generantur, & tamen ista non habét generans uniuocum. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo, duo sunt hic uideda:primum, quid uocetur totaliter uniuocum: secundum est, Artic. pri- quomodo inueniatur in naturalibus.

2005,

mb h

re, duplici-

Que totali ten, or que ex partie wninoca.

Ad euidentia primi notandum est, o ois uniuo catio est in forma: unde illa, que non habent una formam, nullo modo uniuoca sunt : & ideo non Pninocatio est persecta uniuocatio in genere: quia genus ui detur dicere conceptum fractum per formas: si ergo uniuocatio est in forma, oportet si aliqua funt perfecte uniuoca, quòd in aliqua una forma In una for- conveniant. Quòd autem in aliqua una forma ma connent conueniant, hoc potest esse duobus modis: uno modo, quia conueniunt in forma, & in esse formæsecundo modo, quia conueniunt tantum in forma, sed non in esse forma. Illa conueniunt in forma, & in esse formæ, quæ unitatem formæ participant sub unico modo essendi: ut si in uno habet esse in materia,& in alio;& si in uno 🙀 cunnia materialia & accidentalia sed solu quò ad non est in materia, nec in alio. Illa autem conueniunt in forma tantum,& no in elle formæ, que, scilicet participant unitatem formæ, sed non sub codem modo essendi, quia in uno est in materia, in alio non. Prima uocantur totaliter uniuoca: se cunda uocătur ex parte uniuoca, siue partim. De bemus enim imaginari, quòd forma, & esse sonmæ est quoddam totum ad formam tantùm;& ip sa forma est quasi sicut pars:illa ergo, quæ conue niunt in forma & in esse forma, totaliter conveniunt:que autem conueniunt in forma, & non in esse formæ, quasi partialiter coueniunt. Et prima conuenientia uocatur totaliter conuenientia, & totaliter uniuocațio: scat a at uocațur partialis co-

mum declarandum.

Ad euidétia secundi declaradi notandu est, o Secundar generatű ex natura uno mó pót diuidi contra ge Anic. neratű ex arte: fecundò unu generatű ex natura pot diuidi contra aliud generatu ex natura: si pri mo mo fiat divilio, sic guata ex arte, & artificialia fiunt ex parte uniuoco, quia artificiatu & ars Qua finter conveniunt in forma; sed non conveniunt in este parte au formæ: quia forma in arrificiato habet esse in nocoset que materia, in mente uerò artificis habet effe fine ex totalur materia: naturalia autem inquantum diuiduntur cotra artificialia, fiunt ex totaliter uniuoco: quia quando effectus est formaliter in generate & ge nito (& hoc naturaliter) generãs & genitum con uel fiunt ex parte, quando tantum fiunt ex arte: p ueniunt in forma, & in esse forma; quia in utroque forma habet esse in materia: nonvolo tamen dicere, quòd omnia hac habeant; sed nolo dicere, quòd si totaliter & persecta uniuocatio repe- Vaisocatio ritur, non reperitur in arte, sed in natura. Secun- pfella i in do modo potest dividi unum generatum ex na- natura, o tura contra aliud generatum ex natura: & sic diuidendo, non omne generatum ex natura, est ex totaliter uniuoco; quia sliqua generatio est æqui uoca. Ad cuius evidentiam sciendum est, quòd aliquando ipse effectus siue genitum est in gene rante uirtualiter & formaliter;& tunc est genera tio uniuoca: aliquando est uirtualiter tantum, & tunc est aquiuoca. Nó uult ergo dicere Philoso. quòd totaliter uniuocatio, quæ attenditur quò ad formam, & quò ad esse formæ reperiatur in omnibus naturalibus: sed uult dicere quòd talis uniuocatio non reperitur in arte, quia ista semper est ex parte sed si reperitur, hoc est in natura solùm; licèt non in omni natura. Ad argumentum Ad argumi in oppolitum dicendum est ad primum, quòd ho 🤲 mo particularis generet mulierem, hoc est, quasi per accidens: quia hoc est præter naturam & intétionem naturæ particularis, licèt hoc cadat sub intentione natura universalistin his autem, qua funt per accidens ut uult hic Philosophus; no requiritur uniuocatio. Vel dicendum, sieut dicetur in Decimo huius, quòd uir & mulier non difterunt differentia substantiali, sed solum materiali ter, non autem quæritur hæc uniuocazio quò ad essentialia & substantialia. Ad secundum & tertium patet resposso per ea, quæ dicta sunt in quæ stione; quia (ut dictum est) in naturalibus potest esse aliqua generatio æquiuoca; talis autem est, quando ignis est à motu, uel quando generatur

> Quæreret etiam aliquis, Quid uult dicere Phi Questis. losophus, quando dicit, quòd in artificialibus siue genitum sit ex parte, siue ex parte habente partem, fit ex sibi simili? Respondeo dicendum est, quòd quæstio hæc quæritur propter hoc, quod di ctum est, ex parte habete partem: & ideo ad eius euidentiam notandum est, quòd (secundum Co- Ars duplei métatorem hic) aliqua ars agit in subiectum per cuer agu.

aliquid per putrefationem.

ali-

aliquam partem existentem in subiecto; & ista A eductionem sui;ergo ipsa educitut;omne autem actio quali composita est ex natura & arte:aliqua aut ars est, que non agit suum artificiatum per aliquid, siue per aliquam partem existentem in fubiecto; hoc est dicere, aliqua ars est, quæ in agé do iuuat natură & uim naturalem existentem in Actio ex subiecto: aliqua autem.nó. Prima actio est ex par Parte, habe te habente partem, hoc est, ex ipsa arte; quæ (ut di se pariem , chum est superiùs) partim est uniuoca, & non totaliter:& ppea uocatur ex parte, quæ quidé pars ars iunat nim nálem existentem in subiccto, quæ quidem vis naturalis tocatur hic pars, quia partialiter se habet ad actionem: quado enim uirtus naturæ potest elicere totam actionem absque eo quòd inuente ab arte; tunc illa uirtus non debet dici pars, sed toum respectu illius actionis:quan- B do autem non potest educere absque eo quòd iu uetur ab arte, tunc partialiter se habet respectu talis actionis; & tunc uocatur pars:& quia ars in talibus non potest elicere effectum fine natura; ideo ars etiam uocatur pars; & sic cum eliciatur ex arte iuuante naturam; elicitur ex parte haben tepartem. Vultergo dicere Philosophus: quòd si ue generatio sit ex natura, siue ex arte tantum, quod est esse parte, si ue fit ex arte iuuante naturam, quòd est esse ex parte habente partem; est ibi uniuocatio.

Quefio.

Quæreret aliquis consequenter, Vtrum sit uerū, quod dicit Philosophus, quòd in talibus, quæ fiunt per artem & naturam, pars rei fiendæ sit in Iubiccto? Videtur quòd non, quia si pars præcedit C in subjecto, tota res non fit. Ad oppositu est Philosophus.Respondeo:dicendum, quòd secudum Autiqueră opinionem Antiquorum, quantum cunque res'na turaliter sit, oportet quod pars rei siedæ sit in re; quam quidem partem uocant inchoationem for mæ; quam inchoationem dicunt esse uirtuté acti uam, qua quidem uirtus actiua cooperatur exte-Differeis riori agenti. Imaginatur entim, quòd hæc est difsur mobile ferentia inter mobile uiolenter, & mobile natura sielier, or liter: quia mobile uiolenter nullam uim confert exteriori agenti:mobile autem naturaliter aliqua uim confert exteriori agenti: ita co prima actio, scilicet uiolentia totaliter est ab extra: hæc auté, scilicet naturaliter aliqualiter est ab intra præter uim actiuam, quam confert mobile & passum ip D . fi agenti; & hoc(secundum eos) uocat Philosophus, partem habentem partem: hoc est, partem, Bror anti idelt uim actius, habita ab exteriori agete. Hec positio deficit duobus modis:primo quia ponit, quòd aliqua resagat ad eductionem sui de poté tia materie, quod est impossibile. Debemus enim imaginari, op omne agens agit seeundum quod est in actu: & omne illud, quod educitur, est in potentia, & sicut impossibile est unum & idem esse in potentia &'in actu: ita impossibile est, quod idem agat ad eductionem sui. mus enim de illa porte, que ponitur in materia, autragit ad eductionem sui de potentia ad actum; aut ad eductionem alterius partis? si ad

quod educitur, est in potentia; si est in potentia, ergo non est uis actiua. Præterea, si educit, est uis actiua; si educitur non est uis actiua, ergo erit uis actiua, & non actiua. Si autem agit ad eductio- Primii inco nem alterius partis ; quæritur, utrum ista pars sit "eniens. in materia, uel non? si est ibi , scilicet in materia, ergo non educitur, scilicet si est ibi in actu: si autem est in potentia, ita quòd educitur ad actú per aliam partem rei, quam partem uocas inchoatio nem tormæ; ergo pars formæ educitur actiue, & pars educitur passiue;& sic non tota educitur; er go non tota forma generatur; cum autem fit hoc impossibile, ergo & primum. Secundű incon- Secundű in ueniens, quod sequitur istos, est: quia hoc ponere comenies. est ponere latitationem formæ, quia idem est ponere, quòd tota lateat; & quòd pars, & idem inco ueniens sequitur ad utrosque. Quæremus enim ab isto, qui ponit inchoationem formæ, utru for ma secundum suum esse inchoatum sit in potentia actiua, uel palsiua?fi in potentia palsiua, ergo non cooperatur exteriori ageti:quia omne,quod cooperatur aliquo modo operatur;passiuum au- Omnes cotem, ut passiuum nihil potest operari: si autem est operans ali in potentia actiua, ergo est in actu; quia nihil agit ratur. nisi secundum quòd est in actu:si aute est in actu Passinii me ergo aliquid actuale formæ latet in materia, qd passium no est impossibile; quia tormam fieri, est totum actu poi operari. formæ fieri: si autem totus actus formæ fit, ergo, ut sic, priùs non fuit. Debemus enim imaginari Formă fieri formas ponere esse in materia secundum poten- quid. tiam passinam, hoc non est inconveniens, immo necessariu; quia omne, quod fit, possibile est fieri; si autem possibile est fieri, ergo primò suit in potentia:omnes ergo formæ,quæ fiunt, priùs latent in potentia materiz: ponere ergo op fiant, & tamen quòd actu lateant, hoc est implicatio contradictionis: sieri enim terminatur in actu; ter Fieri termi minus auté fieri & motus ita habetur per ipsum natur ada fieri, quòd nullo modo supponitur ipsum fieri; iste ergo modus intelligendi partem rei imposfibilis est. Dicemus ergo quòd ista pars rei;quam ponit Philosophus, non debet intelligi pars rei fiendæ, nec inchoatio eius, sed debet intelligi aliqua uis actiua, que est in re, quæ non fit ipla res fienda, sed per quam res fit. Ad cuius euidentiam notandum est, quia (sicut dicit hic Comentator) Que mores. motus localis aliqualiter assimilatur motui ad for localis assimam:in motu enim locali sic uidemus, quod aliqua mouentur à principio intra ; ut animata ui- mam. uentia, in quibus estratio moti & motoris siue

mouentis:similiter est in motu ad formam;nam-

que aliquando ipía forma non potest educi nisi

ab extra, sicut aliquando sanitas non potest edu-

ci nifi ab arte; & fic forma ignis in materia edu-

citur à generante, quod est extra genitum; aliqua do potest educi ab aliquo principio, quod in re

est, non in re, quæ educit, sed in subiecto, ex quo,

uel in quo educitur: sicut in homine est aliqua uis

naturalis in corde, uel in aliquo alio membro, qua



### Metaphylica

Cooperari

citur sanitas in aliqua parce corporis informati. Free ali- Illi ergo, qui sunt de prima opinione, imaginanter opinan tur, quòd quando sanitas sit, quòd præcedit sanitas ipsa secudim elle inchoatiuum, quod falsum opinio pro est. Nos autem imaginamur, quòd sanitas fienda non precedit nisi in potentia, quam potentia si uolunt uocare esse inchoatiuum, non litigemus de nominibus: hæc autem sanitas in potentia præ cedit partem rei, hoc est per uim actiuam, quæ est ipsa res in uirtute actiua,& est in re, ut dictum est. Quando autem dicitur, quòd mobile cooperatur agenti; non est intelligendum, quòd sibi cooperatur sub ministrado ei girtutem actiuam : cuius ratio est, quia mobile ut mobile non debet cooperari nisi per modum mobilis; cooperari au tem subministrado uirtutem actiuam, est coope in naturali rari non per modum mobilis, sed per modum bus, quid, et activi: cooperatur ergo sibi in hoc, quòd sibi sub ministrat, unde possit moueri naturaliter, non un de possit mouere: in actione enim naturali agens aliquid fubministrat, & passum similiter; sed diffe renter, quia agens subministrat rationem actiui, unde possit mouere naturaliter; passum autem ra tionem passiui, unde possit moueri naturaliter. Ad hoc ergo quòd motus sit naturalis, sufficit cy · hoc moueatur per modum naturalem, puta cum transmutatione materiæ per cursum alligatum materiæ:ita quòd motus naturalis est, quado hoc agit modo, & lege natura; & hoc patitur modo, Adaryum, & lege naturæ. Ad argumentum patet, quia non præcedit pars rei fiendæin actu sed lieut dictum elt.

Quaftie.

Quareret aliquis, Vtrum uerum sit, quod dicit Philosophus, q in his, quæ sunt per accidens, non oportet attendere similitudinem? Respodeo dicendum elt, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum est, quintentio & aspectus agentis super passum: semper fundatur super formam agentis; ita quòd quidquid agenti assimilatur, oportet qu cadat sub aspectu formæ; illa autem dicuntur fie Que diem riper se, que cadunt sub aspretu agentis, & per sur sieri per consequens sub aspectu formæ; & quia sic est, ideo effectus per le assimilatur agenti suo in forma; effectus autem per accidens ideo dicitus per Effectus accidensiquia exit aspectum agentis, & aspectus Annuel II licudine quamintendebat mouere agens in pas fum; 80 quia fic est, ideo non assimilatur talis este. eus suo agenti secundum omnem modum, mazime formalem.

Cansa namque faciendi prima secundum se paus: Calor enim in motu, calorem in corpore facit : is ue rd est aut sanitas, aut paro, aut sequitur eum paris aliqua sanitatis, aut fanicasipsa. Propter quod dici sur faceresquia illud facit sanitatem, cui consequitur, graccidit calor. Sur lada la

Manifestat quædam, quædix eræt. Et dividituo in tres partes, secundim quod tria, que dixerat manifeltat. Secunda ibif Quare quemadmodumi

possumus uocare uim sanatiuam, per quam edu- E in syllogismis) Tertia ibi [Quacunque autem à casu.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd Notificato (sicut statun dictum suit superiùs)aliquando res superius fit à parte habente partem, hoc est aliquando fit ab ipsa arte iuuante naturam; ita quòd partim fount ab arte, partim à natura: & hoc uult hic declarare, dicens; & in tali generatione ars est prima causa. Verbi gratia, medicus habet quiddita tem caloris in mente sua, per quam accipit, o, p calorem potest induci sanitas in corpore sanabili:primò ergo concipit calorem:fecundò facit, o corpus sanabile moueatur; ex cuius motu sequitur calor:qui quidem calor uel est sanitas, uel est pars sanitatis; uel ad illum sequitur sanitas, uel pars eius; in hoc ergo processu apparet, quòd calor conceptus primò est : secundò autem est calor excitatus in corpore. Et hoc estalquod dicht Philosophus in litera, que sic continuetur: ita dictum est, quòd res aliquando fit à parte habente partem;hoc est,ab arte iuuate naturam: que qui dem pars est prima causa faciendi:quod patet p exemplum. Calor enim supple conceptus in mé te artificis, scilicet medici in motu, facit calorem in corpore; qui quidem calor tachus, uel est ipsa sanitas, que queritur; uel est pars sanitatis, quando scilicet co habito, non habetur tota sanitas, sed aliquid eius, aut ipsum sequitur sanitas, aut eum sequitur non tota sanitas, sed aliqua pars sanitatis: & ideo calor in mente dicitur facere fani tatem primò, quia facit illud, cui accidit calor in corpore, ad quem calorem sequitur sanitas: facit enim motum, ad quem motum sequitur calor de bitus, & debita fanitas. Notandum est, quòd iste calor factus à motu sub quadruplici modo pót intelligi à nobis:primus modus est quod iple ca- Camu lor sit tota sanitas:ita quòd ipsum corpus este de satur à mo bitè calidum & in debita proportione caloris, fit plumes, ipfum esse sanna modo modo non line plumes. ipium este sanumssecundo modo potest intelligi quòd sit pars fanitatis: ita quòd habere debitum calorem, non est habere totam sanitatem, sed all quid eius; quia forte babito calore, adhuc non habetur tota proportio, que requiritur ad fanitatem: tertiò modo potest intelligi, quòd ipse calor non sit ipsa sanitas, sed solum dispositio, ad quam fequitur fanitas:ita quòd corpus debité ca hidum, est debite dispositum ad sanitatem:quarto modo, quod calor in corpore fit dispositio na ad totam fanitatem, fed ad partem cius; hoc ele ad aliquam proportionem, qua non estipsa sani tas, sed pars eius. Hos quatuor modos dedie Phi losophus intelligere in litera, uolens quod quicu que horum modorum ponstur, uerum est, quòd semper in talibus generationibus, que fient ab arte & à natura, ars est prima causa excitas naturam. Deinde cum dicit.

Quare quemadmodum in syllogismis omnium TEX.31. principium est substantia: nam ex quod qued est ? syllogismi sunt & hic generationes. Similisen naque his, & que sunt natura constituta se bas bent. Nam sperma facit, stout qua ab arte: Itabes

enim potestate speciem, & à quo sperma est ali- A ter, quòd natura in spermate aliqualiter assimiqualiter univocum. non enim omnia oportet quarere, ut ex homine homo: Genim fæmina ex uiro. Vnde mulus non ex mulo, sed si non orbatio

fuerit.

Manifestat secundum, quod dixerat : dixerat enim quòd in naturalibus est uniuocatio, & hoc manifestat. Vbi notandum est, quòd aliquando in natura non videtur esse univocatio; sicut quando ex spermate generatur homo, uel quan do ex masculo sœmina; ostendit ergo Philosophus, quòd in istis est univocatio, sed non secun dùm omnem modum, dicens: quòd quemadmo dum in syllogismis factiuis, omnium sactorum principium est substantia, idest quidditas rei in mente artificis; quia ex quidditate procedut syllogismi factiui, ex quibus syliogismis procedunt generationes artificiales: ita quòd similitudo est inter quidditatem in mente artificis, & quid-Propositio ditatem sacti: sicut est in istis, ita suo modo est in naturali in naturalibus: sicut enim artifex habens quiddibus, & arti tatem artificiati, habet in potestate speciem artificiati: ita in naturalibus sperma habet in potestate speciem fiendam ex ipso: & sicut est ibi uniuocatio, ita & hic; licet enim sperma non assimiletur illi, quod fit ex ipso; tamen illud, à quo est sperma, aliqualiter est uniuocum cum illo. Et unde dico aliqualiter ? quiz inter gignens & genitum non oportet requirere uniuocationem in omnibus; ita quòd omnia uniuocentur, sicut homo cum homine; ui demus enim, quòd fæmina fit ex uiro:inter fæno est omnimoda unimeda nui pocatio: similiter mulus non fit ex mulo, sed ex afino,& ex equa;& ibi non est omnimoda uniuo catio:quando dicitur, quòd inter gignens & genitum est uniuocatio; uerum est, nisi sit orbatio: Vocatur autem orbatio defectus naturalis in agente, per quem deuiat à suo effectu; ita quòd non omnino assimiletur si bi: sic ex defectu semi nis aliquando contingit, quòd effectus non af-Ex his habe femilatur illizen quo est semen. Notandum est sur expres- ad euidentiam literæ, quòd ad factionem artifisiati duo concurrunt, scilicet quidditas rei artidemostra - ciati un mente artificis, & syllogismus practi-

Orbatio quid.

ghed eff for eus, fundatus super istam quidditatem: primò e-

ficit;intellectus autem,& ars ex una materia, si- lectum, & cut ex ligno, aliquando inducit unum effectum, naturam. nim artifex uolendo facere domum, præconcificut scannum; aliquando autem alium ficut arpit quidditatem domus: secundo syllogizat, cham; sic uirtus formatiua in semine in una materia inducit diuersa membra. quòd si domus debet sieri, oportet quòd sundamentum lit inserius, & tectum superius; quia quòd agat per modum intellectus patettic: quia hoc requirit quidditas domus præconcepta: & intellectus per debita media peruenit ad debiab istis duobus proceditur ad opus; ita op quidtum finem; ut dicum est superius; & ideo quod ditas, super quam fundatur syllogismus; est prinfic agit, scilicet per debita media ad debitum finem, uidetur quasi intelligibiliter agere; & quia cipium totius processus, quia est principium syllogismi; & postea syllogismus est principium hoc habet ipia uirtus in semine, ideo ista actio af factionis; & ideo res artificiata assimilatur illi quidditati. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera, quòd in syllogismis practicis quidditas est principium: cui, scilicet quidditati assimiquia non potest esse, quòd sic uadat per debita latur res extra. Notandum est etiam diligen-

latur arti; sicut enim reperitur similitudo inter Natura in artem, & rem artificiatam; & ficut ars in uirtu- assimilatur te continet rem artificiatam : ita reperitur simi- arti. litudo inter sperma, ad minus quantum ad illud, à quo est; & illud, quod est à spermate: & sicut ars potestate continet artificiatum; ita ipsum sperma continet in uirtute speciem siendam : & iltas duas similitudines tangit Philosophus in

Quæreret aliquis. Vtrum sperma possit as- Quaftio. fimilari arti? Respondeo, dicendum est, quòd sperma potestassimilari artifici, sicut ipsi carpentario; & etiam instrumento. Primò al- Semen assi similari potest instrumento: naminstrumentum milatur er consideratum per se, nunquam inducit sormam tifici, co in artis; serra enim per se considerata, nisi regule-strumento. tur ab arte, nunquam inducit formam arcæ; sic sperma de se non inducit formam generati, nisi reguletur ab agente; & sicut instrumentum in uirtute artis inducit formam in artificiato; sic sperma in virtute animæ patris inducit rem genitam: Secunda assimilatio est, quia sicut forma artificiata est formaliter in artifice, uirtualiter autem in instrumento, & non formaliter; ita anima geniti , puta asmi , est principaliter in generante & formaliter; uirtualiter tamen in spermate; sic ergo assimilatur organo duobus modis. Assimilatur etiam arti; primum qui- Auer. sente dem, quia ars intelligibiliter agit; uidetur au- 114.7. Metem, quòd sperma agat per modum intellectus, taph. com. & ideo Commentator in hoc Septimo loquens Arifi. 2. de de uirtute generatius in semine, dicit quod sunt Gener. aniuirtutes diuinæ generantes sibi similia, secun- mal.c.3. dum quòd artes generant sua artificiata; & allegat ad hoc authoritatem Philosophi in libro de Animalibus dicentis, quòd tales uirtutes sunt similes intellectui, quia agunt sicut agit intellectus; sic ergo (secundum Commentatorem, & Qua agunt fecundum Philosophum) ideo agunt ad modum ad modum artis,quia agunt per modum intellectus. Hoc artis,agunt potest declarari multis uiis. Prima uia est, quia mellectus. hæc est differentia inter intellectum, & naturam; Differetia quòd natura ex una materia unum essectum es-inter intel-

similatur intellectui, non quia sit ibi intellectus, Vietus I se sed quia suo modo sequitur modum intellectus, minecur as & modum artis; & ideo uirtus in semine mul- pelletur qd totiens appellatur quid diuinum à Philosopho, divinum.

Digitized by Google

Oo

Secundania,

## Metaphysica

Jigentie & opus Dei. Tertia uia, quia licet instrumentum possit agere ultra formam suam, inquantum agit in uirtute principalis agentis;tamen nunquam potest agere ultra formam principalis agentis:licèt enim serra possit aliquid agere ultra formam suam, núqua tñ agit ultra uir tutem artis; cum nihil possit agere ultra formam Videmus enim, quòd uirtus in semine in una materia inducit diuerlitatem membrorum, quod quidem non potest habere à scipsa, in quantum est organum, nec uidetur quò ad uirtu tem in patre, qui est agens principale, quia multum occultum uidetur, quod'ex uirtute patris tot membra possint generari: licèt enim uirtus ista fufficiat ad nutriendum membra, tamen non ui detur sufficere ad hoc, ut generet membra in a- F lia materia: & ideo adhuc uidetur specialiter cócurrere uirtus intelligentie, & uirtus divina. Deinde cum dicit.

Quacunque autem à casu, sicut ibi sit; quorumcunque materia potest à seipsa moueri hoc motu, quo sperma mouet. Quorumcunque uerò non, ea impossibile sunt fieri aliter, quam ex

Manisestat tertium: dictum est enim superiùs, quòd idem generatur à natura, & ab arte; quando scilicet potest moueri ab aliquo, quod est in ipla, & ab arte: ita similiter potest esse, quòd aliquid generetur à natura per sperma, & fine spermate à casu; quando scilicet materia potest moueri duobus modis, scilicet à sperma-G te, & à seipsa. Et hoc est, quod dicit, quòd quæcunque possunt moueri à casu, sicut moueba tur a natura spermatis: & quorum cunque mate-, ria potest moueri - scipsa, hoc est ab aliqua uirtu te existente in ipsisseo modo quo sperma mouet; ista, supple, possunt fieri utroque modo: quorum cunque uerò materia non posest moueri nisivno modo, scilicet per uim spermatis, non possunt sie ri utroque modo. Notandum est, quòd in hoc est similitudo:quòd sicut aliqua fiebant à natura, & ab arte, quando scilicet materia poterat moueri utroque modo:aliqua ab arte tantum: ita fimiliter aliquæ formæ sunt, quæ non possunt educi ni si per uim spermatis; aliquæ sunt, quæ possunt educi per aliquam uirtutem similem uirtuti, quæ H dicit. elt in spermate; & ctiam per uim spermatis; ita quòd sicut quando aliquid educitur per naturam & per artem, principium in natura assimilatur arti; ita quòd quando aliquid educitur per uim spermatis, & sine spermate, puta per putresactionem; ista uirtus, quæ est in putresacto ad educendum istudi, est similis virtuti existenti in spermate; & sicut quando nulla uirtus est in ma teria, quæ assimiletur arti, uel res non educitur nisi uno modo tantum; ita similiter quando nulla uirtus est, que assimiletur spermati, res non potest educi nisi per uim spermatis.

Notandum est etiam diligenter, quòd ista ge-

media ad debitum finem, nisi quia est opus intel E nerata per putresactionem uocat generata à ca- Generate, fu:non est enim inconueniens, quod aliquidcom purefalle paratum ad unam causam non sit casuale, quod quo dens. tamen comparatum ad aliam est casuale: si enim tur genera comparetur ad uirtutem cœlestem, de cuius ap- ta à case. petitu est omnem speciem, quæ est in potentia, Appeten educere in actum; sic non est casuale: si uerò minui u comparetur ad calorem putrefacientem, qui lestuqui. non intendit generationem huius animalis, uel illius, per accidens est. Ita quòd sicut supra idem erat à casu,& ab arte;& natura, & casus in idem concurrebant: ita similiter idem est à spermate, & fine spermate.

Non solum autem de substantia ostendit ra- TEX.31. tio non fiers speciem, sed de omnibus similiter pri mis communis ratio, ut quatitate, & qualitate, et aliis categoriis. Erit enim uelut ærea sphera, sed no sphera,nec as, sed in are si fit. Semper enim oportet preexistere materiam & speciem, tin quid, & in qualitate, & in quantitate, & aliis similiter categoriis. non enim fit quale, sed quale lignum; nec quantum, sed quantum lignum, aut animal.

Respondet cuidam quæstioni, possibilisie ri: probatum est enim supra, quòd compositum generatur, & non forma; posset ergo ali- Dubinu n quis quærere, Vtrum hoc concludat in omni film. prædicamento? & uult hic ostendere, quòd sic. Et duo facit, quia primò ponit conuenientiam inter prædicamenta quantum ad hoc,quòd com positum generatur: secundò ponit differentiam inter prædicamentum substantiæ, & alia prædicamenta. Secunda ibi[Sed proprium substantie] Dicit ergo, quòd ratio ostendens, quòd forma non fit, sed compositum; non solum oftendit hoc de substantia, sed est communis ratio in omnibus prædicamentis, in quantitate, qualitate, & 2liis categoriis: fit enim ærea sphera, sed non sphe ra: nec etiam as fit, hoc est materia; etiam si torma talis puta sphera sit in ære.ratio autem, quare compositum sit in omni prædicamento, est; quia in omni, quod fit, oportet præexistere materiam, & etiam speciem; hoc est, omne, quod fit, habet materiam, & formam; ita benè in substan tia, sicut in qualitate, & in aliis prædicamentis: non enim fit quale, sed quale lignum; nec quantum, sed quantum lignum.

Sed proprium substantia ex his accipere est, quia necesse præexistere semper alteram substantiam 4-Etu existentem, que facit ut animal, si fit animal. Quale ueros quantum, non necessarium, sed pote state solum.

Ponit differentiam inter substantiam, & alia prædicamenta, dicens: quòd differentia est in-Disciona ter substantiam & accidentia: quia quando sub-inir s stantia generatur, semper præexistit altera substantia actu: ita quòd semper substantiam in cidenta potentia præcedit substantia in actu; & hoc dico in generatis ex semine : in accidentibus autem non est necessarium, quòd præcedar actus in po-

tentia materiæ; scilicet quòd præcedat aliquod A quòd illud est propriè dissinibile, quod potest ter accidens generans: quale enim uel quantum si generetur, non est necessarium, quòd præcedat quale, uel quantum actu, sed solum in potentia materiæ; quali dicat principium actiuum fubstan tix semper est substantia; accidentium autem nó. oportet, quòd sit accidens, sed substantia est aliquando.

TEX.33.

Q uoniam uerò dissinitio ratio est, & omnis ratio partes habet, ut autem ratio ad rem, & pars ra tionis ad partem rei similiter se habet.

Pottquam enim oftendit, cuius est quod quid est; & quod ipsum quod quid est, est idem cum eo, cuius cst; & quòdipium non generatur:in parte illa oftendit, quomodo fe habet quod quid Omnis diffe est, ad partes suas; que scilicet partes concurrunt i ro, co ha. ad quod quid est. Et dividitur in tres partes, quia bu parces in prima parte quoddam supponit, ex quo oritur quaftio: in secunda parte mouet quastionem illam:in tertia parte soluit cam. Secunda ibi [Dubi tatur iam, an] Tertia ibi [Aut multipliciter dicitur pars. Dicit ergo, quòd omnis diffinitio ratio elt, & omnis ratio habet partes; ita quòd sicut se habet tota ratio ad totam remitta se habent partes rationis ad partes rei : dicens ergo primò, o diffinitio est ratio, & ex hoc quod ratio habet partes, concluditur quad diffinitio habet partes: Secundum, quod ponit, est; quod sicut tota ratio se habet ad totam remitta se habent partes diffinitionis ad partes rei.

Quareret quis, Vtrum diffinitio habeat partes? Videtur quòd non, quia disfinitio sit per actum simplicem; sed ista, quæ imelliguntur in in tellectu lumplici, non habent partes ergo.

Ad oppolitum est Philosophus Respond, multiplici uja poslumus uenari, quod disfinitio habet partes. Prima uia est uia Philosophiaquia scilicet Diffe que diffinitio est ratio; ita quod sic sormatur consemode habet quentia ratio habet partes, diffinitio est ratio, ergo diffinitio habet partes. Ad cuius euidentiam notandum elt, quòd ratio non accipitur hic pro potentia intellectiua, uel potentia ratiocinatiua; quia si sic acciperetur, diffinitio non esset ratio: ticut enim diffinitio non est intellectus, ita non ett rati o illo modo: ratio autem hic accipiturillud, per quod nos ratiocinamur de re: & hoc modo distinitio est ratio, quia per dissinitionem ratiocinamur de diffinito; & isto modo tenet consequentia Philosophi, ratio habet partes, ergo dif finitio quòd auté ratio habeat partes, patet, quia ratio est iliud, p quod ratiocinamur de re;sed de re ratiocinamur resoluendo causam ad sua principia; quia ilta ratiocinatio non elt, nisi ut deueniamus in naturam rei; quod no pot elle nili per principia luz:li ergo ita elt, oportet quòd ilta ra tio, per quam ratiocinamur, comprehendat prin cipia rei : li autem comprehendit principia rei, partes habet, l'élicet ipfa principia. uia ad hoc declarandum est ex natura ipsius diffi nibilis. Ad cuius cuidentiam notandum est,

minare cognitionem nostram: nam cum diffinitio sit terminus; illud uocatur proprie dissinibile, simbile qd. quòd terminatum est:&ideo accidentia non pro prie disfiniuntur, quia sua natura non est proprie

terminabilis per se, sed resolubilis ad substantia: Accidectio ideo etiam genus no est proprie disfinibile, quia no proprie nostra cognitio nunquam figitur in genere, sed diffiniture semper quarit descendere usque ad speciem; in qua quidem specie specialissima status est; nunquam enim nostra cognitio figitur in aliquo præ dicamento, donec sit in specie specialissima, quæ

dicit naturam unam; habito enim ipso genere ab ipso intellectu, non quiescit, sed semper quærit determinationem aliam : habita autem specie R specialissima, non requiritur alia determinatio; quia ultra speciem specialissimam nulla forma est, sed solum requiritur designatio formæ per materiam; [ecüdùm hoc ergo illud;quod est pro priè diffinibile, est specialissima in prædi camento substantiæ: omnis autem species habet

partes rationis, scilicet genus, & differentiam; & per cosequens propriè disfinibile partes habet, & per consequens ipsa diffinitio; quia diffinitio non est nisi expressio diffinibilis. est ex natura nostri intellectus: intellectus enim noster uenatur diffinitionem per uiam composi- Intellestus

tionis & diuisionis; ut dicitur Secundo Posterio que habeat rum: ubi autem compositio &diuisio, ibi est pars finitionen. extra partem; ita quod res, quæ debet diffiniri, non oportet quòd semper habeat partes reales, sed semper habet partes rationis, quas uenatur

ipse intellectus, quando uult diffinire ipsam rem: primò enim uenatur conceptus rei, secundum quem conceptum res diffinibilis conuenit cum alia re; & ab isto conceptu accipitur genus: secu dò uenatur conceptum rei, secundum quem res diffinibilis differt à quolibet alio conceptu, & ab isto conceptu accipitur conceptus differentiz; & quia intellectus noster primò se ponit super conceptum conuenientiæ: immo(ut ue

conuenientia, quàm sub differentia; ideo intellectus noster intelligendo concipit conceptum, & sicut concipitur, ita diffinit; & per consequens diffinitio habet conceptum extra conceptum.

rius dicatur) primo occurrit res intellectui sub

Ad argumentum dicendum est, quòd ideo actus Ad argum. disfinitions est simplicium intelligentia, quia p talem actum res non assirmatur esse, uel non esfe. Vel ideo quia intelligitur natura simpliciter, diffinisimus que non habet necessario partes reales, sed solu est simplici partes rationis. Velideo dicitur actus simplex, "s insellige" quia diffinitio non est unius natura per aggrega tionem, sed unius simpliciter; licet infra illud unum intellectus concipiat aliquam dualitatem. Debemus enim imaginari, quòd in uenando dif finitionem concurrit compositio & divisio, & sic est actus compositiuus & divisiuus: in fine autem istius uenationis illud, quod intelligitur, est natu ra simplex, quæ habet omnes istos conceptus,

partes.

Digitized by Google

Oo 2

#### · Metaphylicæ

actus finalis non est, nisi simplicium intelligentia. Deinde cum dicit.

Dubitabitur iam, an oportet partium rationem esse in totius ratione, an non? In quibusdam enim uidentur esse, in quibusdam non . Nam circuli ratio non habet eam, qua incissonum; & tamen dividitur circulus in incisiones, ut syllaba in elementa.

Mouet quasdam dubitationes. Et diuiditur in duas partes, quia primò mouet dubitatióes duas: fecundò soluit eas. Secunda ibi[Aut multiplici-An partes, ter dicitur pars.] Prima in duas, quia primò modiffinit . uet dubitationes, dicens; quòd dubium est, utrū nes igredia partes, uel diffinitio partium accipiantur in diftur defini- finitione totius, uel non? secundò reddit ratione F tione tetius istius dubitationis, dicens; benè de hoc dubitatur, supple, quia in disfinitione quorudam totorum accipitur diffinitio partium, siue accipiuntur partes in diffinitione, quorundam autem no. Exemplum, quia diffinitio circuli non habet ea diffinitionem, quæ est incisionum: hoc est dicere, partes circuli, quæ uo cantur incisiones circuli, non accipiuntur in diffinitione eius. Exemplum aliud: diffinitio syllabæ habet eam diffinitionem, quæ est elementorum; hoc est dicere, ele menta; hoc est, litera uocalis & consonans sunt partes syllaba, & accipiuntur in diffinitione syllabæ, ergo partes accipiuntur in diffinitione totius:sic ergo in diffinitione circuli non accipiun tur partes totius, in diffinitione auté syllabæ sic: & tamen simile uidetur de uno & de alio: quia si cut circulus diuiditur in partes suas; que uocantur incisiones;ita syllaba in suas, quæ uocatur ele menta. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem, si priores partes sunt toto, & recti acutus est pars, & digitus hominis; prior erit actus recto, & digitus homine. Videntur autem illa esse priora. Secundum rationem namque dicuntur ex illis, & in esse si non inuicem

priora.

Quærit fecundam quæftionem , & primò ponit questionem, dicens: quòd questio est, Vtrum partes fint priores toto, uel totum fit prius parti An pars sie bus? Secundò arguit pro una parte, scilicet quòd prior toto, sint priores toto, dicens: quòdacutus angulus est pars recti, & digitus est pars hominis: suppleatur, sed invia generationis pars uidetur prior suo toto: Tertiò arguit pro alia parte, scilicet quòd totum est prius partibus; & hoc duobus modis: quia totum diffinit partes, & non è conuerso. & hoc est, quod dicit; quòd tota uidentur priora partibus; quia secundum disfinitionem & rationem partes dicuntur ex totis, & non è conuer sò:acutus enim angulus diffinitur per rectum; quia acutus angulus est minor recto: secudo mo do totum est prius parte; quia tota possunt esse si ne partibus, & non è conuersò: sicut homo potest este sine digito & non è conversò; quia digi 'tus separatus est digitus æquiuoce. Er hoc est,

inuenti fecundùm istam uenationem, cideo iste E quod dicit Philosophus: quòd tota sunt priora si non inuicem, hoc est, quia possunt esse sine aliis. Notandum est, quòd optime secunda quastio Car beeque mouetur post primam: cuius ratio est, quia om- fio m ne, quod diffinit aliud, habet prioritatem respe-Ctu illius: si ergo partes diffinirent totum, oporte ret quòd haberent aliquam prioritatem respectu totius:quia ergo in ipsa quæstione quæsitum est, utrum partes diffiniant totum, & omne diffinies prius est diffinito, ideo statim post primam ponit secundam. Notandum est, quod esse prius alio secundum Commen. est duobus modis: quia Dottrina aliquid est prius alio in uia generationis : aliquid Commen. autem est prius alio complemento: secundu hoc ergo partes quantitatiux funt priores suo toto in uia generationis:quia generatio procedit de im Teto prin perfecto ad perfectum, de parte ad totum; in uia Pertibes, e autem complementi totum est prius. Sic ergo prima ratio de prioritate locu habet in uia quo: lecunda autem in usa complementi. Deinde cum dicit.

Aut multipliciter dicitur pars, quorum unus TEX. 34. quidem modus est, qui mensurat secundum quantita tem: sed hic quidem pratermittatur. Ex quibus nord substantia est ut partibus, perserutandum est. S igitur est hoc quidem materia, illud uerò species, aliud ex his, & substantia est materia, & species, & quod ex his est.

Soluit propofitas quaftiones. Et dividitur in tres partes, quia primò soluit primam quæstionem: secundo secundam: tertiò mouet quoddam dubium; ex cuius manifestatione declaratur utra que quæstio. Secunda ibi[Dictum est igitur & nunc.] Tertia ibi [Dubitatur autem & meritò.] Prima in tres, quia primò soluit primam quæstio nem: secundò solutionem applicat ad exempla, quæ fuerunt posita in quæstione: tertiò remouet quandam cauillationem . Secunda ibi[Quapropter circuli ratio] Tertia ibi [Etenim linea] Prima in tres, quia primò ponit multiplicem acceptionem partis: fecundò ex hoc dat solutionem intentam:tertiò manifestat quoddam, quod dixerat. Secunda ibi [Est quidem ut materia dicitur pars] Tertia ibi [Dicendum enim speciem.] Pars mali Dicit ergo, quòd pars multis modis dicitur: uno phana. enim modo dicitur pars fecundùmquidditatem: & ilta est pars, quæ mensurat suum totum: & sic binarius aliquotics replicatus mensurat quaternarium: sed iste modus partis pretermittatur ad præsens. Alio modo dicuntur partes, ex quibus constat substantia rei : & de talibus est intétum: talis autem pars aliquando est materia, aliquando species:nam in composito hoc quidem mate ria est, hoc autem forma; illud ucrò est composifitum ex his: & dictum est in precedetibus, quòd fubstantia est materia, forma, & compositum ex Notandum est, quòd quædam sunt partes quantitatiue, que aspiciunt rem secundum sua quantitatem;quia ergo non elt quæltio de quantitate rei, sed de essentia; ideo benè dictum est à



quædam autem sunt partes essentiales, hoc est, que integrant effentiam aliquius; eo modo quo dicimus, quòd materia & forma sunt partes 'rei; & quia hic est quæstio de esse rei, ideo benè dictum est à Philosopho, quòd de talibus partibus perscrutandum est: ita quòd quæstio Philosophi super hocvidetur fundari, Vtrum materia sit pars rei diffinibilis?

Est quidem ut materia dicitur pars alicuius, est. autem ut non; sed ex quibus speciei ratio. V t concanitatis non est pars caro. Hac namque materia, in qua sit. Simitatis nerò pars aliqua est. Et totius qui dem statue pars est assesus autem quod species dici tur flatue non.

Solutio go-

Ponit solutionem, dicensita supra distinctum B est de partibus; materia ergo respectu alicuiuspo test esse pars, quia aliquid reperitur, cuius diffini tioni praconcipitur ipsa, scilicet ratio speciei & formæ simul, & aliquid no præconcipit materia. Exemplum de utroque; caro est materia, & caro. non est pars concauitatis, quia concauitas potest diffiniri fine carne; est enim caro materia, in qua fit concauitas, & non quæ diffiniat concauitaté: caro uerò est pars respectu simitatis, quia simitas non diffinitur fine naso. Aliud exemplum, æs est. materia, & as respectu compositi ex are, & forma, scilicet statuæ, est pars: respectu autem illius, quod est species & sorma solum, hoc est respectu figuræ statuæ tantum, non est pars. Notan-Pars in dif dum est, quòd solutio Philosophi sundatur super C finnio ali- duas propolitiones: prima est, quòd illud est pars in diffinitione alicuius, fine quo illa res non potest concipi:secunda propositio est, quod aliqui do materia est intra conceptum illius, si accipiatur per alium modum. Prima propositio patet: quia diffinitio rei est expressio conceptus rei: ad hoc enim fit diffinitio, ut rei conceptus exprima tur: & ideo à Commentato. aliquando disfinitio multibi in uocatur instrumentum intellectus, quia per diffi nitionem tanquam per instrumentum deuenitur in conceptum rei; si ergo diffinit:o est expressio conceptus; illud, fine quo conceptus non potest exprimi, aliquo modo est pars diffinitionis: illud autem, sine quo potest exprimi, non erit pars dif finitionis, & sic patet prima propositio. Secun D da patet sic:uidemus enim quòd albedo non est pars diffinitiua respectu hominis, quia totus con ceptus hominis haberi potest sine conceptu albe dinis; & tamen est pars diffinitiua respectu hominis albi,quia impossibile est concipere hominem album line albedine. Ex his habetur solutio Philosophi: quia enim totus conceptus concauitatis potest haberi sine carne; ideo ipsa caro non. est pars diffinitiua respectu concauitatis:sed èco tra, quia conceptus limitatis non potest haberi si ne naso & carne; ideo aliquo modo est pars diffinitiua respectu illius: & codem modo quia conceptus compoliti & iplius totius ex are & figura non potest haberi sine are, ideo as est pars dif.

Philosopho, quòd hac pars pratermittenda est: A finitiua respectu illius; sed conceptus figura potest totus haberi sine ære: ideo non est pars diffinitiua respectu illius.

> Dicendum enim speciem, & inquantum habet speciem unumquodq : e, sed materiale nunquam secu dùm se est dicendum.

Manisestat quoddam, quod dixerat: dixit.n. Redit ratio quòd respectu totius materia est pars; respectu ne comunda autem speciei non; & huius reddit rationem, di-diffi isupe cens:quòd illud respicit formam, & s peciem, qd rioribus. unicuique conuenit secundum rationem sorma sua, & per se:materiale nunquam per se, & secun. dùm se conuenit speciei; & ideo materiale non pertinet ad diffinitionem speciei : quasi dicat,illud contingit speciei & formæ, quod cotingit si bi inquantum tale, & perfe. Et hoc est, quod dicit litera, quòd species in unoquoque est, quod contingit unicuique inquantum unumquodque habet talem realitatem; materiale autem & ma-. teria non contingit rei secundum se, & inquantùm tale.

Quercret quis, Vtrum in disfinitione speciei Questio. materia sit pars diffinitiua? Respond.dicendum. est, quòd species accipitur hic pro forma; qualis sorma est concanitas, uel figura statuæ: & sic acci piendo speciem, sic dictum est, quòd materia no ost pars disfinitiua respectu illius: cuius ratio est, quam tangit Philosophus. Quæ quidem ratio fun datur super duas propositiones: prima est, quòd illud est di ffinitiuum respectu alicuius, quod con uenit libi inquantum tale: & hoc est, quod dixit, illud, quod pertinet ad ipsum quod quid est, &, inquantum habet speciem & formalitatem: secu da propolitio est, super quam fundatur: quòd ma, teriale & materia non conuenit tali formæinqua tùm talis:si enim caro conueniret concauitati in quantum concauitas, omnis concauitas esfet car, nea: & si æs conueniret figuræ statuæ, inquantum talis figura, nulla talis figura posset reperiri nisi

Quæreret aliquis. Cum hæc dicta ualeant in Luchio. forma & in specie, que in sui diffinitione non co, cernit materiam, sicut est forma mathematica, ut figura, uel concauitas, Vtrum ualeant in spe-; cie naturali, sicut est homo? Respond. dicendum; est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum, est, quod differentia est inter materiam, & mate Differentia riale:materia enim potelt esse de essentia specieis inter mate illud autem, quod est materiale respectu speciei, riam, et ma nunquam est de essentia illius speciei: nocamus nunquam est de essentia illius speciei: uocamus enim illud materiale respectu speciei, quod acci dit speciei:ita quòd tota species potest saluari sine illo; licèt ergo species hominis, & species naturalis concernat in sua essentia materiam; tame , non concernunt illud, quod est materiale, quodnon concernit sibi inquantum tale. In formis er- un formis go mathematicis imaginabimur, quòd materia mathemati est extra quidditates illarum, quia accidit talibus sus materia formis, quod fint in tali materia, sicut concauita est extra ti quòd sit in ligno: & in talibus materia accidit illarum.

Oo 3 for-

#### Metaphylicæ

Materia duplex.

bus autem naturalibus, sicut est homo, imaginabor materiam in se, & materiam significatam: materia in se est de essentia speciei; materia autem signata accidit speciei: sicut enim signatio accidit materiæ; ita materia signata accidit speciei,& rei habenti materiam: & sicut signatio est quid materiale respectu speciei, ita materia signa ta:itaquòd materia signata uel eius signatio, quia accidit speciei, dicitur materiale respectu illius: & quia sic est, ideo non conuenit sibi inquantùm tale: & quia non conuenit sibi inquantum tale, io non est de essentia illius: & sic regula Aristot. est universalis, & in istis, & in aliis: quia illud, quod non conuenit alicui fecundum fe, quod etiam uo catur materiale, non est de essentia rei.

Questio.

Quæreret consequenter quis. Vtrum posfi mus dicere, quòd illud materiale sit de essentia simul sumpti, sicut dicebamus de materia, quam uis non sit de essentia speciei? Respond. dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notan dum est, quòd individuum respectu speciei est quoddam simul sumptum: species enim non dat Differentia intelligere nisi principia speciei; individuum auvier indim tem dat intelligere principia speciei & signatiodani et spēm nem eorundem; itaquòd individuum dicit totam; essentiam speciei cum signatione; & ita dicit duo respectu illius:licèt ergò signatio non sit de essen tia speciei, qua species uocatur forma; tamen est de essentia individui, eo modo quo habet essentiam. Imaginamur ergo duplex simul sumptum: G quoddam simul sumptum, quod est compositum ex materia & forma, cuius simul sumpti forma: est pars, sicut ærea sphera est quoddam simul sum ptum, sphera autem est pars eius: quoddam simul fumptum est, quòd secundum modum intelligedi est compositum ex specie & signatione spéi: primum ergo fimul fumptum dicetur compolitum ex materia & forma; secundum autem magis ex materiali & formali, ut formale accipiatur ipsa species, materiale autem signatio. Deinde cum dicit.

Quapropter circuli ratio non babet eam,qua est incisionum; sed que syllabe eam, que est elementorum. Nam elementa rationis partes sunt sicut speciei, on materia. Incisiones uerò huiusmodi, sicut partes ut materia in quibus fiunt, propinquiores tamen speciei, quam quando inare sit rotun-

Salutio du

Applicat folutionem hanc ad exempla, polita in quastione. Et dividitur in duas partes, quia primò hoc facit: secundò remouet quoddam du bium.Secunda ibi [Est autem ut neque elementa]Dicit ergo primò; propter ea, quæ dicta funt, manifestum est, quòd ratio circuli non habet ea, que est incitionum, hoc est circulus non capitáncisiones in sui diffinitione; ratio autem syllabæ capit in sui diffinitione elementa, idelt literass di Aum est enim in præcedetibus, quod partes, quæ pertinent ad speciem cadunt in disfinitione spe-

formæiet est de essentia simul sumpti. In specie- E cici, non autem partes, que pertinent ad matei riam; elementa autem respectu syllabæ sunt partes speciei, & non ut materia: incisiones uerò cir culi sunt partes, qua pertinent ad materiam, nou ad speciem. Verum est tamen, quod materia respectu circuli est in duplici differentia, una est Matrian magis propinqua, ficut funt incifiones circuli, in [pellucar. quibus fit circulus; quædam autem magis remota sicut æs, si contingat quòd rotunditas circularis fiat in ære:ita quòd incisiones circuli, & æs sút materia respectu circuli formæ; sed tamen incisio nes circuli propinquiori aspectu accedunt ad for mam circuli, quàm æs.

Est autem ut neque elementa omnia syllaba in ratione insunt, ut hac cerea, aut qua sunt in aere. F Iam enim & hac pars syllaba quasi materia sen-

Remouet quoddam dubium:dictum est. n. a partes syllabæ, scilicet uocalis, & consonans ad speciem,& non ad materiam pertinent: crederet ergo aliquis, quòd omnis litera, hoc est omnes li teræ pertinerent ad diffinitionem fyllabæ,uel ad species: litera enim cerea, uel quæ est in aere, nó pertinent ad disfinitionem syllabæ, nec ad spém eius: talis enim litera est pars syllabe, sicut materia sensibilis; & hoc dicere magis pertinet ad ma teriam, quam ad speciem. Ad euidentiam totius literæ notandum est primò, quòd pars pertinens Pan spi, ad speciem, uocaturilla, sine qua species non po- " pimate telt concipi:pars autem materialis uocatur illa, si rialu que, ne qua species potest concipi. Hæc autem est in ples: duplici differentia, pars enim materialis, fine qua res potest concipi, potest appellari ipsa materia, sine qua forma potest concipi, sicut patet in sormis mathematicis: & isto modo possemus dicere, quòd æs est materiale respectu figuræ, uel re spectu concauitatis: Secudo modo pars materia lis uocatur pars signata, uel pars quantitatiua: & isto modo dictum est, quòd semicireulus uel inci no circuli é pars materialis respectu circuli; quia incifio circuli sequitur circulum signatum & no circulum nt huiusmodi. Supponamus enim, p circulus sit in ære, inueniemus hic triplicem par tem, scilicet partem formalem, sicut genus & differentia circuli; si enim dicatur sic, quòd circulus est figura plana, unica linea contenta; & figura plana tanquam genus, & unica linea contenta, ta,tanquam differentia pertinent ad speciem cir culi; & sic sunt partes speciei & formæ; licèt diffe rentia dicat magis formam, quam dicat genus. Reperientus enim duplicem partem materiale; Pars met uoco enim materialem partem quidquid accidit rialis de speciei; illud autem, quod accidit speciei & for- plex mæ, potest esse ipsa materia; sicut accidit figuræ, quòd lit in ere;& ideo est pars materialis: Secundo modo pars materialis potest dici pars quanti: tatiua, quæ sequitur signationem rei: & ilto modo incitio circuli est pars materialis. Hémusergo! triplice parte. s. formale sine spei, partem materia, le, qua estipla materia: & partem materialem.s.

quam uoco partem quantitatiuam. Bene ergo di xit Philosophus, quod partes syllabæ sunt partes speciei, quia sine literis non potest concipi syllaba, sicut sine uocali & consonante; partes autem circuli, sicur incisiones accidunt speciei, & hod quia sequuntur circulum signatum: sicut ergo signatio circuli accidit spei, ita similiter tales ptes. Quereret aliquis, Vtrum fit nerum, quod dixit

Philosophus, scilicet quòd incisiones circuli pro

pinquiùs schabent ad speciem circuli, quam ipsū

æs?Respondeo dicendum est, quòd sic. Ad cuius

go utrunq; pertineat ad materia, hoc est, ad par

Circulus no euidétiam notandum est, quod nunquam potest repermur I reperiri in re circulus, nisi in circulo signato; om சு,வர் i er nis.n.circulus realis existit cu circulo signato; po test.n.réperire circulus, qui nó sit in ære, licèt er-

Quartie

lse mede.

tem materialem; tamen quia potest reperiri forma circuli absque eo quòd reperiatur in ære, puta sicut in ligno:non tamen potest reperiri, quin reperiatur in circulo fignato: propinquiùs ergo se habebit signatio circuli, uel circulus signatus, quam æs.Imaginabimur ergo triplicem partem, scilicet partes rationis, & istx sequuntur totam speciem; siue sint sub esse intellectiuo, siue sub es fe reali; ficut partes rationis hominis funt genus & differentia, uel materia & forma non fignata; & ista partes sequentur hominem, sue homo in telligatur, siue homo sit in re. Secundo modo in telligemus partes quantitatiuas, quæ sequuntur rem ut signatam: & individuatam; & sine talibus partibus non potest concipi species ut est in re: in re.n.nunquam est species nisi secudum esse signatum: sicut circulus nunquam est nisi in circu lo signato. Tertio modo imaginabimur partem materialem, sine qua species potest esse, etiam in esse reali: sicut forma circuli secundum esse reale & secundum esse intelligibile potest esse præter zs. Et si sic est, cum ista partes, qua sunt in secu do gradu, aspiciant speciem necessariò, ad minus quò ad esse reale, si non quò ad esse intelligi bile: tertiæ autem partes, quæ funt in tertio gradu nec isto modo, nec illo aspiciant, patet quia propinquiùs,& minùs per accidens aspiciunt il-Alique pe la de secundo gradu, quam ma un constant de essention dum est, quòd non est impossibile, quòd aliquid sub uno modo acceptum sit de essentia alicuius; quod non & tamen sub alio modo acceptum non est de eseris de essem s'entia illius: sicut materia est de essentia alicuius, puta hominis; & tamen ut signata non est de es-1entia illius sub isto modo. Similiter ad proposi tū, litera uocalis & consonans sunt de essentia sy labæ,& tamensub tali ratione in aere,& cera accidunt syllabæ; pertinét enimmagis ad materiam sensibilem syllabæ,quam adessentiam suam; ad' fyllabam enim requiritur litera; sed op sit in tali, uel in tali materia hoc accidit. Deinde cum d.

Etenim linea non si in dimidia corrumpitur, aut bomo in ossa, aut neruos, or carnes; propter boc sunt ex his, sicut entibus substantia partibus. Sed ut

illam partem, que sequitur signationem materie, A ex materia. Etenim quidem quod simul totum partes, speciei uerò & cuius ratio, non adhuc. Quapro

pter nec in rationibus.

Remouet quandam cavillationem: diceret Cavillation emm aliquis:illud est de essentia alicuius, quo re nem dalmis. moto, illud corrumpitur: sed linea, uel circulus corrupitur in partes suas: puta circulus diuisus in incisiones, linea in suas partes; & sic uidetur, o incissones sint de essentia circuli, uel partes linee, de essentia linex. Hoc ergo remouet, ostendens, quòd propter hoc non sequitur, quòd sint partes nisi materiales, non partes speciei. Et duo facit, quia primò hoc ostendit: secundò quia facit men tionem de corruptione speciei, ostendit quomodo aliter corrumpitur compositum, & aliter species. Secunda ibi [Quæcuque quidem igitur fum pta]Prima in duas, quia primò ostendit, quod di ctum est : secundò concludit quoddam corollarium,ibi[Horum quidem igitur.]Dicit ergo, 🔈 linea non corrumpitur, nisi diuisa in dimidia; & homo corrumpitur in offa & carnes: sed propter hoc non sequitur, quod species sit ex his partibus,in quas fit corruptio, sicut ex partibus, quæ funt partes substantiz, hoc est, speciei; sed magis sicut ex partibus, quæ sunt ut materia, hoc est, partes materiales: & ideo iste, in quas fit corruptio, sunt partes illius, quod est simul totum; hoc elt, individui lignati: speciei uerò, & illius, cuius est proprie diffinitio, non funt partes, nisi forte si cut materia: & ideo tales partes, quæ non funt Partes que formales non accipiuntur in rationibus, hoc est non fue for in diffinitionibus rei, quia no sunt partes speciei. males, non Notandum est, quòd omnis actus, & omnis cor- in rationiruptio propriè respiciunt signatum & individua bus. tum;& non ipsam speciem, quæ abstrahit à signa tione;ideo partes, in quas fit corruptio, sunt partes entis signati, & no partes speciei. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd nó obstante, quòd corruptio rei fiat in tales partes, non funt nisi sicut materia: immo argumentum est ad con trarium:quia eo ipso quòd fit corruptio in tales partes, ideo funt partes entis signati; signatio autem accidit speciei, & ideo tales partes speciei acci-

D Deinde cum dicit. Horum quidem igitur inerit talium partium,ratio, horum uerò non oportet in esse, si non fuerint simul sumpta. Nam propter hoc quidem quadam ex bis ut principiis sunt, in que corrumputur, quedam uerò non sunt.

dunt; partes enim, in quas fit corruptio, sunt, hec

ossa, hac caro; que accidunt speciei hominis.

Ex his concludit quoddam corollarium: dictú elt, quòd tales partes materiales pertinent ad simul sumptum, & non pertinent ad speciem: & ideo ratio talium partium erit in ratione simul sumptorum, scilicet individuorum, non tamen in ratione specierum. Ethoc est, quod dicit: quòd Ensiefimal ideo ratio illorum non crit, scilicet specierum: un sumpta do de in ratione nullius erunt, quòd nó fuerit simul Plicas. sumptum:ex quo ostendit, quòd quadam entia,

**fcilicet** 

## Metaphylicæ

scilicet, simul sampta, sur ex his principiis, i quæ E proprie corrumpitur; sed non est pars forme, dicorrumpuntur : qu'edam autem non sunt ex his principiis, sicut species & formæ. Notandum est, quòd (ficut dictum est supra) simul sumptum potest accipi duobus modis:uno modo accipitur simul sumptum compositum ex materia & forma: ficut fimul fumptum est æs signatum, cuius simul sumpti pars est ipsa sorma, scilicet figura. Secun do modo sumitur simul sumptum ipsum indiuiduum, cuius pars est spes, & quidditas: & siue pri mo mo, siue scdo mo sumatur, illud, qd p se cor rupitur, est ipsum simul sumptu; per accidens au te ipla forma, uel ipla species, uel ipla forma respectu compoliti, uel ipsa species respectu indiui. Coposition dui: & sic ipsum copositum, quod propriè corrusoluitur in pitur, proprie resoluitur in principia, in qua fit principia, i corruptio, scilicet materia & forma: forma aute, quæ per se non corrumpitur, no habet talia prin cipia. Et hoc est, quod dixit Philosophus, op quæ dam sunt ex his principiis, in quæ corruputur, sicut composita: quedam autem non, sicut forma: similiter individuum, quod propriè corrumpitur componitur ex principiis signatis in quæ sit corruptio, sicut individua: quadam autem non, sicut species. Deinde cum dicit.

Quacunque quidem igitur sumpta species & ma, teria sunt, ut simum, & æreus circulus, hæc quidem corrumpuntur in hoc, & pars ipsorum materia. Que cunque uerò non concipiuntur cum materia, sed sine materia, ut rationes speciei solum, hac non corrumpuntur, aut omnino, aut taliter non.

Quia fecit mentionem de corruptione rei, & G de principiis corruptionis, ideo in parte ista uult ostendere, quæ corrumpuntur per 1e, & quæ non, Et duo facit, quia primò ostendit, quòd composi. tum,& simul sumptum corrupitur:secundò ostédit, quòd materia & pars materialis est pars illius, quod per se corrumpitur, non autem illius, quod per accidens, scilicet form xibi [Quare illo rum quidem principia] Dicit ergo primò, quòd simul sumpta sunt illa, quæ concernunt speciem & materiam, sicut simum, quod concernit conca uitatem & nasum: & similiter sicut ærcus circulus, qui concernit figuram, & æs; & hec per se cor rumpuntur in hoc, scilicet materiam & formam, & pars istorum materia est: que cunque uerò nó quorum partes non sunt partes materiales, sed partes speciei, sicut sormæ; ista uel omnino non corrumpuntur, uel non corrumpuntur totaliter, scilicet per se, sed per accidens. Deinde cum d.

Quare illorum quidem principia er partes, qua sunt sub ipsis, speciei uero nec partes, nec principia bæc. Et ideo corrumpitur lutea statua in lutum, G. sphera in as, & Callias in carnem, & ossa. Amplius autem circulus in incissones.est .n. aliquis qui concipitur cum materia. Aequiuoce namque dicitur circulus;qui simpliciter dicitur: & singuli,quia non est proprium nomen singulorum.

Ostendit, quateria est pars compositi, quod

cens:quia ita est,quòd composita propriè corrupuntur; ideo partes materiales, in quas fit corruptio, funt proprie partes huius copositi: sperum ma. ueiò, quæ per se non corrumpuntur, non sunt partes, nec principia: corrumpitur enim statua lu tea in lutum, quod quidem lutum ita est pars isti us compositi, quod non est pars statuz, hoc é, figuræ: & sphera ærea corrumpitur in æs, quod quidem ita est pars compositi, quod non est pars fpheræ:& Callias corrumpitur in carnem, & offa;quæ funt partes compoliti,& non forme:similiter circulus materialis corrumpitur in incisiones, quæ sunt partes quantitatiuæ, non formales: est enim aliquis circulus materialis, & concipitur cum materia: & iste dicitur æquiuocè circulus cum illo, qui non concernit materiam circuli: concernentes materiam non habent propria nomina, tamen nomine communicamus eis circulos; licèt hic circulus, & circulus simpliciter æquiuocè dicitur circulus. Notandum est, quòd signai, hoc, quod dictum est de ultimo, multum facit 904 pro parte præcedenti: quia enim forma corrumhabet sepitur in materiam, uideretur fortè ali cui, quòd
miss premateria esset pars formæ, quia species non cor- pria, alua rumpitur, nisi in partes quantitatiuas & signatas; nomine se forte uidereturalicui, quòd tales partes essent cuimina partes speciei: hoc autem excludit Philoso. per counge w dicta hic:quia licet materia per se sit pars compo nomine ju siti, quod per se corrumpitur; tamen non opor- cui, qua tet, quòd sit pars speciei, & quidditatis, quæ per salua uaccidens corrumpuntur: & lic ad formam non p rent mem-tinent, nisi partes formales; ad compositum etia partes materiales: similiter ad individuum pertinent partes quantitatiux, nó autem ad ipsam spe ciem, & quidditatem rei.

Quareret quis. Vtrum hic circulus, & circu- Quafin. lus simpliciter dicatur æquiuocè? Videtur quòd non:si enim dicatur sic, Sors est homo, & homo, est homo; non equiuocatur natura hominis: ergo à fimili si dicatur, hic circulus est circulus, non æquiuocaturnatura circuli. Ad oppolitum elt Philosophus. Respond.dicendum cit, quòd hoc nomen circulus potest imponi huic circulo duo bus modis:uno modo secundum quod in hoc cir Circulm, culo faluatur circulus & forma circuli: ita quòd huc cate fed inquantum circulus: eum una formalitas fit ier. in circulo, & in hoc circulo inquantum circulus cît;ideo una formalitas prædicatur de utroque. Idem nomen alio modo potest imponi huic circulo, inquantum hoc; ita quòd sit proprium nomen illius, & significet illum circulum, ut signatum: & sic accipiendo significat æquiuocè spēm circuli, & hunc circulum. Secundum autem primum modum, quando dicitur, hic circulus; & cir culus est circulus:natura spēi, & formæ pradica tur de utroque: secundum autem secundum mo dum, cum dicitur, circulus est circulus hic; per iltud nomen lignat lignationem liue materiam

Simul Sum-

qua fit cor.

Tuptio.

in signato: & ita secundum primum modum no- A omnes sensus sint priores ipso animali I toto suo men semper significat unum; secundum autem itiodum fecundiim fignat naturam,& naturam fi Adargum, guatam, live lignationem. Ad argumentum patet, quia codem modo dicendum est de homine, & distinguendum, sicut de circulo; si hoc nomen homo imponatur homini, & huic homini.

Dittnm est igitur & nunc ipfum nerum, & can sam amplius manifestius dicemus repetentes. Nã quacunque sunt rationis partes, & in quas dividitur ratio, be sunt priores, aut omnes, aut quedam.

Soluta prima quæstione, hic soluit secundam, quæ est, urrum partes sint priores toto, uel poste riores? Et dividitur in duas partes, quia primò Toluit quæstionem:secundò docet respondere ad quandam interrogationem, possibilem sieri in p hac materia, ibi [Interrogationi uerò obuiare ne cesse.]Prima in duas,quia primò ostendit, quò d partes rationis, idest formales sunt priores toto; Tecundo ostendit, cuius dicuntur partes, partes rationis ibi Sed rationis specici partes] Prima in duas, quia primò dicit, quòd partes formales sút priores toto: secundò ostendit hoc per exempla, ibi[Quoniam ucrò animalium.] Prima in tres, quia primò dicit, quòd partes formales funt prio res : secundò ex hoc concludit propositum suis scilicet quod partes formales sunt priores, mate riales polteriores. Seeunda ibi[Recti uerò ratio] "Tertia ibi[Quare quæcunque funt partes ut ma teria.]Dicit ergo primò, quòd dictum est in que Ilione præcedenti, & nunc ipsum uerum: tamen amplius repetimus, in qua repetitione manife-Partes ro- stius fiet, quod dictum est. Notandum est, quod missime sor quastio ista de prioritate partium est multum an males sunt nexa præcedentissi enim partes sunt priores topriores toto to, accipiuntur in diffinitione totius: li autem po steriores è conuersò crit, scilicet quòd totum ac 'cipictur in diffinitione partium : ideo benè dixit Philosophus, quòd in solutione istius quæstionis manisestabitur præcedens: que quidem solutio est, quòd partes rationis & formales, in quas diui ditur diffinitio totius, sunt priores toto, aut omnes, aut quædam.

Quareret quis. Quare dixit, aut omnes, aut quædam?cum uideatur simpliciter, quòd omnes partes formales sint priores. Respondeo. dicendu D est, quòd tribus uiis possumus hoc saluare.

Prima via Prima uia talis est, quædam sunt principia forma lia, quæ sequuntur essentiam rei pro toto suo am bitu; quadam funt principia formalia, qua non Principia sequuntur essentiam rei, nisi sub aliquo gradu ter formalia in tio:uidemus enim quòd de effentia animalis eit, su tripico fe quòd habeat fensum; ita quòd sensus est princi-Animal no pium formale animalis; non enim potest faluari animal sine sensus dine sensus sine sensus omne animal; sed solum sequatur animal in tertio gradu;quia animalia perfecta habent omnes . sensus. Dicemus ergo, quòd licèt sensus sit principium formale animalis; non tamen oportet, o

ambitu: sed solum aliquis fensus, sicut sensus tactus; ita quòd licèt non omnis sensus sit prior; tamen aliquis sensus est prior. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd omnes partes formales funt priores, uel quædam: quia non semper omnes sunt priores, sed aliquando quædam tantu. Secunda uia ad hoc probandum est ex habitudi- Seculdavia. ne,quæ est inter genus & differentiam:genus.n.: & differentia sunt partes rationis cum diffinitio. ne:genus enim dicit rem in potentia:differentia: autem dicit eandem rem, ut est in actu:licet ergo. uideretur alicui, quòd genus propter sui potentialitatem non effet plus ipfo toto, quod diffinituritamen nulli debet nideri, quin differetia pun ter actum, quem dicit, sit prior. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd uel omnes partes rationis sunt priores; uel si aliquis dubitaret de omnibus propter genus, ad minus quedam funt priores, sicut differentia. Tertia uia est uia Com- Tertia uia mentato. uult enim Commentator, quod aliqua inxia Auer. entia sunt, quæ dicunt puram formam; & in tali- opmio. bus partes rationis funt partes formales tantum; ita quòd nulle funt partes materiales: aliqua **en**tia funt, que concernunt materiam; & in talibus alique partes sunt formales, alique materiales. In primis ergo entibus (fecundum eum) quia om nes partes sunt formales, omnes partes sunt prio Pars mate. res: in secundis uerò entibus aliquæ partes sunt rialis & priores, sicut formales; & aliquæ posteriores, sicut materiales. Et hoc est, quod dixit Philosoph. est posterior secundum exposizionem suoma cui una contra secundum expositionem suam, quia uel omnes partes rei sunt priores, quando scilicet in re non

formalis & materialis. Relti uerò ratio non dividitur in acuti rationem, sed que est acuti in que est recti. V titur autem disse niens acutum recto: minor enim recto acutus. Simi liter autem & circulus, & semicirculus se babents Semicirculus enim diffinitur circulo. Et digitus toto: talis enim hominis pars digitus.

est nisi pars formalis: uel quæda partes sunt prio

res, quædam posteriores, quando in re est pars

Postquam ostendit, quòd partes sormales sunt priores; hic ostendit, quòd partes materiales & quantitatiuz sunt posteriores: cuius ratio est, quia pars quantitatiua non disfinit suum totum, sed diffinitur per luum totum:non enim diffinitio re cti dividitur in diffinitionem acuti; fed econucrsò diffinitio acuti præaccipit diffinitionem recti; quia totum ponitur in disfinitione acuti: dissiniés enim acutum, utitur recto: acutus enim angulus est angulus minor recto: & sicut se habét acurus, & rectus; ita se habent semicirculus & circulus: quia semicirculus diffinitur circulo: est enim semicirculus dimidia pars circuli: & fic digitus dif finitur per hominem; est enim digitus talis pars hominis. Deinde cum dicit.

Quare quecunque sunt partes ut materia, & in que dividitur ut materiam, sunt posteriora. Quecun qua nerò ut rationis & substantia secundum ratio

Digitized by Google

Solutio Seconde que

TEX.35.

Queftio.

#### Metaphysica

nem priora, aut omnia, aut quedam.

Concludit conclusionem principalem de parte materiali & formali, dicens: quòd quæcunque sunt partes ut materia, & in quorum diffinitione dividitur ipsum totum ut in materiam, sunt posteriores ipso toto, aut omnes, aut quedam; sicut

præexpositum est. Deinde cum dicit.

Quonia uerò aialium anima est forma ipsorum (bec enim substantia est animatisque secundum rationem substantia est) & species, & quod quid erat esse tali corpori uniuscuiusque. Pars enim si diffiniapur bene, non sine opere diffinietur, quod non existet sine sensu. Quare huiusmodi partes priores, aut om nes, aut quadam simul toto animali. Et secundum mumquodq; ita similiter. Corpus uerò, & haiusmo di partes, posteriores sunt hac substantia. Et quod diniditur in hac ut in materiam, non substantia sed

ta ë ab ipsa

simul totum. Manisestat per exemplum, quòd pars sorma-Exemple de les est prior: & tria facit, quia primo ostendit, Etaillustrat quomodo forma est prior materia; & per conse quens composito, siue simul toto: secundò osten ditac partes quantitatiux sunt priores toto aliquo modo, & aliquo modo non: tertiò quia fecit mentionem de simul toto, nequis crederet, q infum universale nullo modo possit dici simul to tum ostendit, quo uniuersale potest dici simul to tum: Secunda ibi, [Eo quidem igitur, quod simul totum.] Tertia ibi,[Homo auté,& equus.] Dicit ergo primò, ita dictum est, co pars forma-Substantia lis prior est; anima enim est pars formalis, quia substantia rei animatz est ab ipsa anima, & spe- G cies; & ideo est pars secundum rationem, quia per animam quod quid erat esse, & quidditas inest corpori; corpus enim animatum, & unaqueque pars eius non potest benè disfiniri sine anima; quod patet ex hoc, q pars corporis non pot bene diffiniri sine corpore; corpus autem nó po test bene diffiniri sine substantia: & ideo sequitur cy sensus cadit in disfinitione corporis, & par tium corporis: & quia sic est, ipsa anima, que est pars sensitiua, prior est; & omnes partes forma-Jestuel quædam ad minùs funt priores ipso anima li,& secudum unam quamque partem arimalis, similiter est, quòd ipsa sorma est prior ea : corpus uerò & partes materiales posteriores sút hac sub stantia fotmali, & in hanc substantiam, quæ H est compositum, & in hanc partem materialem diuiditur, non ipfa fubstantia, quæ est forma, sed simul totum, idest ipsum compositum. Notandū .est, quòd quælibet pars ccrporis, & ipsum corpus pars corpis, elt organum animæ & instrumentum:cum enim :anima sit respectu corporis & forma, & etiam motrix, oportet cy corpus, & quælibet pars eius habeat rationem moti, & rationem materiæ; sicut ergo nun contingit cognoscere materiam sine forma, ita non contingit benè disfinire corpus & partem corporis sine anima; & anima est prior ficut forma, & ficut substantia disfiniens; prior (dico) corpore, & parte corporis: quia ue-

0 malibet

organum

anıma.

E rò ipsum corpus, & partes corporis ost organum; & ratio organi cognoscitur ex opere; quia secun dum diversitatem operum indicamus diversita- Roogani tem organorum specificam; ideo ratio partium et istra corporis ex opere est . iudicamus enim manum ex opere. esse diuersam à pede propter diuersitatem operis: ratio autem operis non potelt persecte sciri sine forma, quæ est ratio operandi; & ideo par- Farme ? ni tes corporis non possunt sciri sine anima, quæ est operand. forma, sicut dicit Philosophus. Deinde cum d.

Eoquidem igitur, quod simul totum, priora hæc, est ut sic, est autem ut non: neque enim possunt esse separata: neque enim quo cunque modo se habens digitus animalis, sed aquiuocus qui mortuus: Quadam kerò simul, quecunque principalia, & in quo ratio & substantia. Puta si hoc cor, aut cerebrum.

nibil enim differt utrum tale.

Comparat ad inuicem partes quantitatiuas,& suum totum, dicens; partes quatitativas esse prio res sno toto, est quidem ut uerum, & quidem ut non uerum: quòd enim non sunt priores, patet: titatina quia iplum totum potest esse sine aliqua talium quem de partium; partes autem non possunt esse sine toto: sur prison, digitus enim, qui est pars animalis, quocunque posserena modo acceptus, nó debet uocari digitus; digitus enim separatus à neruis, & iuncturis non est digi tus, nisi æquiuocè: licèt autem sine talibus partibus, sicut est digitus, possit esse totum: quædam tamen lunt partes in animali, ficut principales, si ne quibus homo non potest saluari: hæc autem lunt partes, in quibus faluatur principalis ratio totius, puta animalis sicut est cerebrum, uel cor, fine quibus non faluatur animal: An autem cor fit principalis pars, aut non; in quo faluatur ratio animalis; aut cerebrum, hic nihil ad propositum: , hoc tamé fufficit, quòd quædam funt partes prin-. cipales, fine quibus non potest saluari totum: & quædam funt, sine quibus potest saluari totum.

Notandum est, quòd partes quantitative sunt Distant priores toto, sicut simplex composito, quia tame non possunt habere existentiam, nisi in composi de pend to, posteriores sunt: &ideo benè dixit Philosoph. materiali. quòd aliquo modo funt priores, & aliquo modo posteriores. Notandu est etiam, p (sicut dictum est)ratio manus, & ratio digiti, & talium partiu efe inden organicarum, quia habent, quòd non possunt de doct, e d se esse organa; non sunt tales partes, nisi quanti- walland tatiuz: quia ergo organa non sunt nisi mota à for existent. ma, & uiuificata à forma; si hoc perdant, perdunt rationem organi, & per consequens no sunt par tes, nisi zquiuocè. Et hoc est, quod dicit Philoso. o digitus mortuus nó est digitus nisi æquinocè.

Homo autem, & equus, & que ita in singulari bus, universaliter autemnon sunt substantia sed simul totum quoddam ex materia hac, & hac ratione,& uniuerfaliter.Singulare uerò ex ultima mate ria Socrat.iam est.Et in aliis similiter . Pars igitur quidem ast et speciei, speciem autem dico quod quid erat ese, of simul totius eins, quod ex specie et ma teria ipja Sed ronis partes, que speciei jolum sunt.

Partes quà

#### Liber Septimus.

cens:quòd homo, & equus, quæ funt in fingulari. bus, tamé per intellectum accepta universaliter, non funt substantia, idest tantum forma, sed funt quoddam fimul totum compositum ex hac forma, & materia, tñ uniuerfaliter acceptis; fingulare autem componitur ex materia & forma; sed ex materia ultima, & signata: forma enim & ma+ teria signata iam est Sortes, uel aliquod aliud indiuiduum: & fecundum hoc materia uniuerfalivia picci de ter accepta potest esse de essentia speciei alicueffentes se ius, & de quidditate eius: speciem enim hic uoco non formam, que est altera pars compositi; sed ip fum quod quid erat esse rei, quod est quoddam simul totum, compositum ex specie & ipsa mate ria. Notandum est, quòd si hic loqueretur Philosophus de specie, que est altera pars copositi, non dixisset quòd materia est de essentia eius; sed quia loquitur de specie, quod idem est quod ipsum quod quid erat esse rei, compræhédit omnia prin cipia rei, que quidem sunt materia & forma, ideo dixit o materia est de essentia speciei, quæquide species est ipsum quod quid erat esse, & quod quid rei cius totum.

Dubitatur, Vtrum sit uerum, quòd materia sit de ellentia rei, siue de quidditate? Videtur quòd non; quia(secundum Philosophum superius) par tes materiales accidunt quidditati, sed materia est pars materialis, ergo & c.Ad oppositum est di Materia & Ctum Philosophi hic. Respondeo, hic sunt duo de dessiture claranda:primum est, quod materia est de essenrum natur- tia aliquorum, ficut rerum naturalium: fecundum erit, Vtrum quia est de essentia, possit dici & de quidditate?Primum patet duplici uia: prima uia est ex differentia, quæ est inter res naturales, & Differentia polita est in Sexto inter natu-rali, er ma shematics. maticz non concernunt materiam nec quò ad es 6. Metaph. se, neç quò ad diffinitionem: mathematica auté aen. com. 2. concernunt quò ad esse, sed non quò ad disfiniri; res autem naturales concernunt utroque modo: imaginabimur ergo, quòd tota effentia rei mathe maticæ potest disfiniri præter materiam, sed non potest esse sine materia:essentia autem rei natura lis nec esse, nec distiniri potest præter materiam: ex hoc ergo quòd iste gradus rerum naturalium fic est divisus contra gradum mathematicarum rerum, patet quòd materia est de essentia earum.

> Secunda uia est ex hoc, quòd substantiæ non diffinitur per additionem, quæ uia primam fortificat: posset enim aliquis dicere, quòd licèt materia cadat in diffinitione rerum naturalium, tamen non est de essentia, immo est magis aliquid additum essentiæ: uidemus enim quòd accidentia diffiniuntur per subiectum,& tamen subiectu magis debet dici additum essentiæ, quàm debeat dici de essentia : quædam ergo sunt, quæ cadunt in diffinitione aliquorum, ficut de estentia eorú : quædam autem funt, que cadunt magis ficut additamenta essentizzdiceret ergo aliquis aduersa-

Ostendit simul totum esse in universalibus, di A rius, quòd materia cadit in dissinitione rei, non se cut de essentia, sed sicut additamentum essentia; Ad hoc ergo excludendu adducta est secuda uia, quòd substantia nó diffinitur per additionem; er go nec substantia materialis; illud ergo, quod ca dit in diffinitione substantiarum naturalium, ita erit de essentia, quod non erit additum essentia: cum ergo materia cadat in diffinitione rerum na turalium, ut probatum est in Sexto; oportet quita Tex. com. 2. sit de essentia, quod non sit additum essentia; sor ma ergo si diffiniretur per materiam, diffiniretur per additum, quia forma non est ens nisi quia entis in alio; si autem ipsa substantia per se subsi, stens diffinitur, cum ipla sit substitua per se stans, oportet & sua essentia non sit essentia addita essentiz, & quod unumquodq; sicut se habet ad es- 2. Metaph, se,ita se het ad diffiniri, nec diffinitio sua erit per 4. additum; & sic patet primum, op materia est de essentia rerum naturalium.

Quantum ad fecundum notandum, quod est 🚜 mate. Vtrum, scilicet sit de quidditate? dicendum est, ria sie de quod secundum aliquos sola forma est de quiddi qdduase. tate; hæc est enim differentia (ut dicut) inter esten Alioran tiam & quidditatem, quia essentia compræhen- opinio. dit omnia principia reisita quòd secundum hoc : quidditas est pars essentia, sicut & ipsa sorma est pars compositi: quòd autem ipsa forma sola dica tur quidditas, hoc ipfi probant sic : solùm potest deci quidditas à quo aliquid potest diciquid;à lo la autem forma aliquid potest dici quid:materia enim secundum Philosophú in hoc Septimo nec Tex.68.8. est quid, nec quale, nec quantum; & ita non habet aliquem modum prædicabilem, ut uidetur;& sic sola quidditas est; materia autem non: immo materia habet quidditatem per formam. Pro hac opinione uidetur Commentator esse superiùs in hoc Septimo, qui dicit quòd quidditas hominis niosuperius est homo uno modo, & no est homo alio modo: com, 21. si enim accipiatur homo pro forma, idem cst ho mo, & sua quidditas: si autem accipiatur homo pro composito ex materia & forma, non est idé homo, quòd sua quidditas: quasi dicat Commentator:materia hominis no est quidditas hominis. fed sola forma. Sic ergo iste est unus modus di-

multum fonant uerba Philosophi in multis locis; ubi dicit, quòd in forma idem est quidditas cum eo, cuius est quidditas; sicut statim dicit, quanima & esse animæ idem sunt:in compositis autem ex materia & forma non funt idem propter mate-Alius modus dicendi est, o quidditas si cut essentia compræhendit materiam & formam non tamen sub modo signato: & isti q sic dicut imaginantur quòd differentia inter quidditatem & formam in rebus compositis est, sicut inter to tum & partem:quia quidditas cópræhendit mate riam & formam; & ita forma est pars eius, & sic non est differentia quantum ad istum modum in

cendi, quòd, scilicet essentia rei compositæ com-

præhendit materiam & formam:quidditas enim

dicit folam formam. Et pro isto modo dicendi

## Metaphylicæ

ter essentiam & qu'idditatem, niss secundum ra- E. tionem: si enim quæratur, quid est essentia hominisidicetur humanitas: si queratur, que est quidditas?dicetur quòd humanitas; humanitas enim comprehendit omnia principia hominis, scilicet materiam & formă: & sic forma est pars quiddi tatis. Deinde cum dicit.

Sed ratioms partes, qua speciei solum sunt.

Patter fa-

Quia fecit mentionem de partibus rationis; tionis cuius hic oftendit, cuius funt partes. Et duo facit, quia parte sunt. primò dicit, quòd sunt partes speciei, & non indi uidui: secundò hoc probat, ibi Ratio uerò. ]Dicit ergo primò: ita dictum est de partibus rationis & diffinitionis, que quidem sunt partes solius fpeciei,& non individui. Deinde cum dicit.

> Ratio uerò ipsius universalis;circulo enim esse,& etrculus, anima esse, & anima idem. Simul aute puta circuli haius, & singularium alicutus, aut sen sibilis, ant intellectualis, (intellectuales antom dico ut mathematicos; & sensibiles, ut areas, et ligneos) borum autem non est diffinitio, sed cum intelligentia aut sensu cognoscuntur, hoc est cum actu uidentur. Abeuntes uerò ex actu, non palàm utrum quidem fantsaut non sunt? sed semper dicuntur & cognoscun tur universalis ratione. Materia quidem ignota secundum se. Materia nerò alia sensibilis, alia intelle Gualis. Senfibilis quidem ut as & lignum, & quali bet mobilis materia. Intellectualis uerò qua in senfibilibus existit, non inquantum sensibilia, ut ma-

Probat hoc, quod dixit; & est ratio talis: partes diffinitionis & rationis funt partes illius, quod diffinitur; sed solum universale, & species diffini vninersalis tur, & non individuum: ergo sunt speciei partes, o species & universalis. Et hoc est, quod dicit, sic continua do:ita dictum est, quòd partes rationis sunt partes speciei & sormæ: & hoc est, quia ratio, & disfinitio iplius uniuerfalis & speciei:circulus enim & essentia circuli sunt idem, & anima, & essentia anima funt idem; fimul autem fumpti & indiuidui, & alicuius fingularium, fiue fingulare fit femfibile, fiue intelligibile, hot elb, mathematicie cir culum sensibilem (dico) secut hunc circula press, uel ligneun; horum non est distinitio: cuius ra-Queri ni rtio est, quia intelligentia, hor est imaginatione diffinitio. & fenfu cognoscuntur: & quando revedunt ab actuali infectione sensuum nescitur acrum sino, H nescimus, utrum sint, uel non sint, mis quado sunt arel non fint : in fua enim abfentia nó cognofcua tur, nisi reducantur ad universale: sicut cognoscimus hunc hominem inquavim reducimus ad hominem; quod at non cognoscuntur shoc eft propter materiam & fignationem materiæ, quæ quidem materia fecundùm fe ignota est : sensibi Als autem materia uocatur materia naturalis, que Materia se dubilcitur motui, ficut appuel lignum ; intelligibi fibilis er in dis autem upcarur mathematica, lieux cotinuum; telligibilis Quodiliotelli infentibilibus puinen mathematica abitrahit per in tellectum ab ipfis feasibilibus; co modo quo concipinais materiá continui pre

ter naturam fenfibilem, at puta eris, aebligni.

Quomodo igitur se babet de toto & parte, et prio TEX.36. re, & posteriore, dictum est.

Concludit, quod dixit supra, dicens: quòd dictum est, quomodo se habet de prioritate, & posterioritate partium. Notandum est, quod Philo-Ratio & spe sophus dicit, quòd ratio est speciei & formz; & cier & foruidetur super hoc tangere triplicem rationem. me. Vna ratio est: quia illius est propriè dissinitio, qd Primeri idem est cum sua essentia, hoc autem est homo; species, & non individuum: quia enim individus addit supra essentiam signationem; ideo propter addustapes talem signationem non est omnino uerum dicere,quod idem sit indiuiduu,& natura rei: si enim diffinitio est indicatiua essentiz, illius est propriè ratio & diffinitio, quod est ipsa essentia. Hác rationem tetigit Philosophus, quando dixit, quòd circulus, & essentia circuli sunt idem: quasi dicat essentia circuli, & ipse circulus idem sunt: & ideo circuli est proprie diffinitio, & ratio, & pars formalis:essentia circuli non est idem, quòd circulus zreus, uel ligneus propter concernentiam ma teriæ: & ideo hæc non est diffinitio propriè, nec ratio huius est tantum pars formalis, sed etiam materialis:ita quòd alicuius est pars formalis tan tum, scilicet formæ speciei, at circuli; & animæ: alicuius é pars formalis & materialis, sicut huius circuli erei. Secunda ratio est: quòd illius est pro Secunda ที. priè diffinitio & formalitas, quod potest capi ab intellectu; & de cuius natura potest certificari in tellectus, etiam si sensus non cadat super illud tale:talis autem est essentia rei non signata: cum enim diffinitio sit designativa formalitatis, proprie formalitas rei est, quæ diffinitur: & hæc est; quæ capitur in intelleccu:de formalitate autem fi gnata, puta Sortis non pollumus certificari, nili Certificatio quando elt præsens sensui: certificatio enim diffanitiua est de quadam re fixa & immobili, de qua Temper verum est dicere, quod sic est; sicut quòd homo estanimal;que quidem certificatio non ca dit super individuem, nisi inquantum reducitur ad amineriale: certificatio enim individui non est sixu:aliquando enim est uerum dicere, quòd sor per est fub homine, aliquando op non est: & ideo eius certificatio indefinita est & continges: & ita non cadit sub modo diffinitivo. Hanc rationem tetigit Philosophus, quando dizit: quòd de istis actualiter sub sensu. Terriaratio est, quia materia Terriero. defignata estignota nobis, & hacratio est quali eadem cum secunda, quam rationem tetigit Phi losophus, cum dixit: quòd materia de se ignota elt, sue sit sensibilis, sue intelligibilis.

Quarcret aliquis, Vtrum singulare sa distini. Questia bile?Respondco, dicendum est, quòd duplici uin possumus uenari, ipsum singulare non esse distimi bile. Prima uia est ex hor, quòd diffinitio est folius forma; liue forma fit pars rei, fiue fit confe ques toum:imaginabimur ergo sedm hie uii: 🗪 illud, quod dicit tormalitaté aliqua, diffinibile & certificabile est:quod aut non dicit somulitatem certifi-

KKG

certificabilem, nec diffinibile est: cum enim dif finitio sit idem, quod certificatio; illud, quod pro priè habet certificationem, habet disfinitionem: illud autem, quod propriè habet certificationem, forma est: certificare enim rem non est, nisi scire formalitatem rei & essentiam eius. Et ideo duo priè diffini prohibentur à diffinitione uera, scilicet genus, To no possus & individum: genus enim propriè non dicit for-Genni, et in malitatem, sed aliquid in potentia ad formalitatem:magis enim propriè dicitur, quòd genus sit. quid formabile per diuerlas formalitates, quam quòd fit aliqua formalitas; genus enim est quod continct potestate plures differentias: plures auté: differentiz funt plures formalitates. Prohibetur etiam à uera diffóne ipsum individuu; individuu, R .n. supra specié non addit formas, nec formalita tes; sed solum signatione formæ: & quia non addit formalitatem; & sola formalitas est illa, quæ Sola forma propriè certificatur & diffinitur:ideo no propriè letase, que individui certificatur: intelligimus enim in indi-Profrie dif viduo formalitatem speciei, & signationem eiuffinibilis eft. dem, ipla formalitas potest diffiniri, & individua quantum ad iplam formalitatem; fed hoc diffini re non est diffinire ipsam individuum, nisi inqua tum est reductum in ipsam speciem & formalita tem: & fic patet prima uia, quòd indiuiduum no diffinitur. Secunda ma est exclisserentia, que est inter viam dissinam; demonstrativam, & designativam: aliquod enim est, quod scitur per diffinitionem, sicht quidditas & essentia rei &ira ut sic nescitur per demonstrationem; sicut diffini tio non est demonstratio, nec econuerso: si enim quaratur quid est homosbene potest responderi sua diffinitio; sed nunquam demonstratio: ita q quidditas hominis potestissiri per uiam diffinitio nis, sed non per viam demonstrationis. Similiter aliquid est, quod scitur per demonstrationem, ut complexus puta quod mangulus habet tres, sed tamen nescitor per diffinitionem; quia diffinitio nó est complexorum. Ita credo, quòd sit aliquid, quod ita sciatur per designationem, quod non sci tur per dissinitionem, uel per demonstrationem; ficut quidditas speciei signatæ in individuo:fi.n. intellectus non cadit super individuo nisi in præ sentia uisus, uel alterius sensus, de eo nihil potest Aciri, utrum lit, uel quid stiquia ista quidditas individui non erit nisi quidditas speciei, eo quòd non addit supra ipsam nec quidditatem, nec foramalitatem; de ratione enim formalitatis ut forma litus est, est (ut credo) quod sit semper divisibilis uel per species, sicut est formalitas generis (co modo quo potest dici genus habere formalitaté) quel per idiuidua, sicut est formalitas speciei: si ér -go individuum haber formalitatem propriam,il la uel incliet alteri, uel posset inesse, quia esset di uisibilis; omnis autem intentio, quæ inest alteri, uel pot inesse, no est intentio individualis. Et hoc est ratio Anicen. Quinto Metaphrostedens, quòd -Ameenna. individuum non dilfinitur; quia illud, quod diffi-

certificabile est; quod aut no dicit sormalitatem A nitur, sormalitatem habet; que quidem sormalitas, uel inest alteri, uel potest in esse: si enim quaratur, quid est Sortes?& dicatur, quòd Sortes est filius talis hominis iustus: dico quòd hæ duæ formalitates, scilicet esse filium, & esse iustum polfunt inesse alteri, & etiam coniunctio horú duorum:&si dicatur, quòd Sor, est filius talis hominis iustus, interfectus tali tempore, & in tali loco; ad huc non est impossibile, hoc inesse alteri : & sem per quot quot formalitates addas, non est impossibile inesse alteri: sic ergo individuum potius scitur designatiue, quam diffinitiue. cum dicit.

> Interrogationi uerò obuiare est necesse, quando quis interrogat, utrum rectus, & circulus, & animal priora; aut in quas dividuntur, & ex quibus sunt partes, quia non simpliciter.

Ostendit, quomodo respondendum est interrogationi, que posset fieri in ista materia. Et duo Querespon facit, quia primo ponit interrogationem iplam, dendu huiu ostendens, quòd non est respondendum, niss sub sce materia distinctione: Secundo exemplificat de distinctio iterrogatio ne resposionis ibi [Si quidem enim est anima animal]Dicit ergo, quòd quando aliquis interrogat, utrum circulus sit prior, quam partes suz, uel reotus, uel animal, in quas partes dividitur, & ex qui bus componitur; necesse est interrogationi obuiare per distinctionem,& non est respondendu simpliciter & uno modo. Deinde cum dicit.

Si quidem enim est anima animal, aut animatum ant unuquodque,quod unicuique; & circulus,quod circulo esse rectus,quod recto esse substantia vetti;quid quidem, & quomodo dicendum est posterius; puta his qua in ratione, & qua recto universa li Etenim hic quidem est materia, qui ereus rectus, & qui in lineis singularibus. Hic autem sine matevia, his, qua in ratione, posterior. Eis uerò, qua in sin gularibus partibus, prior. Simpliciter autem non di cendum. Si uerò altera, & non est anima animal, et st boc quidem dicendum, boc autem non dicendum, sicat dictum est.

Exemplificat, quomodo elt distinguendum, dicens: quòd supposito quòd animal animatum, & ipsa anima sint idem;& quòd circulus & essen- Exéplifeatia circuli sint idem, & quod rectus & essentia re tio ad idem. di sint idem, & quòd breuiter unumquodque & fua essentia sint idem:hoc supposito, si quæretur, Vtrum rectus lit prior, quàm lint partes, uel econ uersò? non est respondendum simpliciter; sed per distinctionem de recto, & de partibus suis, qui,scilicet est illerectus, qui est prior uel posterior; & quæ sunt illæ partes. Rectus enim est in duplici differentia; est enim rectus in materia, & in lineis singularibus, ut areus: & rectus intellectus fine materia, ficut rectus intellectus preter æs & lignum.Similiter partes sunt in duplici di f ferentia, scilicet partes materiales, & partes ractionis: & sic rectus est posterior partibus rationis,& tamen est prior partibus materialibus,quæ -funt in fingularibus; & fic distinguendo de parti

#### Metaphylicæ

bus, non dicendum est, neque respondendu uno E les uocantur, in quibus quidditas rei concipitur modo: si uerò dicatur, co rectus non est essentia recti, nec animal est essentia sua, puta asa: si.n. asa est essentia, uidendum est, de quo toto di, & de quo non;quia aliquis rectus est idem,quod essen tia sua, sicut rectus in universali; & aliquis non, si cut rectus in particulari. Notandum eff so luppo sito & essentia rei sit idem cum ipsa re, puta cum recto;posset aliquis credere, p haberet unitatem in refecundum omnem modum acceptú ; quod quidem est fallum; non.n. rectus secundum oem modum acceptus, est idé cum essentia recti, quia: zreus rectus non idé est, quod essentia recti; alias, essentia recti semper esset in ære; & ideo si fiat ista suppositio ab aliquo, non est facienda sine di stinctione, dicendo: correctus universaliter acce- p ptus, est idem, quod essentia recti: non autem re-Ctus singularis. Et hoc est, quod dixit Philosoph. quòd facta illa suppositione, distinguendu est de recto, & de partibus recti; ut possit uideri, quis rectus est idem cum essentia sua; & ut possit uideri, que sint ista partes, qua sunt priores isto re cto, qui est idem cum essentia sua. Notandu est, co si aliquis uellet dicere, co essentia rei non est: idem o res, non effet dicedum fine difunctione; quia res sub uno modo accepta est idem; sub alio modo. Et hoc est, quod dixit Philoso. 9 si ab aliquo supponatur alteram esse essentiam, & rem, distinguendum est. Notandum áthic, & Philoso. quado dixit, o si aía, & aíal poneretur ab aliquo esse idem: hoc dicit, non quia sit uerum, quanima fit tota essentia animalis; sed hoc dicit secundum opinionem illorum, qui dicuut, quòd forma est tota essentia rei.

bitatio.

Partes

plices.

Dubitatur autemmeritò, que speciei sunt partes,& que non,sed simul sumpti? Hoc.n.manifesto existente, non est diffinire unumquodque. V niuersa:

lis enim & speciei est disfinitio.

Postquam prolixè dixit de partibus speciei,& partibus materialibus;ut hæc magis pateant, ad+ huc mouet dubitationem circa ista. Et tria facit, Altera des quie primò mouet dubitationem, quam tractat prolixè: secundò ostendit, quò d præter ista restat dicendum: tertiò epilogat ea, quæ dicta funt in præcedentibus. Secunda ibi[Vtrum autem etiá præter materiam] Tertia ibi [Quòd quidem igitur est op quid erat esse, & quomodo.] Prima in duas, quia primò mouet dubitationem: secundò pertractat eam, ibi [Quæcunque igitur funt partium.] Dicit ergo primò: prolixè dictum est de partibus formæ,& rónis: meritò ergo dubitatur, quæ funt partes speciei,& quæ nó, sed simul sum pti?si.n.hoc non sit manisestum,non poterit mauifeltari diffinitio rei:diffinitio.n.non est nisi vni uerfalis & speciei, cuius sunt partes rationis, & non pattes materiales:nisi ergo cognoscatur differentia inter partes materiales, & partes ratiode nis, ratio rei non erit manisesta. Notandum est, op partes rationis uocantur, fine quibus quidditas rei concipi non potest:partes autem materia-

secundum esse: quia ergo disfinitio rei sequitur esse in conceptu, & non esse in essentia; ideo par tes rationis, quæ non possunt separarià conceptu, accipiunturin diffinitione: partes autem ma teriales, quæ & si non possunt separari ab essentia, tamen separantur à conceptu, non accipiuntur in diffinitione: Cum ergo hæ accipiantur, & ille non; oportet uidere, quæ sinthæ, & quæ non; & quæ sit differentia inter illas, sicut dixit Philo sophus. Deinde cum dicit.

Quecunque igitur sunt partium ut materia,& qua non, si non fuerint manifesta, nec ratio erit ma n efesta, que rei. Quacunque quidem igitur uidetur fatta in diversis specie, ut circulus in ere, o lapide, & ligno: hac quidem manifesta esse uidentur; quia nihil circuli substantie es, neque lapis propter

leparari ab ipsis.

Pertractat istam quæstionem. Ad cuius eui- Numi dentiam notandum eft, quòd si sola forma esset mum de essentia rei, omnes partes dissinitionis essent dessent formales; & nihil intraret diffinitionem, quod se haberet ad modum materiz; immo quidquid ma teria, uel ad modum materiz effet, extrancè se ha beret diffinitionis& statim quando distingueretur pars materialis, et pars formalis, statim sciretur, quod partes formales essent de essentia rei: quia tamen materia est do essentia rei in aliquibus, & in aliquibus non; ideo tota perserutatio qualtionis elt circaihoc, Vtrum materia st de essentia rei . Circa autem hanc quastionem tria facit, quia primò ollendit, quòd nec in rebus naturalibus, nec in rebus mathematicis, materia uidetur esse de offentia rei:secundò hoc spe cialiter ostenditanirebus mathematicis, recitis epinionem Platonis, qui posuit, quèd materia non est de essentia rei: tertiò ostendit, quòd samum est auferre materiam à quolibet esse rei na auralis. Secunda ibi [Quoniam autem hoc uide- Die m dur contingere. Tettia ibi [Quare omnia redu-quid. .cere.] Prima in duas, quia primò oftendit, quòd istatim in rebus methematicis apparet, quòd ma teria non est de essenti rei secundò ostendit, q non obstante differentia, quam aliqui ponunt in ter res naturales, & res mathematicas; hoc etiam H debet poni in naturalibus. Secunda ibi [Quz uerò non uidentur] Dicit etgo, quòd in formis m2thematicis, que possunt fieri in diuersis materiis, -figut circulus in lapide, ære, & ligno: statim mani testum est, quòd materia non est de essentia rei; de substantia enim circuli non est æs, neque lapist& hoc quia contingit unum separari ab alio: contingit enim separari forma circuli prater 25, 18% præter lapidem . Notandum est diligenter, quòd ratio Philosophi sundatur super duas propositiones: prima est, quòd ea, quæ separantur in esse, separantur à conceptu, licet none conuersò: secunda est, quòd illa, quæ separantur in conceptu ab alio, non funt de essentia illius. -Ex quo prima propositione habemus op materia

separatur.

separatur in coceptu à forma mathematica, quia A quia non fiunt nisi in una materia; nec possumus Separatur in elle: contingit enim reperiri circulum in esse existentia præter lignum, & præter æs:si autem separatur in esse, multò magis in coceptu. Ex fecunda propositione habemus, quòd exista materia separatur in conceptu à talibus formis, quod non est de essentia earum. Deinde

Que uerò non uidentur separari, nihil prohibet similiter his se habere; ut si circuli omnes uideantur erei. nibil enim utique minus erat as speciei. Hoc autem auferre mente est difficile, ut hominis species semper in carnibus apparet, & ossibus, & talibus partibus. V trum igitur & sunt partes huius speciei & rationis, aut non sed materia? sed quia non, & in

aliis fiunt, non possumus sapere.

Oltendit, quòd non obstante differentia, quæ Forme ma. Apparet inter naturalia & mathematica; non pro shematica, pter hoc debet poni, quòd materia non sit de esmatera- fentia rerum naturalium. Ad cuius euidentiam les differuit notandum est, quòd formæ mathematicæ & naturales uidentur in hoc differre, quia formæ mathematicæ reperiri possunt in diuersis materiis, nec determinant sibi materiam aliquam certă: si cut circulus reperitur in ære, & ligno: formæ autem naturales reperiuntur in una materia; sicut forma humana reperitur in carnibus, & ossibus tantum: crederet ergo aliquis, quòd quia formæ mathematicæ reperiuntur in diuersis materiis; ideo nulla materia debet ponide essentia earum; quia qua ratione una poneretur, & omnes: forme autem naturales, quia reperiuntur semper in vna materia, à qua non possunt separari; ideo materia est de essentia earum. Hoc excludens Philosophus dicit, quòd proptertalem separationem, uel infeparationem nullus debet moueri:non obitáte enim tali separatione, adhuc simile uidetur de formis istis, & de illis. Et hoc est, quod dicit, quòd in formis, quæ separantur à materia nó ita le habet, sicut in aliis, quæ separantur, scilicet & materia non est de essentia earum: si enim omnes circuli essent ærei, ita quòd circulus non posset reperiri extra æs, non propter hoc tamen æs efset de essentia circuli:quia licet æs non posset separari à specie circuliin este, tamen separaretur in conceptu: ita quòd æs non esset de conceptu D speciei, quæ est circulus; essentia autem rei sequi tur esse in conceptu, non esse rei in essectu: quia ergo ea, que sunt coiuncta in esse, est difficile au ferre mente, apparet quòd tale esset de essentia: quod tamen non est ucrum : sicut dictum est de specie circuli, ita uidetur de specie hominis; quia fpecies hominis apparet semper in este, quòd sit in carnibus & ostibus; & ideo uidetur, quòd talia sint de essentia illius: que tamen apparentia nullum debet mouere, ut dictum est de circulo Determina respectuæris. Ex his ergo motiuis concluditur, tio quessiti. quod dubium est, utrum tales partes sint partes rationis, uel non: sed folum sit materia, in qua recipiatur quidditas:in quibusdam tamen formis,

separare unum ab alio, faciliter uidetur, quod materia sit de quidditate: quod tamen ostensum est non esse sufficiens motiuum. Notandum est, Regula. op non obståte op iungatur in esse, dummodo separentur in conceptu, unum non est de essentia alterius:non obstante ergo, op quilibet circulus esset ligneus: quia tn tota essentia circuli pot intelligi præter lignum;ió lignum non esset de essentia sua: lignum ergo ita erit pars materialis, in qua reciperetur essentia circuli, op non erit pars eius formalis:ita fortè uideretur alicui; o non ob stante & homo non reperiatur præter carnem,& ossa; tamen carnes & ossa non sunt de essentia ho minis: fed tamen non est simile, quia licet homo possit intelligi præter hanc carnem, & hæc offa; tamen non potest intelligi præter carnem & ossa in uniuerfali:& carnes funt partes rónis respectu hominis;& hæc caro & hæc offa magis funt partes materiales & quantitatiux, in quibus reperitur ipsa quidditas.

Quonia aut hoc uidetur contingere, immanifestu TEX. 38. at quando. Dubitant quidam in circulo & in trigono, quasi non sit competens, lineis diffiniri & conti nuo, sed omnia bec similiter dici, ac si sint carnes et ossa hominis: & es, & lapis circuli: & referent oes ad numeros, & line a ronem eam, que duorum ese dicunt. Et ideas dicentium, hi quidem ipsammet lineam dualitatem, hi autem speciem linea. Quidam speciem eandem, & cuius species ut dualitatem, & & speciem dualitatis:in linea nerò non adhuc.

Postquam ostendit, quòd materia non uidetur esse de quidditate rerum naturalium, nec ma Materia no thematicarum: hoc ostendit in speciali, quòd ma de quiddi teria non uidetur esse de quidditate rerum mathematicarum. Et tria facit, quia super hoc recitat opinionem Platonis:secundò eam improbat: tertiò concludit prædictam dubitationem. Secunda ibi[Accidit itaque] Tertia ibi[Quod quidem igitur habent ad dubitationem] Dicit ergo φ ista, quæ dicta sunt, uidentur contingere; at no est benè manifestum, utrum materia sensibilis sit de essentia rei. Etiam aliqui dubitant in formis mathematicis, sicut in circulo, & in triangulo, utrum scilicet materia intelligibilis sit continuu, uel linea sit de essentia talium?uidetur enim, p non sit conueniens, quòd trigonus, uel circulus diffiniatur per lineam, uel per continuum, ita q hæc sint de essentia sua:uidetus enim similiter se habere continuum & linea ad istas formas, sicut fe habent carnes & offa ad formam hominis; & ficut se habet æs & lapis ad circulum:& sicut cir culus non diffinitur per es & lignum; ita non ui- parietas detur, quòd diffiniatur per continuum & linea: Platonico & sista est, sic huiusmodi formæ mathematicæ rom de Ma distiniuntur per numeros, itaq ratio linez est ro thematicis. duorum; & ratio trianguli est ratio trium; & ro circuli est ró unius, quia habet unicam lineam. Quòd autem sic disfiniatur per numeros, patet: quia ponétiu ideas ponut, qui linea idé est, qui ipsa

Pр

#### Metaphysicæ

cunque autem sit, siue primo non, siue secundo, semper dualitas uel est idem op linea, uel est spés lineæ:& si eadem est,eam diffiniet,ex buo est es

fentia eius;& si non est eadem, non ipsam diffi-Duplex ma niet, ex quo est species & forma eius. Notadum teria in ma est, o forma mathematica & habent materiam sensibilem, & habent materiam intelligibile: ma teria sensibilis est sicut as & lignum; materia intel ligibilis est sicut continuum & linea respectu formæ intelligibilis: & de sensibili materia probatum est in præcedenti róne, o non est de essen tia formarum mathematicarum:hic aut in ista ró 🖡 ne probatur de materia intelligibili:ponentes.n. species & ideas, ponebant, & ipsa formalitas rei esset ipsa species & idea: quia ergo in mathematicis sicut in linea duo intelligimus. s. ipsum con tinuum, & ipsam dualitatem in continuo, quia linea est dualitas punctorum, credebant, conti nuum esset materia in linea, & non de rone sua; tota autem formalitas esset dualitas: & similiter quia circulus est quædam unitas in cótinuo, quia est unica linea; credebant o forma & idea circu li esset unitas;ita o tota essentia circuli unitas é: continuum autem præter essentiam, & quasi ad-

est ipsa linea, sed species lineæ: quia isti sic ponen

tes ponunt, quòd in dualitate idem est species&,

cuius est species, sed in linea no est ita:linea, quæ

ideas & spes, quidam ponebant tres gradus entium:ponebant.n.res sensibiles, & res intelligibi les,& quoddam medium huius. s. lineam sensibi G bifidi circa lem, & lineam mathematicam, & ipfam dualita gradus en- tem spēm huius lineæ:& hi dicerent, cp spēs lineç non estet ipla linea, quia linea estet medium: dua litas autem esset medii istius spes:in dualitate at quia non est medium, idem est species, & cuiuş est spēs. Alii at posuerunt tantum duos gradus entium. s. ipsam rem sensibilem & ipsam spem se paratam; nec posuerunt gradum medium: & hi dixissent, co ipsa linea separata, que est species lineæ sensibilis, idem est, p ipsa dualitas; nec differt linea separata à sua specie,

ditum essentiæ. Notandum est, quinter ponentes

Accidit itaque unam multorum esse specie, quorum species uidetur esse altera. Q uod & Pythago-

Improbat dicam politione. s. q numeri sunt H species & essentie rerum; & hoc per duas ratio-Improbe di nes,ibi [Et contingit omnium unam facere] Prima ratio talis est: si numerus est substantia reru, quæcunque conueniunt in una spê,& in una substantia, sunt unum; quod est impossibile; quia secundum hoc, multa, quæ funt diuersa spē, essent unum in spe; uidemus.n. q triangulus, & corpus conueniunt in ternario, quia ibi trinitas angulorum,& hic trinitas dimensionum; & sic triangulus,& corpus essent eiusdem spei; & ita secundu istam positionem accidit, multa, que differut spe, esse unum; sicut etiam accidebat Pythagoricis, qui ponebant numeros esse substantios.

dualitas; alii autem ponunt, quòd dualitas non E Et contingit omnium unam facere per se specie, alia uerò non species. Quamuis sic unum omnia

> Ponit secundam rónem; & est ró talis: p secu- seta rana dum istam positionem contingeret, op numerus, qui non est forma rerum, sit forma omnium; & qui alia, quæ ponuntur formæ, non fint formæ; quod est absurdius: & contingeret et, op oia sint unun, que conucniunt in aliquo numero, ficut dictum est in præcedenti ratione: unus.n.& idem numerus potest reperiri in multis entibus: & sic secundùm iltam politionem illa erunt olno unum.

Quod quidem igitur hent dubonem quanda, qua rex.39. sunt circa diffinitiones, & propter cam dictum est.

Epilogat prædicta, dicens; quod iam est dictu, op ea, quæ sunt circa diffinitiones, habeant dubitationem; & dictum est propter quam causam.

Quare omnia reducere itazet auferre materiam Superfluum est. Quadam.n. forsan hoc in hoc sunt, aut sic hac habentia. Et parabola de animali, quam consueuit Socrates Iunior dicere, non bene se habet. Abducit enim à ueritate, & facit suspicari, quasi contingens sit hominem esse sine partibus; sicut sine are circulum.

Quia isti ponebant, o simile erat de forma ma Impresa teriali respectu sue materie; sicut est de forma cir adhec. culi respectu eris, uel ligni; itaq remouebant ma teriam à quidditate omnium; oftendit, co hoc fal sum est. Et tria facit, quia primò hoc ostendit: se cundò querit quandam quæstionem circa Mathe matica: tertiò concludit quandam conclusionem ex præcedentibus habitam. Secunda ibi, [Circa Mathematica] Tertia ibi[Palam autem, cp & ani ma]Prima in duas, quia primò ostendit, cp satuū est auferre materiam ab omnibus:secudò ostendit, co non est simile de formis mathematicis respectu materie sensibilis, & de sormis naturalibus, ibi, [Sed hoc non fimile] Dicit ergo primò, o quidditas omnium reducatur ad numerum, fa tuum est, & superfluum: quidditates.n.rerum na turalium sunt in hoc.i. sormæ in materia, & sunt habentes materiam. Et ideo parabola, & fermo, quem dixit Socrates minor.i. Plato, discipulus So cratis de animali.i.de quidditate animalis, no be nè se haber; deuiat namque à ueritate: uolebat.n. o quidditas afalis ect separata à materia; quia po nebat quidditates separatas: credebat.n. quidditas hominum, ita se haberet ad materiam, sicut se habet forma circuli ad æs; ut sicus æs nó est de essentia circuli; ita nec materia de essentia hominis,& rei naturalis.

Sed boc non simile. Sensibile namque forsan aliquid animal, o sine motu non est diffinire. Quare necsme partibus se babentibus qualitercung; non .n.omni modo hominis est pars manus sed potens opus perficere. Quare animata existens pars non animata uerò non pars.

Ostendit, quòd non est simile de formis naturalibus, & mathematicis: nam hi remouebat materiam sensibilem ab essentia uniuscuiusque: sed

non est fimile de forma mattlematica, puta cir- A non possint dividi actu, sicut forma circularis in culi, respectu zris;& de animali respectu suz ma teriziquia animal in sui essentia concernit materiam : non enim contingit diffinire animal fine motu, nec sine partibus apris ad motum, sicut est manus, uel pes : non enim partes quocunque modo acceptæ sunt partes animalis, sed sub speciali dispositione, inquantum scilicet possunt esse organa, & instrumenta motus & fensus: manus enim non est pars hominis quocunque modo ac cepta, sed inquantum est potens perficere hominis opus;non autem potest perficere nisi animata;animata ergo est pars, non animata autem no: est pars : quia ergo animal concernit sensum & motum, & hac non funt fine materia fentibili, ideo materia fenfibilis est de esfentia animalis . 👉 🙀

🕆 Quareret quis . V trum fat famile de forma naturali,& de forma mathematica? Respondeo, dicendum est, quòd aliquo modo est simile, & a-Forma ma. liquo modo non: fi enim comparetur utraq; forshematica ma ad materiam sentibile, sie non est simile: quiat comcipiur formamathematica tota potest concipi præter fine mate quamlibet materiam concernentem sensibilitatem:eft enim circulus quædam quantitas in qualitate, in quarta scilicet specie qualitatis; & tam. ex parte quantitatis, quam ex parte qualitatis po telt concipi præter materiam fenfibilem ficus elk Forma na. lignum: & as: forma autem naturalis, ut naturaturalis non liselt non potest concipi præter fenfum & mopot cocpi fi tumificut posuit Philosophus exemplum de anine sensu & mali. Si autem comparetur forma mathematica ad materiam intelligibilem, & naturalis ad fenfi bilem, fic eft fimile: ficut enim non contingit intelligi formam naturalem fine materia lentibili; fic non contingit intelligi formam mathematicam, ficut est triangulus, & circulus: fine materia

Quæreret quis, Vtrum sit uerum quod dictu est, scilicet quod materia intelligibilis, sicut est ipfum continuum, fit de effentia istarum formarum mathematicarum? Respondeo, dicendum est, quòd sic: quòd potest patere triplici nia.

intelligili, quæ eft ipfum continuum

- Prima uia est, quod tales forma, quales hie quærimus, funt in quarta specie qualitatis: quarta autem species qualitatis est qualitas in quanti Materia in tatte in pecces quantitus en quantita in telligibilis ; tate; moniautem imaginandum, quòd qualitas lit. de essentia tota essentia; non enim tota essentia circuli est formarum præter lineam uel præter continuums sed continuum sic, nel sic dispositum est ipsa estentia circu lisitz quàd iplum continuum tenet locum materix intelligibilis in tali specie; ipla autem dispofitio tenet locum forme: & ita spormodo, sicut homo est species composita ex materia sensibili & tosma ita circulus ex continuo & illa dilpolitione:non tamen uolo dicere, quòd bac fint duo freundum rem, sed ad minus secundum rationem. Secunda uia est ex hoc, quod tales iot-.c. 33 menon funt forma in re individibili: punctus. n. nec est circulus, nec triangulus; led lemper lunt in aliquo continuo & dinifibili i licet aliquando

cœlo:quia ergo habere partem extra partem, & offe divisibile per se convenit quantitati, un dicitur in Quinto; oportet quod de ratione istarum to. Tex co. formarum sit quantitas; quantitatem autem uo- 18. Vide co materiam intelligibilem: & sic de ratione for pag-132. marum mathematicarum est materia. intelligibi lis. Notandum est, quòd de ratione quantitatis. continua ellequod recipiat qualitatem; inter om Inter om niam.predicamenta quantitas maxime habet ra nia predica tionem subiecti. Ex quo duo sequentur, primum ment aquen est, quod quantitas assimilatur materia; quia.n. meshabetra recipere est proprietas materia, quidquid reci- tione subiepit, materiæ aslimilatur: & ideo quantitas pro- &. pter appropinquationem ad materiam, materia vocatur: secundum, quod sequitur, est, o prius potest abstrahi à posteriori; & quia quantitas ha- Primpotest bet tationem prioris respectu qualitatis sensibilissideo quantitas potest abstrahi à qualitate sensibili: sic ergo abstracta non potest uocari materia sensibilis uocatur ergo materia intelligibilis. Tertia uia est uia Philosophi in litera, di cens: quòd si de ratione istarum formarum non effet materia intelligibilis, puta continuum, sed: folim numerus ut ponebat Plato; sequitur quòd numerus est substantia rerum; quod est impossibile, ut probauit Philosophus. Ad cuius euiden tion notandum est, quòd si esset uera positio Pla tonis, sequeretur, quòd una forma mathematica haberet duplicem disfinitionem, quod est impos Cibile: quia unius rei unica est quidditas: uidemus Prins rei enim, quòd sicut in triangulo est trinitas angulo- una quiddi rumita est ibi unitas superficiei : si ergo numerus esset essentia rei, qua ratione trinitas esset esfentia trianguli, cadem ratione unitas esset essen tia cius: & ita sequitur, quòd eadé essentia sit tripiras & unitas, quod est impossibile. cem dicit.

Circa mathematica autem quare non funt partes rationes rationum ut circuli hemicycla? Non enim sunt sensibilia.

Quarit quandam quastionem. Et duo facit, Quem exc; quia primo ponit quastionem cum motivo eiufdem: secundo soluit eam, ibi, [Horum autem nihil differt] Est ergo questio hec, quare diffinitiones partium circuli scilicet semicirculi non sunt partes diffinitionis circuli? Motiuum autem huius quzitionis est » quia semicirculi non seguuntur materiam sensibilem, sed intelligibilem, scili cer continuum;& materia intelligibilis non impedit(ut uidetur) o femicirculi fint partes disfinitionis circuli.

Horum autem nibil differt. Erit enim materia iquorundam & non fenfibilium. Et omnis quod non est quad quid erat este, or species cadem secundum se, sed hoc aliquid. Circuli quidem igitur non erit eius, qui univerfalis; fingularium verò erūt partes, ficut dictum est prius. Est enim materia hac quidem s sensibilis, bec autem intellectualis.

- Soluit qualionem. Et quia qualtio supra so- Soluit. Pр

Qualtio.

Questio.

## Metaphysica:

letzelt in fethic follim foluit motivata chamo- El les finvillius, cuius offquidditat & tainen fermatiuum autem fuit, quòd semicirculus non habet materiam fensibilem: soluit orgo, dicens: quod ni. hill horum differt, quia licet non habeat materia sensibilem, haber tamen intelligibilem: est enim quorundam non sensibilium materia; & breuiter omnis cius, quod non estipsum quod quid est, & sua speciesshoc est in omni co, in quo differt quidditas,& cuius est quidditas, scilicet hoc ipsum, & hot aliquid, in omni tali est materia: propter talem ergo materiam, quæ est in isto hoc aliquid, semicirculus est pars circuli singularis, non autem est pars circuli universalis; sed solum semicirculi funt partes circulorum imgularium, ficutdictum est priùs: qui quidem circuli particulares habent materiam intelligibilem:est enim quada p materia sensibilis, quædam intelligibilis.

circulus es Notandum est, quod si circulus esset pura sorof pura for ma, non concernens aliquam materiam, neque fenfibilem, neque intelligibilem; non essentibi partes mutoriales, que accideret forma & quidditatijek quo non effet ibi nifi forma, & quidditasita quòd omnes partes effent partes rationis: sed quie circulus concernit materiam intelligibi lemificate continuum:possont esse alique partes materiales, qua accidunt circulo universali, & duidditati oirculi, scilicet partés, que respiciunt continuum fignatum, sicut semirirculus. Et hoo est, quod dicit Philosophus, quòd non obstante, quod cheulus non convernat materiam fensibilem, ex quo concernit materiam intelligibilem, possunt esse aliquæ partes, quæ respiciunt circulum fignatum, & non respiciunt circulum uninersalem . Notandum est, quòd Philosoph imaginatur, quòd fr quidditas effet tantum quidditas, non recepta in aliqua materia, quidditas est per le lablistens; nec differret quidditas ab cos Cnins & qd cuius est quidditas: sed quia cuius est quidditas, duas, mass & materiale eft, & nongir ocycnod materia non habet, non differt quidditas ab eo; cuius é quidditas. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quod ici omni co, in quo differe quiddiess, & cuius est quidditas, materia est ș fiue sie materia sensibilis, fine intelligibilis. Ex quo aidetar lequi (lecundim cum) quod in co, in quo est idem quiddit tas, & cuius est quidditas, omnes partes, que funt partes quidditatis, funt partes cius, cuius é quiddhas, ex quo idem funt: partes autem rationis funt formales, & partes quidentais; ergo partes cius, cuius est quidditas, erunt partes formales, & rationis & fic in talianulla pars est masorialis, quæ accidit quidditati:quòd enim partes fint ma teriales alicui quidditati, hinc est, quia ita funt Pattes eius, culus est quidditas, quòd non funt partes quidditatis. Facta autem hac suppositio-Me, Mon poffunt effe partes unius, quin fint partes atteriasifi ergo debent effe partes formales in ali one, de la alique partes materiales, opuetes quoid differat quidditas, de cuius els quidditas, tapitot partes formules fint quiddicatis, partes materia-

dum Philosophum, hee differentia, seilicet inter Differentie quidditatemise cuius est quidditas, non fit nisi p mer quidmateriam sensibilem, sue intelligibilem. Bene duarem, or dixit orgo Philosophus, quòd alique partes accidunt quidditati circuli propter materiam, que é continuum. Vbi notandum est, quòd si formalitas circuli non effet recepta in aliqua materia, nec in continuo, nec in aliquo alio, non esset dare hunc circulum, & alium circulum: quòd enim fit hic circulus, & alius circulus non cit nisi, propter aliud & aliud continuum, in quo recipitur: li autem formalitas circuli non est formalitas recepta, erit perse subsistens : si autem sic est, non differt circulus, & hic circulus, ex quo non est ibi formalitas in alio recepta: si sic est, omnes par tes, que sunt partes circuli, & ita omnis pars est formalis, & nulla materialis, & nulla accidit quid ditati circuli. Et ideo Philosophus uolens ostendere, quòd aliqua pars est huius circuli, ita quòd non circuli; uenatur hoc per materiam, quæ est cotinuum, scilicet per materiam intelligibilem.

uideri poterit inferiùs. Palàm autem-quòd & anima quidem substansia, corpus auté materia, homo autem animal, quod est ex utrisque, ut universaliter Socrates autem, & Coriscus ut singulariter. si quidem anima dupliciper dicitur, alii namque ut animam, alii uerò ut totum. Si nerd simplicater anima hor, & corpus bocs

Vtrum autem sit hoc uerum, quòd in separatis à

materia nullo modo possir esse para materialis,

ut quidem universale, & fingulares Repetits quandam conclusionem, superins dictam-diconsquod manifeltum est ex pezceden endus, quod in diffinitione hoministanimate fab-Rantia prima, que dat elle primum, cospusuerò sicut materia, homo uerò, uel animal, quod est compositum ex atrisque; & istud compositum accipitur duobus modis, scilices un minerfaliter, dicendo homo, nel amimal; nel particulariter dicendo Sortes, uel Corifcus. Verum est tamen, Dayler opi quod de anima est duplex opinios & de qualibes =10.4 Sounajana est, quò daninia eli pais rei cantim; a- ma, e gono bei fara. Hoantem ponunt, quod anima est ipsum totum, or quod forma est tota natura rei; quidquid de hor dicatur, ficut anima, dupliciter dicitur;ita & corpus dupliciter dicitur; quia anima fimpliciter respicie corpus simpliciter, & anima hac corpus hoce ficut anima reperitur ut universalis,& fin galaris.f.& hæc anima;ita & corpus.f.corpus,&

Virum autem etiam præter materiam talium allque substantiarum alie, & oportet querere sub-Hantiam ipsorum alteram quandam, ut numeros, aus aliquid tale perserutandum est posterius. Huine enim gratia & de substantiis sensibilibus tentabimus diffinire.

Quoman mode quedam physica & secunda phi TEX. 40. Infophia opus circa fonfibiles fubstanoias speculationamenim solum de materia oporcee soire physi-

flower fell & de ea qua fermalim racionous, or ma A inest of materia: of quod quid crat effe, or unumgis. Indiffinitionibus nerò quemodo partes, qua in rusions, y quare una ratio diffinitio. Palam enim, quin res una.Res uerò quomodo una partes babuns,

speculandum est posteruis.

Poliquam hoc dixit; hic oftendit, quid reflac dicendum; quod continuetus ficiam dictunost. qued anima est forma corporie, & materia. Vorum præter materiam talitun fubilanciarum, & præter tales formas fubstantiales oportet ponere aliquam formam separatam, ficut aliqui po nunt numeros esse formas rerum; perserutadum est inferius; quidquid enim dictum est de formis sensibilibus, totum dictum est, ut doueniamus ad formam separatam & immaterialen; quia de his formis fenfibilibus proprie speculatur Physicus. Qualicitur Secunda enim philosophia, quæ phylica elt, circa fecuda Phi inbliancias fentibiles oft; speculatio enim physilofophia: es ca non folum circa materiam est, fed etiam cirenca quid. ca formain, & maxime cirea hane formam, qua, feilieet forma est substantia secundum ratione; sic ergo de istis formis separatis dicendum est posterius. Similiter dicendum est posterius, quomodo fe habent partes diffinitionis in diffinitio ne,& quomodo diffinitio habens partes, poteft diciunaspatebit enim , quod diffinitio est una , quia res, cuius est diffinitio, est una; quomodo autem resfit una, & tamen habet multas partes, speculandum est post eriùs. Notandum est, quòd Mesaphyli. Phylicus considerat de forma sensibili, inquantu que conside talis sorma: unde non considerat de eis inquan-rant de sub tom substantia, sed inquantum tales substantiae fort, seilicet naturales. Metaphysicus autem con fiderat de eis inquantum substantia, non inquan tim tales subfrantiz, sed inquantum possumus denenire ad substantias immareriales; de quibus fabstantiis immaterialibus considerat, non solu inquantum substantia, sed inquantum tales. Et hoe est, quod benè dixit Philosophus in litera; di eit enimquod metaphysicus considerat de sub-

> Deinde eum dicit. Qued quidem igitur est quod quid erat esse, & ronsodo ipjum focundam fe de omni: dittum eft. Es D quare borum quidem ratio, que eins qued quid erat effe, habet partes diffiniti, borum auté non. Et qued in substantia quidem ratione, que sic partes ut ma toria, non increntineque enim sunt illius partes subflatia sed totius. Huius autem est aliqualiter ratio, & non Thenam cum materia, non est. Indeterminatum com efs. Secundum autem primam substantiā, oft ut hominis qua anima ratio. Substantia namque est species, que inest, ex qua & materia, tota dicisar substantias ut concavitas. Nam ex hac & naso, samus nafas, & simitas est. Bis enim & bis inerit

franciis sensibilibus, inquantum ducume ad sub-

Kantiam immeterialem, & fistim reddit caufam lmius additionis, inquantum ducum; quia confi-

derare sensibilem formam, est absolute physici.

in tota però fubilantia ant nafo fimo, ant Callia.

quodque, in quibusdam idem, ut in primis substatiis: ut curuitas, & curuitati effe, si prima est. Dico auté primam, qua non dicitur per aliud in alio esse, ut in subiecto, uel materia. Quacunqua uerò ut materia, aut concepta cum materia, non idem neque secundu accides unum ut Socrates & musicum . Hac enim eadem secundum accidens.

Recapitulat ea, que determinata sút fuperius, dicens:quod manifestu est ex superioribus, quid Epilogus. est ipsum quod quid erat esse; quia ipsum quod quid erat effe, est ipsum quod dicitur per se in pri mo modo, & quòd dicitur de omni. Etiam dictu. est, quare ratio indicativa ipsius quod quid erat esse, que est diffinitio in aliquibus, continet aliquas partes, ficut diffinitio fyllabæ continet lite ram: in aliquibus autem pars non continetur in diffinitione totius, ficut semicirculus in diffinitione circuli. Et dictum etiam est, quòd partes, quæ funt ut materia, non funt in diffinitione fubstantia, & formæ; sed in diffinitione totius, & simul fumpti; quod quidem fimul fumptum aliqua liter habet diffinitionem, aliqualiter non; nam fi fumatur cum materia individuata & fignata, no habet diffinitionem; quia licet species sit quid de terminatum; tamen individua fignata non funt determinata: sicut enim res per formi est in specie, ita per materiam, uel per illud, quod recipit formam, uidetur fignari, & indiuiduarichomo.n. Homo quo p propriá lubstantiam, quæ est ipla forma, est in 🤅 📫 specee. specie; ex qua sorma & materia fit ipsum totum, sicut concauitas forma est, nasus autem materia: ex concauitate autem, & naso fit simum, quod est

iplum compolitum. Ita tamé quòd ipla materia, sicut nasus, non est de essentia forma, scilicet co cauitatis, uel curuitatis: si enim nasus esset de ef sentia, tunc quando diceretur nasus cauus, ideus nasus bis diceretur, semel, scilicet per se, & semel in diffinitione caui: licet autem materia non sit de essentia forma, quando est de essentia simul es tius, sicut Calliz, Callias enim est quid compositum ex materia individuali, & forma specifica. Dictum est etiam, quòd in quibusdam qued quid 2011 erat elle,& cuius elt, lunt idem, sicut in prima sub & coius of stantia: uoco autem primam substantia, quod no que sat sate est aliud in alio, idest quidditas in alio receptarin ce 1 que no. tali enim quidditas non differt ab ea, cuius ch quidditas; ut si curuitas effet prima substantia, idem esset curuitas, & curuitatis esse: in tali enim substantia, que non habet aliud in alio, idem est quidditas, & cuins est quidditas: in formis autem, que funt aliud in alio, idelt formæ recoptæin materia, differt quidditas, & cu ius est quidditas. Dictum est etiam, quòd in en te secundum accides quidditas, & cuius est quid ditas non funt idem; sicut non est idem Sortes, 85 Quidditas musicum, nisi fecundum accidens; hic autem les rei dicitus quitur de idemptitate per se. Notadum est, quod formalus Philosophus me uocat quidditatem formalitate rei.

reizlicut formalitas hominis est humanitas: quan

TEX.41.

frens from recepta in alia, non differt quidditas,. & cuius est quidditas: sed totum est quidditas: ex hoc enim differt quidditas, & cuius est quidditas; quia aliud est humanitas & aliud illud, cuius est humanitas: stautem humanitas esset per se sub. filtens, non recepta in alio, ex hoc sequeretur, cp. non differrent quidditas, & cuius est quidditas ; quia totum esset humanitas. Et hoc est, quod dicir Philosophus, quòd ubi non est aliud in alio, non differt quidditas, & cuius est quidditas quasi dicat, si formalitas non est recepta, no est nisi for malins, & per consequens no est nisi quidditas: quando autem formaitas est recepta in materia, licut differt receptum & recipies, ita differt quid tes ce caste ditais & cuius est quidditas. Notandum est, quod F formalitatem accidentis, quam uocat hic Philosophus quidditatem, esse candem cum suo subie do secundûm accidens, non est inconveniens; es seaurem eandem secundum se est inconvenies : & hac.ell-quod dixit Philosophus, quod in ente: per accidens idem est formalitas, & cuius est no: tumen in ente per se.

Quaftio.

mit et mo co

BeBit.

· Quereret aliquis, Vtrum in separatis à materia fit idem quidditas, & cuius est quidditas? Videtur quòd sic, quia secundum Philosophum in. hoc loco, in illis, in quibus non est materia, idem est quidditas, & cuiusest:in ijs ergo, que sunt separata à materia idem est. Ad oppolitum: illud, cuius est quidditas, est suppositum, sed in se paratisà materia, sicut in Angelis non est idem quidditas, & suppositum; quia quidditas potest. reperiri in pluribus suppositis; unum autem suppositum non potest reperiri in pluribus supposi-. vis, ergo & c. Respondeo si quieratur de separato: à materia, s. de ipso primo, utru in eo sit ide quidditas, & cuius est quidditas? patet quòd sic : quia pulla compositio est in eo:si autem quæratur de. aliis substantiis separatis, supposito quòd aliquæ int: dico quod non: quod duplici uia possumus uspari: prima uia est comparando per se ad per accidens; secunda est comparando per accidens Prima ad suppositum. Prima que est ex comparatio neper se & per accidens patet sic : quidditas rei non est nisi perseitas rei; quidditas.n. ut quidrer quid, & ditas non cocludit, nisi quod est de perseitate rei; pre princis di cas non cociudit, mii quod est de perseitate rei; pre icladis. Le quia quidditas includit principia rei non omnia, led principia formalia, & rationis: cum enim dico humanitatem, dico formalitatem hominis; dicendo autem humanitatem dico perfeitatem hominis, ita quòd idem est dicere perseitatem reis iplam quidditatem, & econnerso: si ergo ita est, quòd quidditas non includit, nisi quod est de perseitate rei:oportet quòd quado illud, culus est quidditas est idem cum quidditate, quòd ni+ bil includat nisi perseitatem rei: quando enim ali qua duo sunt idem, oportet quòd tantum includat unum quantum aliud: si ergo quidditas non includit nili perseitatem (ut iam dictu est,) oporret silludacuius est quidditas, est sdem cum quid

do autem ita est, quò d formalitas est per se subsi E dirate, quò d non includat nisi perseitatem quandocunque ergo illud, cuius elt quidditas, includit aliquod per accidés, non est idem quidditas, & cuius est quidditas: quia quidditas non includit nisi per se; cuius autem est quidditas iam duo includit, scilicet per se, & per accidés: ideo enim homo non est humanitas, quia humanitas non in cludit nisi perseitatem hoministhomo autem includit hanc, & aliquid accidentale. Quia ergo in Infalfa substantiis separatis possunt includi multa per ac tus separatis cidens, que non includuntur in quidditate: ideo 115 point a in talibus non est idé quidditas, & cuius est quid ditas. Debemus enim intelligere, op prima substa tia separata, scilicet Deus, est suum esse; & quia est suum esse ideo est ipsum esse, & habet omné plenitudinem essendi, nihilque potest sibi accide re de rationibus entis: & ideo nullum accidens includit, quod accidat fuz naturz,& fuz quidditati: & ideo quidquid est in tali, est per se; nullu .p.est ibi per accidés: & quia sic ost in Deo.ideo in co non differt quiddiras, & cuius est quidditas; sine essentia, & cuius est: quia totum est essen In aliis autem à primo, est esse. & essen- In alii à tia limitata; & ideo no habent planitudinem en Dougt f tis, nec ens sub omni ratione: & bine est, quod e esimul multa possunt talibus accidere de rationibus en mitau, it sis:ita quòd in talibus potest reperiri aliquid, qd est de perseitate corum, quodvoco quidditatem, & aliquid aliud, quod accidit tali quidditati, & ta · li perseitati:& quia sic est , ideo in talibus aliis à G) primò non est idem quidditas,& cuius est quidditas:quia illud, cuius est quidditas, includit aliquod per accidens, quod non est idem cum eo. quod est per se:sic ergo patet prima uia, que est ex comparatione per se ad per accidens. Secun- Seidenia da uia est ex comparatione quidditatis ad suppo fitum.Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd fi aliquis poneret, quòd quidditas in substantiis separatis non potest reperiri nisi in uno supposeto, ita quòd ubicunque est talis quidditas, est hoc suppositumesortè talis diceret, quòd quidditas, & cuius est quidditas non differunt; si enim quid ditas non reperitur extra hoc suppositum, tanti ambitus videtur quidditas, quanti suppositum,& econversò: & ita uidetur, quò d quidditas no differat à supposito: Si autem aliquis poneret quod illa quidditas potest reperiri extra hoc suppositum;talis diceret, quòd quidditas non elt supposi tum; quia quiddicas potest reperiri extra hac sup politumilupponit autemaquod non potelt reperi ri extra seipiam . Verbi gratia si homo non polset reperiri extra Petrum, magnam apparentiam haberet, quòd homo non differret à Petro:immo statim appareret, quòd idem esset esse homine, & resse Petrum; si autem homo potest reperiri extra Petrum, statim apparet quod non est idem esse hominem, & esle Petrum; quia maioris ambitus est este unum, quam aliud. Aliqui ergo ponunt, opini f quod omnes substantiæ separatæ differut specie, rundem. szignod non pollust reperici pluyé imporitatub

Doidditas

eadem specie; immo qualibet species habet ter- A ri, ista multiplicabilitas uel partibilitas esfet otio minum suppositum, nec potest habere plura:ponút ergo quòd quelibet species est in hoc suppo-. sito, ita quòd non potest esse extra illud; & per .consequens isti habent aliquam apparentiam ad dicendum, quòd in illis non differt quidditas, & .fuppolitum; & per consequens quidditas, & cuius est quidditas: quia illud, cuius est quidditas, Opisio alio est suppositum. Illi autem, qui dicunt (quos crem, e pro do ucrum dicere) quòd quidditas lubstantiarum separatarum potest reperiri in multis suppositis, & potest multiplicari per potentiam primi principii, dicerent quòd quidditas cuiuslibet illarum lubitantiarum leparatarum potelt reperiri extra suppositum signatum; & per consequens non est idem esse hoc, & esse illud: ex quo potest reperiri B extra illud. Si enim species specialissima angelica potest reperiri in. A, B, C, differentibus numerali ter solum, non est idem esse angelicum, & esse hūc angelum. ſ. A, quia ſi esfet idem, sicut esfe. A, non reperitur in angelo. B; ita esse angeli non reperitur in B:cuius contrariú suppositu est: suppo fitum est.n.c. esse angeli reperitur in A,B,&. C. Substancia Quòd auté species substătiaru separataru possint separatepos reperiri in multis individuis, potest patere dupli. fine multici medio. Primum medium elt ex conceptu speplicari in edespece. cici, qui est conceptus partibilis; sicut enim conceptus cuiuslibet generis est conceptus partibilis per formas, ita cóceptus speciei est cóceptus partibilis per supposita; & sicut non repugnat ge neri, quod diuidatur per formam; ita non repugnat speciei, quod dividatur per individua; omnis enim conceptus partibilis potest dividi; posfibili auté posito in esse, nullum sequitur impossibile; si ergo iste conceptus specificus ponatur in Angelis partitus per supposita, & individua; nul lum sequitur impossibile; cum euim sit partibilis, naturæ suæ non repugnat, op dividatur p supposita; si ergo ponatur divisum non implicat có tradictionem, ex quo natura fua non repugnat; potentia enim diuina potest omne illud, quod non implicat contradictionem; potest ergo partiri in iudiuidua sub tadem specie in substantiis sofu media Jeparatis. Secundú medium, quia cuilibet potentie passiuz respondet activa: si enim potentiz passiuz non responderet activa, potentia pas sma esser otiosa; de ratione enim potentiz passiuz est, cp sit trahibilis ad actum; de ratione autem potentia actiua est, qu trahat eam: si ergo es set aliqua potentia passiua sine actiua, esset dare aliquam potentiam, quæ posset trahi ad actum, & tamen non esset dare acciuam, quæ istam traheret; & ita aliqua potentia passiua esset otiosa. Si ergo hac suntuera, patet qo non repugnat spe ciebus substantiarum separatarum, op multiplicentur per multa indiuidua: de ratione enim spe ciei est (ut iam dictum est ) multiplicabilitas, & partibilitas in supposita; si ergo esset multiplicabilitas & ista, partibilitas, & nó esset aliqua poten . tia actiua, quz ista faceret multiplicare, uel parti

sa; esset enim dare potentiam passiuam, sine actiua; si ergo est dare has species posse multiplicari per supposita; est ét dare aliquam potentiam acti uam, quæ eas potest multiplicare, sicut potentia primi; quia ergo species, & quidditas substantiatiarum separatarum potest reperiri extra quodlibet suppositum; ideo differt quidditas, & suppositú; & per consequens quidditas, & cuius est quid. ditas: quia suppositu est illud, cuius e quidditas.

Ad argumentum Philosophi dicendum est, Ad argumi quòd non folum diuerlitas materia & forma fa- 1444. cit diversitatem inter quidditatem, & cuius est quidditas; sed etiam diversitas inter quidditaté, & suppositum: dicemus enim quòd Philosophus hic appellat materiam omne, quod accidit quidditati;si autem est uerum, quod probatum est, sci licet quòd quidditas fubstantiarum separatarum potest reperiri in pluribus suppositis, quidditati accidit, quòd sit in tali supposito, uel in tali: & pro pter talem accidentalitatem differt quidditas, & cuius est quidditas:sicut enim homini accidit es-Sein hoc homine, & ita diffinitio, quidditas & suppositii; ita similiter est in substantiis separatis.

Nuc autem dicamus primum inquatum in Ana TEX. 42. lyticis de disfinitione non dictum est. In illis enim du bitatio dictaspræopere rationibus de substantia est. Dico autem banc dubitationem propter quod quide unum est, cuius rationem diffinitionem esse dicimus: nt hominis, animal bipes? Sit enim hac ipsius ratio. Propter quod itaque boc unum est: sed non multa

animal, o bipes.

Postqua ostendit, quomó se habet quod quid Partes des est ad partes suas; quia in quod quid est non in- nitionis que trant nisi partes rationis: in parte ista quarit quo facine minis modo partes diffinitionis faciunt unum. Et diuiditur in duas partes, quia primò quarit quastionem: secundò adducit quandam solutionem, que posset uideri sufficiens. Secunda ibi. [In hoc nam que homo, & album. ]Dicit ergo primò quòd oportet ista dicere de disfinițione illud, quòd no est dictum de ea in Analyticis, hoc est in libro Posteriorum: est enim quædam quæstio, idest du bitatio de dissinitione, que est necessaria ad conoscendum rationem substantiz & unitatem: Est autem dubitatio, propter quid est unu, & non multa illud, cuius est ratio, quam rationem uoca mus diffinitionem? si enim diffinitio hominis sit animal bipes, quæltio est, propter quid homo, qd est animal, & est bipes, est unum, & non multa? Notandum est, quòd quælibet diffinitio partes Diffi quel habet, & cum partibus disfinitionis respondeant bet bet parpartes diffiniti, fortè uideretur alicui, quòd ficut 161. in diffinitione est multitudo, ita in diffinito: ita quòd propter istas partes & disfinitio & disfinitum magis debent dici multa, qua unum, & quia hoc est falsum; ideo dubitat Philosoph. quomodo, non obstante tali multitudine, diffinitio dica tur unum, & diffinitum unum? Deinde cum d.

In hoc namque homo & album multa quidem

'sunt, cum alterum non insit alteri: unum uerò quan- E dam realitas, qua existens sub uno accidente, esdo in:st, & patitur aliquid subiectum homo:tunc.n. unum fit, & est albus homo, hic autem non participat alterum altero. Genus autem non uidetur parti cipare differentias. simul.n. contrariis idem participaret:nam differentia contraria sunt, quibus dif-

Solutia pro

Ponit quandam folutionem, quæ alicui uideri posset uera & sufficiens. Et dividitur in tres partes, quia primò dat hac solutionem, & improbat eam:fecundò eadem quæstionem,quam quessuit de genere & una differentia, quomodo potest fa cere unu; quærit de multis differentiis: tertiò dat uariam solutionem ad quæstionem. Secunda ibi ·[Si uerò participati eadé ratio] Tertia ibi [Opor tet autem unum esse] Ad euidentiam primi notandum est, quòd tota dubitatio est propter par tes diffinitionis, qua videntur facere multa, & non unum: & ideo tota intentio Philosophi est fuper hoc, quomodo partes diffinitionis non faciút multa, sed unum. Diceret enim aliquis, quòd ita est de differentia & genere, sicut de homine & albo:quando enim albedo inest homini, & no participat naturam albedinis, tunc funt multa, & non unum homo, & album: ita à fimili genus & differentia sunt unum, quia diffentia inest generi,& genus participat differentiam. Hanc folutio nem ponit Philosophus, & eam improbat, dices: quòd in hoc homo & album multa funt, quando album incst homini:tunc enim idem est homo & albus, quando homo, quod est subiectum, partici pat hanc passionem, quæ est albedo: & à simili G si ponatur, genus & disferentia sunt unum, quia genus participat differentiam. Hoc ergo excludens Philosophus, subdit: quia hoc alterum non participat alterum; genus enim non uidetur participare differentias. Si enim differentias partici paret, simul participaret contraria; nam differen tiæ, in quibus dividitur genus, sunt cotrariæ: qua \_autem ratione participaret unam, participaret & aliam. Notandum est, quòd non est simile de subiecto respectu accidentis,& de genere respectu differentiarum:primò quia realitas accidentis est realitas quædam accidétalis ipsi subiecto, & quæ inest illi tanquam aliud in alio: unde subiectum participare accidens, est alfud participare aliud: nisi per accidens: genus autem & differentia nó fe habent ficut aliud & aliud, fed ficut forma uni uersalis accepta sub esse determinato; & ideo ex En genere genere & diffetentia potest fieri unu per se, quia er differen non est ibi aliud & aliud. Secundò est differeria, tia cur fit quia conceptus generis est conceptus rationis, qui totus subinerat utranque disserentiam: non enim debemus imaginari, quòd pars conceptus animalis sit pars sub homine, & pars sub asino; fed totus est in qualibet specie, & torus descendit in quamlibet speciem per differentia: & ideo non dicitur participare differentiam, sicut subieetum participat accidens: subiectu enim est que-

se non potest sub alio : genus autem est quidam conceptus rationis, qui totus est in qualibet spo- Gaptus pe cic totalitate essentia, non totalitate ambitus: na neris que i essentia animalitatis tota descendit in hominem, libes spein. & tota in asinum; & sic non potest esse eadé participatio hic, sicut ibi; quia simul & semel idem reale participat contraria, hoc autem est solum idem rationis. Deinde cum dicit.

Si uerò & participat, eadem ratio si sunt differen tia plures:ut gressiuum bipes, non alatum. Quare namque hoc unum,sed non multa? Non enim quia infunt:namque sic ex omnibus erit unum.

Sicut quæsiuit de genere & disferentia, quomo do possunt facere unum : sic quærit de pluribus differentiis, dicens: ita dictum est, quòd genus nó participat differentiam; & ita illa folutio nibil ua lebit: Si autem bonatur, quòd genus participaret inquatum contrahatur per differentias, & ita fiat unum ex genere & differentia; adhue hoc polico, nó habetur solutio totius quæstionis; quia adhuc restat quæstio, Quomodo plures differentiæ pos funt facere unum, si plures differentiæ ponuntur Que plana in diffinitione?si enim in diffinitione alicuius po differente • natur bipes, gressiuum, & non alatum, tanquam differétiæ tres, Questio est, quare istæ differentie faciunt unum, & non multa? non enim potelt di -ci, quòd istæ differentiæ sint unum, quia sunt in uno; sicut ex omnibus entibus prædicamentalibus, que omnia entia prædicamentalia sunt in uno, scilicet in substantia. Deinde cum dicit.

Oportet autem unum esse quæcun que in diffinitione: diffinitio enim ratio quedam est una, & sub-Stātia una. Quare unius alicuius oportet ipsam esse; ronem: Etenim substantia unum quidem, & hoc ali

quid significat sut diximus.

Dat iolutionem ueram. Et duo facit, quia primò dat folutionem illam: secudò manisestat es. Secunda ibi [Oportet autem intédere. ] Ad cui détiam primæ partis notadum est, quòd ideo par Solatio pri tes diffinitionis, & diffinitio est unum, non quia pris. -fint in uno, sed quia est indicatiua unius substantiæ,& unius naturæ:ita quòd ficut natura,quæ in dicatur, est una; ita partes diffinitionis indicantis ... illa, funt unum. Et hoc est, quod dicit Philosoph. quòd oportet, quæcunque funt in diffinitione, ef & ideo ex subjecto & accidente non fit unum; H se unum: & hoc quia diffinitio est quadam una ro: p at sit una ro, ca est, quia suba, que indicatur Diffi mi p eam, est una; quare sicut substantia, que indica marana. tur, est una: ita oportet diffinitionem esse quanda rationem indicatiuam unius alicuius:illud enim, quod significatur per diffinitione, elt unit quid, si cut subitantia rei; & unum; quod quidem est hoc aliquid: non appellat auté hoc aliquid, quodlibet Hocaliquid individuum, sed hoc aliquid quod est in prædica mento substantie; licèt enim diffinitio indicet el sentiam cuiuslibet prædicamenti, tamen propriè in prædicamento substantiæ; ut oftensum ett in principio huius Septimi. Notandum est, quòd ra Tex.im. tio Philosophi consistit in hoc, quòd diffinitio est

positio.

pofitio.

catiua unius substantia, & natura: Fudatur ergo Prima pro ratio Philosophi super duas propositiones: una est, quòd una diffinitio est una ratio; cum enim diffinitio effentialiter fit ratio, & fit oftensio dilfiniti; essentialiter una disfinitio est una osten-Secunda propositio, super qua fundatur, est: quòd ideo una ratio est, & una oste sio; quia indicat unam naturam: quæ quidem pro politio patet ex hoc, quòd oftenlio per diffinitio nem,& diffinitio proportionantur:ubicunque er go crunt due naturz oftensz, ibi erunt due oftefiones, & duz diffinitiones: ubi autem unica natura ostensa, oportet quòd diffinitio sit una. Notandum est, quòd si genus ostenderet unam naturam,& differentia aliam, nunquam ex genere n & differentia fieret unum, nec una diffinitio, nec una ratio:sed quia genus,& diffrentia ostendut unam naturam, ideo genus, & differentia faciút unum: illam enim eandem formalitatem, quam dicit genus sub quadam comunitate, & sub quadam minori certificatione; dicit differentia sub Corrificatio maiori certificatione. Ad cuius evidentiam scieresubspres dum est, quod cerrificatio rei propriè est in specie specialissima, & in differentia costituente ipsam; quia per naturam generis nulla certificatio propriè habetur de re: cum enim diço coloré, mihi non certificatur, utrum sit albedo, uel nigre do:dicendo ergo colorem, adhuc expectatur cer tificatio: expectás autem certificationem, ipfum genus nó expectat nec alia materia, sed expectat certificationem solum & modificationem eiusde naturz: & ita genus, & differentia dicunt eandé naturam sub modo certificato, & non certificato;& quia dicunt candé naturam, ideo possunt sa cere unum; sicut ostendit hic Philosophus. Deinde cum didicir.

Priè.

Oportet autem intendere primum de his, que se cundum divisiones, diffinitionibus. Nibil enim aliud est in dissinitione, quam primum dictum genus, & differentia. Alia nero genera sum primum, & cum boc comprehense differentie; ut primum animal, alasum uerò animal bipes, & iterum animal bipes non alatum . Similiter autem & si per plura dicantur.Omnino uerò nibil differt per plura, aut per pau ca dici. Quare nec per pauca, aut per duo. Duorum ergo, hoc quidem differentia, illud uerò genus. Vt D eius quod animal bipes, animal quidem genus: diffe ventia autem alterum.

Declarat fo

Specifica.

Manisestat predictam solutionem: suit autem solutio in hoc, quòd partes diffinitionis saciunt unum,quia indicant unum,& una naturam: uult igitur manifestare, quòd indicant unum, & una naturam : quia in qualibet diffinitione una est In amui dif differentia specifica, & non plures; & secundum fone oft una unam differentiam specificam est tantum una na differential tura, quæ indicatur. Et hoc wilt ostendere, quod in qualibet diffinitione est una differentia specifica.Vt autem ueneur, tria facit; quia primò dat modum deueniendi adistam differentiam speci

una ratio;ideo autem est una ratio,quia est indi- A ficam:secundò ex isto modo concludit, quòd ne cesse est uenire ad illam:tertiò ostendit, quòd illa habita, habetur substantia rei; quod suit princi pale propositum. Secunda ibi [Et sic semper uult procedere] Tertia ibi[Si itaque hæc sic se habet] Prima in duas, quia primò uenatur, q uòd in omni disfinitione est genus & differentia: secundo ostendit, quomodo in diffinitionibus differentia dividitur in differentias. Secunda ibi[At uerò & oportet diuidi,]Prima in duas, quia primò osten dit, quomodo in qualibet diffinitione est genus. & differentia:secundò ostendit, quomodo genus non est omnino aliud à differentiis & à speciebus. Secunda ibi[Si ergo genus. ]Dicit ergo, co si uolumus uidere propositum de natura dissinitionum, oportet priùs intendere, quòd per diuisiones deueniamus ad diffinitiones; ita quòd pri mò uideatur, quid est genus diffiniti; & postea quid differentia: in uera enim disfinitione non In diffone est aliud genus, quam primum genus, & differen quod genus tia; & cum indiffinitionibus sint alia genera in- pontur. termedia, tamen ista genera non sunt aliud, nisi primum genus, & comprehensæ differentiæde-

terminantes idem genus: si enim in diffinitione,

hominis ponatur animal, certu est quod animal

non est aliquid, nisi substantia cum determinatis

differentiis:est.n.animal substantia animata sensi

bilis. Et similiter si intelligamus, quòd genus po situm in disfinitione non est animal simpliciter,

fed animal consequenter se habens ad animal

simpliciter, idest animal concretum, puta bipes

animal, uel animal non alatum; patet adhuc quòd in diffinitione non est nisi primum genus, uel per se,uel contractum per differentiam:ita quòd om ms diffinitio resoluitur in genus primum, & in differentias:nihil enim differt, utrum diffinitio re foluatur in plura, uel in pauca: & si in pauca, utrū in tria, uel in duo: dum tamen semper hoc habea mus, quòd unum illorum, quod est in diffinitione, est genus; & alterum differentia:ut si diffinitio est animal bipes; a al sicut genus est, bipes si-cut differentia. Notandum est, op per istam dedu non est no fi ctionem Philosophus uult habere; quod in dittinitione non est nisi genus & differentia; quia in ferentia. diffinitione uel funt duo tantum, uel plura funt: si duo tantum, unum se habet ad modum generis,& reliquum ad modum differentiæ: si autem fint plura, illud, quod est ultimum, uocatur differentia:omnia aut em alia idem funt, quòd ipfum

certificatam per duos modos: si ergo dicatur, o homo est substantia animata, sensibilis, rationa lis;non est hic nisi genus & differentia, scilicet ip sum rationale, & substantia, quod est genus certi

genus certificatum per multa:cũ enim dico sub-stantiam sensibilem, non dico duo; sed solum di-

co substantiam certificatam per talem modum,

scilicet per sensibilitatem:similiter cum dico sub

stantiam animatam sensibilem, dico substantiam

ficatum per duo. Deinde cum dicit. Si ergo genus simpliciter non est præter eas, quæ

(uox enim genus est & materia) differentia autem species & elementa ex hac faciunt: pală quia diffi-

nitio est ex differentiis ratio.

Ostendit, quòd idem genus, quod ponitur in diffinitione non est omnino aliud à speciebus & differentiis, dicens: quòd genus non est aliud ab iplis speciebus, & ab iplis differentiis: & ex hocconcludit, quomodo genus & differentiz fa-Hincaliqui ciunt unum. Et hoc est, quòd dicit; quòd si geperpera ne nus non'est simpliciter aliud prater species gene ant plura ris; quia si aliud est, non est ut genus, sed ut mate ria: genus.n.ut materia potest esse aliud à formis specificis; sed utgenus, non est aliud: uidemus.n. o uox est genus lírum, & materia líarum; genus quide, quia differentiz additz uoci, faciunt illa P speciem uocis, qua uocatur litera: quòd autem sit materia, patet quia ex uoce, tanquam ex principio materiali fiunt elementa, idell literæ; si ergo ita est, quòd genus non est aliud à speciebus, & differentiis; manisestum est, quòd diffinitio est quædam ratio una ex differentia & genere.

Notandum est, quòd ratio Philosophi est quædam consequentia, scilicet quòd si est ita, quòd genus non est aliud à speciebus & differentiis, tunc diffinitio est ratio una . Ad cuius euiden tiam notandum est, quòd si genus esset aliud à differentiis, diffinitio esset composita ex alio & alio;& per consequens non esset omnino ró una; sed quia genus non est aliud prater differentias; uel species; ideo unum & idem dicit genus & dif ferentia; & ideo disfinitio non dicit nisi unum; li cet sub diuersis modis: & quia ita est, ideo bene concludit Philosophus, quòd diffinitio est ra-

Quaftio.

Quæreret quis. Quomodo genus ut materia citaliud, ut genus autem non est aliud? Respondicendum est, op hoc, quod quæritur, patet in exemplo;quòd uox fecundum Philosophum &est genus, & est materia; sed ut genus litera non est aliud à litera, ut materia autem sic; uox enim secundum quòd est genus, non est nisi ipsa litera aliter fignata; dicendo enim literam esse nocem; & dicendo literam esse literam, semper dico literam realiter; sed dicendo literam esse uocem, di2 co iplam sub ratione, nel sub forma communiori;dicendo autem literam esse literam, dico eam H sub ratione nel forma particulari. Ita quòd nox fecundum quòd est genus, non expectat sormationem literæ tanquam quandam aliam formam, sed includit eam infra seipsam; quia ipsa wox secundum quod est genus titerx, non est nini ipla litera lic tignificata; uox dutem lecundum quòd est materia, non est ipsa litera, sed expectat Sormationem literæflicut materia non est forma; Maseria di fed expectat formationem, sicut imperfectum ex en partem, pectat perfectionem. Ex hoc oftenditur, quod genns den materia dicit parteini& genus dicit totum; non enim debemus imaginari, quòd genus fit unum totum, & species alfue totum; sed illud idem to-

ut generis species, aut si est quidem, ut materia est, E tum, quod dicit species, dicit genus; licet significatum per alium modum. Et ex hoc dicit Philosophus, quòd genus non est aliud præter species; materia autem dicit aliquid diuisum contra form im, non ipl ani formam fignificatam per talem modum. Deiinde cum dicit.

> At uerò & oportet dividi differentia differentiam, ut animalis differentia est pedalitas: item ani malis habentis pedes, differentiam oportet scire, in quantum habens pedes. Quare non est dicendum, habentis pedes, alsud alatum, aliud non alatum, si quidem bene dicit : sed propter non posse faciet boc: Sed si aliud habens scissos, aliud non scissos pedes:sed hæe namque sunt differentiæ pedis: nam scissio pe-

dis, pedalitas quædam est.

Postquam ostendit, quòd genus & differentia non dicunt diversas resibic oftendit, quomo do in diffinitionibus differentia dividitur in dif ferentias, donee deueniatur ad ultimam differen tiam, dicens: Quòd oportet, quòd habita differé tia, ista differentia diuidatur per aliam differentiam, donec deueniamus ad ultimam; ut si animal sit genus, si dividatur animal per pedalitae tem; ita quòd pedalitas fit differentia, adhuc pedalitas dividenda est non per omnes differétias, sed per disterentias, qua per se respiciunt pedali tatem. Non enim dicendum oft, quòd animalit habentium pedes, aliud est alatum, aliud est non alatum; si quis benè faciat diuisionem: alatum enim,& non alatum per se non aspiciunt pedalita tem, sed per aliud & per accidens; differentiz at tem per accidens non debent poni in diffinitione , habita per diuisionem: & si emm aliquando ponantur, hoc est quia non potest fieri aliud, eo quòd ignorantur differentie per le: sed si debet esse recta divisio pedalitatis, debet sic dici: quòd Ex los m animalium habentium pedes, aliud habet scissos, habens d aliud non scissos, & ita est recta divisio, & per se; dicato pa quia scissio pedis per se aspicit pedalitatem; scil+ sepremen sio enim pedis non est, nisi quædam pedalitas. Deinde cum dicit.

Et sic semper unit procedere, donec utique nemat riorenius ad non differentia. Tunc at erunt tot species pedies dat diffici quot differentia, & pedes habentia animalia aqua na felimi

lia differentiis.

finitionem, deuenimus ad ultimam differentia, sidere son in qua confiftit unitas & substantia rei, qd fuit mai i p propolitum, dicens: quòd si habito genere & dis si hinis qu ferentia, iterum diudamus differentias, deuenie mus sic procedendo ad ultimam differentiam, serba, sos quæ ampliùs no dividitur per differetias: & tunc so, apt tot crunt species, quot crunt ultimæ differentiæ: lus. quia numerus specierum accipitur pænes nume rum talium differentiarti; tot enim erunt species pedalitatum, quod erunt differentiæ ultimæ pedalitatis; & animalia habentia pedes erunt æqua. ha differentiis. Notandum est quod uia compos tionis et diuisionis, est uia uenandi diffinitionem ficut habetur in Secundo Politerior lin divisione

# Liber Septimus.

que proce estinque genere est ipla spes, que debet diffiniri; postea qua differentia est certificatum illud genus: op si differentia fuerit ultima, non debot ampliùs diuidi: 👽 si non fuerit ultima, debet diuidi in differentias, donec deueniamus ad ultimam. Ad hoc autem, quòd fiat recta divisio disfe rentiz in differentias, duo sunt observanda. primò, quòd fiat per differentias immediatas; si enim debeam dividere corpus, & dicam sic: corpus aliud sensibile, aliud insensibile, non fit recta diuisio propter duo; primò quia diuidentia non euacuant totum diuisum; corpus enim, quod diuiditur per sensibile & insensibile, est corpus ani matum; & ita solum euacuatur una differentia, diuidens corpus: corpus enim aliud animatum, aliud inanimatum: & ita per has differentias solùm eua cuatur corpus animatum, & non corpus pro toto suo ambitu. Secundò non sit recta diuilio, quia nunquam superius debet dividi divisione inferiorum, nisi priùs sit certificatum certitudine inferiorum:effe enim corpus est aliqua certitudo:esse.n.animatum est alia certitudo; nunquam.n.corpus debet dividi per differentias ani mati, nisi priùs trahatur ad certitudinem animati:sic igitur hoc est primum, quod est obseruandum. Secundus differentiz, quæ diuidunt ali quod diuisum, respiciant per se naturam diuisi: cuius ro est, quia natura differentiz diuidetis no elt aliud, quàm natura diuisi magis certificata; si .n.homo dividit animal per se, humanitas no est nisi quædam animalitas. Et hoc est, quod dicit Philosog, sibipes dividit per se pedalitatem, bipedalitas non erit nisi quædam pedalitas; & hoc Pars poste. est in omni diffinitione, quia ois posterior pars vier in diffisitione idem est, co prima pars magis cer seidem eft, tificata:si.n.dicatur sic, homo est substantia asata Ind prime fensibilis ronalis: sensibilitas non est nisi quædam substantia sic certificata; & similiter rationalitas non est nisi quedam sensibilitas modo specifico certificata; & ideo ex iis omnibus uere potest fie ri unum,quia non dicunt nisi eandem realitatem Differentia sub diversis entibus. Si autem essent aliqua diffe Paccidens rentiz, quæ respicerent per accidens ipsum dini mec dinifio- fum, nec effet ex illis bona diuisio, nec bona difmităi apia finitio:bona quide diuisio non esset, quia ex quo per accidens aspicerent diuidentia diuisum, natu ra dividentis non esset natura divisi, ut certificata;immo esset alia natura illi accidens:si.n.bipes per accidens aspiceret pedalitatem, bipedalitas non esset quædam pedalitas sic certificata; sed es set quædam materia accidentalis; nec ét ex talibus posset sieri disso quia (ut dictum est) in parti bus diffónis secunda debet esse prima sic certifi cata; quod autem sit accidens omnino respu primæ,& oplitidem lecundum rem cum prima, no potest contingere. Deinde cum dicit.

Stitaque hac sic se babet, palàm quia finalis dif ferentia rei substantia erit, & diffinitio.

Postquam ostendit, per quem modum démus

In divisione autem la procedendum est, quia primo uidendu A nos habere ad divisionem, ut per eam deueniamus ad diffónem, & ad differétiam ultimam: hic ostendit, p ex unitate istius ultima differétie habetur unitas diffinitionis & diffiniti; ita op non obstante multitudine differentiarum, dummodo sit differentia una ultima, disfinitio erit una, osté dens unum diffinitum. Et circa hoc duo facit, quia primò concludit ex præcedentibus principale propolitum, scilicet quòd substantia rei est una,iuxta unam differentiam ultimam : fecundò ponit qualdam conditiones necessarias ad boc, quòd aliqua differentia faciat unum, ibi [Si non oportet multotiens eadem dicere. ] Dicit ergo primò; ita dictum est, quòd per divisionem deneniemus ad differentiam ultimam; si autem ita é, manifestum est, quòd ista differentia ultima & fi nalis erit substantia rei; & penes illam accipitur diuisio. Notandum est, quòd habita penultima differetia, uel quacunque alia ante ultimam, habetur res, quæ quæritur; fed tamen fub modo communiori, quam sit res in se: babita autem ultima differentia, habetur resslub modo proprio. & sub modo certificato, & sub modo, quo queri tur:si.n.ponatur, q. homo est substantia sensibilis, rationalis: habito sensibili, licet forte habeatur realitas hominis, non tamen habetur propria certificatio hominis, qua queritur, quiasensibile, ut sensibile non plus certificat hominem, quam asinum; habita autem rationalitate, habetur reali tas propria, & sub modo certificato. & proprio; & ita habetur substantia rei, sicut dicit Philosophus; quia substantia rei duo comprehendit; coprehendit enim realitatem propriam,& certifica tionem realitatis: propriè enim & pœnes unitatem huius differentiz habetur unitas diffiniti;cu ius ratio est, quia unitas generis est maioris. am... Muitas ples bitus, quam sit unitas eius, quod queritur, scilicet madifferen diffiniti: & similiter unitas aliarum differentia abitus, qua rum præter ultimam:unitas autem ultimæ differentia siest siest muitas rentiæ est tanti ambitus, quanti unitas disfiniti. diffiniti. Deinde cum dicit.

Si non oportet multotiens eadem dicere in termi nis: superfluum enim accidit hoc dicentibus : nam quando dicit animal habens pedes, bipes: nil aliud dicit, quàm animal pedes habens, & duos pedes ha bens. Et si boc dividat propria divisione, multotiens dicet & aqualiter differentiis. Si quidem igitur dif ferentia differentia fiat, una crit, qua finalis species

Oftendit in terminis, quot conditiones funt quæ requiruntur ad hoc, q pænes unitatem huius differentia accipiatur unitas diffiniti. Et diui ditur in tres partes secundum tres conditiones. Secunda ibi [Si uerò secundum accidens] Tertia ibi[Quare palàm, op diffó ratio est.] Dicit crgo primò, quunitas diffiniti est penes unitatem ultimæ differentiæ; ita oplicet diffinitio habeat: multas partes, tamen diffinitum non habet, nec: dicitur nisi semelinisi forte idem repetatur mulpotiens in diffinitionibus: si enim idem dicit una.

 $\mathbf{Q}_{\mathbf{q}}$ 

Digitized by Google .

differeu-

idem dicetur bis in diffinitione:ita quòd diffinitum bis repetetur; quia semel in una differentia, & femel in alia: & sic accidit superfluum, & nugatio:si enim dicatur, quòd homo est animal ha-bens pedes bipes; si idem dicit prima differentia,& secunda,idem repetetur, scilicet pes: est enim sensus, quòd est habens pedes, duos pedes habens: si ergo ita idem repetaturatune idem di Si autem fiat divilio propria, quæ cetur bis. debet fieri, ita quòd non peccet in dividendo, fimultotiens dicatur ultima differentia, multotiens dicetur diffinitum, & non alias; quia semper diffinita sunt æqualia differentiis ultimis: si enim dividatur genus per differentias, & ipla differentia per différentiam usque ad ukimam s una erit differentia ultima & finalis, secundum quam accipitur lubstantia rei,& mitas eius . Notandum est diligenter, quòd per oranes partes diffinitionis non dicitur diffinitum, nili semel:quòd autem diceretur bis, hac posset esse, si idem daret intelligere penultima differentia & ultima, & hoc sub codem modo: sienim dicatur, Ci diciPhi quòd homo est animal rationale; & stazim habilosophus, dif to animali, haberetur conceptus hominis; iteme dicit to- rum habito rationali, haberetur conceptus homi ză essentiă nis per eandem disfinitionem, idem conceptus vei:babet in haberetur bis: sed quia ita est, quod conceptus selligi ulti- hominis non habetur, nisi habito rationali, & ulmate & co tima differentia; ideo ita est, quòd differentia ulplesine: elli-ser genus ef tima non habetur nisi semel, & diffunitum non ferociofum: dicitur nisi semel per omnes partes ... Ethoc est, e allucina quod dixit Philosophus, quòd habita urtitate ulsur bi, qui timæ differentiæ, habetur unitas diffiniti; mili ibis negant dem repetatur bis, hoc est, nisissem conceptus bis dicatur diffinitione: hoc autem erit, si conce pluralitati: prus diffiniti datur intelligi per quamlibet partem; hoc autem fallum est : debemus enim imaginari, quòd homo est animal, sed non omne animal, immo animal sic certificatum; & quia cer tificatio, que certificat hominem respectu animalis, est una; ideo diffinitum est unum.

Si uerò secundum accidens; ut si dividat; babentis pedes, alind album, alind nigrum, tot, quot uti-

que sectiones sucrint.

Socunda co

ditio.

Ponit secundam conditionem, qua sequitue ad hoc, quod poenes unitatem ultima differentiz accipiatur unitas diffiniti : quz :quidem elt, quòd differentiæ habitæ per diuisionem, quæ sime ponende in diffinitione; sunt differentie per se, & non per accidens. Ita dictum est su pra, quòd si fiat dinisso differentiarum per se, pe nes ultimam accipitur unitas diffiniti: si uerò fiat divisio per accidens, ut si dicatur: animalium habentium pedes, aliud album, aliud nigrum, sic erit; sed tot erunt dissinita, quot sunt disserentiz; & tot crunt sectiones & partitiones disfinitorum, quot funt sectiones & dinisiones diffe-Notandum est diligenter, quòd rentiarum. ratio Philosophi fundatur super duas propolitio-

differentia, & alia, scilicet penultima, & ultima; E nes: prima est, quòd illud idem, quòd accipiur per divisionem, ponitur in diffinitione: divisio enim deseruit disfinitioni, & est instrumentum .eius:si.n.uelim diffinire hominem, primò diuida genus suum per differentias: secundo driam, Disife, o quæ non est consequens homini, abiicio: tertiò il compositu lam, que conuenit homini, compono cum gene-franciale re iam habito; & ex illa compone generis & dif finning feretiz fit diffó hominis:ita op primò est divisio: secundò compositio: tertiò disfinitio. Et ideo co muniter di, compositio & diuisio deserviunt disfinitioni; sunt.n.instrumenta disfónis. Ex hac propolitione sequitur secunda: si.n.diuisio deseruit disfinitionit; quia illud idem, quod est habitu per divisionem, ponitur in diffinitione; si divisio fiat per differentias accidentales, sequitur quòd diffinitio fiat per accidentia; hoc autem dicit Phi losophus esse impossibile: sic enim penes unitatem ultimæ differentiænon esset unum diffinitu; sed quot sectiones, & quot divisiones effent, tot essent dissinita. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd si posterior differentia non ha beret per se habitudinem ad primam, sed per ac eidens, omnino diceret aliud à prima: ita quòd per primam haberet unum quid, & per secunda aliud quid: & sic haberemus duo quid: & sic tot diffinita habemus, quot partes diffinitionis: sed quia ita est, quòd posterior non est nisi certifica cio, quæ propriè & per se aspicit prima, ió per pri mam & secundam non habemus duo diffinita, sed unum & idem; cuius unitas datur intelligi in ultima differentia: si.n. dicatur sic, homo est animal pedes habens bipes; quia bipedalitas nó est nisi quædam pedalitas, & quædam certificatio pedalitatis, ut dictum est supra; ideo secundum non dat aliud intelligere à primo, sed secundum estidem, quod primu, magis certificatum: & sic penes certificationem ultima potest accipi unitas diffiniti. Si at sic dicatur, homo est animal bipes album;quia albedo non est quædam pedalitas,nec est certificatio eius;sed oino est extra ei quædam natura;ió aliam naturam intelligimusp primű & scdm;& sicaliud & aliud diffinitum. Notandum est, co alio mó declarat Comm. istum 🧸 🚾 🌬 pallum, dicens; co si divissio fiat per accidentalia, rain. diuisio uadit in infinitum: cuius ró est: quia licèt in coceptibus formalibus, & in formis per le or dinatis non lit processus in infinitum; tamé in sor mis accidentalizer ordinatis potest esse infinitas: li ergo divilio fiat per formas in differentias accidentales, & diffinitio similiter; sectiones uadut in infinitum. Ex quo sequuntur duo inconuenie tia: primum est, quia per diffinitionem nó hétur Icia lecundum elt, co in diffinitionibus nó elt da re ultimum, ex quo est ibi infinitas: ex quo sequi tur op unitas disfinitionis & disfiniti non erit ab

> aliquo ultimo, sicut debet esse. Deindecum d. Q nare palàm quòd diffinitio ratio est, que est ex differentiis. & barum ex final i scom rectu. Palam at crit, si quis transponat tales diffones, ut cam,

Superfluum est babens pedesadicto bipede. Sed ordo von est in substantia: quomodo namque oportet intel ligere hoc quidem posterius, illud uerò prius. De diffinitionibus quidem igitur secundum divisiones tot dicantur primum, quales quedam sunt.

Tertia codi

Ponit tertiam códitionem: Vbi notadum est, quòd si penes ultimam differentiam debet accipi unitas diffiniti; oportet quòd sit processus ordinatus in accipiendo differentias, itaquod semper communior primum accipiatur; itaquod ge pus primò certificetur per differentiam commu niorem, & postea per minus communem; donec deueniamus ad ultimam, penes quam est unitas rei:si autem aliquis trasponat istum ordinem, bis quod dicit Philosophus, quòd disfinitio est ex differentiis:ita tamen quòd unitas diffiniti depédet ex finali differentia: hoc autem est uerum, si modus differentiz sit rectus; ita quòd magis com Exbisalia mune præcedat minus commune: manifestű est negant plu quòd siquis transponat diffinitiones, idest diffe-ralitate for rentias in diffinitionibus, accidit idem bis dici: marum, sed siquis enim dicat, quòd diffinitio hominis est ani decipierer, mal himes madas babane supportunitationi no habentes mal bipes, pedes habens, superfluum accidit:dithin hure, to enim bipede, datur intelligi habere pedes, & Garif. sic habere pedes bis dicitur, semel in bipede, & " Itemel in pede: fic enim dicendo, non est rectus ordo in substantia, hoc est in conceptibus substă tiz diffinitz:quomodo enim possumus intellige re sic dicendo, quòd hoc sit prius, hoc posteriùs? quasi dicat nullo modo; quia sic dicendo pillud, quod est prius, ponitur posterius, & econuersò. Concludit ergo Philosophus, quòd diffinitiones quomodo habeantur per diuisionem, tot sint dida. Notandum est, quòd habita differentia com Modas co muniori, adhuc restat quærere de minus commu gnoscedine ni, quæ cam certificat:sicut habito, quòd animal Lotionem. habet pedes, adhuc restat quærere, quæ sit ista pe dalitas, utrum sit bipedalitas, uel quadrupedalitas?& ita habito maius communi, non est superfluum accipere minus commune, quia non repe titur idem, sed magis certificatur; habita autem minus communi, datur intelligi magis commune: & ita si præcedit minus commune, idem repe

Questio.

- Quereret quis. Vtrum magis commune detur intelligi à minus commune? Videtur quod non, quia secundum hoc in qualibet dissinitione esset nugatio, quia semel erit dictum magis commune in se, & semel intellectum in minus commu-

ni;& sic idem bis dicetur, semel in se,& semel in intellectu alterius. Ad oppositum est Philosophus, qui uult, quòd posito magis communi, non ponitur minus, sed èconuersò sic: ita quòd

Aliqued de posita ultima differentia, ponitur penultima. tur intelligi ab aliquo, potest esse duobus modis; uel secundum continentiam: uel secundum con uenientiam:illud autem intelligitur in aliquo se

qua est bominis, diorne animal bipes, pedes habeus: A cundum continentiam, quod est de continentia conceptus illius:& hoc modo animal datur intel ligi ab homine, & fimiliter rationale; conceptus enim hominis continet conceptum animalitatis,& rationalitatis:polito enim homine, ponitur animal, & ponitur rationale, tanquam illai, quæ funt de continentia conceptus hominis. Secundo modo aliquid datur intelligi ab aliquo secun. dum continentiam: uidemus enim, quòd posito rationali, ponitur animal; & polita differentia, po nitur genus: ita quòd genus datur intelligi aliquo modo à differentia:hoc autem non potest es fe fecundum continentiam, quia fecundum hoc conceptus generis esset de continentia conceptus differentiæ; & fic conceptus differentiæ efidem dicetur, & non semel tantum. Et hoc est , B. set conceptus compositus, quod est impossibile. Dicemus enim, quòd posito conceptu generis, propter latitudinem conceptus, & propter conceptus communitatem adhuc intellectus expectat maiorem certificationem, & conceptum ma gis arctum, scilicet conceptum differentiæ:& sic habito isto conceptu, adhuc non habetur conceptus differentia, nec secundum continentiam, nec secundum conuenientiam:quia enim latitudo istius conceptus se extendit ad duas differentias, ideo habito isto conceptu, non plus habetur una differentia, quain alia: habito autem conceptu unius differentiæ, statim habetur conceptus generis, non tanquam de continentia eius, sed magis tanquam de consequentia : quia enim ilte conceptus dividit latitudinem generis, ideo iplo polito, statim intellectus accipit illud, quod per ipsum dividitur, scilicet genus. Ad propositum ergo dico, quòd in minùs communi differentia non intelligitur magis, tanquam de continentia illius (sic enim genus, nel differentia magis com munis esset de conceptu differentiz;& differentia esset conceptus compositus; & sic accideret nugatio: quia magis communis differentia semel diceretur in fe,& semel repeteretur in minus co muni)benè datur tamen intelligi aliquo modo se cundum consequentiam: quia si aliquid habet differentiam ultimam, habet alias, non tamen è conuersò. Et hæc est ratio Philosophi, quòd magis commune debet precedere ; quia habito una Habens dif D gis communi, non habetur adhuc minus commu ferentia ulne, propter sui indeterminationem; quia nó plus lima, babet respicit unam differentiam, quam aliam : habito alias, no as autem minus communi, aliquo modo intellectus iam concipit magis commune; sicut habita bipedalitate, habetur pedalitas: & sic ex quo datur intelligi, frustra repeteretur. Argumenta patent per dicta.

Quæritur, Vtrum genus, & differentia dicant Questio. totu,quod dicit species? Videtur op sic: aut.n.dicunt partes, aut totum: si totu, habetur propositu: si partes sequitur ergo op pars prædicetur de toto;quia genus & differentia prædicantur de specie; hoc est impossibile, ergo & primum.

Respondeo, quòd genus, differentia, & species

quamur de illo, cui ista imponuntur; non est im> possibile, quòd idem dieant omnia ista, & idem totum importent: quia unum & idem est, cui imponitur conceptus generis, & differentia, & spe cici.Si autem loquamur de isto, à quo imponuntur ista trìa, utrum sit idem conceptus? sic dubiũ est: cum enim differentia dicat conceptum partialem speciei, & genus similiter; dubium est, quomodo pars possit prædicari de toto: sic ergo cum species dicat conceptum compositum; & genus,& differentia conceptus partiales;magnű aliari opi, dubium consurgit. Dicunt ergo aliqui, quòd idem totum dicunt omnia ista,& quòd prædicatio generis de specie, & differentiz de specie est prædicatio totius de toto; ita quòd genus, prædi F cari de specie, idem est, quòd totum indeterminatum prædicari de toto terminato. Sed contra; secundum hoc sequitur, quòd idem prædicetur de seipso; & quòd prædicatio generis de specie est predicatio ciusdem de seipso. Præterca, hic non queritur de toto, cui imponitur unum & reliquum; sed de partialibus conceptibus, à quibus imponitur; conceptus autem generis semper partialis est, respectu conceptus speciei; licet sit una realitas. Præterea secundum hoc non præ dicatur forma, sed totum habens formam: est.n. fensus(secundum istum modum dicendi)cum di citur, homo est animal; quòd illud suppositum, quod habet humanitatem, est illud suppositum, 'uod habet animalitatem : ita quòd ( secundùm G oc)prædicatio est uera ratione suppositi contiientis utrunque conceptum, quod tamen nó est uerum. Quero enim de supposito, quod implica tur in prædicato; utrum idem suppositum simul implicetur in prædicato cum forma saut forma tã tùm:non forma tantùm, ergo prædicatio reddetur uera ratione suppositi: ii implicatur suppofitum & forma; quero quomodo forma illa prædicetur de illo supposito implicato; utrum ratio ne sui, uel ratione suppositi implicati: si rone sui, ergo æquè de primo supposito: si rone suppositi implicati, ergo est abire in infinită in implicatio ne suppositorum: hic ergo est unus modus dicen Querudi a di. Alius modus dicendi est, quòd genus, diffe lioră opin. rentia, & species possunt dicere bene eadem rea partiales conceptus respectu speciei in tali reali tate:ita quòd genus importat partialem conceptum sub modo communiori, differentia autem fub modo magis certificato; & ficut partialis có ceptus est extra partialem conceptum; sic genus extra conceptum differentiæ,& idconon prædicatur per se de differétia. Quando autem genus & differentia prædicantur de specie, non elt præ dicatio uera ratione suppositi, sed ratione partia-

lis conceptus signati per nomen:predicare enim

animal de homine, non est nisi prædicare conce

ptum partialem de specie, & similiter prædicare

differentiam. Intelligendum tame, quod iste par

ab aliquo imponutur, & alicui imponuntur: si lo E tialis conceptus potest dupliciter signari: uel mo do ahstracto:uel modo concreto, & per modum denominantis aliud: idem enim dico, cum dico animalitas, & cum dico animal; sed primo modo fignatur animalitas per modum abstracti, & non denominantis aliud: cum uerò dicitur animal, ea dem animalitas fignatur, per modum tamen denominantis aliud: & sicut dico de animali & ani malitate, ita dico de rationali & rationalitate:rationalitas igitur & animalitas ut signata in abstra Cto, non prædicantur; signata autem per modum denominantifi, prædicatur. Si autem sic dicimus, confurgit quædam difficultas: sequitur enim o prædicatio generis de specie, uel differentiæ de specie sit prædicatio denominativa : si enim genus & species dicunt partiales conceptus, qui signati per modum denominationis prædicantur; sequitur quòd ista prædicatio est denominatiua. Vt ergo foluatur difficultas, dāda est duplex dif 🖓 🖦 🎮 🔹 ferentia inter prædicationem istam, & prædica- pris. tionem denominatiua. Prima differetia sumitur Primis ex diffinitione denominativorum, data in Prædi-frank. camentis: sunt enim denominatiua quæcunque habent denominationem, differentia solo casu: fie ergo denominatiua funt, quæ cadentiam habent, & denominationem. Imaginabimur ergo, Albiva quòd album, & albedo idem fignificent; & unam bele que rem dicant; sed differunt pænes modum signis-

candi:quia album fignificat rem per modum cadentis ad aliud, & per modum rei inclinatæ: quæ inclinatio uocatur cadentia: sic ergo denominati ua cadentiam dicunt, & inclinationem: & istain clinatio & cadentia est ad subiectum alterius ge neris: sic ergo genus, prout prædicatur de specie, dicit rem suam per modum cadentis, & per modum inclinati;& similiter denominatiua: sed aliter, & aliter; quia denominatiua ad subiectu alte rius naturæ & alterius gnis; hæc at, quæ uocantur uniuoca à Philosopho, ficut genus; dnt cadétiam paimus ad suppositum eiusdem naturæitta 🔈 propriè lo- 🚥 🐗 quendo, denominativa propriè accepta denomi-tiand/ nant subiectum, licet que prædicantur uniuoce, denominent suppositum: hæc est ergo prima dif Secunda differentia est ex hoc, o de Smilet serentia. minatiua prædicantur nomine solum; uniuoca et farmi litatem, sed tamen genus, & disterentia dicunt. H prædicantur nomine: album anim einem; uniuoca er partiales concentus researches di cunt. rem suam per modum concreti & denominantis aliud, ideo primò prædicatur nomine, sed non ra tione; quia ratio signata per album, est extra rationem subiecti: tunc enim prædicatur aliquid ra tione, quando ratio prædicati est ratio subiecti, uel de ratione subiecti. Imaginabimur ergo, qual bedo non prædicatur nomine, nec tatione de subiecto:nomine quidem non prædicatur;quia no fignat rationem suam per modum denominantis, sed per modum abstrahentis à denominatione:nec prædicatur ratione, quia ratio prædicati. non est ratio subiecti, nec de ratione subiecti:album autem, quod est denominatum, signat ratio

dicatur nomine, sed non ratione, ut prædictu est. Denominativa ergo propriè accepta prædicantur nomine & non ratione: uniuoca autem, qua diuiduntur contra denominatiua, predicantur nomine & ratione:nomine quidem, quia denominant suppositnm, licet non subjectum: ratione auté, quia subiccti ratio est de ratione prædicati

Ad argumentú in oppolitum dicendum elt, op partialis conceptus fiue pars denominatiua per modum denominantis totum, potest prædicari

Quoniam uerò de substantia perserutatio estsites

Postquam ostendit, quomodo subiectum subi Inventio, et stantia est postquam etiam ostendit, quod ipsum: B cidentalem. Deinde cum dicit. quod quid est, idest quidditas substantia est : hic quarit, & inuelligat, Vtrum scilicet universa-le sit substantia rei? Et dividitur in duas partes; quia primò continuat se ad precedentia: sect dò exequitur propositum suum, ibi [Dicitur auto ficut subicctum substantia esse.] Dicit ergo primò:intemio istins libri de substantia est, iterum redeamus ad propositumide substantia rei. Dein de tum dicit.

Dicitur antem ficut subiectum substantia esse, & quod quid erat effe, & quod ex his & univerfale . De duobus quidem igitur di aum eft. Etenim di Etu: de quod quid erat effe, & de subiecto: quia dupliciter subjicitur aut hoc aliquid ens; ut animal passioubus, aut ut materia actui. . . . . . .

Videtur autem universale causa quibusdam esse maxime, & effe principium universale. Vnde de boc trattemus.

Exequitur intentum suum. Et duo facit, quia primò ostendit, quòd quærendum est, Vtrum uni uersale sit substantia reiffecundò ostendit per ra tiones, quòd nó est impossibile dicere, quòd un uerfale sit substantia rei. Secunda ibi [Videtur.n. impossibile esse.] Dicit ergo primò, quod dichi Hac dinisse est in precedentibus, quòd substantia dicient mul redit in ide tis modis: primo modo dicitur substantia dicitur mul en illa, que subsectum, quod recipit quidditatem & sormali ே நார்ந்ரர் tatem rei:fecundo dicitur substantia ipsum quod huius Sepsi quid erat ee,& formalitas rei:tertio mo illud, qd est compositum ex materia & forma, dicitur sub stantia: quarto modo (secundum aliquos) ipsum universale substantia dicitur. Priùs ergo dictum cst supra de duobus modis accipiendi substantiam, scilicet de ipso quod quid est, & de ipso su biecto: quod quidem subiectum duobus modis subiicitur formæ: uno modo sicut aliquid ens in actu subiicitur accidentibus & passionibus:secu do modo sicut materia subiicitur actui & forme. Postquam dictum est de istis duobus, dicendum est de quarto, scilicer de universali; Vtrum, scilicet fit substantia rei? uidetur enim quibusdam ip sum universale esse substantiam rei,& esse maximã cấm rerum, ficut Platonicis: & ideo de hoc tractandum est. Notandum est, quòd ratio Philo

nem suam per modum denominatis; & ideo pra A sophi in hoc consistitex hoc quòd substantia dicitur quatuor modis, ut patet per habita; tribus modis fecundùm ueritatem, & uno modo fecun dùm opinionem aliorum: ex quo de tribus dictú est, de duobus quidem in se; de tertio auté quia tertium componitur ex duobus, si debet haberi tractatus sufficiens, oportet quòd dicatur aliquid Formalitas de quarto. Notandum etiam est, quòd Philoso-daples. phus imaginatur, quòd formalitas, & quidditas duplex est, scilicet substantialis, & accidétalis: & huic formalitati respondet aliquid, quod est in potentia ad istas formalitates; quod quidem ali- Subiellum quid uocatur ipfum fubiectū:& ideo dicit, quòd duplicum. fubiectum dicitur dupliciter, uel quia est in potentia ad formam fubltantialem, uel quia ad ac-

> 🎞 🗗 idetur enim impossibile esse substantiam esse : quodcunque uniuersaliter dictorum. Primum.n. Jubstātia,qua uniuscuiusque,propria uniuscuiusque, que non inest alii; universale verò commune. Hoc evim dicitur uninersale, quod pluribus inesse natum est. Cuius ergo substantia hoc erit? aut enim omniu, aut nullius: omnium enim non est possibile; unius au tem si erit, & omnia bec erunt. Quorum enim una substantia est, & quod quid erat esse unum, & ipsa naum.

Exequitur propositum suum, probando, quòd impossibile est, 👽 universale sit substantia. Et di widitur in duas partes: quia enim isti, qui ponebant istud uniuersale esse substantiam, ponebant et illud esse ideam:ideo duo facit;quia primò pro bat, quòd ipsum universale, quod prædicatur de Aduersus pluribus non potest esse substantia illorum plusium: secundo probat, quod idez non possunt es- mer falia no se substantiz rerum. Secuda ibi [Manifestum au- sine substatem ex, his ipfis.] Prima in quinque, secundum 🕫 🕮 quinque rationes adducit ad probandum, quòd uniuerfale, quod de pluribus prædicatur, non est substantia illorum. Secunda ibi. [Ampliùs substă tia dicitur] Tertia ibi [Amplius autem & impossibile, & incoueniens] Quarta ibi [Amplius Socra ti]Quinta ibi[Amplus est & ita manisestum]Di cit ergo primò, quòd impossibile uidetur, quòd aliquid de numero dictorum universaliter sit sub stantia; cuius prima ratio est: quia substătia unius cuiusque est propria tantum unius, & non multorum: ita quòd tantum substantia inest uni, & non alteri;uniuerfale autem commune est; quia uniuersale est illud, quod est aptum natum esse Vninersale in pluribus:cum enim uniuerfale dicatur de plu- quid. ribus, quaremus ab illo, qui ponit ipsum esse sub stantiam; cuius est substantia aut enim est substă tia omnium, de quibus dicitur; aut unius; aut nul lius:omnium est impossibile, quia unum & idem non poteit esse substantia multorum: unius non potelt, quia si uniuersale est multoru, siue unius, quæcunque cóueniunt in uno uniuerfaliter, erút illud unum, que non habent unam fubstantiam 💂 & unam quidditatem, & ipsa erunt unum: cum ergo universale non sit substantia, nec omnium,

Digitized by Google

Cap. VS rum redeamus. continuatio

TEX.45.

Fundamou 14 Philoso.

tandum est, quòd ratio Philosophi sundatur super duas propolitiones: prima est, quòd substan tia rei ita est propria uni, quod non est propria multis: que quidem propolitio patet, quia unaque que res per lubitatiam fui & per lui effentiam ab omni alia re distinguitur; no potest autem distin gui aliquid ab aliquo, ni fi per fui proprium; & ita: substantia rei dicit aliquid proprium rei, & aliquid terminatum in re: universale autem non dicit aliquid proprium rei, sed dicitaliquid commune: animal enim non plus dicit naturam hominis, quain naturam afini: & homo non plus dicit naturam Sortis quam naturam Petri Seconda propolitio, super qua fundatur, est; quia si uni»; uersale substantia est, est substantia uel omnium, uel unius: omnium non potest este, restat quod unius auod est impossibile: quia omnis substant tia unius est una, & habet unitatem; quecunque autem uni & eide sunt eadem, & inter le sunt eadem: Arguetur ergo sic; si universale est substantia unius, est substantia una; si est substantia una 🔊 quecunque funt unum in fubstantia, funt unuminter se; sed omnia, de quibus prædicatur ipsum uniuer sale, qui ponitur una substantia, sunt unum in ipla substantia; ergo sunt unum inter se. Ethoc est, quod dicit Philosophus, p que habent unum quod quid erat esse, sunt unum inter se : hoc autem est impossibile; quòd omnia, de quibus przdicatur ipsum universale, sint unum inter seiergo impossibile est, quòd uniuersale sit substantia.

Regala.

duo funt.

Quæreret aliquis, Vtrum universale sit substá tia? Videtur quòd fic, quia unam rem dicit uniuer fale, & particulare; sed particulare substantia est, ergo universale. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo: dicendum est, quòd universale sub-Rantia estillud, scilicet quod est in prædicamento substantia. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd de ratione substantiz duo sunt: unum, De ratione scilices quod dicat rem substantizissue quod dicat rem in prædicamento substantiæ: secundum quòd dicat cam per modum per se stantis; non per modum inclinati ad aliud:& quando ista duo concurrunt adinuicem, tunc uere possumus dice re;quòd illud,in quo concurrut ista duo, uera sub stantia est;tale autom est substantia particularis: cum enim dico húc hominem, puta Petrum, duo dico; humanitatem, quod est realitas substantiæ; & dico humanitatem per modum fini, scilicet in Particula- individuo: & ideo particulare verè substătia est, re cur uerè & propter rem,& propter modum. Ipium autum substantia. universale in prædigamento substantiæbene dieit rem substatiæ; quia illam realitatem, quam di oit particulare, dicit univerfale: led no dicit came per modum substantiæ fixæ, & per modum per se stantis, sed per modum inclinati ad suppositus & ideo dicit rem substantiæ; licet non dicut cam per modum substantia. Notandum est enimige candem rem, quam dicit universale, dicit partisularessed differenter: quie partieulare dicit ille

nec unius:reflat quod nullius sit substantia. No. E rem per modum proprii & terminatissed uniuer sale dicit eandem per modum abstrahentis ab isto proprio, & ab ista terminatione: cum enim dico, hic homo, dico humanitatem ut signatam & propriam: cum autem dico hominem in speeie, dieo humanitatem 'ut abstrahentem ab isto proprio. Propter istam talem abstractionem duo Corollario sequuntur:primum est, quòd abstractum à proprio, licet dicat rem substantia; tamen non dicit cam per modum substantiz; eo quòd de ratione substantiæ est; quòd sit propriè unius: Et ideo argumentum Philosophi, quod per naturam propeii probat, quòd universale non est substantia; non probat, quòd universale non est substantia simpliciter, sed quòd non habet modum subitan tiæ. Secundum, quod sequitur, est; quòd abstracta ab omni proprio, & ab omni inferiori non plus se dicit esse substantiam unius, quam alterius; ex quo abstrahit ab omni illo:si enim humanitas significetur ut contracta ad hoc individuum, propter talem contractionem diciele esse substantiam: si autem abstrahatur ab ista contractione, & significetur in specie, quia abstrahit ab omni materia contrahendil, non plus dicit se esse subflantiam unius, quam alterius: sed dicit, & præte dit se esse substantiam universaliter omniu: quia enim abstrahit ab omni modo contrahendi, abstrahit ab omni differentia: & quia abstrahit ab omni differentia, ideo ut sic abstracta significatur sub quadam indifferentia. Quando ergo quærit Philosophus, Vtrum universale sit substantia om nium, uel unius? dico quòd dicit substantiam, que reperitur in omnibus, secundum alium & alium modum contrahendi:impossibile enim est, quòd unum secundum substantiam contractum sit sub frantia multorum; universale autem dicit unitatem rationis abstrahentis ab omni contractione: & ideo dicit substantiam multorum, sub modo Adaguai tamen abstrahendi à multis. Et quando dicitur 🕽 🚥 quòd quacuque uni & eidem sunt cadem, inter le funt eadem: dicitur, quod eodem modo sunt eadem inter se, quo sunt eadem in terrio: & sic pa tet quæssio, & argumentum. Deinde cum dicit.

Amplines substantia dicitur, qua non de subiello TEX.46. aliquo dicitur semper. Sed an sic quidem non contin git, ut quod quid erat esse: in ipso aute existit ut ani

mal in homine, & in equo.

Adducit tertiam rationem, quod universale Terris ri, substantia non est. Et dividirur in duas partes; qua proba quia primò ostendit, quòd esse substantiam non munes sel convenit universali: secundò ostendit, quòd disfiniri conuenit ipsi universali; & tamen hoc non dat fibi; quòd sit substantia, Secunda ibi [Ergo palàm quia est ipsius quadam ratio. ] Dicit ergo primà: de ratione substantiz est, quàd non dicasur de subiecto; uniuersale autem dicitur de tubitecto; ergo universale substantia non est: quod autem universale dicatur de subicco s patet : quia sic quidem non conuenit ipsum unioutale elle substantiam, supple sieut illud, quod

non

non est de subicceo, seut est particulare: sed ip- A tia, præter qu'am particularis, que de nullo alio fem universale, & ipsum quod quid crat esse de alio est: & hoc quia existit in ipso particulari, sicut animal in homine,& equo. Deinde

Erzo palàm quia est quadam ipsms ratio. Differt autem nibil,nec si non omnium ratio est corum,qua funt in substantia. Nihil enim minus substantia erie bac alienius, ut bomo hominis, in quo existit. Q na re idem accidit. Iterum enim erit substantia in illius substantia, ut animal, in quo est species, proprium

Ostendit, o licet ipsumvniuersaleno sit suba; tamen ipsius est ró.i.diffinitio:sed tamé hoc non obstante, adhuc stat ista ratio, que probat, quòd nuiuersale non est substantia. Dicit ergo, quòd benè manifestum est, quòd ipsius universalis est diffinitio quædant, sed hoc non dat sibi, quòd sit fubstantia; nihil enim minus est substantia rei, etiam si non diffiniatur; & si non sit diffinitio eorum, quæ habent substantiam : si etiam ita dicatur, adhuc fequitur fecunda ratio: si enim uniuer sale,quod diffinitur:sit substantia: erit substantia aliculus; qui a non est substantia per se stans, sicut homo si distinitur: si fuerit substantia hominis,in quo exiltit: & lic sequitur ficut priùs, si uniuersale sit substantia, quòd sit substatia, in quo est: erit enim uniuersale, quod ponitur substantia in sub ftantia illius, hoc est, in substantia particularis; & fic erit lubstantia in lubstantia, scilicet animal in homine, in quo homine existit animal, sicut proprium genus in propria specie. Notandum est, quòd in hac secunda ratione probauit Philoso+ phus,quòd univerfale non eft fubftātia,quia fubfeantia in se est, universale autem in alio est: dice ret ergo aliquis contra hanc rationem, quòd unimersale substantia est, quia uniuersale diffinitur; illud autem, quod diffinitur de re, substantia est rei; quia diffinitio est indicatiua substantiz rei. Huic ergo cauillationi obuiat Philosophus duobus modis: primo modo, quia & si uniuersale dif Aniatur, tamen ipfum diffiniri non dat uniuerfalhquod sit substantia: diffinire enim est actus ani me:siue ergo res, que est substantia, diffiniatur, si ue non diffiniatur; semper tamen substantia rei est:Suo enim modo ita se habet res ad diffiniri,si D eut ad uidering at res uideatur, uel no uideatur, hoc non dat fibi, op fit res; fimiliter op diffiniatur, uel non, non dat libi, quòd sit substantia. Vbi est notandum, quòd ipsum, quod distinitur, est ipsa Od diffinimatura rei abstracta per intellectú à particularibus: sicut ergo accidit sibi abstrahi per intellectu ab extrinseco;ita sibi accidit diffiniri: siue enim universale abstrahatur à natura rei, siue non; sem per substantia est in se: & à simili siue diffiniatur, fiue non, semper est substantia in se. Secundò ob niat Philosophus, quòd supposito, quòd universa le,quod diffinitur, sit substantia rei;adhuc stat ar gumentum contra hoc factum:quia si uniuersale,quod diffinitur, est substantia; non erit substan

dici tur, & in alio est:si igitur erit substantia ipsu uniuerfale, oportet quòd fit fubftatia, quæ in alio est, quod est impossibile: quia si est substantia, in alio esset:in accidente non potest, ergo esset in Substantia;si autem esset in substantia, substantia esset in substantia.

Quareret aliquis, Vtrum fit bona ratio, qua probatur, universale non esse substantiam, quia dicitur de subiecto? Videtur quòd non: quia ut habetur in Prædicamentis, non est contra rationem fubstantiz dici de alio; substantiz.n. secuda dicuntur de subiccto, ergo & c. Ad oppositű est Philosophus. Dicendum est, quòd ratio Philosophi non plus probat, nisi quòd uniuersale in sub stantia non habet omnem modum, & rationem primerfale fubstantiz, sed habet aliquem modum acciden- habet medii tis:imaginatur enim Philosoph. quòd omne ens accidencis. uel est ens in alio, uel est ens non in alio: ens au- Ens duplici tem, quòd est accidens, est ens in alio; eus autem, rer. quod est substantia, est ens non in alio receptú: si enim substantia esset ens in alio, esset abirc in infinitum:natura ergo accidentis est natura reso Iubilis ad aliud, scilicet ad substantiam; natura autem substantiæ est non resolubilis, quia in se si xa est:Particularis ergo substantia, secundu ista imaginationem, est propriè, principaliter, & ma xime substantia, sicut dicitur in Pradicamentis; Panicolaquia dicit rem suam per modum resolutionis ad ris substan alind,& per modum fixi; univerfale autem dicit tia quodicit rem suam per modum resolubilis adsuppositum, rem suam. & ideo per modum entis in alio: & ita secundum Pninersale hoc habet aliquem modum accidentis: unde no que dicu re dicit simpliciter quid; sed quale quid. Notandum sum. tamen, quòd si diceret rem suam per modum en tis in alio, ut in subjecto, effet natura accidentis; fed quia dicit rem suam per modum solum entia in alio, ut in supposito; ideo substantia suppositi est, licèt signata per modum inclinati. Et si dieas, quòd secundum istum modum substantie e- Obiettio. rit substátia, sicut arguit Philosophus: dico quòd. non est inconueniens, quòd substantia signata se cundum unum modum sit in substantia, signata per alium modum; sicut substantia signata p modum uniuerfalem,in fubftantia est, fignata p mo dum suppositalem. Ad argumentum patet re Adargu sponsio, quod illud, quod dictum est in Prædica- men. princi mentis, scilicet quod secunda substantia sint sub pale. stantiz; hoc dictum est, quia habent realitaté sub stantiz:hoc autem, quod hic dicitur, dictum est, quod non est substantia in actu per se nec omni no signata per modum substantiz. cum dicit.

Amplius antem & impossibile,& inconveniens TEX.47. boc esse substantiam, si est ex aliquibus, non ex substanciis esse, nec ex eo quòd boc aliquid, sed ex quali.Prius enim erit non substantia, & quale substan tia, ipso boc, quod est impossibile': nec enim ratione nec tempore nec generatione passiones possibile est priores esse substantia. Es ut unim inseparabiles.

Solutio Se-

sur, quid.

Tertia re.

aliquis, quòd licèt universale non sit substantia stans per se, si cut particulare; tamen est de substă tia ipfius particularis:imaginabimur enim, quòd ipfum uniuerfale dicit quidditatem rei, particulare autem dicit quidditatem, & illud, cuius est quidditas:quia dicit quidditatem, & suppositum, cuius est quidditas. Hoc ergo excludit Philosophus per istam rationem, & sequentes, dicens: 3 impossibile est, quòd substantia particularis com ponatur ex non substantiis; & quòd componatur ex eo, quod non est hoc aliquid, sed quale: si enim componentia funt priùs composito, si com poneretur substantia ex quali, sequeretur quòd non substantia sit priùs substantia, quod est immallo mossife possibile: passiones enim non sunt priùs substan priores fub tia nec ratione, nec tempore, nec generatione: si enim essent priores tempore, separabiles essent à substantia. Quasi dicat per hanc rationem: illud, quod est quale, non potest habere rationem sub-Vninerfale stantiæ; sed universale est quale, ergo non est de ratione substantiæ, nec habet rationem substantiæ& sic non est substantia, ut per se existens, ut probant dux rationes precedentes;nec est substa tia, quæ sit de compositione substantiæ per se exi stentis, ut probat ista: & hoc quia habet rationé qualitatis.

Stablia.

Passiones

qualis.

Quæreret quis. Vtrum ratio Philosophi ualeat? Videtur quòd nó: quia duplex est qualitas, scilicet substantialis, & accidentalis: universale autem non dicit qualitatem accidentalem, sed G substantialem; talis autem potest esse in prædicamento substantia. Ad oppositum est Philoso. Respondeo, dicendum est, quòd duplici uia pos-

Secuda inte tio que dif-

Rationesha Philosophi, simpliciter.

Deffring AMETTOIS.

fumus uenari rationem Philosophi ualere. Prima uia est ex distinctione, quæ est inter primam intentionem, & secundam : quia prima intentio primò dicit substantiam, secundò dicit ali quid accidentale: secunda autem intentio dicit aliquid attributum primæ per naturam intelle-Aus: Ipsum ergo universale in przdicaméto sub. ftantiæ potest considerari duobus modis; primomodo quantum ad realitatem, quæ universalitati. fubiicitur; quam realitatem uoco primam intentionem:& quantum ad istam realitatem substan tia est, quia eadem realitas est universalis, & particularis: secundo modo potest considerari quan H tùm ad intentionem uniuerfalitatis, quam uoco secundam intentionem, quam intentionem attri ad homine, buit intellectus realitati ipsius universalis, puta f. ad Plato quod sit genus, uel differentia, uel species: & qua tum ad hanc intentionem habet modum accidentis, & qualitatis ac cidentalis; habeo ergo, & universale uno modo dicit substantiam, alio modo dicit accidens. Et hæc est solutio Commenta. super isto passu, ubi dicit; quòd dissinitiones, & codem modo uniuersalia habent aliquam dispo sitionem substantiarum existentium extra animam;& habét aliquam qualitatem accidentem eis: dispositionem existentem extra animam uo-

Ponit tertiam rationem, dicens: diceret enim E co realitatem iplius universalis: qualitatem verò accidentem uoco intentionem, quam attribuit intellectus ipsi realitati; sie ergo patet prima uia.

Secunda uia ad hoc faluandum est ex modo ponendi uniuersale, quem ponit Plato. Vbi notandum est, quòd fortè Philosophus non intendit simpliciter universale esse substantiam, quia secundum ucritatem uniuersale substantie habet modum qualis in prædicamento substantiæ: sed intendit oftendere, quòd fi effet univerfale fepa ratum ab iplo particulari, haberet modum qualis accidentalis; omne enim, quod dicitur de aliquo, & est extrinsecum ab illo, habet modum accidentis respectu illius; si ergo universalediceret aliquam aliam naturam à natura particulari, sequeretur quòd natura universalis haberet naturam aduentitii respectu natura parti cularis,& per consequens nature accidentalis, Secundum ergo Philosophiam Arist.uniuersale in prædicamento substantiz dicit naturam qualis substantialis: secundum autem quòd imponitur Platoni, dicit naturam extrinsecam. Vtrum autem bæc Alagan. fuerit intentio Platonis ponere sic universale, pa tebit inferius. Ad argumenta patet solutio per distinctionem datam.

Ampliùs Socrati inerit substantia substâtia, qua TEX.48. re duorum erit substantia.

Ponit quartam rationem. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit eam: secundò concludit propositum suum, ibi [Ex his itaque speculationibus.]Prima in duas,quia primò probat per rationem, quòd uniuersale non est substantia: se cundò ex codem probat, quòd nihil eorum, quæ ponuntur in dissinitione, potest esse substantia, ibi [Totaliter uerò accidit ] Dicit ergo primò, quòd si universale substantia est, accidit quòd in substantia erit substantia : cum enim uniuersale fit in particulari, si universale est substantia, substantia erit!in substantia:ita quòd in Socrate existente substantia, erit homo, & aliud universales quod est substantia: & ita Sortes erit duorum sub stantia. Apertiùs autem posset dici, scilicet quòd eiusdem erit duplex substantia; quia substantia uniuerfalis, & particularis. Est ergo ratio Philo- Painting phi in hoc; unius rei una est substantia; si autem il a st. uniuersale esset substantia, unius rei duplex es-fianta. set substantia; scilicet particularis, & universalis. Deinde cum dicit.

Totaliter uerò accidit, si est substantia bomo, & quacunque ita dicuntur nihil eorum, que in ratione,esse nullius substantiarum, neque sine ipsis existe resnec in alio. Dico autem non esse quoddam animal prater aliqua;nec aliud eorum,qua in rationibus nullius.

Ex eadem ratione concludit, quòd nihil eorum, quæ ponuntur in diffinitione, substatia est: dictum cit enim in prima ratione, quòd substan que in est tiæ non elt substatia;nec eiusdem elt duplex sub ineponnus, Stantia: si autem illa, que sunt in diffinitione, cf- substanue sent substantize; contingeret quod einsdem ecnt 4.

fubstantia corum, quæ sunt partes diffinitionis. Et hoc est, quod dicit: quòd si est uerum, quod dictum est; universaliter accidit, quòd si homo, quod est diffinitum, est substantia, & quæcunq; ita dicuntur uniuerfaliter ficut homo;quòd nihil corum, quæ sunt in diffinitione talis, potest esse fubstantia:quia non contingit talia, quæ funt in diffinitionibus nec per se esse, nec in alio esse, Deronesch quam in diffinito : de ratione autem substantia stălie quid. elt, posse per se esse; partes autem diffinitionis non possunt esse nisi in alio: non enim contingit dare animal præter hoc animal; nec aliquod eorum, quæ funt in diffinitionibus, contingit dare præter illa, quorum funt. Deinde cum dicit.

> Ex his itaque speculationibus palam, quia nihil B uniuersaliter existentium est substantia;& quia nul lum prædicatorum significat hoc aliquid, sed tale: si autem tale, & alia quoque multa accidunt, & ter-

Illatio ex

Concludit propositum suum ex ista ratione, pracedenci- & præcedentibus, dicens: quòd manifestum est ex dictis, quòd nullum universaliter existentiu, nec aliquod illorum, quæ prædicantur uniuerfali ter, potest dici substantia: cuius ratio est, quia om his substantia significat hoc aliquid; universale autem non significat hoc aliquid, sed magis quale quid; hoc est, significat qualitatem substantia-Immo, es lem huius hoc aliquid. Si autem universale pona bomo mi- tur substantia, accidunt multa impossibilia, quæ werfalis, C' iam dicta sunt: & accidit, quòd sit dare tertium ris conueni hominem:quia si uniuersale est substantia, & est ant in nomi in substantia particulari, ex istis duabus substanme, et defini tiis resultabit alia tertia substantia. Et hoc est, tioe, eris ab quod hic dicit Commen. quod ex homine intellecto, & homine sensibili fiet tertius homo; si ese alia natura unius,& alterius.

> Quareret quis. Vtrum ratio Philosophi ualeat, scilicet quòd si universale substantia est, substantia erit in substantia? Nam uidetur quidem, quòd hoc non sit impossibile, quia secunda substantia est in prima, ergo substantia est in substa Ad oppositum est Philosophus. Respondeo, dicendum, quò d secundum modum ponen pi uniuersale, quem ponit Philosophus, nullum sequitur impossibile: secundum autem modum, quem Philosophus imponit Platoni, sequitur im

possibile; & hoc patet duplici uia.

Prima nia. Prima uia est ex habitudine, que est inter quiddi tatem,& cuius est quidditas : quidditas enim,& cuius est quidditas, non dicunt duas substantias, nec duas essentias: debemus enim imaginari, o ficut albedo, & album non dicunt duas essentias, fed ună & eandem:ita quidditas,& cuius é quidditas, suppositum & essentia non sunt duæ essentiæ, sed tantum est una essentia & una substantia suppositi:uniuersale autem (secundum Philofophum) dicit quidditatem ipsius particularis; particulare autem est illud, cuius est ista quidditas: sic ergo quidditas, & cuius est quidditas non

multæ substantiæ, scilicet substantia diffiniti, & A dicunt duas quidditates, & duas substantias; it2 similiter particulare & universale non dicunt duas quidditates,& duas essentias;& per conse- et perticula quens nec duas substantias: cum enim dico ho- re no dicut minem, & hunc hominem; non dico duas substa duas quiddi tias, & duas quidditates: sed cum dico hominem, sates. dico ipsam quidditatem nomine absoluto: cum autem dico hunc, dico eandem quidditatem in eo, cuius est quidditas. Sic ergo secundum Philo Vuiuersale fophum, universale esse in particulari, non est a- esse in pricu liam substantiam esse in alia substantia, sed solu lari quid. quidditatem & substantiam esse in eo, cuius est quidditas & substantia:secundum autem Platonem (ut imponit sibi Philosophus) quidditas est feparata realiter ab eo, cuius est; & uniuersale à particulari: & ideo oportet, quòd quodlibet isto rum sit aliqua substantia in se:& ita unum esse in alio, est substantiam esse in substantia, quod est impossibile. Secunda uia ad hoc ostendendum secunda nia est ex hoc, quòd pars non facit propriè numeru contra totum; ipfa autem fubstantia, quamfignat universale, se habet ad modum partis ad ipsum particulare aliquo modo. Vnde Commenta. hic Doctrina dicit/quòd universale non signat substantiam, ni Comment. fi substătiam, quam signabit pars; quia ipsum uni uersale dicit naturam communem, & non propriam; sic ergo ipsum universale dicit naturam in se; sed ipsum particulare dicit natura sub modo signato, & ita per modum totius: cum enim dico hunc hominem, dico humanitatem sub mo do proprio & signato: cum autem dico homine, dico humanitatem tantum : sicut ergo pars non Pars cotra numeratur contra totum, ita nec universale con sotum non tra particulare; & maximè quando totum & pars numeratur; non dictit aliam & aliam realitatem: licèt autem pars non numeretur contra totum; tamen totum particulare numeratur contra totum: & ideo si uniuersale po neretur quoddam totum per se subsistens, sicut ponebat Plato; uel non posset esse in ipso particulari; uel si esset, esset sicut aliud in alio; & sicut substantia in substantia. Deinde cum dicit.

Ampliùs autem est,& ita manifestum:impossi- TEX.49. bile enim substantiam ex substantiis esse in existentibus sic ut actu. Duo namque sic actu, nunqua sunt unum actu; sed si potestate duo fuerint, erunt unum: ut qua dupla ex duobus dimidus potestate: actus enim separat. Quare si substantia unum, non erit ex

substantiis inexistentibus.

Ponit quartam rationem. Et dividitur in tres Quartarapartes: quia primò ponit rationem; secundò ma- tie. nifestat eam per dictum Democriti; tertiò mouet quandam dubitationem. Secunda ibi [Et secu dùm hunc modum, quem dicit Democritus] Ter tia ibi [Habet autem quòd accidit ] Ponit ergo rationem, primò dicens; ampliùs impossibile est esse universale substantiam, quia impossibile est Verum est. unam substantiam esse ex substantiis, existenti- quando sue bus in ea actu: duo enim entia in actu nunquam duo actus faciunt unum; sed si fuerint in potentia poterunt seimest, es facere unum; sicut linea continua potest compo- & diffinii.

Digitized by Google

mitum.

Deeftio.

guit.

si autem esset in actu, non posset componi ex eis; Actus sepa quia actus separat, & dividit: si ergo fit unum ex rat, et disti aliquibus substantiis, illæ no possunt esse in actu; si igitur universalia in actu funt substantiz, ex his non poterit fieri alia substantia; & ita ex genere & differentia non poterit fieri species. Est ergo ratio Philosophi in litera:si uniuersalia essent sub stantix actu entes, sicut ponebat Plato; ex duobus universalibus, sicut ex genere & differentiis, non posset fieri unum; quia actus est qui separat : qui.n.dicit duos actus, duas unitates dicit: qui at duas unitates dicit, dualitaté dicit: q verò dualita tế dicit, nó dicit unữ; quia ita dicere. f.cp fint duo in actu,& quòd fint unũ, est implicatio contradi Vuinerfale ctionis in adiecto. Notandum est, quod secundu p C Particu- opinionem Philosophi, uniuersale & particulare lace junt u funt unum in actu, & duo in potentia, ut declara-& due i pa tum est: sunt unum quidem in actu, quia unam. actualitatem essentiæ dicunt; duo autem in potentia, inquantum potentia intellectiua discernit inter unum & aliud. Similiter secundum opi nionem eiusdem, genus inquantu di ia sunt unu in actu, & duo in potentia; inquantùm genus di cit conceptum potentialem, inquantu dfia actua. lem & perficientem: sicut ergo potentia non sacit numerum contra actum; & sicut ex potentia & actu potest fieri unum: ita igitur genus non facit numerum contra differentiam; & ideo ex. genere & differentia potest sieri unum: si autem genus & differentia dicerent duo in actu separa G ta, impossibile esset ex eis fieri unum, nisip quan dam aggregationem.

> Et secundum bunc modum quidem dicit Democritus reste: impossibile enim(ait)ex duobus unum, aut ex uno duo fieri. Magnitudines enim indiuisibiles substantias faciunt. Similiter igitur manifestu, quia & in numero babebit, si est numerus compost tio unitatum, sicut dicitur à quibusdam. Aut enim no unum dualitas, aut non inest unitas in ipso actu.

Oned dixit Democriti comprobat.

Confirmat, quod dxit, per dictum Democriti: dixit enim, quòd ex duobus in actu non fit unu; fed ex duobus in potentia: & hoc confirmat, dicens:quòd si hoc est ucrum, benè dixit Democri tus, dicens; quòd ex duobus in actu non potest fieri unum; nec ex uno possunt fieri duo. Posuit enim Democritus, magnitudines indivisibiles ef fe substantias rerum; & cum ipsæ magnitudines, fint in actu, ex his non potest fieri unum; credebat enim Democritus negare naturam cótinui; ut dicit Commentator: & hoc quia ex duobus diuisibilibus in actu non potest fieri unum conti, nuum:quòd enim ex duobus existétibus in actu. non possit fieri unum, manifestum est in nume-, ris: si enim numerus compositus est ex unitatibus, sicut dualitas ex duabus unitatibus; uel opor tet dicere, quòd dualitas non sit aliquid unu; uel quòd unitates componentes non fint in actu, sed in potentia. Notandum est, quòd numerus non est aliquid propriè unum, nisi sortè per quadam

ni ex duobus dimidiis, in potentia existentibus; E aggregationem; in qua quidem unitate partes possunt esse in actu: si autem essetvera unitas, hoc non posset esse unum, nisi ille unitates essent in potentia; ita quòd ex eis fieret quædam unitas tertia. Deinde cum dicit.

> Habet autem, quod accidit, dubitaționem. Si enim TEX.56. neque ex uniuersalibus possibile est esse nec una sub stantiam propter tale aliquid, sed non boc aliquid se gnificare:nec ex substantiis contingit actuesse neque unam substantiam:incomposita erit utique sub-stantia crunis. Quare nec ratio utique erit neque unius substantia. At verò uidetur omnibus (ut.di-Etum est iamdudum) aut solum substantiæ esse termi num, aut maxime. Nunc autem neque si hmoi. Nul lius igitur erit disfinitio:aut modo quodam erit,mo do autem quodam non. Manifestum auté erit quod

dicitur ex posterioribus magis.

Ex prædictis mouet quandam dubitationem: dictum est enim, quòd ex universalibus non po pubitais. test esse aliqua substantia; ita quòd secundu hoc, substantià disfinibilis non est composita ex uniuersalibus, puta ex genere & differentia:si autem est hoc sequitur magnum dubium: sequitur enim quòd ipsa substantia non sit dissinibilis, quia omne diffinibile compositum est: si autem substantia non est diffinibilis, nec aliquod aliorum: quia (ut declaratum est superius) uel solius substantiz est disfinitio, uel maximè ipsius est disfinitio. Est ergodubitatio fundata super hoc, quòd substantia non potest componi ex substantiis; & ideo no potest disfiniri. Vt ergo soluatur hæc dubitatio, Soluin. dicendum est; quòd substantia ex substatiis quodam modo erit, & quodam modo non erit: non enim potest componisubstantia disfinibilis ex substantiis in actu; sed benè ex substantiis in potentia: quomodo autem hoc sit, magis erit manifestum in Octauo.

Manifestu autem ex his ipsis, quòd euenit ideas TEXsi dicentibus substantias separabiles esse, es simul spe- cap 14 ciem ex genere facientibus & differentiis.

Postquam ostendit, quòd universalia non sunt Vninos substantiz:ostendit modò, quòd ista universalia liam p non possunt diei idez separatz. Et diuiditur in fast si duas partes, quia primo hoc ostendit: secundo 14. manifestat quoddam, quòd dixerat superiùs ibi [Manifestum est autem, quòd substantiarum] Pri ma in duas, quia primò ostendit, quòd unum uni uersale non potest dici una idea separata: secundò oftendit,quòd ifta idea faparata,fi eft,non po test disfiniri ibi[ Quoniam uerò substătia altera] Prima in duas, quia primò probat, quòd non est dare ideam separatam, deducendo ad multa impossibilia:secundò concludit ex hoc, quòdimpos sibile est dare ideam separatam sensibilium ibi [Amplius autem in sensibilibus hæc accidunt] Prima in sex, secundum sex rationes, quas adducit. Secunda ibi[Deinde si quidem participatione] Tertia ibi [Infinitalergo erūt] Quarta ibi [Am pliùs multa erunt]Quinta ibi[Et ampliùs idez] Sexta ibi[Ampliùs ex quo hoc.]Est autem prima

Digitized by Google

ratio

ratio talis: si est una idea respectu omnium indivi A per duo sundaméta innititur; primum sundamé Fundaméta duorum eiusdem speciei propter unam rationé, in qua conueniunt indiuidua; ergo erit una idea generis respectu multarum specierum propter unam rationem generis, in qua conueniunt omnes species: sed hoc est impossibile, ergo & pri-Circa istam rationem sic procedit, quia primò dicit, impossibile est ponere unam ideam speciei, & cum hoc ponere, quòd'species sit composita ex genere & differétiis : secun dò ostendit hane impossibilitatem, quæ sequitur ce erit dare ideam generis separatam, sicut idea speciei; quod est impossibile ibi [Si enim species Sunt]Dicit ergo primò, quòd accidens, & inconueniens, quod accidit sic demonstrantibus, scilicet quòd idez specierum sunt separatz, & quòd étiam hæ species componantur ex genere & dis ferentiis, est manifestum ex his, quæ dicetur. No tandum est, quòd si species habet ideam, & cum hæc sit composita ex genere, oportet quòd sicut est dare ideam separatam respondentem indiuiduis; ita sit dare unam ideam generis responden tem multis speciebus, ex quo genus est de compolitione speciei, & ideo istud fuit inconuenies. Deinde cum dicit.

Si enim species sunt et animal in homine et eque, aut unum & idem numero est, aut alterum. Ratione namque palàm quia unum: eandem enim exhibebis rationem, dicens in utroque. Ergo si est aliquis homosipsum secundum se boc aliquid & separatumone resse or ex quibus:ut animal bipes hoc aliquid signi ficare, & separabilia, & substantias: quare & animal. Siquidem igitur & in equo, sicut tu in teipso, quomodo in separatim existentibus unum erit? Et quare non,& sine ipso erit animal hoc?

Ostendit hanc impossibilitatem, scilicet idea Oftendiumi esse speciei: quia si hoc est, est dare ideam genesersalia no ris, respondentem multis speciebus, quod est im este substante possile. Et hoc est, quod dicit, quòd si sint alizias separa que species & est animal, quod est genus in dua quæ species, & est animal, quod est genus in dua bus speciebus, puta in homine, & equo; istud ani mal aut erit unum, aut alterum: certum est, quòd non est omnino unu;nec omnino diuersum; quia est unum secundum rationem: quia si diffiniatur homo, & equus inquantum animalia, eadem diffinitio dabitur in utroque: ex quo habeo, q duz species conueniunt in una ratione generis; ergo si est aliquis homo separatus, & secundum se stas, & hoc aliquid propter unitatem rationis, in qua conueniunt particulares homines: eodem modo erit dare, quòd animal & bipes, ex quibus componitur homo, funt fubstantiæ separatæ propter · unitatem rationis ipsius generis, uel differentiæ; in qua conveniunt species: si igitur unum & ide animal secundum rationem & secundum substa tiam est in homine & equo, sicut tu es in teipso secundum substantiam, quia substantia tua in te est; quo nó ostendit unum animal aliud à specie bus existentibus diuersis separatum propter hoc animal. Notandum est, quòd ratio Philosophi su-

tum est, quod ideo ponebatur idea separata re- Philosophi. fpondens indiuiduis, quia in unitate rationis con ueniunt indiuidua: hoc enim uidebatur esse fundamentum Platonis, quod isti rationi abstractæ aliquid respondet in re; ita quòd ista unitas rationis,in qua indiuidua conueniunt, fit ipfa idea individuorum. Secundum fundamentum est, quòd si propter unitatem rationis respondentem individuis multis, est dare unam ideam: ita similiter proprer unitatem rationis in genere est similiter dare unam ideam generis, corresponden tem multis speciebus; hoc est impossibile; ergo & primum. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera, quòd animal in homine & equo est unum. in ratione, non diuersum omnino: si autem hoc est, non potest prohiberi, quin sit dare animal separatum secundum fundamenta Platonis.

Quæreret aliquis, Quare Philosophus habet Quaftio. hoc pro impossibili, quòd esset una idea generis correspondens multis speciebus? Respondeo di cendum est, quòd duplici uia possumus hoc impossibile declarare. Prima uia est ex fundamen Prima nia. tis Platonis:quia(ut imponit sibi Philosophus in primo Ethic.) Plato non posuit i deam in his, in quibus est prius & posterius; eo quòd duæ species unnquam sunt æquales gradus, ideo duabus 8. Metaph. fpeciebus(fecundű eum)non respodet una idea: 10. quia uerò in indiuiduís nó est priùs & posteriùs, cum fint eiufdem rationis omnino;: ideo illis respondet una idea. Consequentia ergo Philosophi est in hoc; si individuis respondet una idea speciei, ergo & speciebus una idea generis, quod tamen est contra fundamenta Platonis. Secun- Scia via. da uia est ex natura idex,quia idea est unum exé plar, non autem uidetur impossibile, quòd omni bus individuis existétibus sub una specie & una ratione, respondeat una ratio idealis: quòd auté pluribus speciebus, quæ dicunt plures rationes: respondeat una idea, uidetur impossibile. Ad hac autem rationem Platonis respondet Eustratius Euftratius. super primo Ethic. dicés; quòd omnibus bonis, etiam specie differentibus, inquantum conueniunt in una ratione boni, respondet una ratio,& una idea boni:inquantùm ergo dicunt bona, & inquantum est in eis prius & posterius, non respondet:sed inquantum conveniunt in una ratio ne communi, respondet eis una idea: à simili dua bus speciebus inquantum conueniunt in una ra tione generis, potest respondere una idea. Videtur ergo ille ponere, quòd alia sit idea generis ab idea speciei:siquis poneret, quòd idea generis non est alia ab idea speciei, nec potest esse; non ualeret solutio Commentatoris Eustratii. De-

Deinde siquidem participatione bipedis & multi TEX.52. pedis,imposfibile aliquid accidit:contraria namque simul incrunt ipsi uni,& huic enti.Si autem nõ,quis modus, cum dixerit utique aliquis animal esse bipes, aut gressibile? Sed for san componitur, aut copu-

latur, aut miscetur? Verum omnia inconuenientia, E li; & ideo sibi non repugnat, quod reperiatur sed si alterum in unoquoque.

Scha ratio.

Ponit secundam rationem, & est ratio talis: unum & idem non potest participare contraria, fed si ponatur unum genus separatum, quod ponatur idea, sequetur quòd unum & idem partici paret contraria, ergo & c. Si enim natura generis ponatur quædam idea separata, una numero; unu & idem numero participabit duas differentias contrarias: quia quodlibet genus diuiditur per differentias; sed hoc est impossibile. Hoc est erin pluribus go, quod dicit in litera: quod si natura animalis spebus, un participatione bipedis fit una spes, que uocatur possibile est animal bipes; & animal participatione multipedis sit alia species, que uocatur animal multipes; tias, sit una idea numero, separata; impossibile ali quid sequetur: sequetur enim, quòd duo contraria sint in eodem numero. Et si aliquis diceret, op species non sit per talem participationem disteré tiarum:non erit dare, nec reperiri poterit faciliter aliquis modus, per quem fiat unum ex gene re & differentia; sicut animal bipes, uel animal gressibile:non enim potest dici, quòd sit modus copolitionis, uel mixtionis: si enim esset talis modus, sequerctur multa inconuenietia: quia in om ni tali non est unum & idem illud, quod componitur cum alio, uel miscetur; sed alterum in uno quoque:& sic substantia generis non effet una nu mero in omnibus: sicut alia natura est in hoc mixto, & alio: & similiter alia natura omnino esfet natura generis, & differentiæ, sicut alia natura est partium completarum, uel mixtarum. Notandum est, quòd unitas rationis, siue illud, quòd est unum secundum rationem, est diuersum secu dùm rem; & quod est diuersum secundum rem non potest trahi ad diuersas contrarietates modo contrario. Et hoc est, quòd dixit Philosophus, quòd si natura generis esset natura separata unica numero, sequeretur quòd unum & idem in re;

Quaftio.

qualis.

Queritur, Vtrum unitas generis sit unitas numeralis? Dicendum est, quòd unitas generis magis debet dici unitas, quæ abstrahit à numero, quam quæ concernat numerum; coceptus enim neris que, et generis est conceptus, intellectus præter conceptum numeralem specierum, & numeralem indi uiduorum: ita quòd licèt semper numeretur in speciebus, & in individuis;tamen ut sic intellectus abstrahit ab utroque numero. Vnitas ergo eius non debet dici unitas secundum speciem, nec secundum numerum: si enim esset unum secundum speciem, nó reperiretur in diuersis speciebus; cum ergo natura generis reperiatur in diuersis speciebus, non potest esse unum secudum speciem; similiter si esset unum secundum nume rum, non posset reperiri in diuersis numero. Vni tas ergo gius est unitas cóceptus & rationis, quæ abstrahit ab unitate specifica, & unitate numera

simul participaret contraria: quod est impossi-

in utroque,& in diuerlis secundum speciem, & in diuerlis lecundum numerum: li autem unitas eius esset unitas numeralis, non posset reperiri in diuersis secundum numerum. Deinde cum dicit.

Infinita ergo erunt ut est confequens dicere, quo rums bstantia animal. Non enim secundu accidens ex animali bomo.

Ponit tertiam rationem; & est ratio talis: si ra- Tenia i tio generis est una ratio numeri separata, congit quòd unum & idem numero erit substantia infinitorum; quia genus est de substantia omniu specierum, quæ quasi sunt infinitæ. Et hoc est, quod dicit:quòd infinita erunt, quorum est sub-& hoc arimal, quod fic participat duas differen- F stantia ipsum animal; quia homo, & quælibet alia species est ex animali secundum se, & non p accidens: & sic unum & idem est de substantia infinitorum.

> Amplius multa erunt ipsum animal: substantia enim quod in unoquoque animal: non enim de alia dicitur.si autem non, ex illo erit bomo, & genus ip sius illud.

Ponit quartam rationem, quæ est: quòd ipsum Lamu n. animal, idest substantia animalis una numero(sicut ponebant isti)simul & semel erit multa:quia ipfum animal est in unoquoque animali, & dici tur sicut de substantia eius: pradicatur enimani mal de homine, & de qualibet alia specie sicut de substantia eius: si enim prædicatur animal de homine & aliis speciebus, non sicuralienum de alieno, sed sicut de substantia eius; poterit concludi, quòd homo erit ex animali ficut ex genere; & animal erit genus ipsius. Notandum est, quòd hæ duæ rationes habent unam uiam: suppo nit enim Philosophus, quòd genus est de substatia,& essentia speciei; si autem ita est, impossibile est, quòd idea separata habeat rationem gene ris:primò quidem, quia iliud, quod est de substan tia rei, non est separatum ab illa: secundò autem quia impossi bile est, quòd unum & idem nume ro sit de substantia multorum. Debemus enim notare, quòd animal in homine non est nisi homo; & animal in afino non est nisi asinus; & sic de Supris qualibet alia specie: quia superius in inseriori no ad mis interiori est, nisi inferius:si ergo unum & idem numero es rim. set in pluribus speciebus, scqueretur quòdynum & idem sit unum,& multa simul; quod est impol fibile.Deinde cum d.

Et amplius idea omnia, ex quibus hoc. Igitur no alterius quidem erit idea, alterius uero substantia: impossibile namque.Ipsum igitur animal erit unuquodque corum, que in animalibus.

Ponit quintam rationem, & est ratio talis: & Quinto fi idea hominis esset separata ab homine, sequetur quòd ca, ex quibus elt homo, scilicet genus, & differentia; sint idez: quod est impossibile: quia st ita est, unum & idem, quod est idea, erit substats tia respectu alterius; hoc auté est impossibile.s. quod unum & idem sit idea, & sit substantia respectu

respectu alicuius: sic ergo ipsum animal non erit A tur. Tertium, quod dicit de eis, est; cy hent quen quedam idea separata, sed eritipsum animal; de substatia cuius animalis erit unumquodo; eoru, de quibus predicatur. Notandum est, o Philoso. habet pro impossibili, p ide sit idea & suba rei: quia idea ut idea, separata à rc est; substantia at non est separata; quia (ut ostensum est in principio libri) substantia rei in substantialibus & inse 20. & dein parabilibus idem est cum eo, cuius est:si ergo ge nus est de substantia rei, impossibile est, quod sit feparatum à lubstantia rei, quia hæc sunt incompossibilia. Deinde cum dicit.

Ampliùs ex quo hoc, & quo ex ipso animali? Aut quo possibile est esse animal, quod est substantia hoc ipsum, præter animal?

Sexta ratio

ceps.

Ponit sextam ronem; & est ro talis: si ponatur B aīal separatum, impossibile est, o homo componatur ex animali; siue quæcunque spes ex suo ge nere: impossibile est et, co animal sit substantia hominis. Et hoc est, quod dicit litera, co facta hac positione, quo possibile est, quantimal compon atur ex animali?aut quo possibile est, q animal sit substantia hominis? q.d. nullo modo est possibi-1e:& hoc quia ipfum animal, quod est substátia, non est præter aial particulare, cuius est suga.

possint con

Quæritur, Vtrum sit dare ideam separatam? Dicendum est, pdare ideam separatam extra mē tem primi intellectus;ita cp sit dare per se homi-Quomo idea nem, qui sit extra hunc hominem particularem; hoc est impossibile: quia natura hominis habet, tur, o detur idea rerum in mente primi, hoc est necessarium: cuius ró est, quia omnia, quæ sunt in fra naturam, & infra essentias creatas, procedunt à Deo;non at procedunt per modum naturæ;restat ergo op procedant per modum artis: omne āt, quod procedit ab aliquo permodum artis, pro cedit per modum exemplati : omne auté, quod procedit à Deo per modu exéplati, habet exem plar in mente artificis: si ergo omnia procedunt à Deo per modum exemplatorum, omnia habét exemplar in intellectn primi: & tale exemplar uo Que Plato- co ideam. Et has ideas secundum rónes exterionui posuir Pes in intellectu primi posuit Plato; non quedam eint ideas subsistentia in intellectu primi; sicut imponit sibi ex sentitia Philoso. Vnde Comm. Eustratius super Primo D Ethi.loquens de Platonicis, ait: ideas non ita ponunt.s.Platonici, sicutimponit Philoso.sed ideas dicunt rones epitithentas. i. superstantes omnino,& superectas & corporibus & numeris;& nu merum quendam diuinum, per quem uelut per exemplum conditorem operari conuenit materialem sactionem. Vbi iste Comm.tria dicit de ideis. Primum est, qual sunt quadam rónes, nó qui dem extra intellectum primi, sed stantes sup totam naturam, sicut & ipsum primum. Secudum, quod dicit, est; quilte rónes sunt quasi factiuz, & quasi practicæ; quiamon solum sunt rónes cogno scendi, sed rónes faciendi: & hoc est, quod dicit; oper eas uclut per exemplum conditor opera-

dam numerum diuinum : numerum quidé, quia unicuiq; spei rndet sua idea: diuinum at, quia illæ idez non differunt secundum rem, sed secudum ronem:quæ quidem rones sunt in intellectu diui no, & funt idem, quod ipse Deus: ergo Deus est Labirynthus infinitus. Secundum hanc opin. Pla tonis sic expositum ex uerbum Boethii in Li. de Boethii fem Trinitate, qui ponit, quomnis forma, quæ est in tentia. materia; est deducta à forma, quæ non est in materia, & hanc uoco ideam. Et hoc est, quod Eustratius dicit ibidem, loquens de Platonicis: dice bant isti Platonici, ista exemplaria, rationes, con dones, & speculationes; no ut qualitates quasda, uel scientias superuenientes ab extra; sed princi paliter entia, & subsistentia, & intelligibilia; & eorum, quæ materia archetypa, idest principalia; quæ rationes exteriores, quæ sunt in mente Dei. dicuntur habere principalitatem respectu forma

rum in materia. Dubitatur, Vtrum idez, sic positz à Platone, Quajtio. possint uocari uniuersalia separata? Ad hoc refpon det Comm. super Primo Ethi. dicens, op sic; quia ista idea potest uocari universale ante par- Eustratio tes:imaginatur.n. p idea primi het esse p essen- sentenua. tiam; forma at in materia habet effe per quanda participationem:& quod prima habet uniuersali ter,& unitè ; formæ in materia habent disparatè & partialiter:& ideo forma in materia uocatur si cut pars,ipla ăt idea uocatur ficut totu, totaliter quòd fit existens in hoc homine. Si aut intelliga- C hás, qd relique habent partialiter. Distinguit.n. Cóm triplex totú; totú in partibus ; hoc est totú, qd het esse in suis partibus; ita op totum est in to to, & pars in parte, & tale totum non potest esse idea;quia idea nó est totum quantitatiuum, nec concernit quantitatem, sicut istud totum. Aliud Quale tati est totum post partes, & ista est intentio univer- of idea. salis, quam accipit intellectus à partibus; quando scilicet intelligit naturam generis, non intelligedo species, uel intelligit species non intelligendo indiuidua,& tale totum est illud, de quo dicii Philosoph Primò de Anima, quod aut nihil est, Tex.8. aut posterius:nihil quidem quia non est in rebus ut sic: posterius autem, quia intellectus accipit hoc à singularibus, & tale totum universale non est ipsa idea. Tertio modo accipitur totum ante partes, illud, scilicet ad cuius exemplar fiunt par tes: & hoc est exemplar, quod habet per quanda fupereminentiam, quidquid partes habent modo partito, & modo diminuto: & tale totum idea est. Et de tali toto non est inconueniens, op sit unum nu mero (eo modo quo potest esse unu numero in diuinis) quia unum & idem exemplar po test sufficere omnibus individuis unius speciei, & in omnibus:uidemus.n.p omnes artes fiút ad unum exemplar, quod est in méte artificis: Tale ét exemplar non est de substantia partium, sed est illud, ad cuius imitationem sit tota substantia omnium partium, sicut omnes hoses imitantur

ideam hominis; & de aliis speciebus. Ampliù s

his absurdiora:si itaque impossibile sic se habere, palam quia non est idea ipsorum; sicut quidam

Concludit, & hæc inconuenientia, etiam se-No dantur quuntur ad istos, qui ponut ideas separatas à sen idea separa sibilibus, dicens, qui huiusmodi, quæ dicta sunt co ta à sinsibi tra ponentes ideas, sequuntur etiam istos, qui po nunt ideas separatas à sensibilibus singularibus, & etiam absurdiora his. Si autem ita est, quòd hu iusmodi inconuenientia sequantur; manisestum est, quòd non est dare ideas ipsorum sensibilium separatas, sicut quidam ponunt. Notandum est, cy si aliquis ponit uniuersalia esse separata à singularibus, impossibile ponit: siue singularia sint sensibilia, siue non: quia omnis quidditas siue sen sibilis, siue intelligibilis, semper est in singularibus; cum hoc inconueniens magis appareat in particularibus sensibilibus, quam intelligibilibus; quia ea, quæ sunt in sensibilibus, minùs habent ronem separati, quam ea, quæ sunt in intelligibilibus. Et hæc est sententia Philosophi hic; postquam.n.posuit, q impossibile est ponere, quidez sint quzdam quidditates separatz à singularibus; spaliter hoc dixit de singularibus sensibi libus, dicens: p hæc absurditas, quæ sequitur ponentes ideas separatas; magis apparet in quidditatibus sensibilibus, quàm in aliis: & hoc quia quidditas sensibilis semper est in materia.

Q poniam verò substantia altera, & quod si-13. mul totum, & ratio. Dico antem quia hoc quidem sic est, substantia cum materia concepta ratio: illa però ratio totaliter.

Singulariü woo est diffinitio.

Substantia

doplex.

Hic oftendit, o fi idez ponantur, non possunt dissiniri. Et duo facit, quia primò ostendit, cp sin gulare generabile & corruptibile non potest dif siniri: secundò ostendit, que nec ipsa idea potest diffiniri,quæ.f. est singulare incorruptibile. Secu da ibi[Neque itaque idearum nullam] Prima in duas, secundum duas rónes, ibi [Non.n. sunt ma nifesta]Prima in duas, quia primò ponit ronem: secundò concludit intentum ibi [Palàm quiano utique] Ró prima talis est:ois scia est necessario rum; scia diffinitiua est scia quædam: ergo est ne cessariorum; sed singularia existentia in materia non sunt necessaria, sed corruptibilia, ergo &c. Circa hanc roem sic procedit, quia primò distin guit quidditaté à singulari:scđò ostendit, o quid ditas non generatur, nec corrumpitur, sed solum fingulare est:tertiò concludit, q singulariu non est dissó, nec demonstró. Sca ibi [Quæcunque quidem igitur ita]Tertia ibi [Propter hoc aut & subarum]Dicit ergo primò, q substantia dí duo bus modis:uno mó substantia uocatur ipsum simul totum, quod cóprehendit ipsam rőem quid ditatiuam, & illud, cuius est quidditas scam ma teriam:scdo mó dí substantia ipsa ró quidditati ua. Explanat at Philoso. seipsum dicens, o substantia primò est ipsa quidditas, concepta cú ma teria;itaco duo comprehendit.s.roem quidditati

Amplius autem in sensibilibus hac accidunt, et E uam, & ipsam materiam, cuius est quidditas ; alia uerò. î. tantum quidditas; ita co non concernit nisi quidditatem: & ió prima uocatur simul toti, quia duo capit; alia uocatur simpliciter substitia.

> Quecunque quidem igitur ita dicuntur, horum quidem est corruptio: etenim generatio. Rationis autem non est ita, ut corrumpantur : neque enim generatio.non enim fit domui ese, sed quod buic do mui. V erum sine generatione & corruptione sunt, & non funt.Ostensum est enim, quia nullus hac ge-

nerat, nec facit.

Postquam at posuit driam inter substantiam, quæ est quidditas, & inter substantiam, quæ est coin # 18 individuum; oftendit o unius est generó & corruptio, alterius uerò non, dicens: & quæcunque arruption substantizita dicuntur, o sunt simul totum, istorum est generatio & corruptio; ipsius aut rónis, quæ uocatur quidditas, non est generó, neq; cor ruptio; non.n. corrumpitur quidditas, ideo non generatur; essentia enim domus non fit; sed illud quod fit, est essentia in hac domo; uel op essentia domus fieri non est ipsam essentiam fieri, nisi in hoc;quidditates en im funt,& non funt, non per generationem & corruptionem sui, sed per generationem & corruptionem individuorum: 0stensum est enim supra, quòd nullus facit, uel ge nerat ipsam quidditatem, nisi per accidens. Deinde cum dicit.

Propter hoc autem, & substantiarum sensibili singularium nec diffinitio, nec demõstratio est, quia habent materiam:cuius natura talis est,ut contingat & esse,& non esse. uapropt er corruptibilia omnia singularia ipsorum. Ergo si demonstratione cessariorum,& diff o scientifica, & non contingit si cut nec sciam quandoq; scientiam, quandoq; ignorā tiam esse; sed opinio tale quid est: ita nec demonstra tionem nec diffinitionem; sed opinio est contingétis aliter se habere . Palàm quia non utique crit ipsoru nec diffinitio, nec demonstratio.

generantur ut sensibilia, & ipsa diffinitio est in- com corruptibilium & necessariorum, non ipsorum lum. sensibilium, ideo ipsorum non est diffinitio. Et hoc est, quod dicit, pp hoc. s. quia corrumpun tur & generantur, substantiarum sensibilium sin gularium nec est diffó, nec demostratio: quia sin gularia, quæ corrumpuntur; hént materiain, quá convenit esse sub forma, & sub privatione formæ: & ideo singularia talia sunt corruptibilia. Si Diffi, ob ergo demonstratio & disfinitio scientifica est ne monstratio cessariorum; certè dissinitionem, & demonstra-menssione tionem non conuenit esse taliu: & maxime quia nun, ori scientia non est quærere quandoque scientiam, comingu

Concludit rónem luam, quæ est ; 🔈 quia ista Д 🥰 🕹

quandoque ignorantiam; ideo debet esse semper necessariorum:si.n.esset contingentium,scientia aliquando esset ignorantia: quando.n. ipsú contingés esset, esset sciétia:quando esset corruptu, esset ignorantia ipsius: igitur contingétis potest esse opinio, qua quidem est contingentis aliter le habere; sed non scia, quæ est necessariorum.

Palàn

nitio, nec demonstratio.

Concludit propositum, dicens: comanifestum est ex precedentibus, o nec diffinitio, nec demo

stratio erit ipsorum singularium.

Non enim sunt manifesta corrupta scientiam habentibus, & cum à sensu abscesserint, saluatis rationibus in anima eisdem; non erit nec diffinitio amplius, nec demonstratio. Propter quod oportet eo rum ad terminum studentem, cum aliquis disfiniat aliquid singularium, non ignorare, quia semper au-

ferre est:non enim contingit diffinire.

Ponit secundam rationem ad idem; & est ra-Secunda vo tio talis: illa, quorum est scientia, debent sic se ha bere ad intellectum, quòd sisaluetur ratio ipsorum in intellectu, scientia i psorum saluatur; ita co habere scientiam illorum, est habere rationem il lorum: sed singularia corruptibilia non sunt huiusmodi;quia re corrupta, remanet eadem ratio apud intellectum, quæ tamen scientia priùs de re Singularin non habetur. Et hoc est, quod dicit; non est scia quare son corruptibilium singularium, quia non sunt mani est mee scia, sesta, quando sunt corrupta, nec quando recedút à sensu; & tamen exdem rationes remanét apud animam; & propter hoc ipforum non est diffini-

tio scientifica, nec demonstratio: & propter hoc cum aliquis diffiniat rem, ut inueniat terminum rei,& diffinitionem, oportet & non ignoret; quia semper contingit auserre singulare, manente ta men ratione apud intellectum; quoniam ipse intellectus concipit singulare: & ideo ipsius singu laris non est uera dissó, quia sp uera dissó rema-

net, manente róne apud animam. Notandum est, o scientia per negationem apud aliquem po test este duobus modis: uel quia deletur ró rei sci bilis apud animam: uel quia destruitur res in se; c.n.nesciam Petrum sedere, hoc potest contin-Dicts Phile gere duobus modis, uel quia nullam ronem &

fophus bic. notitiam habeam de terminis, utpotè de Petro, Per singula &sessione; uel quia si fingo aliquam rónem apud en non est intellectum de hoc; tamen non est in re sicut sin fiitia: mtel go: eo quòd fortè Petrus stat. Si ergo notitia rei

ligit de fin-golari corra potest deficere istis duobus modis:uera at scien-cio ad exi-tia non deficit nisi uno modo.s. pp desectum ro fentiam. 98 nis apud animam: non, n. potest desicere pp de-nihil addit sectum obiecti, quia uera scia de necessariis est; witra suam necessarium at desicere non potest: scia, uel noti specum. nac habet alima tia, que de opinio, potest desicere duobus modis,

ad quid est, quia talis notitia contingentium potest esse; quæ qua specier, quidem contingentia possunt potent enequae mecalia des cimus ergo, quad rónem uera scia requiritur so mittonem et cum desimi-cibilis evistas uel non acidaciam; non at que res

tio subietti scibilis existat, uel non existat in esse existentia; sis demostra tiæ, & quia non cadit super esse existé-

tione poissis non destruitur pp desectum esse existentiæ; noti ma,qma,tie tia at,quæ cadit super singulare existens,quia co ratur, meri. cernit existentiam obiecti, non est uera scia: cu-

so eius non ius ratio est, quia uera notitia, & uera scietia nu of sciencia. quam uertitur in ignorantiam, ut predictum est:

Palàm quia non utique erit ipsorum neque diffi- A hec at notitia, quado res existit, est ignoratia, & falsitas; ró at & notitia, quæ hr de re necessaria, uel de esse essentia non potest uerti in ignorantiam, uel falsitatem propter desectum obiecti.

Neque itaque idearum nullam est dissinire : sin gularium enim idea(ut dicunt) & separabilis est.

Ostendit, cp idea, siuc singulare incorruptibile non potest diffiniri. Et duo facit, quia primò oftendit, of fingulare incorruptibile, qd est idea; non potelt diffiniri: secundò ostendit, o singulare, cuius tota spes faluatur in unico indiuiduo; si cut est Sol, & Luna; non potest diffiniri inquantùm singulare, ibi [Quemadmodum ergo dictu est] Prima in duas, quia primò ponit conclusionem suam: secundò probat eam, ibi [Necessariu uerò ex omnibus.]Dicit ergo primò: ita dictum ek, cp fingulare & corruptibile nó diffinitur; nec etiam contingit diffinire illam ideam:idea.n.fecundum Platonicos feparabilis est', & singularis est. Deinde cum dicit.

Necessarium uerò ex nominibus esse rationem . TEX.54, Nomen autem non facit diffiniens: ignotum enim erit.Posita autem communia omnibus.Ergo necesse inesse & alii hæc:ut si quis diffiniat, animal, dicet gressibile, aut album, aut aliud aliquid, quod in

Probat hoc per una ronem. Et duo facit, quia primò ponit rónem: secundò excludit quandam falsam responsionem, ibi [Siquis at dicat] Ponit ergo ronem, quæ talis est. Vnum nomen non dif Pnum nofinit, quia diffinitio coponitur ex pluribus nomi men no difnibus: si ergo singulare, quod est idea; debet diffiniri, ex pluribus nominibus diffinietur; ista plu ra funt communia, & non propria; si at communia funt, non conueniunt soli; si non conueniunt foli, non est diffinitio. Et hoc est, quod dicit Phi loso.in litera: necessarium est esse disfinitionem in nominibus; unum.n. nomen non manifestat diffinitum;nomina at posita in dissone communia sunt pluribus; si coia, ergo ista nomina, quæ ponuntur in diffóne idez, ieruiunt alteri, quam ipsi idez. Quòd ät sint communia, patet: si quis uellet te diffinire, diceret sic:tu es animal, albu, gressibile, uel aliquid aliud: quod propter communitatem est, uel potest esse in alio, quam in te ipso. Notandum est, quòd ratio Philosophi Fundameta fundatur super duas propositiones: prima est, Philospphi. quòd diffinitio non capit unum nomen folum, sed plura nomina:secunda est, quòd ista nomina communia sunt, & non propria: & si sunt communia, non possunt disfinire aliquod singulare proprium, sed solum diffiniunt commune. Prima propolitio patet, quia disfinitio est expositio rei; non potest autem exprimi res, nisi exprimantur omnes conceptus rei: res ergo diffinibilis est expressibilis per conceptus:unum au-

tem nomen non potest exprimere multos con-

ceptus (aliàs nomen esset æquiuocum) si enim

bene debet exprimi res diffinibilis, oportet & ex

primatur per multa nomina, exprimétia multos

Rr

quia illud, quod cadit in dissinitione, uel forma est, uel conceptus formalis communicabilis; & potest reperiri in multis individuis : licet autem non reperiatur propter defectum materiæ:Si ergo ita est, nomina posita in diffininitione, in-dicant rem communicabilem, & non incommunicabilem; & per consequens possunt indicare speciem uel genus, nunquam autem in-Forma toi- dividuum: quia omnis forma, quæ communicabi cabilisqua- lis est, non plus concernit hoc individuum, qua aliud: si autem non plus concernit, non plus diffi nit unum indiuiduum,quam aliud: possunt ergo diffiniri individua, ut communicant in aliquo co munisfed in se non possunt. Deinde cum dicit.

Si quis autem dicat, nihil, prohibere separatim quidem omnia multis, simul uerò huic soli inesse. Subjungit quandam rallam responsionem.

Et duo facit, quia primò ponit hanc responsio-Enafio ali. nem: secundò improbat eam, ibi [Primum quide quia & ambobus] Primò ergo ponit responssonem dicens: quòd unumquodque illorum nomi uum, positorum in diffinitione singularium, benè est commune, & est in plus quam ipsum singulare: tamen omnia simul sumpta convertuntur cum ipso singulari, & conueniunt uni soli; & sic diffinietur, non obstante communitate termi norum. Notandum est, quòd aliquid potest es Coe que effi se commune de se, tamen contractum efficitur citur pro-- proprium; sicut animal per se commune est, tamen contractum per rationale fit proprium hominis:ita dicerent illi, quòd unumquodque illorum nominum est commune de se, tamen iuncta simul, efficiuntur propria huic idez. Deinde cum dicit.

Primum quidem quia & ambobus, ut animal bipes animali & bipedi. Et hoc in sempiternis quidem.

Excludit hanc responsionem. Et duo facit,se cundum quòd duas rationes adducit ad excludé Reiicit da. dum eam. Secunda ibi [Amplius de multis.] Prisam respon ma in duas, quia primò ponit rationem suam: se cundò manifestat quoddam, quòd dixerat, ibi, [Et necesse esse priora.] Primò ergo ponit primam rationem, dicens. Dicebatur enim in respo sione, quòd ista nomina coniuncta conueniunt tantùm uni, scilicet ideæ, quod est impossibile: primò quidem, quia ista, quæ diffiniunt, scilicet genus & differentia infunt duobus:animal enim & bipes inest animali,& bipedi separato,& inest etiă ipfi homini feparato:& fic hoc in fupremis, idest in ideis accipitur, scilicet quòd ista diffinie tia etiam simul iuncta insint duobus. Notandum est (quòd secundum opinionem Philosophi)ani-Animal in mal in homine non est nisi homo; & animalitahoie no est tem inesse homini & animali, non est eam inesse misi homo. duobus: & eodem modo dico de disserentia : cũ enim dico rationale esse rationale, & hominem esse rationalem, non dico duas rationalitates, sed unam:si autem genus & differentia essent sepa-

conceptus, & uarios. Secunda propolitio patet, E rata à specie, oporteret, quòd natura generis & differentiæ inesset duobus:quia igitur Plato pofuit idcam generis & differentiæ esse separatam à specie, & ab isto separato; quod uocauit ideam hominis;oportebat quòd natura generis & diffe rentiz inesset duobus, scilicet animali & bipedi feparato, & idex hominis, qux diffinitur. Deinde cum dicit.

Et necesse esse priora existentia & partes compo fiti . Quinimmo & separabilia, si homo separabile. Aut enim nihil, aut ambo: siquidem igitur nihil: non erit genus præter species: si uerò erit, & diffe-

Manifestat quædam, quæ dixit: dixit enim, quadan acciditillam definitionem inesse duobus, scilicet suprimu ipsi generi, & ipsi speciei; sicut animal animali se parato, & ipsi homini; & similiter bipes: posset er go aliquis dicere, quòd licet Plato posuerit speciem separatam, tamen non genus, nec differentiam: & ideo uult probare, quod etiam ista sunt separata, sicut species separata est; & hoc probat tribus modus. Secundus modus probandiest, .ibi[Deinde quia priora]Tertius ibi[Deinde autem si ex ideis.] Probat ergo primo modo, dicens:quòd necesse est genus & differentiam esse priora, quam speciem; sicut partes priores sunt composito:& non solùm hoc est necesse, sed etiá necesse est genus & differentiam esse separatam, si homo est separatus: aut nihil de numero uniuersalium erit separatum, aut aliquid:si nihil, tūc certum est, quòd genus non est separatum. Dein de cum dicit.

· Deinde quia priora ipso esse. Hoe uerò non conse quenter aufertur.

Probat idem per alium modum; & est ratio Probat al. sicut priùs in hoc: genus & differentia sunt luc. priora iplo esse speciei; quia remoto genere, aufertur species, & non èconuersò: prius autem est illud, à quo non conuertitur consequentia: si ergo est prius; & quod habet naturam prio ris uidetur esse magis separatum, ergo genus uidetur magis esse separatum, quàm species. Notandum est, quòd huiusmodi ratio cum priori fundatur fuper eadem radice;quæ quidem radix elt in hoc:quòd illud,quod eft prius intervni uersalia, uidetur esse magis elongatum à materia: quod autem est magis elongatum, uidetur habere magis rationem separati: cum ergo genus sit prius, magis uidetur habere rationem separati, quàm species: quòd autem sit prius, proba uit prima ratio, quia est pars speciei: quòd etiam sit prius probauit secunda ratio, quia ad remotio nem illius, remouetur species; non èconuerso.

Deinde autem si ex ideis, idea minus composita TEX.45. ex quibus.

Probat idem per tertiam rationem, & est ra- Probat altio talis: quod est magis simplex & minus compo becemin situm, uidetur habere magis rationem separati, quam illud, quod est magis compositum:sed genus est huiusmodi respectu speciei, ergo &c.

Hoe

fienem.

rit idea speciei; minus erit composita idea generis, quam speciei; & per consequens magis separabilis. Notandum est (ut iam dictum est ) o si genus non est separatum à specie, naturam ge neris inesse generi & speciei, non est ipsam ines se duobus, ut supra declaratum est: animal enim in homine non est nisi homo: si autem genus & differentia sunt separata, naturam generis inesse generi,& naturam differentiæ inesse differentiæ & caldem inesse speciei, est eas inesse duobus: cum ergo Philosophus uoluerit probare, quòd fi idea diffinitur, diffinitio inest duobus, scilicet ge neri, & differentiz, & idem speciei; oportuit pro -bare quòd genus & differentia essent separata à specie. Deinde cum dicit.

Ampliùs de multis oportebit,& illa prædicari; ex quibus idea, ut animal, bipes. Sin autem, quomo do cognoscetur? Erit enim idea quadam, quam impossibile de pluribus prædicari, quàm de uno . Non uidetur autem, sed omnis idea est participabilis.

Excludit prædictam cauillationem per aliam rationem: dicebat enim cauillatio illa, quòd illa Reiicit des simul iuncta participabantur ab uno: hoc ergo allatam re- excludit Philosophus per talem rationem. Sponsionem. ratione enimidez est, quòd sit participabilis à multis: si ergo ab uno solo participatur, non est idea. Et hoc est, quod dicit litera; quòd oportet illa, ex quibus est idea hominis, sicut est animal, & bipes;quòd à multis participentur: nam si no participarentur, non haberent rationem idez:in C hoc enim cognoscitur idea, quòd à multis parti-Idea sune cipatur: si enim ab uno solo participaretur, erit tis, nec participari; quod est contra rónem idea :

cipabiles.

quia omnis idea participabilis est à multis. Notandum est, quòd de ratione exemplaris est, quòd possit participari à multis, quæ existunt in materia: sicut ad imitationem unius artis existen tis in mente artificis, possunt fieri multe artes: ita ponebat Plato à simili, scilicet, quinfiniti homines possunt imitari idea hominis: Suo enim modo imaginabatur differentiam inter ideam, & il lud, quod participat ideam; sicut inter domum in mente artificis,& domum in materia: sicuti ergo de ratione domus existentis in mente artificis, est, quòd possit à multis participari, existentibus in materia:ita de ratione idee est, quòd sit à mul tis participabilis; nam aliàs non haberet rationé idex:cum ergo isti ponerent,quòd idea hominis participatur ab uno solo, sicut ab homine separa Deinde to; non habebat rationem idez. **c**um dicit.

Quemadmodum ergo dictum est, latet quòd impossibile diffinire in sempiternis: maxime uero que cunque unica, ut Sol, & Luna.

Postquam ostendit, quòd individuum corruptibile non est diffinibile: & ulteriùs quòd indi uiduum incorruptibile, sicut idea, non est etiam diffinibile:hic oftendit, quòd individuum incor

Hoc est, quod dicit: quòd si ex ideis generis suc A ruptibile quod est unicum i specie una, sicut sol Individuò non est diffinibile. Et duo facit, quia primò hoc non diffiniostendit : secundò concludit principale propositum, scilicet quòd idea diffiniri non potest. Secunda ibi [Quoniam propter quid nullus ipsorum.] Prima in duas, quia primò ostendit, quomodo in tali indiuiduo, in quo faluatur tota species, est quædam apparentia, quòd possit diffiniri: secundò ostendit, quomodo peccatum est diffi niendo tale indiuiduum. Secunda ibi [Non solùm enim peccant.] Dicit ergo primò, cp istud, quod dictum est, scilicet quòd impossibile est ip **ſ**um indiuiduum diffiniri;latet in quibuſdam indiuiduis, sicut est in supremis indiuiduis: quæcun que sunt unica sub una specie, sicut est sol, & luna. Quasi dicat, licèt in aliis individuis non uideatur dubium hoc, quod dictum est, scilicet & impossibile est, indiuiduum disfiniri: tamen qua do tota species saluatur in uno indiuiduo, hoc est multum dubium, scilicet quomodo talia indiuidua non possint diffiniri:quia in talibus est quædæm apparentia, quòd possint diffiniri. Notandum est, quòd quando plura individua sunt sub una specie, statim apparet, quòd species est alia ab unoquoque illorum individuorum; & ideo in talibus nulla apparentia est, quòd si species diffinitur, quòd propter hoc indiuiduum diffiniatur: quando autem una species tota saluatur in uno indiuiduo,nec potest esse extra illud,quædam ap parentia est; quòd natura speciei, que non potest faluari extra hoc indiuiduum, sit idem cum indiuiduo; & ex hac apparentia fortè uideretur alicui, quòd si species potest diffiniri, quòd fortè & indiuiduum.

> Non folùm enim peccat additione talium ; quibus ablatis, adbuc erit Sol:puta terram girans; aut nocte absconditum. Si enim steterit, aut apparuerit, non adbuc erit sol: sed absurdum si non: sol enim quandam substantiam significat.

Ostendit, quomodo peccatum est in disfinien do tale individuum. Et dividitur in duas partes, secundum quòd hoc dupliciter ostendit. Secun- Errores, qui da ibi[Amplius quæcunque in alio.] Dicit ergo contingune primò, quòd quidam peccant in diffiniendo fo- neindundui lem,& Lunam; quia diffiniunt per talia, quibus remotis, non remouetur diffinitum; ut si quis diceret, quòd Sol est astrum girans terram : uel q est astrum nocte absconditum; hoc modo no be nè diffinituriquia si ista essent bona diffinitioes, illis remotis, remoueretur disfinitum; ergo si sta ret sol, aut appareret in nocte, iam non esset sol; quod tamen absurdum esset dicere; ergo nó sue runt bonæ diffinitiones: sol enim significat substantiam quandam; girare autem terram, aut apparere, significat quædam accidentia; substantia autem non debet remoueri per remotionem accidentium; nec debet diffiniri per accidentia. Deinde cum dicit.

Amplius quacunque in alio contingunt, ut si ali ter fiat talis; palàm quia fol erit. Communis ergo ra Rr 3

to, sed erat singularium Sol, ut Cleon, aut So- E

Ostendit, quomodo peccatur secundo modo Seemadaser in diffiniendo talia individua, dicens: quòd fic dif finientes, non solum peccant per modum iam di ctum; sed etiam quia tales diffinitiones possunt contingere alii individuo ab isto, scilicet si fiat alter talis, idest fiat alter Sol, Sol erit:si autem est Soli una ratio communis, erit ratio istius& illius folis: cum enim dicitur, quòd sol est girans terra, uel absconditum in nocte; non hoc conuenit isti folissed etiam soli, qui posset fieri:& ita non diffinitur individuum, fed ipfa species: sol autem, qui hic debet diffiniri; erit de numero singularum, sicut est Cleon, uel sicut Sortes. Notandum est, quòd in diffinitione talium individuorum duplex peccatum potest esse: primum est ex hoc, quòd diffiniuntur per accidentia: cum enim omnis disfinitio indicet substantiam rei; omnis diffinitio, quæ datur per accidentia, peccat: Et potest esse ex hoc, quòd diffinitio non est propria, nec convertibilis: & hoc quia convenit alteri, quod est, uel quod potest esse: & tali pecca to peccantomnes, qui uolunt diffinire indiuiduum: cum enim omnis diffinitio lit per formi, & forma posset esse in pluribus, omnis sonna po terit esse in pluribus individuis;& per consequés non erit conucrtibilis cum uno: si enim daretur aliqua diffinitio de hoc sole; ista diffinitio esset p formam; & per consequens posset inesse 'alteri, quam huic soli: si autem posset inesse alteri, non esset diffinitio huius indiuidui, sed speciei. Et super hoc fundat Philosophus intentionem ratio, nis suz:quòd si individuum diffinitur, uel diffini tur per formam, uel diffinitur per illud, quod ad dit indiniduum super formam: si per formam; tunc non est diffinitio individui: quia ipsa sorma species est:per formam ergo distiniri no potest; quia forma ut forma non determinat plus sibi unum individuum: quam aliud:nec potelt diffini ri per se, per illud, quod addit indiuiduum super formam: quia tale (secundum Philosophum)est materiale, & indeterminatum: & sic nullo modo potest diffiniri.

> Quoniam propter quid nullius ipforum terminh. profert idea. Fiet enim ntique manisestum tentanti

bus,quia uerum,quod modo dictum est.

Concludit principale intentum, scilicet quòd idea non diffinitur, dicens: quòd propter hoc mil lus tentabit dare terminum & diffinitionem : & hoc si tentantibus suerit manisestum, quod nunc dictum est:si enim uiderint ista, quæ diximus, no tentabunt diffinire.

Manifestum est autem, quod substantiarum esse existimata, plurima potestate sunt; ut ipsa partes animalium:nibil enim ipsorum separatum est. Quando autem separata sucrent, tunc entia, nt ma teria omnia, terra, ignis, & aerenihil enim ipsokum unum est, nisi ut cumulus antequam digeratur. fiat aliquid ex ipsis unum.

Manisostat quoddam, quod dixerat; dixit.n.o substantia sensibilis non est separata, contra Platonem : & ideo hoc manifestat in quibusda sub- Regredien stantiis. Et duo sacit, quia primò ostendit hocse- ad solum cundò remouet quandam falsam suppositionem daba de super has substantias. Secunda ibi [Maximè uti- pone substantias que aliquia]Dicit ergo primò, quòd plurimæ de numero substantiarum separatarum nó sunt nec habent actum separatum; sicut partes animalium separatæ nó sunt à materia, nec à toto: nihil enim illorum existens in toto, habet actum separatum, missi in potentia: & quando sunt separata ab ipso toto, non sunt entia entitate totius, nisi in poten tia tantum:sicut materia est in potentia ad aliqua formam: ita quòd quando sunt in potentia ad actum separatum: & quando sunt separata à toto, funt in potentia ad actum totius. Et hoc patet in elementis, que sunt partes mixtiex eis.n.non fit unum, antequam congerantur, & frangantur, & fiat ex eis una forma mixtiois:nisi forte dicatur, of fiat unum ex eis per quandam aggregatione, Fin siout est cumulus lapidum. Notandum est, quòd ta Philis ratio Philosophi fundatur super duas propositio phi nes:prima est, quòd illa substantia, quæ aliquando est ipsius totius, uel materiæ, quando est in actu;non est separata à materia: quia substantia separata à materia, non est aliquando in potentia materiæ, uel torius: Secunda propositio est, quòd multe lubliantiæ lunt hudulmodisquæ aliquando funt in potentia aliquando in actu: secut patet in G partibus animalium, & in elementis respectu mi xti. Deinde cum dicit.

Maxime autem utique aliquis animatorum par tes suspicabitur & eas, qua anima propinque, ambas fieri entes, & actu fieri, & pozetia; eo quòd prin cipia motus habeant ab aliquo iniuncturis. Propter quod quadam animalia divisa vinunt: sed tamen po tentia omnia erunt: quando unum fuerit & continnum natura, sed non ui, aut copulatione: tale nam que est orbatio.

. Remouct quandam suspicationem: suspicaret enim aliquis, quòd partes animalis propter pro- Suspicio pinquitatem, quæ inest eis ex potentia ad actum, hoc est, quia animalium corpora aliquí sunt corpora organica; que corpora hat partes distinctas; pp qua distinctione vr, go corpora talia habeant potentiam propinquam actui: propter quam pro pinquitatem suspicaretur forte aliquis, quòd haberent actum separatum, qd tame falsum est. Et hoc est, quòd dicit: quòd aliquis suspicabitur, par tes animalium & animæ esse in actu: & hoc quia principia motus sunt in iuncturis membrorum; in quibus iuncturis una pars mouet aliam ; ita 🥦 apparent quali distincte in actu: ex quo etiam có tingit, quòd quadam animalia divisa viuunt, sicut animalia anulofa; est ergo ibi: propinquitas potentia& actus; sed tamen non est ibi actus separatus; led lunt tantum in potentia: fi enim ipsum animal fuerit unum continuum natura, nec ui, nec per copulationem aliquam, oportet quòd

Animalia duplicia.

TEX.57.

toto:si autem partes essent unum per uiolentiam, uel per copulationem possét habere duos actus; sed quia hoc est impossibile, quia talis unitas est quædam orbatio, ubi est aliquid contra naturam; ideo oportet, quòd sint unum, & quòd non habeant actus separatos. Notandum est, quòd in ali quibus animalibus propter imperfectionem sui partes animalis habent propinquitatem ad acțu separatum, quia possunt uiuere in toto, & possunt uiuere extra totum; sicut in animalibus anulosis: quia enim ista animalia in sui operatione non requirunt magnam diuersitatem in organis, ideo anima propter suum debile esse potest operari in qualibet parte totius:quedam autem sunt anima lia, quæ propter sui perfectionem non habent po B tentiam propinquam actui; ita quod partes separate possunt uivere extra totum, & habere actum suum extra totum: & ideo in talibus partes extra totum non uiuunt. Debemus enim imaginari, ch forma perfectior requirit organum perfectius in fui operatione; & aliquod organum imperfectú sufficeret ad operationem formæ imperfectæ:licèt ergo pars separata possit sufficere ad operationem anima imperfecta:tamen non sufficit ad operationem anima pfecta: Vnde Comm.dicit, quod in talibus animalibus partes sunt appropin quantes adinuicem in potentiis, & in actu: ita q qualibet pars recipit omnes potentias, & omnes uirtutes animæ; & apparét omnes uirtutes in qua libet parte:nec requirunt diuersitatem partium C organorum: & hæc est causa quare diuisa uiuut.

Quoniam uerò unum dicitur, sicut ens, & substantia unius una, & quorum una nnmero unum nu mero; palàm quia nec unum, nec ens contingit substantiam esse rerum; sicut neque elemento esse, aut principio. Sed quarimus quidem principium, ut ad

notius reducamus.

Postquam ostendit, quòd uniuersalia non dicunt substantiam rei:hic specialiter ostendit, qu ista duo universalia unum, & ens non sunt substa Discuit de tiæ. Et dividitur in duas partes; quia in prima \*\*\* como. hoc ostendit: secundò redit ad substantiam, & quidditatem reisquia loquedo de universalibus, fecerat quandam digressione. Secunda ibi[Quid autem oportet dicere] Prima in tres, quia primò oftendit, quòd unum, & ens non funt substantiæ: secundò ostendit, quid benè dixerunt Platonici, & quid non bene in ponendo ideas separatas:ter tiò concludit, quòd nullu universale est substantia rei. Secunda ibi] Sed species dicentes] Tertia ibi[Quod quidé igitur neque universaliter.]Prima in duas partes, quia primò ponit intentu suu: fecundò probat illud ibi Magis igitur horu lubstantia est Dicit ergo primò, quòd sicut dicitur ens, ita dicitur unum: quia unum & ens conuertu tur;& substatia uniuscuiusque rei una est:& quo rum substantia est una, illud est unu numero: & si res est una per substantiam rei tantum; manifestum est, quod nec unum, nec ens contingit elle

partes animalis non habeant actum separatumà A substantiam rerum: sicut nec elemento esse, aut principio contingit esse substantiam illius, cuius est elementum, aux principium; sed semper sicut principium & elementum reducitur ad aliquid notius, quod est substantia subjecta isti rationi, quod est esse principium, uel elementum: ita ens, & unum smiliter reducitur ad substantiam subie otam entitati & unitati. Notandum est, quòd primò ponit Philosophus illud, per quod aliquis pos set credere, o unu & ens eent suba rei, & reduci ad subamrei: secundo ostendit, op hoc nó dét mo uere:primò enim ponit, o substantiarei est una per fett ex hoc aliquis posset credere, quòd ens, & unum dicerent substantiam rei:secundò osten dit, quod ens, & unum non dicunt substantiam Res est una rei, hoc non obstante. Ad cuius euidentiam notă per substan dum est, quod unaquæque res est una per substan ciam suam; & est ens ctiam per illam:unitus ergo rei non differt à re, nec etiam entitas: tamen unu Vnitas rei & ens univerlaliter accepta, duo dicunt ; ex una non differe parte unitatem & entitatem; ex alia parte cómu-

nitatem & vninersalitatem: ipsa ergo unitas & en

ritas pertinet ad substantiam rei; & ideo dicunt

aliquid accidens entitati & unitati; accidit enim

unitati, quòd intelligatur ut uniuerfalis, & etiam

entitati: & quantum ad hoc non dicunt substan-

tiam rei, sed aliquid accidens substantia. Notan-

dum est, co sicut cu dico hoiem esse hoiem, & ho miné esse principium, duo dico: quia dicendo ho

minem esse hominem, dico substantiam rei: dice

do autem hominem esse principium, dico illi aliquam proprietatem; quia dico aliquam habitudi-

nem hominis ad illud, quod est principaliter ab

co:& fimiliter cu dico aeré esse aeré, & ipsum cé

elemento, duo dico:quia cum dico aerem esse ae

rem, dico substantia eius: cu dico ipsum esse prin

cipium, dico habitudinem & proprietatem. Ita si militer cum dico ens & unum, dico aliquid perti

nens ad substantiam rei: cum autem dico ens &

unum esse uniuersalia, dico aliquam proprietate

-entis & unius, scilicet uniuersalitatem: & quantu :ad hoc non dico præcisè substantiam rei ; sed di-

co substantiam cum aliqua proprietate. Et ideo

Philosophus uolens oftendere, quod unu, & ens non dicunt substantiam rei; dedit exemplum de

principio, & elemento; uolens quòd sicut rem esse principium, & esse elementum, est rem habere

aliquam proprietatem accidentalem: ita rem else universalem, est rem habere aliquam proprie

non sunt substantiærerum:& secundu hoc erunt

tres rationes ad hoc probandum, scilicet ista cũ

duabus sequentibus: & est ratio talis. Ens, & umu

conuertuntur, sed substantia rei est una numero,

rgo substantia rei est una unitas numero : ita စှာ

sicut qualibet substantia rei est una unitas in nu-

mero; ita ens est unum in numero: si autem ita est;

-manifestum est; quòd ens, & unum ut commmu-

tatem accidentalem . Notandum est, quirera Altera lite

præcedens potelt aliter legi, & meliùs : ita quod re expositio -fit una ratio ad probandum, quòd ens, & unum

Substantia rei est una

nia sunt, non dicunt substantiam reissicut nec ele E substantia separata præter singularia. Notanmentum, nec principium. Hæc autem ratio fundatur super duas propositiones: prima est, quòd fubstătia & entitas rei est una numero: cuius pro numero, es positionis ratio est; quia omne, quòd est, ideo est, quia unum numero est:unde sicut principium,& clementum duo dicunt, substantiam, scilicet rei subiectam isti proprietati, quæ est esse principiñ & elementum; & ipsam proprietatem: ita similiter unu,& ens, in uniuerfali accepta, duo dicunt: scilicet entitatem & unitatem, & proprietatem uniuersalitatis: quæ proprietas nó spectat ad sub stantiam rei, sed ei accidit per intellectum : sicut enim accidit rei, quòd intelligatur: ita accidit rei, quòd sit universalis. Deinde cum dicit.

Magis igitur horum substantia est ens et unum, p quam principium, & elementum, & causa. Sed nec ista sunt, si nec aliud commune nihil substantia sit. Nulli namque inest substantia, sed huic, & habenti

ipsam, cuius est substant ia.

Secundum primum modum legendi hic probat intentum: secundum uerò alium modum ponit aliam ratione: & est ratio talis. Ens & unu, quæ funt communia, magis uidentur dicere fubstantiam rei, quam alia communia; sed ista non dicunt substantiam rei, ergo nec alia: quòd auté ista communia non dicant substantiam rei, patet: quia substantia rei nulli inest, sed est per se subsistens; licèt ista communia & alia insințalicui, sci licet particularibus, scilicet quorum sunt substan tia; ergo &c. Et hoc est, quod dicit litera; quòd magis uidetur esse substantia horum particulariú G & sensibilium unu, & ens, quam ista universalia elemetum, & causa; sed ista, scilicet unum & ens non sunt substantia, ergo, nec aliquid commune erit substantia: cuius ratio est; quia substantia nul li inest, sed universale inest huic, scilicet sensibili particulari habente ipsam substantiam. Notandum est, quòd (sicut dictum est supra) hæc ratio non plus probat, nisi quòd uniuersale non est sub stantia, quæ est hoc aliquid: de ratione enim substantia, qua est hoc aliquid; est, quòd nulli insit; sed quòd sit, substantia signata per modum qualis substantialis, hoc enim probat: uniuerfale ergo licet non sit substătia signata per modu quid, tamen potest esse substantia signata per modum qualis substantialis. Deinde cum dicit.

Ampliùs quòd unum, apud multa no utique erst simul; quod autem commune, simul apud multa exi stit.Quare palàm quia nullum uninersalium existit

præter singularia separatim.

Ponit alteram rationem, quæ secundum primum modum legendi est tertia; sed scam scam Tertia ad est secunda, & est ró talis: Substantia rei nó est si mul in multis, nec apud multa: uniuerfale aut,& commune simul est apud multa, ergo &c. Et hoc est, quod dicit; quòd illud, quod est unum, sicut fubstantia rei, nó erit simul apud multa; quod au tem cómune est, simul apud multa existit: ex quo concludit, quòd nullum uniuerfalium existit una

dum est, quòd universale significat rem suam p Vaiursale modum cuiusdam indifferentis ad multa, ita o diet. de se dicit rem suam non plus contractam ad unum, quàm ad aliud: sicut animal sub quadam in differentia aspicit omnes species, & habet omnia individua; substantia autem rei non aspicit ni si illud, cuius est substantia; & ideo uniuersale nó potest esse substantia rei una numero. Deinde , cum dicit.

Sed species dicentes, hic quidem dicunt retté se- TEX.st. - parantes eas, substantiæ sunt; illic autem non rette;

quia unam in multis speciem dicunt.

Ostendit, in quo benè dixerunt Platonici, ponentes substantias separatas; & in quo male. Et duo facit, quia primò ponit, in quo errauerut: circa iles. secundò ponit causam erroris, ibi [Causa uerò.] Dicit ergo primò, quòd ponentes species separa tas & ideas, in hoc quidem rectè ponunt; quia po nunt aliquas substantias separatas; in hoc autem quòd ponunt speciem separatam esse ideam una de multis, uel in multis, in hoc errant: quòd enim sint alique substantie separate, hoc est uerum: quòd autem sint species sensibilium, quæ prædicentur de eis,sicut universalia, hoc est falsum. Deinde cum dicit.

Causa uerò, quia non habent reddere, quæ tales substantia incorruptibiles, prater singulares & sen sibiles. Ergo faciunt easdem specie corruptibilibus. Has enim scimus, autanthropon, idest ipsum hominem, & autippon, idest ipsum eqnum, addentes sensi bilibus uerbum auto, idest ipsum, seu per se.

Ponit causam erroris iltorum. Et duo facit, quia primò ponit hanc causam : secundò ostendit, quod non suit sussiciens. Sca ibi [Quamuis itaque.] Dicit ergo primò:quòd causa, quare po Ci anni nebant istas substantias dici de sensibilibus, suit: Platonio quia sciebant, quòd istæ substantiæ erant: quòd rammini -autem essent, non poterant dicere, quòd essent aliæ à sensibilibus & singularibus; & ideo ponebant eas esse easdem specie cum sensibilibus sin gularibus;nisi quòd in hoc differebant, quòd illud separatum uocabatur per se tale; sed ipsa sen sibilia uocabantur talia cum additamento; sicut homo separatus uocatur homo, & equus similiter: sensibilia autem non, quia aliquid habent pre H ter humanitatem, & hinnibilitatem, scilicet principia indiuiduantia; unde hominem separatum uocabant auto hominem, idest per se hominem & equum similiter;ita quòd si uolebant designare istas substantias separatas, addebant sensibilibus hoc, quòd dico auto, idest per se. Notandum est, quòd in istum errorem ceciderunt Pla--tonici,fecundùm quòd apparet ex fuperficielite ræ; ex ignorantia quidditatis, & substantiæ sepa-Ad cuius euidentiam notandum est, op differt quæstio an est, & quid est; & differt quære re, an sit substantia separata, & quid sit; possum enim scire de re,quia est; & tamen nescire quid sit. Platonici ergo scientes quia est, substantiaru

reparatarum, quærebant quid est; & quia cogni- A tio nostra non fertur nisi super sensibilia, non po terant dicere, quid funt; nisi poneret eas easdem cum sensibilibus; ita quòd homo separatus, & ho mo fenfibilis funt idem in fpecie;quæ tamen positio impossibilis est: quia ea, quæ sunt eadem in specie, sunt einsdem rationis; quòd autem separatum à materia, & existens in materia sint eiusdem rationis & speciei, hoc est impossibile.

trenis.

Materiale', Notandum est etiam, quòd ideam separatam uo commute- cabant Platonici naturam-rei in se; naturam auvialeno sunt tem sensibilem, & in materia uocabant Platonici naturam rei cum additamento; & ideo dixit Philosophus, quod ideam rei nocabant per se ta-· le,hoc est sine admixtione extranei:ideatum autem uocabant tale cum additamento. Exempli gratia, divisissent Platonici hominem in hominem fensibilem, & in hominem intelligibilem; hominem intelligibilem uocassent ideam omniŭ hominum; hominem autem sensibilem vocassent ideatum; quia est quid deductum ad exemplar hominis intelligibilis: dixissent ergo, quod homo intelligibilis est per se tale; quia nihil capit; nist ea, quæ pertinent ad naturam speciei; & ideo uo cabant infum autohominem, hoc est per se hominem; hominem autem sensibilem uocabant'cu addito tale; quia super naturam speciei addit prin cipia individuantia, ut dictum est supra. In hoc autem decipiebatur ipie Plato, quòd non opor-Error Plan tet, quòd per se tale, & cum addito tale sint duæ differentiæ in re; sed unum & idem in re existens tale cum additamento, est per se tale in consideratione intellectus. Exempli gratia, albedo in co sideratione intellectus non est nisi albedo, & tamen in materia concernit aliud, quod non est al bedo. Verum est ergo, quòd homo intelligibilis nihil concernit nisi principia speciei; homo auté fensibilis concernit aliquid aliud: sed tamen non oportet propter hoc, quod in re hac fint duo diuersa;sed illud idem, quod in intellectu non con cernit nisi principia speciei, in re concernit ali-

uamuis itaque, si non uidemus astra non mimus existimo forent substatia sempiterna prater eas, quas nos uidemus. Quare & nunc si non habemus, que sunt, esse tamen quasdam forsan est necessariu.

Ostendit, quòd causa, qua mouebatur ad hoc D ponendum, non fuit sufficiens. Dictum est enim Reileit me quòd ideo errabant, quia ponebant separata, & sissem Pla illa senbilia esse ciusdem rationis: & hoc quia ali sonicori, ne ter non poterant deuenire in quod quid est subduti insuffi- stantiarum separatarum; quasi sic arguerent. Vel substantiæseparatænon sunt:uelsi sunt, sunt eius dem rationis cum illis. Vel sic arguerent: si sunt, à nobis intelliguntur: à nobis intelligi non posfunt sine his, ergo sunt idem cum his. Vel à nobis non intelliguntur, ergo non sunt: quod patet falfum: sicut enim esse abstracti nó consistit in hoch quod uideatur à nobis:similiter esse substantiæse paratz non consistit in hoc, quòd à nobis intelli-

gatur. Et hoc est, quod dicit in litera: quòd quam uis si non uideamus astra, non propter hoc minùs astra essent quædam substantiæ sempiternæ; siue non propter hoc minus est necessarium, quòd quædam fint.

Quod quidem igitur, neque universaliter distorum nibil substantia, nec est substantia, neque una ex

substantiis, manifestum.

Concludit totum capitulum de uninerfali, di Concludision cens: quòd manisestum est, quòd nullum de nu- tenti prinmero dictorum universale substantia est:manise- cipale. ftum etiam est, quòd nulla substantia est compo sita ex non substantiis; & ideo uniuersalia non funt substantia, nec de compositione substantie.

Quid autem oportet dicere, & quale quid substa TEX.59. tiam, iterum aliud uelut principium facientes, dica mus. Forsan enim ex his erit palam & de illa substantia, qua est separata à sensibilibus substantiis.

Notandum est, quòd tota intentio huius suit Intentio, loqui de ipso quod quid est, ostendens primò, cu continuatio . ius est:secundò quærens,utrum sit idem cum eo, cuius est: tertiò ostendens, quòd non generatur: quartò ostendens, quæ sint partes ipsius quod quid est, & que non:quintò ostendens, que quod quid est potest esse unum, non obstante o héat partes: sextò secit quasi quandá digressioné, . quærens utrum ipsum uniniuersale sit substantia rei:septimò & ultimò hic uult redire ad propositum,& ostendere, quid est ipsum quod quid est; & quid est formalitas rei. Et duo facit, quia primò ponit intentum suum: secundò ostendit, quid est ipsum quòd quid est. Secunda ibi [Quoniam ergo substantia principium.]Dicit ergo primò: fecimus quandam digressionem; redeuntes ergo ad prima,& facientes quasi alia principia,& aliū tractatum à primis, in quibus diximus de uniuersali; iterum oportet dicere quid est ipsum quod quid est,& quid est substantia rei:quando autem quæritur de lubstantia & de quidditate, non quæ ritur nisi de quidditate sensibilium: ex his igitur quidditatibus, & substantiis forte deueuiemus ad quidditates & substantias intelligibiles. Ita 🗘 hic Liber, & sequens sunt de quidditate sensibi lium; Duodecimus auté erit de subiis separatis.

Quoniam ergo substantia principium , 👉 causa quadam est; binc est procedendum. Quaritur autem ipsum propter quid semper sic, Propter quid aliud aliquid alii alicui inest : nam quarere propter quid musicus homo, musicus homo est, aut est quod dictu est quarere, propter quid homo musicus est, aut aliud: hoc quidemigitur propter quid ipsum est ipsum,nihil est quærere.Oportet enim ipsum quia,& ipsum esse, existere manifesta entia. Dico autem ut quia luna patitur eclipsim. Ipsius autem quia ip-jum,una est ratio,& una causa in omnibus,propter quid homo, aut musicus, musicus. Nisi quis dicat, quia indivisibile ad ipsum unumquodque:boc autem erat unum esse:sed hoc commune, quia de omnibus, o quod breue.

Exequitur intentum suum. Et duo sacit, quia

pofita.

primò oftendit, quòd ipsum quod quid est, est E in quantitate, & magnitudine, & uirtute quod quoddam principium: secundò ostendit, quòd ipsa quidditas & forma rei nec est elementum, nec est ex elementis. Ita quòd dupliciter notificatur formalitas rei: prima notificatioest magis generalis, scilicet quòd est principium: secuda notificatio est magis specialis, scilicet quòd tale principium nec est elementum, nec est ex clementis. Secunda ibi [Quoniam uerò ex aliquo compositu fit.] Prima in duas, quia primò dicit, o formalitas rei est principium: secundo ostedit, quòd in formalitate & in quæstione op quid est, est aliquando error, & dubium. Secunda ibi[Latet autem maxime. Circa primum notandu est, quòd Philosophus uult ostendere, quòd ipsum quod quid est, & formalitas rei, est illud, per qu respodetur ad quæstionem sactam propter quid: & quia propter quid quærit causam, ideo ipsum, per quod respondetur ad ipsum propter quid, & ad ipsum quare, est causa & principium: ipsum autem quid, est huiusmodi, ergo ipsum quid, est causa & principium. In ista autem ratione sie procedit Philosophus, quia primò osten dit, in quibus habet locum quessio propter quid: secundo ostendit, quòd ista quastio propter quid, quærit causam : quæ quidem causa est ipsum quid, ibi [Palá igitur quòd quærit causam.] Prima in duas, quia primò ostedit, quò dista quæ stio non habet locum, quando idem quæritur de feipfo: fecundò oftendit, quòd habet locum, quá do aliud quæritur de alio ibi [Quæreret auté aliquis, propter quid homo] Circa primum duo fa- G cit, quia primò ponit conclusionem suam dicens: quòd manifestum est ex dictis, o, qd quid est, est caufa,& principium.Deinde adducit, quòd dictū In quibns estiquod questio propter quid, no habet locum, ## quid, sta quando idem queritur de se ipso, dicens: quòd

ter in 1960 querere, utrum homo est musicus? uel est querequed quid re musicum de homine, uel aliquid aliud de ipso re musicum de homine, uel aliquid aliud de ipso. homine:quasi dicat, ista quæstio quærens de homine, lemper quærit aliud ab homine, scilicet mu sicum, uel aliquid aliud: quia querere, propter quid ipsum est ipsum? & propter quid homo est homorest nihil querere : cuius ratio est, Ett quid, quia in quæstione facta propter quid; ut propter quid hoc est hoc?ipsum hoc esse hoc, debet esse manifestum: propter quid autem hoc sit, debet H quæri, quia ignoratur: ut si quæratur, propter quid luna eclipfatur? debet esse ignotum, quia aliàs non quæreretur: quando auté quæritur ipsű de ipso, utrunque est manisestum : & ideo nulla quæstio est; una enim causa & ratio est in omnibus manifesta;ideo frustra queritur, propter quid homo est homo, ita de musico. Nisi torte quis dicat, quòd ista causa, quæ quæritur in tali quæstione, est indiuisio rei à se ipsa; quæ quidem indiuisio idem est, quòd unitas rei; sed qui dicit sic, quia rem esse indiuisam à seipsa, & unam sibi ipsi; est commune quoddam omnibus rebus, & omnibus manifestum; & sicut quoddam principium breue

est manifestumiomnibus: & quia sic manifestum, ideo frustra quæritur;& quæstio sic quærens, nul la est; quia nullum ignotum & dubitabile suppo Notandum est diligenter, quòd ratio Phi Fondario losophi super duo sundamenta sundatur: pri-Philosophi mum est, quòd omnis quæstio propter quid aliquid supponit, & aliquid ignorat: supponit enim rem esse, & ignorat causam: secundum fundametum est, quòd quando quæritur propter quid hoc est de seipso, utrunque est manifesti, scilicet quia est, & propter quid est: & ideo hoc quærere, nihil est quærere:quia omnis quæstio est uana, quæ no supponit aliquam ignorantiam de eo, quod quaritur.Primum fundamentum potest patere dupli Primi for ci uia: prima uia est ex combinatione quæstionu, deman & habitudine carundem: uidetur enim code modo aspicere quid est, ipsum an est; sicut propter Haland guid, aspicit ipsum quia est: ipsum autem an est, un, a 4, & quid est, sic se habent; quòd quando quæritur o pult. quid est res; oportet quòd quæres sit certificatus, de ipso an est:ita quòd supponat rem, cuius quid ditas quæritur, esse: quia non entis non est dissó, 1.P.f...!! nec quidditas. Imaginabimur ergo driam inter quid nominis, & quid rei : quia quid nominis Difamin potest esse entis, & non entis; quid autem rei tan- ser quin tum est entis. Ex quo oritur secunda differentia; m quia enim quid nominis est entis, & non entis, quem non oportet quòd quærens quid nominis, sit cer tificatus de esse rei,nec etiam certificatus de que stione an est; quereus quid nominis, potest dubitare de ipso an est:primò.n.quæritur quid dicatur per nome uacui, postea queritur an sit uacui; quia qó quærens quid nominis, precedit omnem questioneminec oportet quòd supponat aliquam aliam; quid autem rei est tantum entis; & ideo oportet, quòd querens quid rei, supponat rem el se;non quidem inesse existentia, sed in esse non prohibito; ut si quaratur, quid est homo quiddita țe reali? debet supponere quærens, quòd natura hominis non est prohibita; & quòd rei non repu gnat esse; aliàs fatuè quareret quidditatem eius; unde de ente prohibito, sicut de uacuo, non potest quæri quid rei:sic ergo habitudo inter an est, & quid est, talis est; quòd quærens, de aliquo certificatus est, & aliquid ignorat; si enim quod quæ Habindo rit querens, estet scitum; fatua estet quæltio. Simi mer qui liter habitudo inter propter quid, & quia, debet 4, 07 esse talis; quòd quæres, propter quid hoc est hoc? per quit. debet esle certificatus, o hoc é hoc; cuius ró est, quia propter quid quærit causa;omnis enim caufa, alicuius entis est causa: oportet ergo q prius supponatur, quòd hoc est hoc; & postea quæratur caula; quia non entis non funt caule, neque principia; querens ergo propter quid hoc est hoc? ali- 100 mi quid scit; & aliquid ignorat; quod fuit primu fun damentum: & ita declaratum est primum sundamentum una uia. Secunda uia ad hoc declaran dum est ex natura quæstionis: quæstio enim non tundatur super omni ignorantia; sed super igno-

Qo Sup qua fundatur.

rem, nihil de ea quærit, nec scit; unde etiam quid nominis supponit aliqualem notitiam de re, uel per auditum illius, uel per aliquam apparentiam: quijenim quærit, quid est uacuum; forte audiuit nominare uacuum; & ex hoc forte motus, querit, quid dicatur per nomen. Sic ergo omnis quæstio aliquid supponit, & aliquid quærit: & ita secundu primum fundamentum quæstio propter quid, sup ponit quia est; & quarit causam: & sic habemus declaratum primum fundamentum duplici uia.

Secondum fundamen-

Secundum fundamétum patet de se: quia qua do quæritur propter quid ipsum?ut propter quid homo est homosstatim utruque manisestum est: & ideo frustra quæritur, & fatua est quæstio: & sic patet ratio Philosoph i. Deinde cum d.

Quareret autem aliquis, propter quid homo est animal tale? Hoc quidem igitur palàm, quia no qua rit, quare qui est homo, homo est? Aliquid ergo de aliquo quarit, propter quid existit; qui a uerò existit, oportet manifestum esse. Nam si non ita, nihil quarit:propter quid tonat?quia fit sonitus in nubibus. Aliud enim ita de aliquo est, quod quaritur: & pro pter quid bac, puta lateres, uel lapides, domus sunt?

Postquam ostendit, quòd idem non quaritur de se ipso: hic ostendit, op quæstio propter quid, non quarit aliud de alio; dicens: quia ergo non queriidem de seip tur idem de seipso, sicut dictum est: sed tamen be so: sed alind ne quæritur propter quid homo est tale animal? utpote risibile, uel album; manisectum est, quia existit: quia si non existere t, nulla quæstio esset; C & enim propter quid quarit causan, & causa no est nisi rei existentis:ut si quæratur, propter quid tonat? & reddatur causa, quia sonus est in nubibus; oportet supponer e quia est: in talibus enim questionibus supponitur illud de aliquo; & causa quæritur: ut si quæratur, propter quid lateres sunt domus? supponitur quod lateres & lapides funt sub forma domus; & quæritur causa, quare

> agens, uel finis. Deinde cum d. Palàm igitur quòd quærit causam. Hoc autem est quod quid erat esse; ut est dicere logice : quod in quibusdam quidé é cuius ca, ut fosan in domo, aut le Éto; in quibusdam uerò quod mouit primum; nā causa & hoc. Sed talis quidem causa in sieri quæritur D

funt sub forma domus quæ quidem causa uel est

& corrumpi, altera nerò & in esse.

Postquam ostendit, in quibus queritur propter Quod quid quid:hic oftendit, quòd per ipsum quid responef, ca faif detur ad propter quid; & quod ipsum quid est fastina est causa. Et hocintendit in tota lectione: intendit ipfins pro- enim concludere istam conclusionem, quòd ip-pur quid e. sum quid, est quædam causa satisfactiua ad propter quid:ita op si quæratur, quid est ipsum quid? dicetur, quòd est aliquid, quietans animum quærentis, propter quid hoc est? Et hoc est, quod dicit:quòd manifestum est,quòd quod quid est po test nocari causa; quia etiam causa aliquando est cuius causa,idest causa finalis: si enim quæratur propter quid materia est sub forma domus, uel

ratiam dispositionis: qui enim simpliciter ignorat A lectifdicetur quod propter talem sinem: aliquando ista causa est causa esticiens, unde mouetur ali quid primò; ita tamen quòd causa agens aspicit fieri rei, finalis autem aspicit esse rei. Notandum est, quòd(logicè loquendo)omne illud potest uocari quid, per quod respondetur ad interrogationem factam propter quid;& quia aliquan do respondetur agens; aliquando finis; aliquando formalitas reisideo dixit Philosophus, quod logi cè loquendo, hæc omnia possunt dici quid: licèt secundum ueritatem ipsa forma rei propriè dica tur quid. Possumus tamen dicere, quòd quando forma rei est à proprio agente, & ad proprium fi nem, non potest perfecté cognosci ipsa forma rei fine agente, & fine fine: & cum forma rei sit ipsum quid;uel ab ea dicatur quid, non potest per fectè cognosci per ipsum, nisì quid cognoscatur in respectu à quo, & ad quod. Notandum est secundo:quòd de natura agentis est, quòd transmutet materiam ad formam, deducendo illud, quod est in potentia, ad actum: deduci autem de potentia ad actum non potest nisi per ipsum sieri, & ideo ipsum agens respicit sieri : quia autem nis quomoomne, o deducit aliquid de potentia ad actum, do se habet. deducit propter aliquem finem, ideo oportet op finis etiam respiciat fieri:sed tamen quia res in es se etiam habet finem; sicut esse domus est, ut defendat à pluuiis & caumatibus:ideo causa finalis est causa in essendo. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd agens respicit fieri, & finis respicit esse. Deinde cum dicit.

Latet autem maxime quod quaritur, in his, que non de aliis dicuntur, ut homo quid est quæritur, propter simpliciter dicissed non diffinité, quia hoc, aut boc

Hic ostendit, quomodo in dictis de quid est, potest cosurgere quidam error. Et tria facit, quia primò ponit latentem errorem, & latentem dubitationem: seçundò docet uitare hunc errorem: tertiò concludit quoddam corollarium ex prædi ctis. Secunda ibi. [Sed oportet corrigentes] Tertia ibi[Palàm igitur quonia in simplicibus. ] Circa primum notandum est, quòd in omnibus præ c edetibus uidetur Philosophus dixisse, quòd quæ stio quid est, non habet locum, nisi ubi habet lo- est, de que cum quæstio propter quid: dictu est enim, quod quarum. ipfum quod quid est, est quoddam principium fa tisfaciens quærenti propter quid: hoc autem uidetur falsum: & hic uidetur latere aliquis error : quæstio enim quid, potest quæri de simplicibus, & de simplici natura rei:puta cum quæritur,quid est homo?& tamen ibi non habet locum quæstio propter quid:ex hoc ergo quòd credit aliquis, & aliquid respicit quid, quod non respicit propter quid, decipitur, & latenter errat. Et hoc est, quod dicit Philosophus:quòd illud,quod maxime latet in his, quæ dicuntur de aliis; hoc est in his, in quibus fit simplex quæstio ipsius quid: ut cum quæritur quid est homo (quæ quidem latentia potest dici simplex)hoc est, quia illud,quod quæritur,

Detegit erro

de hoc, nec hoc in hoc: quali dicat tota latétia est, quia quæritur simplex natura,& non queritur ali quod compositum. Deinde cum dicit.

Sed oportet corrigentes quærere; si autem non commune eius quod nihil quæreres & eius quod quæ

rere, aliquid fit.

TEX.60.

Quoniam uerò oportet habere, & existere ipsum esse, palàm itaque quia quarit materiam propter quid est; ut domus hac propter quid? quia hac existunt quod erat domui esse; & homo hic?aut cor pus hoc tale habens? Quare causa quæritur materiæ;hoc autem est species, quia aliquid est;hæc autem substantia.

Docet uitare latentem errorem prædictum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd in hoc erat error:quòd credebatur, o quæstio quid haberet locum in aliquibus, in quibus non habet locum quæstio propter quid; puta quando quæritur per ipsum quid, simplex natura rei:quod tamen est falsum; quia natura rei, & quidditas, quæ quæritur per ipsum quid,actu est quidditas:quan do enim quæritur, quid est homo? ista natura alicuius entis est; quia non entis non est quidditas, nec natura: quærere enim per quid aliquid Quaftio qd nullius sit, est nihil quærere. Quæstio ergo sacta Supponit co per quid, supponit aliquam compositionem ex positionem. quidditate, & ex eo, cuius est quidditas; siue ista compositio sit secundum rem, siue sit secundum rationem:in qua quidem copolitione potest fun dari quastio propter quid : & sic quid,& propter quid concernunt, supple idem: cum enim quæri- G tur quid est homo?quaritur quidditas; qua quidem quidditas est à forma; forma autem est mate rix forma; similiter quidditas materix est quiddi tas:quærere ergo formam & quidditaté, est quærere aliquid, qd est causa materix. Et sic hec que stio quid, supponit compositionem ex materia & forma, siue ex materiali & formali; in qua quidé compositione potest fieri quæstio propter quid, si > cut supra patuit: quoniam ergo dicebatur, quòd quæstio propter quid, no semper conuenit cum quæstione quid;ideo benè uisum est, quòd quidditas est semper compositorum. Vt ergo iste error uitetur, debet corrigi quæstio quid, & mutari in quæstionem propter quid : ut si dicatur, quid est homo?quia humanitas,quæ quæritur alicuius H est humanitas, puta Sortis, uel ossis, & carnis; de bet corrigi, & dici sic, propter quid Sors est homo?& propter quid ossa, & carnes sunt homo? primò enim quærebatur formalitas in se; secundò quaritur eadem formalitas de eo, cuius est formalitas. Et hoc est, quod dicit Philosoph. ut uitetur iste error, oportet corrigentes quærere propter quid, supple ubi que rebatur quid:aliàs si propter quid non posset trasmutari, ita propter quid erit commune ei, quod est aliquid quærere, &ei, quod nihil est quærere: si enim quæritur pro pter quid aliquid nullius sit, nihil queritur: si

autem alicuius, est, potest transformari quæstio

est simplex natura rei, & nó distinite quidem hoc E in propter quid; si autem non potest transformari;quæstio,quæ nihil quærit, & quæ aliquid quærit erit eadem. Oportet ergo, quando quaritur, quid est aliquid? supponere, & habere ipsu quia, taquam suppositum, & an est; & ex utroque ipsum esse, cuius est quidditas: ita quòd manifestu est, quòd formalitas, quam quærit propter quid, est formalitas materiæ; ita quòd potest transformari in quæstionem propter quid. Adeo quòd idem est querere quid est hoc, & propter quid est hoc; ut idem est quærere, quid est domus; & pro pter quid lapides & ligna funt domust cum enim quæritur quid est domus?quæritur quidditas domus; similiter cum quæritur, propter quid lapides,& ligna funt domus?potest responderi, quiz lapides & ligna existunt quod quid erat esse domui, hoc est habent quidditatem domus. Similiter idem est quærere, quid est homo? & propter quid hoc est homo? puta corpus; quia in primo quæritur quidditas hominis; in secundo respondetur quidditas hominis: ideo enim corpus est homo, quia habet quidditatem hominis; & quæritur utrunque, idest in utraque quæstione quæritur formalitas, quæ est causa materiæ; quæ quidem formalitas est ipsa species, & substantia rei;quare aliquid determinatú est in re.

Palàm igitur quoniam in simplicibus non est qua Patal flio,nec doctrina; sed alter modus questionis talium. Caim

Concludit ex præcedentibus quandam conclusionem; dictum est enim in præcedentibus; o complem: quæstio quid:potest transformari in quæstionem de gudus propter quid; quod si est uerum, cum questio pro pter quid non sit nisi incompositis; oportet etiam quòd quæstio quid, non habeat locum nisi incom monstrana. positis. Et hoc est, quod dicit; p in simplicibus no nem, v 4 habet locum quæstio, uel doctrina ipsius quid, strum uel propter quid; sed alter modus quæstionis, & logsius alter modus docendi ibi habet locum. Notan pa emute. dum est, quòd questio quid, semper entis est; qd rumason possumus intelligere duobus modis; primo quia antiquæstio quid, supponit illud, quod queritur; habe plicia in re aliquam essentiam; sed tamen dubitatur, qua flames sit ista essentia in speciali: sicut cum quari-plus, mo tur, quid est homo? supponitur humanitatem es- possus se essentiam; sed dubitamini (- ani) se essentiam; sed dubitatur in speciali, quæ sit ip- materia o sa essentia. Et secundum istum modum quæstio forma. quid, aliquid supponit, & aliquid quærit; si enim nihil supponeret, isto modo posset esse quætuo de eo, quod ullam essentiam habet; ita sicut de co, quod essentiam habet : cum illud, quod nulla essentiam habet, sit nihil; & quod essentiam habet, sit aliquid; qo ergo quid, esset communis ei, quod est aliquid;& ei , quod est nihil : cum ergo hoc sit impossibile, oportet dicere, quòd quastio quid,aliquid fupponit;& aliquid quærit; ita 🌣 semper entis est. Secundo modo potest intelligi, quòd quæstio quid, sit alicuius entis: quia quiddi tas, quæ quæritur est alicuius suppositi & alicuius materiæ:& fecundùm hot quærere quidditatem, & propter quid, est quarere aliquid, quod

idem est quarere hoc modo quidditatem, & cau sam materix, uel suppositi. Et secundum hoc quæ stio quid, potest transformari in quæstionem pro pter quid:quia idem est quærere quidditaté, quæ quæritur per quid, & querere causam sormale ma teriæ; quæ quidé quæritur per ipsu propter quid: Që per quid sicutidem est quærere, quid est domus, & quære son pos esse re propter quid lapides & ligna sunt domus:si au wenenin, tem ita esset, quòd quidditas, quæ quæritur per quid, esset nó entis: duo inconvenientia sequeré. tur:primum esset, quòd quæstio quid non posset. transformari in quæltionem propter quid: secun dum esset, quod enti, & non enti esset una comof quid bi munis quæltio: quod est impossibile. Notandum est eriam, quòd quid, de quo loquitur hic R Arist.est formalitas, quæ est causa materiæ: ubicu, que ergo non est copositio ex forma & materia, non habet locum questio quid: & ideo dicit Phi losophus, p in simplicibus nó habet locu quæstio Omnine sim quid. Debemus enim imaginari, co omnino simplex no ha- plex non habet quidditatem: differt enim dicere, bet quidditas, & habet quidditatem: omnino simplex benè est ipsa formalitas, & ipsa quidditas; sed quòd sit simplex, & habeat quidditatem, hoc non potest esse quia in omni habente quidditate, differt quidditas,& cuius est quidditas: ita quòd Cuins & qui quiddiras est causa formalis eius, cuius est quiddi ditas mate- tas. Et hoc est, qt dicit Philosophus, co quidditas via oft, nel est causa formalis materia, qua materia uoco, cusenet locum ius est quidditas; quia illud, cuius est quidditas; C uel est materia; uel tenet locum materix: in omni no ergo simplici quia non differt forma, siue quid ditas, & cuius est quidditas; non est quæstio per quid; quia non est aliquid ibi, de quo quæratur quid; ex quo non differt cuius est quid, & ipsum quid. Ponit ergo ibi alios modos docendi, puta per effectum; quia per effectus deuenimus in cau sas; & per effectus compositos deuenimus in sim plicia. Deinde cum d.

> Quoniam uerò ex aliquo compositum sit, ut unum set omne; sed non ut cumulus, sed ut syl-

Postquam ostendit, quòd ipsa forma est principium,& causa;hic ostendit, quòd nec est elemé Le st., ex tum, nec ex elementis. Vbi notandu est, q. Philo aliquo fie, sophus supponit, quòd illud, quod fit, ex elemen considest, to sit; quod elemetum uoco causam materialem; uult ergo probare, quòd in omni facto est aliquid alind preter hoc elementum; quod quidem aliud nocat formale, seu formamita quòd secundum hoc, forma magis debet dici causa, & quidditas elementi; quam debeat dici elemetum. In hac ergo parte duo facit; primò p omne factu est factu ex aliquo, & est unum; quæ unitas uel est per sormam, uel est ipsa forma: secundò ostendir, quòd ipfa forma, fecundu quam est talis unitas, non est elementum. Secunda ibi [ Syllaba autem non est eleméta.]Dicit ergo primò, y illud componitur, quod fit ex aliquo; ita tamen quòd li cèt fit compo

est causa formalis materiz, uel suppositi: ita quòd A situm, est tamen unum, unum dico per commune, idelt per formá, quæ est cómunis, consequens totum: nec est unum solum per aggregationem sicut cumulus, sed est unum sicut syllaba, scilicet per formam, quæ quidem forma dat unitatem; li cèt elementa, hoc est, principia materialia sint multa. Deinde cum dicit.

> Syllaba autem non est elementa; nec idem. A. &. B. & C. ex eo ignis, & terra: dissolutis enim, bac quidem non albuc sunt: ut caro, & similia: elementa uerò sunt, & ignis, & terra. Est igitur aliquid syllaba non solum elementa uocalis, & consonans, sed & alterum aliquid. Et caro non solum ignis & terra, aut calidum, aut frigi-

dum, sed alterum aliquid.

Duplici ratione utitur, scilicet ostensiua, & deducente ad impossibile. Et secundum hoc Ro offisione ista pars habet tres partes: quia probat hoc pri- circa inten mò ratione ostensiua: secundò deducente ad tum. impossibile:tertiò quia ipsa forma non potest dici elementum, ostendit quomodo, & quid debet dici.Secunda ibi[Si igitur necesse] Tertia ibi[Vi debitur autem utique.]Ratio prima ostensiua est talis. Si forma esset elementum, uel elementa; stantibus elementis, staret forma, & natura rei; fed hoc est impossibile, ergo & primum; quia dissolutis elementis à mixto, adhuc elementa sunt; & tamen forma rei non est. Et hoc est, quod dicit; quòd syllaba, hoc est, formalitas, &. natura syllabæ non est ipsa elementa tantum, puta B, & A; nec natura carnis est ipsa elementa tantum, puta ignis, & terra; cuius ratio est, quia dissolutis elementis, & dissunctis adinuicem, iam caro, & similia non sunt; & tamen elementa eorum funt; puta ignis & terra quatum ad carne, & A,&. B,quantùm ad fyllabam: nó igitur est solú elementa; puta litera consonans, & uocalis, sed ali quid aliud præter elementa; & caro non solu est ignis & terra, uel calidum & frigidū ; fed aliquid alterum ab istis; quod alterum uocat naturam & formam carnis. Notandum est, quòd ratio Phi- Fundameta losophi fundatur super duo fundamenta; primų Philosophi. est, op quando aliqua sunt omnino eadem, stante uno, stat reliquii:ex quo fundamento habetur, ca si elemeta rei, & ipsa res essent omnino cade; qua docung; elementa haberet esse, & res hrent esse. Secundum fundamentum est; quia uidemus, q elementa possunt habere esse, & tamen res nó ha bent esse; ex hoc concludit, quòd qualibet forma mixti & communis est aliquid præter elemé ta. Deinde cum dicit.

Si igitur necesse & illud aut elementum, aut ex elementis esse:siquidem elementum, iterum eadem erit ratio: ex hoc enim & igne & terra erit caro. & adhuc ex alio. Q pare in infinitum ibit.

Probat hanc materiam ratione deducente Ri ducens ad impossibile; & est ratio talis: si natura rei, ad impossiuel formi est elementum, erit abire in infinitum; similiter si est ex clementis, erit abire in infinitum : primò ergo probatur primum; secundò

Digitized by Google

fecun

ergo, quòd necesse est illud aliud, quod ponimus naturam rei;non esse elementum, uel ex elemen tis: cuius eadem ratio erit, quòd præter hoc elementum erit aliquid aliud; quia elementa ut elementa non faciunt rem, sed requiritur aliud alint elementa quid ad faciendum eam: eade ratione illud aliud, won faciune quod ponitur esse elementum, non sufficit ad saciendum rem, sed aliud requiritur; & sic uel est. dare aliud, quod non est elementum; uel est abire in infinitum. Verbi gratia: si caro est ex igne, &: terra, tanquam ex elementis, & ex alio aliquo: uel est elementum, uel non: si nó, habetur propositum:si est elementum; cum elementum requirat aliud, quia per se non sufficit ad faciédum ré; illud aliud elementum ad huc requireret aliquid 🗜 aliud:& fic abibitur in infinitum. Deinde cum d,

> Si uerò ex elemento, palàm quia non uno, sed plu ribus; aut illud ipsum erit. Quare rursum in' hoc ean dem dicimus rationem, & in carne, uel syllaba.

Deducit seeundam partem rationis, dicens: 9 si dicatur, quòd istud, quod quæritur; est factum ex elemento:manisestum est, quòd non potest es mente, qua rembil fit. se factum ex uno: ex uno enim elemeto nihil fit, hoc est non fit aliqua forma communis,& mixti: illud enim, quod poneretur esse factum ex uno elemento, non posset esse illud unum elementu: quia unum elementum ut unum, semper manet in se ipso: nec potest sacere formam secundam, quæ uocatur forma communis, & mixti: sic ergo illud elementum unum illud ipfum erit, & re G manebit in se ipso: illud ergo factum, quod querimus; non potest esse ex uno: ergo erit ex pluribus: Eadem ratio restat, que est in carne, & siyl laba: de ilto enim quæreretur, utrum lit elemen tum, uel non: nam si aliquid aliud, habemus pro positum; si autem est elementum, habemus duo inconuenientia: primum est, quia sequetur opinio dicta: dicebatur enim primò, co non erat ele mentum, sed aliquid factum ab elementis; & sic erit elementum, & non elementum: secundò se quetur, o sit abire in infinitum, sicut priùs : quia fi est elementum, adhuc requiritur aliquid aliud; & de illo aliud, & sic erit in infinitum. Deinde cum dicit.

> Videbitur autem utique esse aliquid hoc, & ele mentum, & causa essendi: boc quidem carnem, boc uerd fyllabam: similiter & in aliis. Substantia autë uniuscuiusque, hoc elementum & ca prima essendi.

Postquam ostendit, quòd istud non potest nocari elementum: hic ostendit quid potest uocari. Et dividitur in duas partes, quia primò ostédit, co Forma, cu potest uocari elementum cum ista additione, & no dicatur est causa essendi: secundò ostendit quod melius elemētum, potest dici principium. Secunda ibi Quonia uerò quædam]Dicit ergo primò: ita dictum est supra, quòd non est elementum, sed est aliquid pre ter elementum: uidebitur tamé hoc esse aliquid, quod est elementum & causa essendiita quòd in hoc est causa essendi carnem; in isto est causa es-

secundum ibi[Si uerò ex elemento palàm] Dicit E sendi syllaba, & sic de aliis: istud enim quòd queritur, est substantia & causa uniuscuiusque rei; quæ quidem est principium & causa essendi in omni re. Notandum est, quòd elementum pro Elementum priè dicitur de causa materiali: quia ergo mate- prie dicus ria ut:materia non sufficit ad rem: sicut in omni de munu. re oportet, quòd sit aliquid aliud præter materia: ita oportet quòd sit aliquid aliud præter elementum: ita quod dicere quod istud, quod quaritur in re, non est elementum, sed aliquid præter elementum; idem est quòd in omni re materiali est aliquid præter materiam; quod quidem aliquid nos uocamus formam, & quid; & quod non potest dici elementum, nisi cum ista additione, elementum quod est causa: ita quòd ipsa materia est elementum tantum, sed forma si debet dici elementum, debet dici elementum, quod est ca essendi rei. Deinde cum dicit.

> Quoniam uerò quædam non substătiæ rerum, sed quacunque substantia secundum naturam, & natu ra constitutæ sunt; manifestabitur utique quibusda hæc natura substantia, quæ est non e lementum, sed principium. Elementum nerò est, in quod diniditur inexistens ut materiam; puta syllabe, que A, *ው* Β.

Dat secundum modu, quo potest uocari istud, quod quæritur:uolens quòd potest meliùs uocari principium, quam elementum; quia elementum dicitur propriè de materia; idem auté quod quæritur eft forma rei naturalis.Et hoc eft,quod Re enjdicit, quòd quadam de numero rerum non funt ada fubitantia fecundum naturam, & à natura confli tutæ;in quibus substantiis manifestum est, quòd elt quædam natura, quæ non elt elementum, led Elementum principium; quia clementum propriè dicitur de qual. causa materiali: elementum enim est illud, in qu dividuntur res materiales, & quod est existens in re: ficut eleméta syllabæsunt A,& B.uel litera uocalis & consonans.

Quareret quis, Verum forma sit elementum? Quela Videur quòd sic, quia elementa rei sunt in re, & intrinseca essentiæ rei;ita quòd elementum dicitur de caussintrinsecis; cum ergo forma sit de effentia rei, & sit causa intrinseca; uidetur quòd possit dici de essentia rei; & sic elementum.

Ad oppositum est Philosophus. Respondeo, duo prime a. sunt hic uidenda; primò uidendum est, quomodo num Philosoph. diffiniat ipsum quid, siue ipsam quidditatem in hoc libro Septimo. Secundò uidendi est, quomodo ista quidditas non debet dici ele-Ad euidentiam primi notandum, q quatuor modis Arift diffmit ipsum quid , in isto lib. Primò diffiniuit, quòd ipsum quid, est illud, min q i quod indicatum est per diffonem: ita op imagina Ans. Leuk bimur, quiplum quid non est nisi indicatum per diffinitionem: etiam ipsa quidditas est principiu ipfius quid, quod est indicatum per diffónem: & de ilto quid sic diffinito; processit in tota prime parte iltius Lib.oftcdes quo iftud quid indicatur

Elementa:

per disfinitionem, & quomodo est idem cum A dum elementi: quando enim unum sit ex duoco, cuius est quid, & quomodo non; & quomodo generatur, & quomodo non; & quas partes habet, & quas non; & quomodo partes eius fa-

ciunt unum, & quomodo non.

Secundo modo diffinit ipsum quid, prout est quoddam principium, satisfaciens ad quæstionem factam propter quid:ita quòd omne respon fum ad propter quid, potest uocari quid, isto modo accipiendiquid: & isto modo large accipit Philosophus quid: quia ad quastionem factam propter quid, aliquando respondetur agens, aliquando finis, aliquando forma; sicut patet per te xtum Philosophi. Quid autem propriè acceptum, non est nisi forma, uel à forma: & isto modo diffinitum est quid in isto ultimo Capitulo; & B mó isto dicitur quid, quod est causa materia: & isto modo quid non dicit nisi solam formam ipsam:imaginatur enim Philosophus, quòd quando forma existit per seipsam, sicut est in substantiis separatis à materia, forma est reslexa ad seipsam; & in talibus non differt forma, & cuius est forma: quando autem forma est in materia, & non subsistit per seipsam, tunc differt forma, & cuius est forma; & per consequens quid, & cuius est quid: ita quòd forma sicut est forma alterius, ita est quid alterius, scilicet materiæ; & per consequens uocatur causa eius:sicut persectio est causa persectibilis, non sicut causa efficiens, sed ficut formalis, & isto modo diffinit Philosophus formam, siue quid. Quarto modo diffinitur for C ma, tiue quid, quod non est elementum, sed aliquid præter elementum: & ideo sequitur secundus articulus, scilicet declarare, quod non est ele

articulus.

Ad cuius euidentiam notandum est, quòd ex materia & forma fit unum, non quidem ficut cumulus, nec per aggregationem; sed uerè unum mare-ria, or for- ex duobus, quæ non possunt sieri uere unum, si ma fit mm. uterque est in potentia tantùm, nec si uterque est in actu : actus enim diuidit , ficut dictum est fupra: ubicunque ergo sunt duo actus, ibi uerè sunt duo, & non unum. Si ergo duo faciunt uerè unum, oportet quòd unum illorum fit in actu, & reliquum in potentia: impossibile namque est, quòd ex duobus, quorum utrunque se habet ad D modum materia, fiat unum: quia cum materia di cat potentiam, sic ex duobus existentibus in potentia fieret iam unum: similiter impossibile est, quòd ex duobus, quæ se habent ad modum forme fiat unum, quia sic ex duobus existentibus in actu, fieret unum: unde si dux formz sint in co dem(sicut quidam ponunt)oportet quòd una sit in potentia respectu alterius, & reliqua in actu: siautem ita est, impossibile est, quòd ex duobus, quæ fint elementa, fiat unum: elementum enim', ut elementum propriè dicitur de materia, sicut patet in Quinto huius: Sicut ergo ex duobus, que se habeant ad modum materiæ, non potest fieri unum; ita nec ex duobus, quæ se habent ad mo-

bus, oportet quòd unum sit elementum, & reliquum non: Sicut ergo benè dictum est quòd for ma non est materia, nec potentia, sed aliquid per ficiens potentiam: ita benè dictum est hic à Philosopho, quòd forma non est elementum, sed ali quid perficiens elementum, uel additum elemen to: sic ergo in quolibet composito est aliquid, quod est elementum; & aliquid quod non est ele mentum, scilicet forma. mentum, scilicet forma. Voi notandum en promomie quod Philosophus sic uidetur specialiter loqui tionis, er de forma mixtionis: imaginatur enim, quòd in forma fiu. quolibet mixto sint ipla elementa, & aliquid a- plex, que. liud præter elementa, scilicet forma mixtionis: itaquòd ipsa forma mixtionis non potest dici ele menta, sed aliquid præter elementa: adeo quòd elementa tenent locum materiæ, & ipsa forma mixtionis tenet locum formæ. Sicut autem est in forma mixtionis,ita est in forma simplici:quia sicut forma mixtionis est aliquid præter elemen ta, quæ funt in mixto: ita similiter quælibet forma simplex est aliquid præter materiam, quæ nocatur elementum. Ad argumentum dicen Ad argudum est, quod elementum dupliciter potest sumi,scilicet largo modo, & propriè; largo modo qualibet causa intrinseca potest uocari elementum; & sic potest dici forma elementum: strictè autem accipiendo, sola materia potest dici elementum; forma autem magis dicitur causa elementi,& principium,quam elementum; sicut di cit Philosophus.

Queritur confequenter. Vtrum respondens ad propter quid, de quo loquitur hic Philofo.sit quid passionis, uel quid subiecti? Videtur, of fit quid passionis; quia medium in demonstra- Demedie de tione lecundum Philolo.Secundo Poste. est dif- monis. finitio maioris extremitatis; sed maior extremitas est passio, ergo &c. Contrarium uidetur dici Cap. de lo-Quarto Physic.ubi pomitur, op diffinitio subiecti we logue est causa omnium, que insunt subjecto. Respon. sur de diffé Ad hanc quæstionem dicendum est, quòd non est impossibile, quòd diffinitio subiecti sit medium in demonstratione. Ad cuius euidentiam duo sunt declaranda:primum est, quòd diffinitio subiecti est medium in aliqua demonstratione: secundo inducenda sunt difficultates, qua sunt

contra hoc, & soluende.

Primum patet multiplici uia; prima est ex habitudine, que est inter magis & minus, & maxi-Articulus mum. Vbi notandum est, qubicunq; est magis & minus, ibi est dare maximum; magis.n.& minus sunt quidam gradus sundati supra sormam: Magis, o respectu ad summum gradum formæ; magis.n. minns ubi, dicitur aliquid in accessu ad summum gradum, & minus dicitur in recessu ab codem: sicut ergo non est dare accessum & recessum, nist detur illud, ad quod acceditur, & à quo receditur: ita non est dare magis & minus, nisi detur maximum; ad quod accedit magis, & à quo recedit minùs: sicut ergo accessus & recessus

Sſ

fit recessus; ita magis & minus arguunt maximu ad quod accedit magis, & à quo recedit minùs. Tes. 6.18. Et hoc est, quod dicit Philosophus Quarto hu ius; quòd si est dare magis & minus uerum, est dare maximè uerum. Cum ergo ita sit, quòd in mediis demonstrationis quantò magis medium accedit ad diffinitionem subiecti, magis demonstrat, & magis sit ratio demonstrandi: oportet quòd ratio subiccti sit maximè ratio de-Passio per monstrandi; in passionibus enim per se ordinapassione de tis secundiim priùs & posterius, prima passio demonstratur monstrat posteriorem; & semper quantò prior est, tantò est maior ratio demonstrandi; & quantò posterior, tantò minùs saluatur in ea ratio demonstrandi;quòd autem saluetur magis in prio- F ri, hoc est, quia magis accedit ad maximum, scilicet ad diffinitionem subiecti; quòd autem posterior passio sit minor ratio demonstrandi; hoc est, quia magis recedit ab ipso, quod est maximè ratio demonstrandi. Sicut ergo bona consequen tia est, quòd si non est dare maximum in formis, non est dare magis & minùs; ita bona consequétia est; quòd si diffinitio subiecti non est ratio de monstrandi, nulla passio est ratio demonstrandi, nec una demonstrat aliam: omnis enim passio quantò magis appropinquat ad diffinitionem su biecti, tantò est magis ratio demonstrandi; ergo ipsa diffinitio subiecti est maximè ratio demonstrandi;sic ergo patet prima uia.

Secunda

Tex.59.

Secunda uia patet ex natura demonstratio- G nis. Vbi notandum est, quòd hæc est differentia inter syllogismum dialecticum, & syllogismum demonstratiuum; quòd syllogismus dialecticus concludit per medium probabile; syllogis mus autem demonstratiuus per medium necessa rium causatiuum; quod quidem medium uocatur propter quid; ita quòd quærere demonstrationem, est quærere, propter quid passiones infunt subiecto. Ex quo sequitur, quòd omnis, propositio, quæ non habet propter quid, non est demonstrabilis; secundum autem Philosophum in isto ultimo Capitulo huius Septimi; in propositionibus, in quibus prædicatur aliud de alio; contingit quarere propter quid,& reddere causam prædicati de subiecto; in propositionibus au H tia uia. tem, in quibus prædicatur idem de seipso, non, contingit quarere propter quid; nec contingit reddere causam prædicati de subiecto; tales autem sunt propositiones, in quibus prædicatur dif finitio de diffinito. Si ergo ita se habent, opor tet quòd propositio, in qua prædicatur aliud de: subiecto, demonstrabilis sit; in alia autem, in qua prædicatur diffinitio de diffinito, sit indemonstrabilis : quando enim prædicatur passio de subiecto, prædicatur aliud de alio, & per consequens contingit ibi querere propter quid: quando autem idem predicatur de se ipso, non contingit ibi quærere propter quid. Imaginabimur ergo, quod si plures passiones, puta tres

arguit aliquid alind, ad quod fit accessus, & à quo E oriantur à natura subiecti; tert ia reducitur adsecundam tanquam ad propter quid, & per illam demonstrantur: prima autem non est omnino indemonstrabilis (sicut multi uolunt) sed reducitur ad naturam subiecti, & per illam demonstratur: natura autem subiecti est omnino indemon strabilis de subiecto, quia idem prædicaretur de Sic ergo erunt duo genera proposise ipso. tionum: quædam enim est propositio resolubitis ad priorem, & hæc est omnis propositio, in qua prædicatur passio de subiecto: quædam est propositio irresolubilis, in qua pradicatur diffinitio de diffinito: & sicut propositiones irresolu biles funt radix & fundamentum propositionum resolubilium: ita demonstratio, in qua prædicatur diffinitio de disfinito: & quæ demonstrat pri mam passionem, est radix & fundamentum omnium demonstrationum consequentium: & sic patet secunda uia.

> Tertia uia est declarans præcedentes: & su Teris is mitur ex habitudine, quæ est inter causam, & es-Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, quòd unita diuersitas in principiis des 10.00 fufficit ad faciendam diversitatem in principia- profesion tis: diversitas enim secundum rationem in prin- lu Patru cipiis solis sufficit ad faciendum realem diversitatem in principiatis; sicut uirtus illuminandi,& gras, Aus. calefaciendi in sole. Imaginabimur in pro- cu relique posito, quòd natura & suppositum different se- ratione cundum rationem; suppositum autem, & passio ad serios differunt secundum rem: si ergo natura demonstrat per passionem de supposito; ita quòd suppositum est illud, de quo demonstratur natura, non est bonum argumentum, neque est bona consequentia: disfinitio enim & disfinitum, siuc suppositum & natura different secundum rationem; argumentum est ad oppositum: quia enim diuersitas realis est resolubilis, & reducibilis ad diuersitatem secundum rationem; ideo omnis propositio, in qua prædicatur aliud de alio; ita quòd fit diuerlims fecundum rem, est reducibilis ad propositionem, in qua prædicatur natura de supposito, uel diffinitio de diffinito: in qua quidem est diversitas secundum rationem, scilicet inter prædicatum, & fubiectum : & fic patet ter-

> Quarta via est ex duplici genere immedia- Quaru tionis. Ad cuius euidentiam diligenter notandum est, quòd ad hoc quòd propositio sit indemonstrabilis; oportet quòd sit immediata; itaquòd prædicatum non habeat causam in subiecto: natura.n. predicati si haberet causam in subiecto, illa causa caderet media inter prædicatum, & subjectum; & per consequens per istam causam posset demonstrari prædicatum de subiecto; & sic propositio estet demonstrabilis: ad hos ergo quòd propositio sit indemonstrabilis, oportet qu'il immediata. Tamen non omnis unmediatio ad hoc sufficit; eft.n. quædam immediatio in genere cause, & queda in gne subiecti;

benè ergo potest esse, quòd propositio sit imme- A que medium, & passio sunt unigenea; non est intel diata in genere subiecti : & ita est demonstrabibilis, quia licèt sit immediata sic in genere subie cti;tamen est mediata in genere causa. Vocatur autem immediata in genere subiecti, quado nul lum subiectum cadit medium inter subiectum& prædicatum:sed in genere causæ uocatur media ta, quando aliqua causa cadit media inter prædicatum & subiectum: ita quòd lieèt non sit aliud subiectum medium; sicut in ista triangulus habet tres;est tamen aliqua causa media: per quam cau sam illud prædicatum potest demonstrari de subiecto. Illa ergo propolitio est simpliciter indomonstrabilis, in qua inter prædicatum & subie-Aum nulla causa cadit media: per quam causam illud prædicatum possit demonstrari de subie- B cto: propter quod ista propositio est simpliciter incausata. Imaginabimur ergo, quòd omnis propolitio, quæ est immediata in genere caulæ; reducitur ad eam, scilicet est ad immediatam in genere causa, sicut ad indemonstrabilem: ita autem est omnis propositio, in qua prædicatur passio de subiecto, respectu illius, in qua prædicatur dissinitio de dissinito:propositio enim, in qua pre dicatur passio de subiecto, licèt possit esse immediata in genere subiecti;tamen est mediata in ge nere cause; quia semper inest subjecto per naturam subiecti: propositio autem, in qua prædicatur dissinitio de dissinito; est immediata in gene re cause; quia nulla causa cadit media inter dissi nitionem,& disfinitum. Si ergo sit aliquod subie ctum, quod héat duas passiones; si probetur secuda paslio per primam de lubiecto; benè probabi tur per aliquam, quæ est immediata in genere su biecti; sed non per illam, quæ est immediata in genere causæ: quia licet inter primam passione, & subiectum non cadat subiectum medium: tamen cadit causa media;sicut natura subiecti:&io adhucista propositio prima.s.prime passionis est demonstrabilis; quia passio prima demonstratur de subiecto per diffinitionem:patet ergo primus

Secundus articulus.

descendit à

articulus. Secundus articu.est, uidere disficultates, quæ occurrunt contra prædicta: quæ quidem possunt effe quatuor. Prima difficultas est: quia si hoc, quod dictum est, eit uerum; medium, & passio no erunt unigenea. Ad cuius euidentiam notandum est, o demonstró non descendit à genere, in genus:oportet.n.c. passio,quæ concluditur;& medium, per quod cocluditur, sint unius generis, & unius materiei:hoc at non potest esse, nisi passio demonstraret passionem: ita op secunda per primam,& prima per nullam:quia ante primam nul la passio pracedit: si.n. diffó subiecti demonstraret passionem; cum diffó subiecti, & passio non unius generis, demostratio descenderet a ge nere in genus:cum ergo hoc sit impossibile, diffó non est medium, sed passio : hac est ergo prima difficultas, qua tamen intelligenti nulla est. Ad cuius folonem notandum est, quando dicitur,

ligendum, que debeant esse eiusdem generis prædicabilis: quia ficut omne accidens est resolubile passio, que ad substantiam; ita omne medium accidetale est resolubile ad medium, quod est in prædicamento substantiz; ita o substantia demonstraret accidens: sed est intelligendum, o debent esse eiufdem coordinationis, & eiusdem ordinis: non.n. disfinitio trianguli ordinatur ad demonstrādum pastionem de quadrato; quia diffó trianguli, & passio quadrati non sunt infra cundem ordiné,& eandem coordinationem; led bene diffó triangu li ordinatur ad demonstrandum passionem de triagulo, quia sunt eiusdem coordinationis: quia lubiectum primò alpicit diffónem luam; & mediante dissone aspicit primam passionem; & me diante prima aspicit secundam; & hac mediante aspicit tertiam; & sic de aliis per ordinem: & sie subiectum, & diffó cius, & passiones cadút infra unum ordinem secundum ante, & post: & sic patet prima difficultas,& solutio.

Secunda difficultas est ex natura medii: quia omne medium, quod demonstrat passionem de Secunda dif subiecto, si debet habere rectum situm, oportet seuleas. co lit posterius subiecto, & prius prædicato: si.n. esset posterius utroque, non esset medium inter utrunque, sed tertium. s.ad utrunque : similiter si esset prius utroque, non esset medium, sed primu ad utrunque:medium ergo debet esse prius uno, s. prædicato; & posterius alio. s. subiecto. Si at ita est, impossibile est, qui diffo subiecti sit medium: & hoc quia disto subiecti est prior subiecto, & ét prior passione, & per consequens prior ad utrun que:habet igitur naturam prioris, & non natura medii;& per consequens non habet naturam de monstrantis. Ad huius disficultatis solonem no tandum est, op natura, & suppositum sunt sibi inuicem priora, & posteriora:nam natura, & suppo fitum drunt ficut fubliltens,& fubliftentia; in recipiendo ergo passionem, natura suppositi habet naturam polterioris; subsistentia.n.& natura non recipiunt passionem nisi mediante supposito: in reducendo át passionem ad subiectum, natura & fublistentia tenent locum prioris, quia passio per fe non reducitur ad suppositum, nisi mediante na tura suppositi. Debemus.n.imaginari, p natura est că reductiva oium passionum ad'suppositum, Naturasup fic ergo quantum ad hoc tenens locum caufe ro positi est ca ducentis tenes locum madii VIL: ducentis, tenet locum medii. Vbi notandum est, passionu ad g iplam elle priorem calitatem,& iplam elle me subuctum. dium in fyllogifmo, non repugnant;immo eft ne: cessarium, o unum sequatur ad aliud : medium: n.in fyllogismo, maxime in fyllogismo demonstratiuo, est medium cale, no tantum medium in situ:eoipso, cale, hét naturana prioris, quia ois că hét quandam prioritatem super suum essectus sed quia nó est cã oi mó, sed este reducens unu: extremum ad aliud;hēt naturā medii;frergo medium in fyllogismo essetmedium in seu tantum,

fortè posset dici, quibi repugnaret natura prioris;

Sf 3

sed quia est medium in situ. & cale simul, ob id E nes: uidemus enim quod Dignitates intrat demó pot tenere naturam medii, & prioris, prioris quidem inquantu est că; sed medii inquantum est re ducens:& sic patet secunda difficultas.

Tertia diffi

enkas.

Tertia difficultas est, quia si diffó subiecti est medium, aut ergo est medium ad demonstrandu primam passionem, aut consequentes: non ad de monstrandum primam; quia immediate adhæret subiccto:nec ad demonstrandum consequentes, quia sic demonstró non esset ex immediatis, nec ex propriis: ex immediatis quidem no esset; quia fecunda conclusio,& fecunda passio,& aliz consequentes non fluunt à subiecto, nec à diffone, ni si mediatè, mediante. s. prima passione: & sic prima passio cadit media inter diffónem,& secunda passionem, uel tertiam:si aut est media, ergo illa p propositio, in qua secunda passio prædicatur de subiecto, uel de diffóne subiecti, non est immedia ta; sed per consequens demonstratio non erit ex immediatis: similiter non erit ex propriis, quia dissó subiecti nó est plus propria secundæ passio ni,quam tertiz,uel quartz,& sic de aliis:ergo de monstratio, quæ est ex diffinitione subiecti, non est ex propriis; sed ex quodam communi.

ingreditur

Ad huius difficultatis solutionem notandum est, thi semper qu diffinitio subiecti semper intrat demonstratio nem, uel secundum substantiam, uel secundum uirtutem:quando enim demonstratur prima passio de subiecto, tunc intrat secundum subitantiam: Si autem dicis, quòd prima passio est simplex,& demonstrabilis; falsum est: quia(ut ostenfum est in præcedentibus) passio est reducibilis ad subiectum per naturam subiecti, quæ natura indicatur per diffónem:natura at ad subiectump nihil aliud reducitur:ad demonstrandu ergo pri mam passionem de subiecto, subiectum est sicut minor extremitas; passio sicut maior, natura sicut medium, reducens passionem ad subiectum.

Si ergo diffinitio subiecti intrat demonstratione fecundum substantiam ad demonstrandum primam passionem; secundum autem uirtutem ad demonstrandum sequétes passiones; quia prima passio non demonstrat secundam, nisi inquantu reservatur uirtualiter in ea natura subiecti: quòd enim prima demonstret secundam, & non econ nersò; hoc non est propter aliud, nisi quia in prima referuatur uirtus subiecti; magis quam in secunda; & in secuda magis quam in tertia: & quia uirtus subiecti potest saluari in sequentibus pasfionibus;ideo diffinitio subiecti est medium uirtuale ad demonstrandum omnes passiones, quæ sequentur primam passionem. Et quando dicis, quòd diffinitio est quoddam commune ad omnes passiones; & sic demonstratio non erit ex pro priis:dico quòd medium, quod intrat tantum fecundum uirtutem, benè potest esse medium com mune: medium autem, quod intrat secundum substantiam est medium minus commune, quam medium, quod intrat secundum uirtutem: namque hoc potest se extendere ad multas conclusio

strationem secundum uirtutem; & non secundu Dignitates substantiam: quæ quidem Dignitates habent qua que dinntr de dam comunitatem respectu multarum conclusio minen. num, & passionum. Dicemus ergo, quòd diffinitio subiecti intrat demonstrationem seeundu sub stantiam respectu prime passionis, & tunc est me dium proprium : respectu autem aliarum passionum intrat secundum uirtutem, & tonc est medium commune: & sic patet tertia dissicultas, & folutio eius.

Quarta difficultas est: quia si diffinitio <sub>Quarta di</sub> Subjecti est medium in demonstratione, seque-finha. tur quistud principium, De quolibet affirmatio & negatio &c.oritur à pramissa, & non pramissa oritur ab eo: cuius tamen contrarium uide tur esse. Ad cuius euidentiam notandum est, 🔈 istud principium est quædam dignitas cómunis, quæ quidem dignitas debet intrare demonstratio nem secundum uirtutem, & non secundum substantiam: pro tanto ergo intrat secundum uirtutem, quia uirtus pramissarii oritur à uirtute issius principii, & non econuersò: si autem disfinitio subjecti esset medium in demonstratione, oporteret quòd istud principium oriretur à præmissa, quia istud principium (sicut patuit supra in Quar Sopratu, to libro)oritur à quidditate rei quòd enim homo & ita sit homo, quòd nullo modo sit non homo, hoc oritur à quidditate hominis. Ad solutionem huius difficultatis est dicendum; quòd hoc principiù, siue diffinitio subiecti, p sit mediu suz passio nis, semper oritur à natura subiecti : quòd enim fubiectum habeat istam diffinitionem, & no pof fit habere oppositam; hoc oritur à natura subiecti:cp enim homo fit animal rationale, & mortale;& non possit esse oppositum; hoc oritur à natu ra hominis: similiter quòd triangulus habeat tres, & non possit habere oppositum; hoc etiam oritur à natura subiecti. Similiter si contingeret, quòd prima passio demonstraret secundam; ita quòd diffinitio subiecti nullo modo sit medium, sicut quidam ponunt: adhuc istud principium oritur à pramissa: quòd enim ista passio prædicetur de illa, ita çp non possit prædicari de opposita; hoc oritur à natura passionis: sue ergo sic, sue sic ponatur, semper istud principium oritur à natura subiecti in præmissa, uel à natura passionis. Vbi pignoss notandum, quòd istud principium, in sua genera ence pue litate acceptum, non oritur à natura istius subie- principum Cti; uel illius, nec à natura istius diffinitionis, uel illius; sed à natura entis inquantum ens: & quia istud principium sundatur super conceptum entis;in sua autem specialitate acceptum oriturà na tura huius entis, uel illius: quia in demonstratione speciali oritur à notitia terminorum positorum in demonstratione; siue diffinitio sit medium, siue non. Quando ergo dicitur, q præmisse oriuntur ab isto principio:debet sic intelligi, quòd uirtus præmissarum oritur à uirtute terminorum: in uir tute quorum terminorum continetur istud principium:

cipium: sicut quod triangulus habeat tres, & non A modo quod quid est habet partes: hic autem in habeat quatuor, oritur à natura trianguli. Pro tan tò ergo qualibet demon stratio est resolubilis ad istud principium, De quolibet &c. pro quantò est resolubilis ad naturam terminorum. Nec debet intelligi, quando dicitur, quòd istud principium intrat uirtualiter demonstrationem, quòd uirtus illa sit quoddā extrīsecum, quasi applicatū demonstrationi, quæcunque sit illa demostratio: **se**d quòd istud principium in demonstratione пб exprimitur, sed quasi latet in uirtute terminoru: fine ergo diffinitio subiecti sit medium, sine non, femper istud principium oritur à natura termi-Ordo in co- norum. Ita quòd ifte erit ordo, quòd primò intel gnicione ligemus naturam termini: secundò intelligemus, principiorii quòd iste terminus ita aspicit prædicatum, quòd non potest aspicere oppositum: & ita ex hoc habemus, quòd natura est affirmatio tantum, uel ne gatio tatum, & non ambo simul: tertiò habemus, quòd propolitio necessaria est: ex hoc enim propolitio est necessaria, quòd unum ita aspicitur, cp non potest aspici oppositum: & sic semper neces sitas propositionis oriturab isto principio, & illud principium oritur à natura termini:patet ergo quæstio. Ad argumentum in oppositum di cendum est, quòd distinitio passionis potest esse duplex:uel dicens quid, uel dicens propter quid: quo modo no est impossibile, o diffinitio subiecti dicat propter quid respectu passionis: quando ergo dicitur, quòd diffinitio maioris extremi tatis, scilicet passionis est medium, dico queru eff, dicens propter quid; hec autem est, uel potest C esse diffinitio subiccti &c. Et sic explicit summa Super Septimum Librum.

PHILOSO-PRIMAE PHIAE ARISTOTELIS

LIBER OCTAVVS.

Snitione

cipale.

X his itaque distis syllogizare oportet; & colligentes capitulu, finem imponere.

Dictum est, o in Septimo Libro determinauit de Quod D quid est:non autem intendebat

mientio, determinare, de quod quid est omnium rerum; duisso Li- sed tantum de quod quid est substantiarum sensi bilium: ut ex istis deueniret ad substantias intelli gibiles:quod quid est autem substantiarum sensi bilium, non potest sciri, nisi sciatur principia sub stantiarum sensibilium; & ideo ad complementu Septimi libri præcedentis oportuit saccre istum Octauti; in quo determinaretur de principiis sub stantiæ,siue quidditatis substantiæ tensibilis. Ita quòd in Septimo libro determinauit de qđ quid est in generali; ostédens quomodo quod quid est indicatur per diffinitionem cuiuslibet rei; & quo

Octavo determinat de quod quid est in speciali, scilicet de quod quid est substantia sensibilis;oste dens quæ sunt in principia substantiæ sensibilis; & quomodo ista principia concurrunt ad substatiam eius, & essentiam. Dividitur autem iste Liber in duas partes ; quia primò recapitulat quædam dicta in Septimo; ut ex hoc deueniat ad fub stantiam sensibilem: secundò incipit determinare de substantia sensibili ibi [Sésibiles autem sub stantiæ.]Prima pars in duas partes, quia primò continuatistum Librum cum præcedente: secundò recapitulat quædam dicta in Septimo, ibi [Dictum est itaque] Dicit ergo primò, quòd ex dictis, scilicet in Septimo, oportet syllogizare ad B propositum, tanquam ex coibus ad propria; & colligentes in quodam Capitulo, & in quadam Quod quid Summa ea, quæ sunt dicta: oportet dictis fine im- v/t, cur que ponere. Ipsum enim quod quid est, quod quære- ruur in Se batur in Septimo, quærebatur, ut sciremus quod ptimo huquid est, substantiæ sensibilis; quod quidem osteditur in isto Libro: & per istam substantiam deuenimus ad substantiam intelligibilem, & ibi est finis. Deinde cum dicit.

Dictum est itaque, quia substantiarum quaruntur causa, et principia, & elementa.

Recapitulat quedam dicta in Septimo; secun- Recapitulas dò ex illis dictis continuat se ad dicenda in hoc Octauo . Secunda ibi [ Quoniam autem & quod quid erat esse] Circa primum duo facit, quia primò ostendit, p in recapitulando, non debent recapitulari nisi illa, quæ dicta sunt de substantia:se cundò incipit ea recapitulare ibi [Substantia ue rò hæ.] Dicit ergo primò; dictum est supra, op quæruntur principia, & causæ substantiarum, & elementa ipsarum; quasi dicat: licèt hæc scien tia confideret ens, inquantùm ens; tamen quia omnia entia reducuntur ad substantiam, taquam ad primum ens ; ideo uoléti scire principia entis, sufficit scire principia substâtia,& causas:& quia sic est, ideo sufficit recapitulare aliqua de natura substantiæ. Deinde cum dicit.

Substantiæ uerò hæ quidem confessæ sunt ab om nibus, sed de quibusdam singulariter quidam enunciauerunt. Confessa quidem physica, ut ignis, terra, & aqua, & alia simplicia corpora; deinde planta, & partes eorum, & animalia, & partes animaliu, & tandem celum, & partes celi. Singulariter uerd quidam substantias dicunt esse species, & Mathe-

Incipit recapitulare quædam dicta de fubstan Adhue, tia: & ista recapitulatio est, quia recapitulat modos, quibus dicitur substantia; quæ est substantia fecundûm exiftentiam,& naturam:fecundò reca ilantias; quædam autem sunt, de quibus aliqui sin ese.

Digitized by Google

TEX.

#### Metaphylica

Iubstantias, cum tamen hoc non esset consessum ab omnibus. Confesse quidem ab omnibus sunt substantia physica, & naturales, sicut ignis, & ter ra,& aer,& alia corpora simplicia; quæ sunt simi linm partium: quæ quidem dicuntur simplicia re spectu partium, quæ non sunt eiusdem rationis in parte, & in toto; similiter confesse sunt substatiæ animalia,& partes corum,& plantæ,& partes earum: similiter cœlum, & partes cœli; quæ qui-Partes ca- dem partes cœli uocari possunt sydera, uel stellæssic ergo hæsunt substantiæ confessæ. Quædam autem sunt, de quibus singulariter est enunciatu, ficut species, idest idea, & mathematica: quia qui dam dixerunt, eas esse substantias, quidam non. Deinde cum dicit.

TEX.3.

li,que.

Alias uerò accidit ex rationibus substantias esse, quòd quid erat esse, & quod subincitur. Adhuc aliter genus magis speciebus, & universale singularibus. Vniuersali uerò, o generi, o idea copu lantur; nam secundum eandem rationem substantia

uident ur ese.

adhuc.

Recapitulat modos, quibus accipitur substantia fecundùm rationem, dicens; quòd ex rationi-Recapitulat bus etiam Antiquorum accidit, alias esse substan tias præter dictas; sicut quod quid erat esse, & ipsum subiectum; ita tamen quòd ipsum quodquid erat esle, non est substantia separata ab eo, cuius est; sed ideo substantia est, quia est ratio substan tiæ. Similiter accidit ex rationibus Antiquorum, genus esse magis substantiam, quam speciem;& uniuersale magis quam singulare; quod tamen G non est substantia secundum ueritatem, nisi secundum rationem; non secudum essentiam, quia non existit per se. Secundum etiam rationes Antiquorum & universali, & generi copulantur spe cies, & ideæ:nam per eandem rationem uidetur, quòd idea sit substantia, per quam uidebatur de generibus: sicut enim genus, & uniuersale uidetur esse substantia participantium naturam generis, & uniuerfalis: ita & idea omnium, participantium ideam:& similiter ponentes ideas, pone bant eas esse quædam universalia: & ita idem iu dicium uidebatur de uno,& de alio . Dictum est autem iam, quòd uniuerfalia non funt fubstantiæ secundum existentiam, sed secundum rationem secundum rationem credebant esse substantias secundum existentiam: quod tamen falsum est, quia substantia secundum existentiam est solum fingulare: quod quid est autem, & genus, & uniuersale non sunt substantiæ; niss inquantum sunt rationes huius. Deinde cum dicit.

Quoniam autem & quòd quid erat effe substantia est, huius autem ratio dissinitio, propter hoc de diffinitione, & de secundum se est diffinitum. Quoniam autem diffinitio ratio est; ratio autem partes habet:necesse & de parte erat considerare; que sub stantia partes, & qua non: & si ha disfinitioni opus sunt. Ampliùs etiam nec universale substantiamec

gulariter enunciauerunt; quia dixerunt illas esse E genus. De ideis uerò & Mathematicis posserius perscrutandum est:nam præter sensibiles substantias quidam dicunt esse eas.

> Continuat se ad dicenda. Et duo facit, quia pri mò recapitulat quasi per modum cóclusionis que Comation dam, dicta in Septimo: secundò concludit dicta in hoc Octauo ibi[Nunc autem de confessis sub stantiis.]Dicit ergo primò: p ipsum quod quid erat esse, substantia est; & ipsum quod quid erat esse, est declaratum per diffinitionem: ideo in libro Septimo, in quo fuit dictu de quod quid est, debuit dici de diffinitione: & quia diffinitio com ponitur ex prædicatis per se, & non secundum ac cidens; ideo idem debuit dici de ipso: & quia om nis diffinitio est oratio, & oratio habet partes; ideo idem debuit dici de partibus diffinitionis: qua,scilicet sunt partes substantia, & que non; & utrum partes diffinitionis & diffiniti fint exdem; & utrum partes diffinitionis diffinitioné habeat: ficuti posteriùs perscrutandum. Nam quidam di xerunt partes diffinitionis, scilicet genus & diffe rentiam esse ideas separatas præter substantiam sensibilem, & esse distinibiles, ex quo subsistunt per se; quod ostensum est esse falsum : quia idez non diffiniuntur, sicut ostensum est in Septimo; nec etiam diffiniuntur partes diffinitionis secun dum Philosophum; alias esset abire in infinitum. Deinde cum dicit.

Nunc autem de confessis substantiis trastabimus:bæ uerò sensibiles.

Concludit quæ dicturus est in isto Octavo, dicens: hæc dicta sunt in Septimo: in hoc Octavo tractabimus de substantiis, quæ sunt confesse ab omnibus, & hæ sunt substantiæ sensibiles . Deinde cum dicit.

Sensibiles autem substantiæ omnes materiam ba bent;est autem substantia, quod subiicitur. Aliter TEX.3. quidam materia (materiam uerò dico, que non hos aliquid ens actuspotestate autem est hoc aliquid.) Aliter uerò ratio, & forma; quia aliquid ens, ratione separabile est. Tertium uero quod est ex his, cuius solius generatio & corruptio, & separabi le simpliciter:nam secundùm substantiarum rations.

ba quidem separabiles, illa uerò non.

Hicincipit tractare de substantia sensibili, & de principiis eius. Et diuiditur in duas partes: De falle tantum: decipiebantur ergo isti, quia substantias H quia primo determinat de materia, & forma, & tia sassiti composito:secundo mouet questionem circa hoe u, o ibi[Oportet autem non ignorare] Prima in duas, pracipit. quia primò determinat quædam de fenfibili fub stantia, scilicet materia, forma, & composito: secu dò concludit ea,quæ dicta funt ibi[Palàmitaque ex his] Prima in tres, quia primò determinat de materia: secundò de forma: tertiò de composito. Secunda ibi [ Quoniam autem & quæ quidem] Tertia ibi[Et ut in substantiis id,quod]Prima in, tres, quia primò diuidit substantiam in materia, formam, & compositum: secundo dat necessitaté. ponendi materiam; probando quòd materia fab. stantia est: tertiò ostendit, quòd non uniformi-

Materia, forma, O compositum

materia.

Text. 7. 0

esse, hoc aliquid:ita quòd materia est, de cuius es sentia est, quòd possit esse hoc aliquid: quòd auté fit hoc aliquid in actu, hoc habet per formam. For ma uerò est ratio, & actus: actus quidem, quia ab ipla est actus cópositi,& materix:ratio uerò quia ex forma sumitur ratio speciei, & diffinitio rei: forma etiam est hoc aliquid ens in actu, & sepa- B rabile est: in actu quidem, non quod existat per se, sed quia est ratio essendi ipsi compolito: separabile autem non quidem secundum Forma sens rem, nec secundum esse, quia forma sensibibilis, que se lis nunquam reperitur extra materiam, licèt parabilis à sit separabilis secundum rationem. politum uerò, quod est tertium compositum ex his,scilicet materia,& forma;est illud, cuius pro priè est generatio & corruptio(sicut ostensum est in Septimo) & est separabile simpliciter, qd potest per se subsistere; & hoc est ipsum composi tum,& non materia, nec forma; de numero enim fubliantiarum quædam separantur secundum rationem, quædam autem non. Notandum est, quòd hoc uerbum potest intelligi duobus modis: uno modo ut ponatur differentia inter formam, & materiam:ita quòd sit sensus, quòd substantia forme fensibilis est quædam substantia, quæ est separabilis secundùm rationem à materia indiui duali; quia potest intelligi præter illam substantiam: materia autem est substantia, quæ non est separabilis secundum rationem, quia non potest intelligi præter formam. Secundo modo potest hoc intelligi, quòd sit differentia inter formam sensibilem,& formam mathematicam: & tuc est sensus quòd sorma mathematica est separabilis

uerò substantia est materia, palàm] Tertia ibi [Et

hanc sequuntur aliæ mutationes.]Dicit ergo pri

mò, quòd omnes sensibiles substantiz materiam

habent;ita quòd illud, quod subiicitur formæ sen

sibili;est matetia, quæ substantia est: uerum mate

ria aliter est substantia; & aliter forma, & aliter

compositum. Materiam autem dico, & diffinio.

quæ non est hoc aliquid ens in actu, potest tamen

Quoniam uerò substantia est materia, palàm: nã D in omnibus mutationibus oppositis est aliquid, quod subiicitur mutationibus; ut puta secundum locum, quod nune bic siterum & alibi . Et secundum augumentum, quod nune quidem tantum, iterum minus aut mains. Et secundiem alterationem, qued nunc quidem est sanum, iterum laborat.

secundum rationem; licet non sit separabilis secundum esse à materia sensibili: forma autem sen

sibilis non est separabilis nec secundum esse, nec

secundum rationem. Deinde cum dicit.

Probat, quòd oportet ponere materiam esse quandam substantiam; & est eius ratio talis. In omni mutatione, quæ est ad opposita, oportet da quadam est realiquod tertium, quod subilicitur oppositis terminis; sed generatio & corruptio est mutatio aliquasergo oportebit dare aliquod tertium, quod subiliciatur oppositis terminis. Hzc ratio funda-

ter est materia in omnibus. Secunda ibi] Quonia A tur super duo sundaméta: primum sundamétum est, o i omni mutatione, alia à generatione, opor tet dare tertium: secundu est, quòd si in aliis mutationibus, oportet etiam dare in generatione: & fecundum hoc primo ponit primum fundamentum: secundò concludit secundum, ibi [Similiter autem secundum substantiam .]Dicit ergo primò, quòd materia est quædam substantia; quia in omnibus oppositis mutationibus est aliquod tertium, quod subiicitur mutationibus, & terminis mutationum: sicutin mutatione secundum locu est aliquod tertium, quod nó est hic, nec alibi:& in mutatione secundum augmentum est aliquid, quod nunc est tantum, nuc est magis, uel minus: in mutatione autem secundum alterationem est aliquod subiectum, quod nunc est sanum, nunc autem laborat. Deinde cum dicit

Similiter autem secundum substantiam, quòd nunc quidem eft in generatione, iterum in corruptio ne:& nunc quidem quod subsicitur,& hoc aliquid: iterum autem quod subircitur sic secundum prina-

Concludit, quòd si ita est in aliis mutationi. bus,ita debet effe in generatione, dicens : quòd in mutatione substantial oportet dare aliquod tertium, quod nunc est sub generatione, nunc au tem sub corruptione: & quod nunc idem subiici tur formæ, quæ est hoc aliquid; nunc autem priua tioni formæ,& hoc uocabimus materiam. Notandum est, sicut mutatio secundum locum nos docuit locum; & sicut mutatio secundum alterationem nos docuit subiectum:ita mutatio fecun+ dùm formam substantialem nos docuit materia. Sicut enim imaginabimur in motu alterationis; quòd forma accidentalis non uertitur in forma accidentalem: nec etiam una forma accidentalis recipit aliam formam accidentalem: sed ex hoc est alteratio, quòd aliquod tertium, quod uocamus fubiectum, nec est sub una forma, nec sub alia:ita in generatione & corruptione nó est ima ginandum, quòd forma uertatur in formam, sed quòd est aliquod tertium, quod nos uocamus pri Modus couationem materia, ammittit actu unius forma, gnoscedima & admittit actum alterius; & hoc tertium uocamus materiam. Debemus enim de materia duo imaginari : primum est, quòd nunquam est sinc actu formali: secundum est, quòd existens sub uno actu formali, potest trahi ad alium: & ex hoc cócluditur, o est quoddam, aliud ab illo, sub quo fuit;ab illo,ad quod trahitur: si enim esset idem cum primo actu, nunquam posset trahi ad secun dum; fed illud, quod trahitur ad actum potentia est:similiter si esset idem cum secundo actu, non esset trahibile ad ipsum; quia nihil est trahibile ad seipsum:sed oportet, quòd sit tertium ad utru que. Et hoc est, quod hic probauit Philosophus. Deinde cum dicit.

Et hanc sequentur alia mutationes: aliarum uerò aut unam, aut duas, hec non sequitur. Non enim necesse, si aliquid m ateriam habet localem, boc &

Digitized by Google

substancia,

Materia

TEX. 4

### Metaphysicæ

generabilem & corruptibilem habere: qua enim dif E dum istam diffonem, op materia dicit potetia ad ferentia simpliciter fieri, & non simpliciter; in Phy sicis dictum est.

uno modo.

Probat, quòd materia nó est uno modo in om su omnibus nibus substantiis sensibilibus, dicens: quòd hanc mutationem, scilicet secudum generationem & corruptionem sequuntur aliæ mutationes; quia generabile & corruptibile est augumentabile, est alterabile,& est mutabile secundum locu;& ideo sequitur, quòd materia, qua est subiecta genera-Ordo muta- tioni, est etiam subiecta augumentationi, alterationi trii tioni etiam, & motui locali; alias au tem mutatio nes ad minus unam, scilicet secundum locu non oportet, quòd sequatur hæc mutatio, quæ est secundum generationem & corruptionem; quia nó est necesse, quòd illud, quod est mutabile secundùm locum, sit mutabile secundum generatione & corruptionem; sicut patet in cœlo: & ideo non oportet, quòd omne, quod habet materiam loca lem, habeat materiam generabilem & corruptibilem. Quasi dicat Philosophus, quòd aliter est in his, quæ mouentur motu generationis & corsuptionis:&aliter est in his, que mouentur motu locali tantum. Et quia aliquis posset dicere, quòd in motu locali semper est aliquod fieri: ad hoc di cit Philosophus, quòd ibi potest esse fieri secun-Lib. 1. text. dum quid, & non simpliciter; quæ autem sit diffe com. 18. 0 rentia inter secundum quid & fieri simpliciter, di 1. Phy.62. Aum est in Naturalibus, scilicet in Libris de Ge 7. Phy. neratione & Corruptione.

fape.

Queftio.

Quereret quis, Vtrum materia dicat aliquam entitatem, aliam à prinatione, & à forma; sicut in nuit Philosophus? Videtur quòd non; quia omne, quod dicit entitatem, dicit aliquem actum; si ergo materia per se dicit aliquam entitatem, ergo dicit aliquem actum; hoc est impossibile, ergo & primum:materia enim non dicit actum; sed est in potentia ad actum. Ad oppositú est Philosophus.

Respondeo, in hac quæstione sic proceditur: quia primò ponuntur rationes, que possunt moue re aliquem ad credendum, quod materia nullam entitatem dicit: secundò ponuntur rationes ad oppolitum: tertiò soluentur rationes primæ.

Articulus primus.

Primadiffo uateria.

Medium duplex.

Primum patet ex diffinitionibus materiæ; qua rum prima est, quòd materia est medium inter H ens,& nihil:si ergo materia est mediù inter ens, & nihil;oportet & materia non sit nihil, & quòd non dicat entitatem. Ad cuius euidentiam nota dum est, quòd duplex est medium: est enim quod dam medium per compositionem extremorum, in quo ipfa extrema faluantur:& est medium per negationem extremorum:materia non potest di ci medium primo modo, ut uidetur: quia secundùm hoc materia esset composita ex nihilo,& en te; siue in materia saluaretur ratio nullius, & entis alicuius; quod est impossibile: si ergo est mediu, oportet, quòd sit per negationem extremorum: cum ergo ens sit unum extremum, oportet quòd ab ea negetur non ensi; & per consequens nulla entitatem dicat. Sie ergo imaginabimur secun-

ens & nó ens: & quia posse esse ens, aliquid plus dicit, quam nihil; quia nihil potest saluari in posfibili:ideo materia non dicit ens, nec dicit nihil, licet dicat medium quoddam inter ens, & nihil: ita tamen quòd dare sibi istam medietatem, non est sibi dare aliquam entitatem, nisi sortè in attri butione aliqua. Secunda via est ex diffinitio- Seconda ne materiz, quam dat Philosophus Septimo Metaphylice, ubi ponit: quòd materia nec est quid, Tan.a.L. nec est quale, nec quantum, & sic de aliis rationi bus prædicamentalibus. Vbi notandum est, quòd entitas,& realitas conuertuntur: cum ergo omnis realitas creata, & realitas prædicamétalis sint idem; oportet cy entitas, & realitas prædicameta lis conucrtantur: quidquid ergo non habet realitatem prædicamentalem, non uidetur habere aliquam entitatem; materia est huius modi, secun dùm diffinitionem Philosophi; quia fecundùm istam distinitionem materia distinitur per negationem cuiuslibet realitatis prædicamentalis; illud autem à quo negatur realitas prædicamentalis, non potest habere realitatem istam; quia sic haberet, & non haberet: & ita secundum huc modum materia nullam entitaté dicit de se. Ter Terit, tia diffinitio materiæ est ista, quòd materia prima est pura potentia. Ad cuius euidentiam notan- sentente dum est, quòd uerbum Comentatoris Primo Phy Autron sicorum est, quòd quidquid est inter primam ma Com. 1.fd teriam, & ultimam formam; est materia composita, & forma composita; dicitur autem ista mate un' ria compesita propter formam, cui est coniuncta; formas sab & ista sorma dicitur composita propter materia, stande of quam concernit. V. gratia inter materiam prima, fem suod & formam complexionis funt due forme medie; forma elementi,& forma mixti:materia ergo est per se in potentia ad formam elementi; quæ quidem materia non potest dicere aliquid compositum;quia si diceret aliquid compositum, aliquid cadet medium inter formam elementi, & materiam primam; & ita nou effet per se in potentia ad formam elementi, sed ista mediante: ergo est impossibile, quòd illud primum sit compositum: si enim esset compositum, esset resolubile: quod autem sit primum, & sit resolubile, est impossibi le:materia autem, quæ est sub forma elementi, est in potentia ad formam mixtionis; & ita tenet medium inter formam mixtionis ex una parte, & materiam simplicem ex alia. Et uocatur forma composita propter materiam, quam concernit; quia forma elementi non est in potentia ad alia formam, nisi inquantum concernit materiam. Similiter materia ista uocatur materia composita propter formam, quam concernit, quia materia non est in potentia ad formam mixtionis, nisi me diante forma elementi: nec secundum sententia istam, materia ista , quæ est in potentia ad formã mixtionis, est materia composita: similiter materia, que est in potentia ad formam complexionis, se habet per eundem modum. Materia ergo,

debet esse simplex. Modò ad propositum licèt ma teria composita possit dicere aliquam entitatem, quia talis est composita ex potentia & actu; eo ch concernit formam:tamen impossibile uidetur, & materia prima dicat aliqué actum: materia enim prima, & potentia prima uidentur couerti:potétia autem prima non uidetur dicere aliqué actu: immo nidetur præcedere omnem actum uniuerfaliter.Licèt enim potentia, quam uocamus materiam compositam; compatiatur secum aliquem actum,& entitatem, ut iam oftensum est: tamen potentia prima non uidetur secum compati aliquem actum:ideo enim prima, & pura uocatur, quia præcedit omnem actum: si enim ista potentia prima fundatur super aliquam entitatem uel actum; quidquid præcederet illum actum uel entitatem, præcederet illam potentiam; illa ergo potentia, quæ præcederet hanc entitatem, præce deret etiam potentiam materiæ: & sic materia non effet potentia prima. Quarta diffinitio materiæ elt,& eam possumus sic diffinire; p materia est fundamentum naturæ. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd duplex est distin-Distinctio ctio, scilicet materialis, & essentialis, sine quantitatiua:i materia ergo non potest esse distinctio es fentialis, quia quidquid distinguitur essetialiter, essentiam habet; materia autem nullam essentia habet:quia omnis essentia uel est forma, uel est à forma (loquimur autem de materia secundú 9d est intellecta præter formam) si ergo loqueremur propriè secudum istam distinctionem, dice remus quòd materia magis est essentialis, quàm quòd sit essentia: cum enim materia sit trahibilis ad formam per uim agentis; ex hoc quòd trahitur ad formam, trahitur ad essentiam; & sic in ea non est distinctio essentialis; sed sicut est in poten tia ad essentiam, ita est in potentia ad distinctionem essentialem. Similiter in ea non est distinctio materialis, siue quantitatis; quia materia est in potentia ad quantitatem:cum ergo fit in poten tia ad quantitatem, oportet quòd sit in potentia ad distinctionem quantitativam; quæ quidem di-1. Metha. finctio fit per partes eiusdem rationis; benè ergo stanf dictum est, quòd fundamentum naturæ nullam lone Arabi habet distinctionem, nec essentialem, nec mate- D rialem de se. Ex quo sequi uidetur, quòd materia nullam entitatem habet:quia omnis entitas uide tur ad minus inducere distinctionem essentiale ab alia aliqua entitate. Isti ergo sic ponentes

per ista quatuor media probant, quòd materia

diffinitionem: nec posset ab ea negari omnis ra-

tio predicamétalis, secundum secundam: nec pos

set esse prima potentia secundum tertiam:nec ali

ter posset causare omnem distinctionem secundum quartam: & sic patet primum declarandum.

uel forma compolita; sed est materia prima, quæ

quam hic quærimus; non est materia composita, A Secundo probandum est, quod materia dicat. Seculdus ar aliquam entitatem, quod patere potest pluribus remlus. mediis:primum est ex connexione, quæ est inter opus intelligentia, & opus natura. Ad cuius euidentiam notandum est, quod semper opus artis Opus artis creatæ supponit opus nature; itaquod semper ars supponit ofabricat super entitatem sactamà natura: ergo et opus naopus natura supponit opus intelligentia (& uoco tura, spus hic iutelligentiam caulam primam)ita quòd na- intelligentura in agendo semper figitur super illud, quod tia. factum est ab intelligentia; quod non potest fieri à natura (quod factum ego uoco materiam)quia licer materia non possit esse opus naturz, quia no potest fieri à natura; eo quòd ingenerabilis & in corruptibilis est:tamen benè potest esse opus cau sæ prime: modò certum est, quillud, quod supponitur à natura, & est opus intelligentiæ, non pot esse nihil;immo oportet & dicat aliquam entitatem, & aliquam realitatem; quæ realitas est alia à realitate formæ introductæ per materiam: quia il lud, quod supponitur actioni, & quod introducitur per actionem, non potest esse una entitas; ma teria autem supponitur actioni naturæ tanquam effectus causæ producenti; sorma autem introdu citur per actionem nature. Dico ergo quòd illud, quod supponitur naturz tanquam effectus causa primæ, quòd sit nulla realitas, est impossibile; hec est ergo prima uia.

Secunda uia est ex habitudine, que est inter ge Seculdaria. nerationem & corruptionem, & creationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd si creatio potest dici aliquo modo mutatio; oportet quòd generatio sit secunda mutatio resolubilis ad crea tionem:imaginabimur, quòd creatio nullam rea litatem supponit; sed illud, quod supponitur crea tioni, est puru possibile, ió creó est prima muto, eo modo quo potest uocari mutatio:si ergo illud, quod supponitur generationi, nullam realitatem dicit; generatio esset æquè prima, sicut creatio: quod est impossibile. Et ideo uidetur dicendum, quòd possibile, quod supponitur generationi; sit Materia resolubile ad purum possibile, quod supponitur creatur, no creationi: ita quòd possibile, quod supponitur creationi, super nullam realitatem fundatur (aliàs non esset purum possibile) possibile autem, quod supponitur generationi, super aliquam realitatem fundatur, licet diminutam:quam realitatem uoco materiam. Ex quo sequitur, quòd licèt materia non possit generari, quia generationi suppo nitur; tamen potest creari: & hoc quia possibile materize potest resolui ad possibile creationis:

Tertia uia est ex differentia mutationis, & mo Tertia nia. tusiquia diffinitio motus est, quòd est actus entis in potentia secudum quòd in potentia. Ad cuius euidentiam intelligendum est, quòd motus, mutatio, & forma non different nisi secundum mo dum intelligendi & significandi ; ut de albari & albedo: oportet enim quòd ipsa mutatio, & forma acquilita per mutatione, sint actus eiusdem:

hæc est ergo secunda uia.

Digitized by Google

duplex.

non est aliqua entitas; sed est purú possibile; quia Materiaest nisi materia esset purum possibile, non posset espars poste se medium inter ens,& nihil, secundum priman

# Metaphysicæ

sicut dealbari', & albedo sunt actus eiusdem.Di- E ma.Imaginabimur ergo, quòd potentia creatius cemus ergo, quòd forma est actus entis in poten tia:mntatio autem est actus materiæ secundum quòd materia est in actu completo,& sic est actus rei potentialis, secundum quòd est in actu; mutatio ergo est actus materia, fecundum quod iam est in actu completo: motus autem est actus materix, secundum quod non habet adhuc ultimam completionem; & fic est actus entis in potentia, fecundum quod adhuc est in potentia. Ex quo sequitur, quòd materia est aliqua entitas: quia fi non esset aliqua entitas; motus, & forma non essent actus entis: immosequeretur secundum ista positionem, quòd essent actus puri potentiales, & quòd nullam entitatem dicerent. Ex quo etiá sequitur, quòd nó sit entitas formæ:quia realiter p differt actus, & cuius est actus: & sic patet ter-

Quarta via

Quarta via est ex hoc;quòd illud, quod est in generatione per accidens, reducitur ad per se:licet enim illud, quod generatur, generetur ex pri uatione,& ex potentia materiæ, tamen differenter;quia ex privatione generatur aliquid per accidens: ex potentia autem materiæ generatur ali quid per se:oportet ergo quòd priuatio reducatur ad potentiam materix; ita quòd nunquam fieret aliquid ex priuatione, mili quatenus concurrit cum potentia materiæ: si autem hoc esset uerum, quod materia nulla entitatem diceret, sed folum puram privationem omnium entium; non fe:oportet enim quòd quando fit aliquid uniuer-'faliter, quòd in co, ex quo fit, fit priuatio rei fientrahum ad da; sed hoc non sufficit, quia cum hoc oportet elactione ge- se possibile, que trahatur ad acti per actionem ge actione generantis; quod possibile si nullam realitatem diceret, non posset esse principium per se, super quo figeret se natura: oportet ergo, quòd iltud principium materiale fit aliquod ens (licet diminumm) aliud à forma. Quomodo autem hæratio nes nonvaleant in creatione, licet valeant in generatione: alibi poterit patere "lic ergo dico, o materia differt realiter à forma.

merantis.

Materia ens.

Ad primum fundamentum partis oppolitædi cendum est, quòd materia dicitur- esse medium interens, & non ens; hoc est interens formale, & non ens formale: cum enim sit in potentia inter ens formale, & non ens formale, oporter quòd te neat medium inter utrunque. Vbi notandum est, quo dicieur quod materia aliter dicitur medium respectu mediu inter formarum, & prinationum; & aliter medium inter duo contraria: quia medium inter duo contra ria,ideo dicitur medium; quia capit in se aliquo modo formalitates extremorum: materia autem est in potentia ad utrunque extremorum; non in potentia ad totum ens & ad totam entitatem rei, & ad non ens (tunc enim creatum esset quod esfet non ens) sic autem non ell, quia non ell in po tentia, nisi ad ens formale: & ideo non oportet, op sit non ens simpliciter, sed no ens, qd non ektor

(quam quidam etiam uocant obiectiuam)est etii aa ab alin medium inter ens, & non ens; sed tamen differen dista due ter:quia enim potétia creatiua est ad totum ens, dina. ideo oportet, quòd dicat medium inter totum ens, & non ens simpliciter: & ideo de se nullam entitatem dicit; nisi in quadam analogia & attributione: materia autem solum dicit medium in ter ens formale, & non ens formale; & ideo potest dicere entitatem diminutam,& trahibilem ad en titatem formæ.

Ad secundum dicendum est, quòd quidditas 🗚 📠 🛎 potest accipi duobus modis : uno modo pro enti- Osidira tate rei determinata, & actuali: & isto modo acci diplicato. piendo quidditatem, materia non habet quiddita tem; sed est in potentia ad quiddditatem, sicut est in potentia ad determinationem: & isto modo ac cepit Philosophus ipsum in Septimo. Secudo mo Tex. Lo do potest accipi largo modo, pro omni co, quod demon. est infra ambitum entis, siue dicat entitatem determinatam quò ad formam; siue magis entitaté determinabilem, quò ad materiam: & isto modo materia potest habere quidditatem; quia quiddi tas materiæ est, quòd sit quædam entitas determi nabilis per entitates formales.

Ad tertium dicendum est, quòd materia non Almie non est prima potentia simpliciter, sed in genere, quod patet primò, quia (ut dictum est) sicut ge neratio est resolubilis ad creationem; ita simili- Manie ter potentia materiæ ad potentiam creatiuam; qui dian posset esse, quod per accidens reduceretur ad per quam aliqui uocant obiectiuam; & ideo ista de-prime pui bet uocari prima potentia, & non illla. Alio mo do patet, quia potentia prima est illa, que est ad totum ens, & ideo uocatur prima, quia est extra ambitum totius entis, licèt habeat attributionem ad totum ensipotentia antem materiæ, quæ tantùm est ad ens formale; non potest esse prima nisi

> Ad quartum dicendum est, quòd in materia Adqueri no est propriè aliqua distictio formalis nec mate rialis; seur benè probabat illud fundamentum; & hoc quia est in potétia ad tormas specificas, & ad formas materiales: sed tamen propter hoc non probatur, quin sit ibi aliqua diffinctio; eo modo quo ipfa distinguitur contra formam;sicut de terminabile contra determinatum. Argumei tum ergo non plus probat; nisi quòd materia non haber entitatem formalem; sed quòd nullam habeat, hoc non probat : eo enim modo quo habet entitatem diminutam, eo modo habet distinctio nem: & fic patet quæstio in se.

Ad argumentumin oppositum di cendum est, Ad print quòd materia est in potentia ad actum formz, fed non ad actum proprium.

Quæreret aliquis secundò, Vtrum sit uerum, 2004 -quod dicit Philosophus, quòd quidquid habet materia in potentia ad formam; habet materia in potentia ad ubi?Respondeo dicendum, quòd fic: quod patet ex habitudine, quæ est inter formam,& palsionem, quæ lequitur formam:debo-

Forma, & sio nunquam separantur, quin simul sint:ita nun passio nunqua fepura quain separatur potentia, qua est ad formam, sur: ita pote a potentia, quæ est ad passionem, quæ sequitur sia ad for- formam: ex quo sequitur, quòd omne illud, qd mam, & po est in potentia ad formam, sit in potentia ad pas tein ad paf sionem, consequentem formam. Si autem sic est, habemus propositum nostrum: quia enim lo cus sequitur formam, sicut secunda perfectio se quitur primam; & sicut passio sequitur subiectum; ideo omne, quod est in potentia ad formam, est in potentia ad locum eadem potestate essentiali; materia autem est in potentia ad formam, materia, scilicet subiecta generationi; & ad locummateria, scilicet locari.

Questio.

Quæreret aliquis tertiò, Vtrum materia ge- B nerabilis, sit materia alterabilis; sicut innuit Phi losophus in litera, & è conuerso? Dicendum; Altero, & est, quòd sic. Ad cuius euidentiam notandum genero, quo est, quòd alteratio, & generatio ad inuicem orordinantur dinantur sicut dispositio & terminus dispositionis: quia per alterationem disponitur materia, ut possit recipere formam, quæ est terminus ge Sicut ergo eadem potentia est, nerationis. quæ subiicitur dispositioni, & termino dispositionis:ita similiter eadem materia cst, quæ subiicitur alterationi, & generationi: & ficutim possibile est, in natura separare alterationem à generatione; ita impossibile est separare materiam, quæ est subiecta generationi; ab illa, quæ est subiecta alterationi. Dicere ergo, quòd sit alia materia respectu generationis, & respectu alterationis; est dicere, quod illa, quæ disponitur; non est illa, quæ recipit terminum dispositionis, quod impossibile est: quia unum & idem, quod est dispositum per alterationem, postea est persectum per generationem.

Altero duplex.

Notandum autem, quòd alteratio duplex est: quædam est alteratio realis, quæ uia est in generationem; eo modo quo dicimus, quòd aliquid alteratur à calido in frigidum, & èconuersò: & quia talis est uia in generationem; ideo de illa est uerum , quòd materia alterabilis est materia generabilis,& è conuersò.

Alia est alteratio intentionalis, eo modo quo di cimus, quòd aliquid alteratur à non lucido in D lucidum: & de tali alteratione non est uerum, quòd materia, quæ est subiecta isti alterationi, sit subjects generationi: & hoc quia hæc alteratio non est uia in generationem. Videmus enim, quòd corpora ingenerabilia, sicut sunt corpora cœlestia, tali alteratione alterantur; co modo quo dicimus, quòd Luna de non lucida fit lucida.& tamen non generatur, nec cor

rumpitur.

Quæretet aliquis, Vtrum materia, quæ est subjecta generationi, sit subjecta augmento, sicut innuit Philosophus in litera? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam no tandum est, quòd generatio alicuius ex hoc est,

mus enim imaginari, quòd sicut forma, & pas- A quòd potentia trahitur ad actum competetem rei generandæ;non autem potest trahi ad speciã lem actum, nisi trahatur ad speciales dimensiones competentes illi actui: quando enim generatur aer, sicut materia trahitur ad formam aeris, ita trahitur sd dimensiones competentes ac ri. Imaginabimur ergo, quòd materia nullam dimensionem sibi determinat determinatam: de se enim non aspicit nisi dimensiones indeter minatas:mediante autem forma aspicit dimensionem determinatam: unde secundum op trahi tur ad aliam & aliam formam per uim generan teria, quo i tis, ita oportet quòd trahatur ad aliam & aliam fubicetta gedimensionem determinatam: & secundum hoc neroni, @ contingit, quòd materia sub priori forma exi- augmento. stens sub paruis dimensionibus; si debet trahi ad sequentem formam, oportet quòd trahatur. ad maiores dimensiones: & tunc materia simul & semel erit subiecta generationi & augmento: sicut enim eadem est materia, quæ recipit paruas dimensiones & formam; ita eadem materia est, quæ recipit motum augmenti & gene rationis.

Quoniam autem & qua quidem ut subiectum, TEX.5. Cos. 2m. & ut materia substantia confessa est; bac autem, qua potestate; reliquum eam, qua ut actum sub-Stantiam sensibilium dicere que est.

Postquam Philosophus determinauit de substătia materie: hic incipit de substantia for-Et diuiditur in duas partes, quia primò continuat se ad dicenda: secundo determinat de substantia formæ, ibi [Democritus quidem igitur.]Dicit ergo primò:quia ita est, quòd aliqua materia est substantia, confessa ab omnibus; & de ista iam est dictum in præcedentibus, quòd est quædam substantia in potentia:reliquum est dicere de ista substantia, quæ quidem est actus, & lubstantia actualis rei sensibilis.

Democritus quidem igitur tres differentias simul esse existimanit;nam subiettum corpus secun dum materiam unum & idem . Differre autem, aut rithmo, quod est figura, aut trope, quod est posi

tio; aut diataxi, quod est ordo.

Incipit determinare de substantia forma. Et duo facit, quia primò ponit opinionem Democriti circa formam: fecundò improbat opinionem illam,ibi[Videntur autem multæ differentix.] Ad euidentiam primi notandum est, Opi. Dequòd opinio Democriti unitatem ponebat ex mecriti de parte materia, quia ponebat unum corpus esse differentia, subiectum & materiam: quia tamen unum ut & substan. unum non potuit sacere diuersitatem in rebus, tia rerum. ut apparet: & ideo cum unitate subiecti posuit diuerlitatem ex parte formarum; quas quidem formas uocat nomine figuræ, uel nomine ordinis, uel nomine positionis. Volebat enim, quòd ipsa materia esset corpora atoma, & indiuisibilia; quæ quidem unum erant, inquantùm conueniebant in natura corporis indiuisibilis: quæ quidem corpora indiuisibilia,& ato-

Digitized by Google

Tt.

Queftio.

# Metaphysicæ

ma diversitatem faciebant in rebus, secundum E rum: hæc ergo different in compositione & in quòd aliter & aliter ordinabantur; uel secun dùm aliam & aliam figuram corporum.

His uisis, patet litera Philosophi: dicit ergo, quòd Democritus similis est existimati tres dif ferentias formales, hoc est per quas differunt res: ponebat enim corpus subiectum, & materia esse unum & idem, quod quidem corpus subiectum uocabat corpora indiuisibilia, conuenientia in una natura: diue r sifica batur autem iltud coapus subiectum in diuersas res, aut secundum differentiam figuræ; quia quædam illorum corporum erant circularia, quædam erant recta: aut secundum differentiam po sitionis:quia quædam erant sursum,quædam de orsum, quædam à dextro, quædam à sinistro; p aut secundum differentiam ordinis: quia quædam erant priùs, quædam posteriùs

Videntur autem multæ differentiæ esse: ut alia quidem compositione dicuntur materiæ; sicut quacunque mixtura, quemadmodum mellicratum alia autem ligatione, ut capitis ligatura : alia uisco,ut liber: alia clauo, ut arca:alia in pluribus horum: alia positione, ut liminare inferius & superius. Hæc enim impositione aliqualiter differunt:alia tempore,ut cæna & prandium:alia lo co, ut spiritus: alia sensibilium passionibus, ut duritie & mollitie, spissitudine & raritate, siccitate & humiditate. Et hac quidem horum quibusdam alia omnibus his; & omnino alia superabun-:

dantia;alia defectu.

Incipit improbare opinionem Democriti. Vbi notandum est diligenter, quòd Demo critus in duobus deficiebat: primò quia accipie bat tantum differentias rerum & entium tres esse; cum tamen entia differant pluribus differentiis, quam tribus: secundo quia ommissis dif ferentiis substantialibus, accipiebat tantum dif ferentias accidentales. Et secundum hoc pars illa diuiditur, quia primò ostendit quomodo. fuit diminutus, omittendo differentiam essentialem: secundò ostendit, quòd tot modis dicitur esse rei; quot modis dicitur disserentia, ibi [ Palàm itaque ex his.] Prima in duas, quia primò ponit multas differentias esse præter dictas: secundò ostendit & concludit, quòd quo tiens dicuntur differentiæ, totiens dicitur essen H tia rei. Secunda ibi [Quare palàm.] Dicit ergo primò ita. Democritus ponit tres diffe-Paria reru rentias tantum, tamen multæ sunt aliæ differen differentia tix; multa enim sunt, que quidem differunt lices acci- compositione materiæ: sicut omnia, quæ habent permixturam, sicut est mellicratu: quædam autem sunt, quæ differunt per ligationem alicuius uinculi, sicut est capitis ligatura: quædam autem sunt, in quibus hec compositio est per uiscum, sicut sit in libris: aliqua uerò sunt etiam, scilicet quibus fit compositio mediante clauo, sicut est in arca: aliqua sunt, quæ componuntur pluribus horum modorum prædicto-

mo. opinio-

dentales.

Relicit De-

modo componendi. Aliqua sunt, quorum differentia est in positione, & situ, sicut liminare supe rius & inferius: hæc enim differunt per alium, & alium situm. Aliqua sunt quorum differentia consistit in tempore, sicut cœna,& prandium. Aliqua sunt quorum differentia est ex hoc, quòd procedunt ex diuersis locis; eo modo quo dicimus, quòd spiritus, siue uetus Aqui lonaris differt à Meridionali, & Orientalis ab Occidentali. Aliqua sunt, quæ differunt per sensibiles passiones, sicut illa, quæ differunt per molliciem & duriciem; uel per calidum & frigidum; uel per humidum & siccum. Ita quòd entia, que differunt per huiusmodi differentias, uel differunt per quasdam harum differentiarum, uel differunt omnibus his: & uniuerlaliter duz de his differentiis reducuntur ad superabundantiam & defectum : quia. duæ differentiæ semper sic se habent ad inuicem, 🗘 una femper est abundans, uel gradus nobilioris; & altera deficiens, idest gradus ignobilioris.

Quare palàm quia & esse totiens dicitur. Limen enim inferius est, quia ita ponitur. Et esse, sic ipsum poni significat. Et crystallum esse, & sic inspissari.Quorundam uerò esse & omnibus his diffi nietur.Hoc quidem permisceri, hæc autem contem plari, illa uerò ligari, alia inspissari: alia aute aliis

differentiis uti, sic ut manus aut pes.

Oltendit, quòd quotiens dicuntur iltæ diffe-G rentiz, totiens dicitur esse rei, habitum per istas differentias. Et duo facit, quia primò facit quod dictum est:secundò ostendit, quòd licet istædit ferentiæ dicantur multipliciter, poslunt tamen reduci ad minorem numerum, reducendo differentias inferiores ad superiores. Secunda ibi, [Sumenda autem sunt genera differentiarum.] Dicit ergo primò:ita dictum est, quòd differen tiæ dicuntur multis modis: ex quo manifestum Differente est, quod tot modis dicitur esse rei, quot diffe- coffinm the rentia: & hoc quia secundum differentiam ulti- diffingut mam accipitur esse rei:limen enim inserius ha- Different bet tale esse distinct ab aliis, quia sic ponitur; ur a su & ipsum sic poni est suum esse specificum:&cry ma, quat stallum habet tale esse specificum,quia sicinspis dusti Philo satur:quorundam uerò esse est in eo quòd sic mi septi habet scentur:quorundam uerò ex hoc co sic contem peratur: quorundam uerò ex hoc o fic ligatur: quorundam uerò ex eo cp sic inspissantur : quædam uerò differunt quibusda aliis driis, sicut ma nus & pes; quæ differunt penes officia.

Sumenda autem sunt genera differentiar um. Hac namque erunt principia essendi, ut qua in ma gis & minus,aut spisso & raro, & aliis talibus, Omnia namque superabundantia & defectus sunt? siquidem aut figura, aut lenitate, aut asperitate, aut recto, aut circulo. His autem esse, erit misceri. Plum i ifopposit a uerò non esse.

Ostendit, quòd istæ plures differentiæ pos- reducede 18 sunt reduci ad pautiores. Et hoc est, quod di-

Pluresdiffe menda sunt genera differentiarum suprema: ita ximient si limen inserius oporteat diffiniri limen. veduceda in quod inferiora reducantur ad superiora: & ista re panciores. mota, idest superiora erunt principia in toto genere: quia superiora saluantur in inferioribus. Quòd autem inferiora reducantur ad superiora, patet:quia quædam sunt, quæ differunt penes ma gis & minus participare aliquam materiam:quedam sunt, quæ differunt penes spissum & rarum: & tamista, quam illa reducuntur ad superabundantiam & defectum; eo modo quo dicimus, o in magis raro & minus raro & in denso est defe-Etus: & similiter in figuris inseriores differentia reducuntur ad superiores; co modo quo dicimus, B quòd aliqua differunt penes asperitatem & leni tatem,& aliis modis determinandi: quæ quidem differentiæ reducuntur ad rectum & curuum, quæ funt primæ differentiæ in figuris. Alia funt, quæ differunt penes esse mixtum, & penes com-In me gene positum: quod est esse non mixtum. Notanse est una dum est diligenter, quòd licet in uno genere Prima con- possint esse multæ contrarietates secundumsub, & supra; tamen non est in eo, nisi una prima contrarietas, ad quam contrarietatem omnes aliz contrarictates in codem genere reducuntur: duorum ergo generum primorum poterunt esse duz primz contrarietates, sed unius non, nisi una. Et hoc est, quod hic dicit Commen Qualitasdo tator exponens Philosophum, dicens: quòd du plex est qualitas, scilicet qualitas secundum qua titatem, & qualitas passina, que habet suas differentias, & qualitates etiam secundum quantitatem:proprie differentiz qualitatis passiuz sunt additio, & diminutio, siue magis & minùs; quia semper una talium differentiarum se habet sicut magis, & alia sicut minus: primæ autem differentiz qualitatum secundum quantitatem sunt rectum, & tortuosum, sine curuum. Deinde cum dicit.

Palàm itaque ex bis , quia si substantia causa essendi unumquodque, quod ex his est, quærendum, que est causa essendi horum unumquodque. Substan tia quidem igitur nihil borum,nec combinatum,attamen proportionale in quolibet.

Ostendit secundum, quòd Democr. suit D

Concupio.

TEX.6.

diminutus, quia ommisit differentiam & formam substantialem: quia inter superius nominatas non nominantur nisi duæ accidentales. Et hoc est, quod dicit: quòd manisestum est, Phi latent quòd si substantia & forma substantialis est cauwleimediffe sa essendi unumquodque; semper ubi quæritur sentiareri, natura & substantia rei, quærenda elt forma sub per acciden stantialis, quæ est causa essendi unumquodque: sia. Videin nulla autem dictarum differentiarum est forma 7. com. 41. substantialis, & per consequens non dicit substantia rei:nec etiam compositum ex talibus formis accidentalibus dicit substantiam rei; tamen possunt proportionari substantie rei, sicut propria accidentia propriis formis.

Et ut in substantiis id, quod de materia prædi-

aut lapidem ita positum dicemus: & domum, lateres, & ligna sic posita. Aut adhuc & cuius causa in quibusdam est : Si uerò crystallum, aquam congelatam aut inspissitam: ita in symphonia, aut acuti & gravis commixtio talis. Eodem quoque modo o in aliis.

Postquam determinauit de materia, & for-

ma; determinat de composito: quæ quidem determinatio consistit in hoc, quod in disfinitione In disfone compositi cadit materia, & forma. Et diui-compositica ditur in duas partes, quia primò probat per ra- oforma. tionem: secundò ex hoc concludit, quòd alterius

materiæ est altera forma:tertiò probat hoc, quod dixit, scilicet quòd in diffinitione compositi capiatur materia & forma per dicta Antiquorum. Secunda ibi[Palàm itaque ex his]Tertia ibi [ Similiter autem & quos Architas.] Ratio prima talis est: sicut in substantia composita cadit actus; ita similiter & in disfinitionibus compositorum maximè cadit materia, & forma: unde si oportet diffinire limen inferius, diccmus quòd est lignum, uel lapis in tali positione: ita quòd li gnum est ibi pro materia; positio autem pro for

ma. Similiter si uellemus diffinire domum; di cemus quòd domus est lapides, uel ligna sic & sic posita; ita quòd lignum, & lapis est pro materia, politio autem pro forma: uerum est, quòd in diffinitione domus potest poni causa finalis, cuius causa siunt illa, quæ siunt. Similiter si Ex his pauellemus distinire crystallum, dicemus quod tere poterit crystallus est aqua, sic congelata, uel inspissa- materium of ta: ita quòd aqua est sicut materia, & inspissa- se partem tio est sicut forma. Similiter si uellemus dis-

mixtio acuti & grauis: ita quòd acutum & graue est sicut materia, proportio & commixtio est ficut forma: & ficut in diffinitione istorum com politorum accipitur materia & forma; & limiliter in diffinitione aliorum. Notandum est diligenter, quòd hic Commentator notat, quòd dif

finire symphoniam, diceremus, quòd est talis

finitiones sunt in duplici differentia: quia quæ- Diffinitio dam sunt dissinitiones substantiarum per se existentium:quædam sunt disfinitiones compositorum ex substantia,& accidentibus:& aliter se ha bent partes primæ diffinitionis, & aliter secundæ: quia in primis diffinitionibus genus se ha-

bet ficut materia; differentia ficut forma: in diffinitionibus autem secundorum illud, quod est ma teria, habet se ad modum differentiæ: cuius potelt esse ratio, quia disfinitiones accidentiu sunt per additamentum: & ideo per subiectum dissiniuntur.Ita quòd illud , quod ponitur in diffinitione accidentium ex parte generis accidentiu, est quid commune, quod quidem commune no specificatur, nisi per subiectum; & quia illud, qđ

specificatur uocatur di ia; ideo subicctum & materia dria uocatur: si.n. dicatur cy simitas est cóca uitas in nalo, cocauitas le het licut forma, nalus at

Tt 2

### Metaphylica

sicut materia & subiectum, quia concauitas speci E stentibus materia magis. ficatur per nasum, quia simitas non est omnis cócauitas, sed in tali materia, ideo nasus se habet ad modum differentiæ. In disfinitionibus autem substantiarum per se existentium, utrunque, scilicet genus & differentia funt in proprio genere diffiniti, quia non est diffinitio per additionem: ita quòd materiale tenet locum generis, & formale locum differentix.

Do Trina Commen.

won semp.

Secundò notandum est, quòd Commentator hic uocat', quòd in diffinitionibus accidentium materia tenet locum non generis, sed tantum ma teriæ;& ideo non prædicatur de eo, cuius est ma teria, nisi per aliquam habitudinem, importatam per aliquam proportionem : ubi uult dicere, Differentia quod differentia est inter materiam, & genus: F inter mate- & quia materia non predicatur de habente mate riam, & ge riam, nisi secundum quod induit naturam gene ris:genus autem prædicatur de eo, cuius est ge-Reddit autem huius rationem ipse Commentator: quia nomen generis significat materiam, secundum quod est in potentia illud, quod habet materiam: materia auté fignificat 'aliquid, quod est in actu pars eius, cuius est materia: hoc est dicere, quòd genus significat per modum po tentiæ illud idem, quod fignificat species, cuius est genus:appello autem significare per modum confusi determinabilis per differentias: & ideo potest prædicari de eo, cuius est genus. Quasi dicat Commen.quòd genus per modum potentiz fignificat illud, quod fignificat species, cuius est G genus;& ideo potest prædicari de ea; materia au tem significat rem suam per modum partis, partis dico divisæ contra formam partis;& ideo non potest prædicari de eo, cuius est materia; quia pars non prædicatur de toto, nisi fortè p habitudi nem importatam per aliquam proportionem; eo modo quo dicimus, quòd domus est ex terra, & statua ex auro. Deinde cum dicit.

Palàm itaque ex his , quia actus alius alterius materia & ratio. Aliorum enim compositio, alioru mixtio, & aliorum aliud quid distorum.

Concludit quandam conclusionem ex præcedentibus, quæ est; quò d'alterius materiæ est altera forma; quia actus actiuorum funt in patiente benè disposito. Et duo sacit, quia primò hoc cóseria naria- cludit dicens; quòd manifestum est ex istis, quòd sur actus; è alterius & alterius materize est altera ratio, & contra auté alius actus: ratio enim & formalitas aliquorum confisit in compositione; aliorum in mixtione; & sic de aliis formalitatibus sic dictis. Deinde cum dicit.

> Propter quod diffinientium , hi quidem dicentes, quid est domus, quia lapides, lateres, ligna, potestate domum dicunt; materia namque hac;illi uerò uas protectiuum pecuniarum, & corporum, aut aliud aliquid tale addentes; actum dicunt: alii ambo eam componentes, tertiam Geam, quæ ex his est, substantiam. Videtur enum que quidem per diffe rentias ratio speciei, & actus essequa uerò est in exi

Ostendit, quòd disfinire rem compositam per materiam tantum, uel per formam tantum, est semiplene diffinire, dicens: quòd de numero dif finientium quidamin diffinitione non ponunt ni materiam; ut si dicatur, quòd domus est lapides, lateres, & ligna; & isti imperfecte diffiniunt rem, solú in potentia: lapis enim & lignum nó est domus, nisi in potentia. Alii sunt, qui non ponut nisi formam: utili dicatur, quod domus est quod- Ilirettili dam uas protectiuum pecuniarum, uel corporu, finimi, qui uel aliquid simile : & hi etiam impersecte dissiniunt, quia non tangunt nili actum, cum deberet hu proper. tangere etiam materiam; quia (ut dictum est) pro riorabile prius actus est in propria materia. Tertii sunt, qui sonon o tangunt utrunque in diffinitione, scilicet propriu diffinitione actum, & propriam materiam: & hi sunt, qui uerè diffiniunt. Apparet etiam, quòd ratio, que quidem est per differentias formales tantum declarat formam, & actum formalen: quæ uerò de clarat formam existentem in materia, comprahé dit utrunque,scilicet materiam,& formã;& ideo fit materiæ:quasi dicat, si diffinitur forma in se, diffinitur peraliquam formalitatem, quam uocat differétian: si uerò disfinitur sorma nó in se, sed ut inexistens; oportet quòd accipiatur materia in diffinitione sua. Vel sic potest exponi iste pas- Securius sus: quòd diffinitio formarum existentium in possion. materia non est disfinitio nisi formæ, & tamen in diffinitione talium accipitur materia prodifferentia: & hoc tam in formis substantialibus exi stentibus in materia, quam in accidentalibus : in accidentalibus quidem, ut si dicatur, simitas est cauitas in naso; diffinitio est terminus simitatis: tamen nasus est ibi pro differentia: similiter in substantialibus, ut si dicatur; anima est actus corporis physici organici, non disfinitur nisi anima; & tamen corpus organicum est ibi pro differentia. Et hoc est, quod dicit litera; quòd ratio, idest dissinitio, quæ quidem est per differentias formales, est actus speciei; quæ uerò est in existentibus, hæc ipsa diifinitio, quæ est forma existentium in materia, est materix magis, hoc est magis habet materiam pro differentia, quam formam. Et secundum hoc tangit unum genus formarum in litera ista, quod est per differen tias formales: & hæ funt formæ non existentes in materia: & etiam quales sunt species, & forme totius in genere substantiæ: & has tangit, cum di cit; quòd ratio per differatias formales est actus, & speciei, idest actus, qui est species. Secundum genus tangit, cum dicit, diffinitio est p materia, tanquam per differentias; quales funt forme accidentales, uel formæ partis; & has tangit, cum dicit; quæ uerò in existentibus materiæ magis, idest habent materiam magis pro differentia, quàm formam; sicut declaratum est. Dein de cum dicit.

Similiter autem & quos Archytas approbauit terminos, simul enim utrus que sunt, ut quidem sere



ria, actus, & subflantia quies. Quid est tranquillitas?maris equitasssubiectum quidem ut materia, maresaltus autem, & forma, aquitas.

Approbat, quod dictum est, per dicta Antiquorum, dicens: quòd diffinitiones, & termini, Laudas Ar quos approbauit Architas; similes sunt diffinitio chuam, se- nibbs, habentibus materiam & formam: diffimet partier niens enim serenitatem, dicebat: quòd serenitas est quies in altitudine aeris : ita quod quies est hic pro forma, aer autem pro materia: similiter diffiniens tranquillitatem, dicebat:quòd traquillitas est æquitas maris : ita quòd æquitas est ibi pro forma, mare autempro materia. Deinde B cum dicit.

Palàm itaque ex dictis,qua fit fenfibilis fabstan : tia, o quomodo: o bac quidem enim at materia, illa uero ut forma, quia alfus: tertia autem, que ex bis.

Digressio

feum,

Epilogus.

- Concludit omnis, qua dicta sunt in praceden : tibus, dicens: quòd manifestum est ex præceden tibus, quid sit sensibilis substantia, & quomodo dicitur uno modo substantia materia, alio modo forma, tertio modo compositum ex his... Notandum est, quòd Commen. exponens illud uer-Aner, con- bum, quod differentiæ passiuæ in tertia spé quaera Alexa. litatis non sunt substituz, dicit: quòd opinio quo Aphrodi - rundam fuit, quòd calor, qui est qualitas passiua, hoc est inferens passionem, est differentia substă tialis ignis:quorum ratio fuit (secundum ipsum) quia ad remotionem caloris remouetur ignis;illud autem est substantia, uel de substantia alicuius, ad cuius remotionem res remouetur: hoc au temlimprobat Commenta, quia impossibile est, quòd illud, quod est substantia in uno, sit accidés alteri:cum enim natura entis dicatur æquiuocè (secundum eum) de substantia, & accidente; impossibile est, quòd illud, quod est substantia in uno, sit accidens in aliquo: sicut est ratio caloris, quòd respectu unius sit substantia, & respectu al terius sit accidens: omnis enim ratio, que quidé in uno est substantia, & in alio accidens est ratio æquiuoca. Concludit ergo Commen. quòd si hoc esset, scilicet quòd calor in igne esset differentia substantialis, sequeretur quòd composita calida haberent diffinitionem ignis, quia participarent formam substantialem ignis: sequeretur etiam quòdipsum calidum, quod est compositum ex su biecto & caliditate, effet unum in actu, & duo in potentia, quod est impossibile in composito ex qualitate & subiecto; quia compositum ex subie errea.33.4 cto & accidente, est duo in actu: sicut in Septimo pluries oftensum est: sic ergo calor, qui sequitur formam ignis, est calor maximus, & motus ad su perius, & est de genere accidentium, & non sub Ad argumentum uerò respondet Comment.quòd ignis non remouetur: ad remo tionem enim risibilis remouetur homo, & tamé non propter hoc sequitur, quòd risibile sit sorma substantialis hominis; sed quia ad remotionem

nitas?quies in aeris pluralitate: aer quidem mate- A risibilis remouetur sorma substantialis hominis; ad cuius remotionem remouetur homo;ideo ista remotio non est nisi mediante forma substantiali:similiter ad remotioné caloris remouetur forma fubstantialis ignis,& per consequens remotte tur ignis: multa enim funt, quæ requiruntur ; & concurrunt rei, quæ tamen non sunt de substantia uel essentia rei: licèt ergo ignis non possit exi, stere fine calore, non tamen calor est de essentia : ignis, Paleston in Indial of

Oportet autem non ignorare, quia aliquando la-TEX.7. Cap 3<sup>m</sup> tetsutrum fignificet.nomen compositam substantiã, 🦙 aut actum & formam: Vt domus, utrum significet; communiter, quia tegumentum ex lateribus, & lapidibus sic compositis; aut actus & speciei quia te ; gumentum? Et linea utrum dualitas in longitudi. nesaut quia dualitas? Et animal sutrum anima in corpore aut anima? Hec namque substantia & Ani, Etus corporis alicuius.

Postquam determinauit de materia, & forma, Inquisitio & composito; mouet quasdam quæstiones, & du- de forma. bia circa hoc. Et diuiditur in tres partes, quia primò mouet quoddam dubium circa formam tu secundò mouet circa materiamitertiò circa com positum. Secunda ibi[De materiali autem subitantia oportet non latere] Tertia ibi [Dubitatio], ne uerò dicta.] Prima in duas, quia primò mouet quandam quæltionem de forma per comparation nem ad nomen, ibi[Non uidetur itaque quæren, tibus syllabam ex elementis.]Prima in tres, quia primò mouet quæstionem: secundò soluit eam: tertiò oftendit, ad quid tendit prædicta questio, & ad quid non. Secunda ibi [Erit autem utrique, & urri[que] Tertia ibi[Verùm & hæc ad aliquid : aliud quidem.] Primò ergo ponit quæstionem, dicens; quòd fi uolumus benè uidere natura formæ,oportet non ignorare, quod aliquando latet, utrum nomen significet compositum, & forma; an lignificet iplam formam folum; & utrum hoc; nomen domus sit signum alicuius nominis com, politi communis?& utrum significet aliquid copositum ex lateribus, & lapidibus, & tegumeto? ita quòd tegumentum siz ibi pro forma, lateres, ; & lapides pro materia: an tantum significet tegumentum, quod est forma? & utrum linea signi; ficet dualitatem in longitudinem, ita quòd dua-, litas fit pro forma longitudo pro materia?an tan tùm significet dualitatem, quæ uidetur, esse

Quæreret quis, Quid mouet Philosophum ad , Quaftio. quærendum istam quæstionem? Dicendum est,; quòd si effet uera opinio Platonis, scilicet quòd, esset dare formas separatas à materia, nomen si-Ad cuius euiden- Einsdem est gnificaret folam formam. tiam notandum est, quòd eiusdem est scientia, geia, diffo, diffinitio, & nomen: quod eiusdem sit scientia, & co nomen. diffinitio patet; illud enim solum, quod est diffini, bile, scibile est scientia disfinitiva; & ideo quia; indiuidua diffinibilia non funt, ideo non cadunt sub natura scibilitatis; cum enim dissinitio sit cer.

Tt 3 tificatio

## Metaphysicæ

intellectum, non potest diffiniri, & per consequens nec sciri: talia autem sunt individua: quòd autem eiusdem sit diffinitio, & nomen, patet per Ten. co. 28. Philosophum supra in Quarto huius, qui ponit, quòd ratio, quam significat nomen, distinitio est: imaginatur enim,quòd eadem est realitas,quam dicit nomen, & quam dicit diffinitio: licet per alinm, & alium modum. & hoc est, quod dixit Philosophus in Quarto, quòd ratio, quam signisti; cat nomen, elt diffinitio: Quia ergo ita est, quòd einsilem est diffinitio, scientia, & nomen, ut declaratum est;ideo,quia Plato credidit,quòd formæ separatæ est scientia, eo quòd illud, quod sci tur, necessarium est, & inuariabile: ideo sequebatursquod einsdem esset disfinitio; & per conse- F quens quod eiusdem effet nomen: Quod queent " ratio Platonis non teneat, dictum est aliàs, quia res uariabiles possunt habere aliquas rationes in uariabiles; ratione quarum de eis est disfinitio, &

> Erit autem utrique, & in utrisque animal, non ut ma ratione dictum sed sicut ad unum.

plices.

"Polita quaftione, ponit folutionem eiufdem." Solo gonis. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd aliqua nomina funt, que tantum fignificant unum: Meiamubi & ilta nocantur nomina uniuoca: quædam funt, quæ significant diuersa ex requo & primo, sieut canis:& ilta uocantur æquiuoca : quædam funt > qua fignificant multa, fed non ex aquo, fed unu in respectu ad aliud. Et hoc modo dicit Philoso- G phus, quòd unum & idem nomen significat com politum,& formam, sed non exæquorquia unum in attributione ad aliud: quod autem lit hoc primum significatum, & quod secundum, non determinat hic Philosophus. I Et hoc est, quod di cit litera, quòd animalihoe est, istud nomen animal, crit dictum in utrisque, idest in composito, & in forma; non secundum unam rationem, sed quafi ad unum, idest in respectu ad aliud. Deinde cum dicit.

TEX.S.

Verum & hac ad aliquid aliud quidem differunt; ad quastionem nerò substantia sensibilis nibil. Nam quod quid erat esse speciei, & actui existit: nam anima & anima esse, idem. Homini uerò esse, or homo, non idem; nisi & anima homo dicatur. Sic autem alicui quidem, alicui uerò non.

Hic remouet guandam dubitationem, que posset oriri ex ista solutione:posset enim aliquis credere, quòd quia utrunque, scilicet compositum,& forma significatur ab uno nomine, ideo funt idem. Hoo remouet, dicens: quòd hæc, idest forma & compositum ad aliquid aliud, hoc est in aliquo differunt; ad quæstionem uerò substantiæ sensibilis nihil, idest in quæstione, qua quæritur, Vtrum substantia sensibilis, & forma significentur per idem nomen, nihil differunt : quasi dicat in hoc non different, quòd habeant se sicut prius & posterius: quod autem differant in se, & per consequens different secondum prius & posto-

tificatio de re, quod certificari non potest apud E rius patet: quia forma, & quidditas idem sunt; & tamen compositum, & quidditas non sunt idem. Et hoc est, quod subdit Philosophus; quòd ipsum : quod quid erat esse, hoc est quidditas, existit idé speciei,& actui;sicut idem est anima & animæ es fer& tamen non est idem homo, & hominis efse, idest quidditas: nisi homo esset anima, idest nisi totalitas hominis esset sola sorma: quasi dicat, sicut est impossibile, quòd totum sit sorma, quz est pars:ita est impossibile, quòd compositu sit quidditas:sic ergo compositum,& forma partis aliquando non different, ut dictum est.

Notandum est, quòd unumquodque sicut se ha- Res sem se bet ad intelligi, ita se habet ad significari: & ideo habet ad in uidemus, quòd abstracta, licet existant secundum felligi, ac remin subiecto, tamen quia possunt intelligi si- ad significa ne subiecto, possunt præter illud significari: quia ergo ita oft, quòd compositum non potest intelli gi præter formam partis, ideo nunquam potest si gnificari compositum, quin semper significetur forma partis. Et ideo dicit Philosophus, quòd unum & idem nomen est, quod significat compositum & formam; & quantum ad hoc non diuerlificantur:immo lignificato composito lignifi catur forma partis: licut fignificato toto, fignifica tur pars.Licet autem in hoc conveniant, tamen in also different: quia quidditas formæ,& formæ. sunt idem: quidditas autem compositi non est idem quod compositum. Vtrum autem forma. partis, & quidditas fint idem: & Vtrum compoli-; tum, & quidditas non sint idem, ut uidetur hic uelle Philosophus; patere poterit infra in Quæ-'stionibus....

Quæreret quis, Vtrum nomen speciei signisi- Questio. cet formam tantum, uel compositum? Videtur, quòd formam tantum:quia Primo Cœli,& Mun Com. 55. 8 di dicitur, quòd cum dico cœlum, dico formam; text. 16.76. cum dico hoc cœlum, dico materiam; sed cœlum 92.96. 5 est nomen speciei, ergo & c. Contra: illud, quod com.95. est de essentia speciei, debet significari per nomen eius : sed materia & forma sunt de essentia speciei materialis, ergo significatur per nomen. Responded ad hanc quæstionem respondet Có- Response mentator, quòd unum, & idem dicitur de com- Com polito, essentia, & forma: non tamen quòd ista si Questiam. H gnificentur uniuocè ab uno nomine, sed secundùm priùs & posteriùs:ita quòd nomen principa liter dicitur de forma; secundariò de aggregato. Probat autem hoc: quia omne, quòd significatur, significatur secundum quòd est in actu, scilicet essentiæ, & non essentiæ: actualitas autem essentiæ inest composito per formam, l& ideo nomen principaliùs significat formam: cum enim fuerint duo, quorum alterum est causa alterius; causa est dignior habere illud nomen, Regula quàm caulatum:licut quia res calidæ non funt ca lidæ nisi per calorem ignis, ideo nomen caloris priùs contingit igni, quàm aliquibus aliis: cum ergo compositum non habeat esse actu niss propter formam, ergo non habet nomeninifi propter

sormæ; & per priùs quàm conueniat ipsi composi to:dicere autem quod forma partis lignificetur noie speciei primò, & principaliter; non uidetur uerum: illud enim, quod significabatur nomine speciei, est essentia speciei: de essentia autem speciei sensibilis est non solum forma, sed etiam ma teria. Ad idem; ratio, quam fignificat nomen, est. disfinitio; ut patuit per iam habita; ergo sicut res Tex. 2. nide se habet ad diffiniri, ita se het ad significari; in sex to autem huius dictum est, quod in diffinitione substantiæsensibilis capitur materia, & sorma; er go iplum nomen lignificat compolitum ex mate ria & forma. Praterea, quod fignificatur nomine speciei, prædicatur de individuo; individuum est compositum ex materia & forma, ergo &c.

Alia uia, quando quaritur: Vtrum nomen signi Alia respo food quafe ficet formam, uel compositum? possumus ista que stionem foluere tribus modis:primò distinguen-Forma da. do inter formam partis, & formam totius: si ergo quastio sit de forma totius, certum est, quòd nomen speciei significat formam, sicut homo signifi cat humanitatem; ita quòd principaliter signisicat humanitatem, secundario significat aggregatum ex humanitate, & habente humanitatem. Et hoc modo intendebat fortè Commentator, dicens:quòd nomen speciei significat priùs forma & posterius coposituilicet.n. ho significet huma nitatem, & hentem humaninate, tamen propriùs dictum est, quòd fignificat humanitatem, & consignificat habenrem humanitatem:& quia significatio est in habitudine & respectu ad consignisi C carionem; ideo benè dictum est, quòd significat unum in respectu ad aliud. Si autem quæratur de forma partis, quia ipsa non est tota essentia, sed pars essentiz; sie dicemus, quòd secundariò, & non principaliter significatur: ita quòd primò signisicatur tota essentia; secundariò signisicatur pars effentiæ:Hic ergo est unus modus dicendi, & foluendi.

Secundus modus soluendi est, distinguendo in ter illud, quòd significatur, & quod elt ratio signi ficandi:modus enim significandi sequitur modu intelligendi;& modus intelligendi sequitur modum essendi:in essendo autem uidemus, quòd dif fert illud, quod est, & illud, quòd est ratio essendi; quia illud, quod est, est ipsum compositum: illud, D quod est ratio essendi, est ipsa forma. Ita similiter in eo, quod intelligitur; illud, quod intelligitur, est ipsum compositum; ratio intelligendi est ipsa forma: sicut enim nihil est, nisi quod est in actu: ita nihil intelligitur, nisisecundum quod est in actu: quod autem aliquid sit in actu, hoc est per formam;ergo forma est ratio essendi, & intellige di. A simili differt quod significatur, & quod est guificatio è ratio significandi: quod enim significatur, potest per duftime esse ipium compositum; ratio significandi: est ip eta forma. sa forma: distincta enim significatio non potest esse nisi per' distinctam formam: si ergo uellemus proprie loqui, diceremus: quòd illud, quod

eam: & ideo principaliter convenit nomen ipli A fignificatur, & ipfum compositum: ratio eutem si gnificandi est ipsa forma: unde sicut in essendo compositum habet attributionem ad formam,sicut ad rationem effendi:ita similiter in significan do. Et hoc forte uoluit dicere Commentator, o unum & idem nomen aspicit compositum & for mam; sed non ex æquo: sed compositum sicut illud, quod significatur: forma autem, sicut illud, quod est ratio significandi. Et super hoc uidetur fundari ratio sua in hoc : quòd si cut forma est ratio essendi, ita est ratio intelligendi: & per consequens ratio significandi: hicest ergo secundus

Tertius modus potest esse faciendo disseren- Tertia foto. tiam inter illud, cui nomen imponitur, & illud, à quo imponitur:nomen enim imponitur habenti formam; sed tamen imponitur à forma : & quia habens formam est compositum; ideo illud nomen imponitur composito; sed tamen à forma im ponitur. Iste tamen modus idem uidetur cum se cundo;nam illud,quod est ratio significandi,& ra tio intelligendi, ratio est imponendi: & ideo iste tertius modus à secundo oritur.

Quære ret aliquis, Vtrum sit uerum, quod ui- *quasio*. detur dicere Philosophus, uidelicet quòd quiddi tas, & forma súnt idem? Respondeo, dicendum est, quòd si esset aliqua forma per se subsistens, ibi nullum dubium esset , quòd quidditas rei, esfet ipla forma; ex quo enim talis res est pura forma, tota entitas sua est forma; & per consequens fua quidditas non est nisi sua formalitas: in com politis autem ex materia & forma, magis uidetur habere dubium: quia si materia & forma sunt de quidditate rei, tota quidditas non uidetur esse sola forma. Dico ergo, quòd in talibus Philosophus aliquando accipit quidditatem pro tota es-Tentia rei: & sic accipiendo, forma non est quidditas, sed pars quidditatis: quia ex quo essentia est composita ex materia & sorma, oportet quod Materiaest materia sit pars essentiz & quidditatis. Aliquan- pars essentia. do accipit quidditatem pro eo, à quo ipsum com politum,& ipla materia est specialiter quid:& sic accipiendo, manisestum est, quòd sorma est quid ditas: licèt enim ad essentiam rei compositz concurrat materia & forma; tamen materia de se nó est quid, sed illud, quod habet quidditatem speci ficam, & hoc est per formam. & similiter quod ip sum compositum sit quid specificum, hoc est per formam specificam. Sic igitur imaginabimur, op forma ideo nocatur quidditas, fecundum istum modum:quia largitur fuo modo quidditatem ma terie, & composito:nihil autem est, quod largiatur ipsi formæ quidditatem:quia sic esset abire in infinitum. Et hoc est, quod uoluit dicere Philoso phus, quòd in composito differt quidditas, & cuius est quidditas. Et similiter possumus dicere de materia, quòd sicut differt materia & forma; ità differt cuius est quidditas, & quidditas: namque compositum, & materia accipiunt quidditatem ab alio scilicet à sorma: sorma autem non differt;

plex.

## Metaphysicæ

modum accipiendi:quasi dicat Philosophus,quid ditas materiæ est aliquid receptum in materia.

Non uidetur itaque quærentibus sillaba ex elementis esse & compositione: nec domus latens & compositio: & boc relte non enim compositio et mix tio ex bis est, quoru est compo et mixtio: similiter at nec aliarum nihil:ut limen positione, non ex limine positio, sed mazis hoc ex illa. Neque itaque est homo animal & bipes, sed aliquid oportet esfe, quod prater hoc est si hoc, materia. Neque autem elemen: .tum, neque ex elementis, sed substantia, quod auferentes materiam dicunt. Si ergo haç causa ipsius ef se & substantia hac ipsam utiq; substantia no dicet.

forme.

Ponit qualdam proprietates formæ. Et diuiditatem in comparatione ad materia: secudò una quam habet forma, que sumitur in comparatione formæ ad generationem & corruptionem: & unam, quæ sumitur in comparatione formæ ad materiam. Secunda ibi [Necessarium itaque] Ter tia ibi[ Palàm autem quia & si sint .] Prima pro-: prietas est ista:quia licet materia & forma concurrant ad compositum; tamen non concurrunt ex equo: & hoc quia principalis ratio essendi est. ipsa forma: unde ipsa forma est ratio essendi, & 1 materix,& composito. Et hoc est, quod dicit lite ra:quòd syllaba non est equaliter ex elements: hoc est ex compositione, idest forma: licer enim ad materiam syllabæ concurrant elementa, idest litere,& compositio: tamé compositio tenet prin cipalem locum:quod patet ex hoc, quòd litere ali ter & aliter compositæ, faciunt aliam, & aliam syllabam:similiter licèt ad domum concurrant lateres,& compositio; tamen recte dictum est, quòd compositio, uel forma tenet primum locum: cuius ratio est, quia in his, que habent esse per com politionem & mixtionem, non funt ratio essendi; sed e conuersò, compositio & mixtio ipsa est ratio essendi. Sicut dico de issista dico de aliis: licèt enim ad naturam liminis concurrant, materia, & politio; quia limen non est nisi materia; sic uel sic disposita; puta superius, uel inferius: nontamen limen habe esse ex limine, hoc est ex materia liminis; sed magis hæc, scilicet materia ha bet esse ex illa. Et breulter in omnibus compositis oportet dare aliquid præter hoc; ut animal bipes non folum materia est. Hoc autem, quod datur præter materiam; nec est elementi, nec ex elementis, ut dictum est in fine Septimihuius; sed est substantia rei; quam quidam dicut esse se la contrata de  contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata del contrata del contrata del contrata de la contrata del contrata Opin. Plato Platonici quod tamen falsum est. Si enim causa nicorum de Iplius esse, x causa essendi; impossibile est, quòd sit separata ab ipsa materia; qui autem ponunt ip fain separatant, ipsam quidem non dicerent esse fubstantiam rei; quòd enim sit substantia rei, & Tit separata à re, implicat contradictionem. Deinde cum dicit.

Necessarium staque hanc aut sempiternam ef-

quia ipla est iplamet quidditas secundum istuin E se, aut corruptibilem sine corrumpi, aut fattam effe line fieri. Monstratum autem est & declaratum in aliis, quia speciem nullius facit, nec generare, sed ef-

ficitur boc:fit autem quod ex bis.

Ponit secundam proprietatem formæ mate- secuda pro rialis in habitudine ad generationem. Et dividi- priesas fortur sui duas partes, quia primò ponit proprietatem:secundo excusat se à solutione cuiusdam di cti: tertiò soluit quandam solubitationem Antiquorum ex præcedentibus declaratis. Secunda [Si autem sunt corruptibilium] Tertia ibi [Quare dubitatio.] Dicit ergo, quòd proprietas formæ est, quod necesse est ipsam esse sempiternam: necesse est este ipsam corruptibile sine corruptione, & factam sine fieri, & hoc quia mon tur in tres partes: quia primo ponit unam proprie, p. stratum eft in Septimo, & declaratum; quod spe- Pracipal cies non fit, nec generatur: sed illud, quod fit, est 100. 27. hoc compositum, quod est hoc ex his partibus, hoc est ex materia, & forma. Notandum est, có duplex est genus formarum, quia quæda sunt Duplex ge. formæ, quæ sunt per se subsistetes: quedam sunt per se torma, qua funt in materiaide primis formis ue- rom. rum est, quòd sunt sempiterna, & ingenerabiles: de secundis formis nerum est, quòd fiunt sine fie ri,& corrumpuntur fine corrumpi: compositum erim fit per se, forma autem per accidens; ita o unum & idem fieri aspicit compositum per se. & formam per accidens. Vult ergo dicere Philo sophus, quòd non funt duo fieri, que aspiciunt co politum, & formam: sed unum & idem, quod pro G. priè, & per se est ipsius compositi, est per accidés formæ:quasi enim dicat,quòd forma sit sine sieri proprio, sed fit per fieri compositi: & similiter corrumpitur fine corrumpi proprio, sed corrum pitur per corrumpi compositi. Vult ergo Philoso phus dicere in ilta proprietate; quòd forma, uel nullo modo fit, & est sempiternatuel si fit, fitper . in Burning formam compoliti.

Si autem voruptibilium substantia separabiles, nondum palàm. Attamen quia quorundam non con tingit, palam. Quacunque non possibile est prater ipsa alia esse, ut domus, aut uas.

Forsan quidem nec substantia funt, nec aliqua ip TEX.9. sa bec, nec aliquid aliorum, quacunque non natura constituta sunt. Natura enim solam utique quis po

net eorum incorruptibilibus substantiam.

Extendit se ad solutionem cuiusdam dicti du- Dubitatio, bii: fuit enim dubium apud Antiquos. Verum for & Johnson me corruptibiliu sint separatæ, sicut ponebat Pla emsdem. to? Dicit ergo, utrum formæ corruptibilium fint separatæ, sicut posuit Plato, nondum est palàm: tamen poterit manifestari; quòd auté sormæ quo. rundam non sint separatæ, hoc est manifestum; sicut in formis his, quæ no possunt esse præter ma. teriam, ut in formis arificialibus, ut domus, & uas, & similes quæcunque formæ non sunt constitute per materiam, sed per artem, non sunt sub stantia, sed accidentia: & si non sunt substantia, non funt substantiæ separatæ, quia omnis substan. tia leparata lubliantia estiin artificialibus enim est mate-

rum mate-

Videtur im est; materia autem substantia; in naturalibus auté Prognatio utrunque, scilicet materia, & forma substătia est: apparens so & ita sola natura est de numero corum, quæ sunt m:nam to substantia in corruptibilibus, hoc est, in naturali-\*a fubstan- bus:aliquis ponit substantiam in artificialibus. tia artificia Deinde cum dicit.

Quare dubitatio, quam Antisthenici, & sic indo ria: unde Eti dubitauerunt, habet tempus quoddam, quòd non Plato artist est ipsum quid est diffinire: terminum enim rationem cialium for esse longam. Sed quale quid est contingit dicere ; si-mas non po cut argentum quidem, quid est, non ; quia aut quale stamnum.

Ex declaratis in præcedentibus foluit quanda. dubitationem. Et duo facit; quia primò ponit du bitationem: secundò eam soluit, ibi [Quare sub- B stantiz est quidem.] Ad cuidentiam primi notan Opinionegă dum est, quòd quidam Antiqui negabant diffini tionem:quia si aliquid diffiniretur, per partes dif finiretur; & qua róne illud diffiniretur, & partes eius disfinirentur per alias partes; & ita erit abire in infinitum in diffinientibus; cum ergo processus in infinitum sit impossibilis; ergo im possibile est aliquid diffiniri. Hi autem argue bant sicut non docti in Logica: quia ex Logica habet ostendi, o non omnia diffinientia diffiniu tur, sed est ibi status. Dicit ergo Philosophus, 9 dubitatio, quam Antisthenici, non benè docti in Logica de diffinitione mouent, habet quoddam tempus, ut scilicet soluatur. Dicebant enim, quia non conuenit ipsum quid diffinire, hoc est decla- C rare per disfinitionem; quia si hoc esset, continge ret in infinitum procedere; hoc est, disfinitionem esse rationem longam, hoc est, infinitam: quia es set infinitas in diffinientibus. Licet autem nega rent diffinitionem, nó tamé negabant descriptio nem, & aliqualem declarationem: non enim con uenit dicere, quid est aliquid; sed tamen benè couenit dicere quale quid est; sicut non contingit dicere, quid elt argentum, propter prædictum in conueniens; quale at quid est puta quod est tale, quale est aliquod stamnu, benè cotingit dicere.

Quare substantia est quidem cuius contingit esse. terminum & rationem, puta composita; siue sensibi lis fuerit, siue intellectualis. Primorum autem, ex. quibus hoc, non est; siquidem aliquid de aliquo signisi cat ratio diffinitiua; & oportet boc quidem ut mate riam esse, illud uerò ut formam.

Soluit prædictam dubitationem: quæ solutio est in hoc;quòd illud,quod diffinitur, est compo-Solo dubita situm; principia autem componentia non dissiniuntur, sed est ibi status. Ideo aut mouet hic ista dubitationem,& soluit eam; quia superius dictu est, quòd diffinitio substantiæ simul compræhendit materiam,& formam;ita quòd est rei compo sitz.Dicit ergo Philosophus soluendo, quòd sub stantiæ compositæ contingit esse terminum,& ra tionem; siue ista substantia sit composita, siue sit intelligibilis:uocat hic intelligibilem, eo mó quo aliquid est compositum ex genere & dria; quæ

est materia & forma: forma quidem accidens A sunt conceptus intelligibiles: primorum autem, ex quibus est composita hæc substantia , non est diffinitio; alias esset abire in infinitii; omnis enim Omnis ratio ratio diffinitiua dicit aliquid de alio, idest duas dissinua partes, quarum una est materia, alia est forma: si dicitaliquid ergo principia disfinirentur, essent composita ex de alique. materia, & forma; & sic esset abire in infinitum;

fed ita est status in aliquo, quod non diffinitur. Quæreret aliquis, Vtrum principia diffinitio- Questio. nis sciantur per diffinitionem? Videtur quòd sic; quia quidquid scitur, scientis compræhensione fi nitur; si'ergo principia diffinitionis sciuntur, ergo finiutur apud intellectum: rem autem finiri apud intellectum, est rem capi, & diffiniri apud intelle Aum; quod autem finite & diffinite scitur per dif finitionem, scitur ab intellectu. Ad oppositum est Prima prin Philosophus. Respondeo dicendum est; quòd pri cipia no dif ma principia dissinitionis nesciuntur per dissini- simuntur. tionem. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd ficut est in demonstrationibus; ita suo modo est Actus intel in diffinitionibus: est enim in nobis duplex actus lettus duintellectus, compositiuus, & diuisiuus; & instru- Plex. mentum huius actus demonstratio est; hic autem actus dicitur resolutorius; resoluit enim conclusiones ad premissas: ita quòd conclusiones scientiæ demonstratiuæ sciuntur;principia autem,que funt præmissæ, funt prima & si sciuntur, tamen non sciuntur per demonstrationem; quia omne, quod per demonstrationem scitur, resolubile est ad aliqua prima principia. Alius actus intellectus Habitudo cst, qui est terminorum appræhensio; & instrume inter demotum huius actus est diffinitio:&sicut in demostra 🚾, & diffo tionibus ultime propositiones resoluuntur ad pri "em. mas;ita in disfinitionibus termini compositi refoluuntur ad simplices: & sicut in demonstrationi bus primæ propositiones ita sciuntur, quòd non sciuntur per demonstrationem; ita in diffinitione principia diffinitionis ita sciuntur, quòd non sciu tur per diffinitionem:ita quòd scire terminos, est in plus, quam scire diffinitionem; sicur scire propolitiones complexas est in plus, quam scire per demóstrationem.Imaginatur enim Philosophus quòd in omni scire demonstrativo est aliqua re- Scire demofolutio possibilis conclusionum ad præmistas; & stratinu, est ideo scientia premissarum est aliqua resolutio pos scientia premissarum est aliqua resolution pos scientia premissarum est aliqua premissarum es fibilis premissarum, & diffinitiones terminorum; & ferre dif & ideo sciétia diffinitiua est aliqua resolutio pos sinumum. sibilis diffinitionum ad principia diffinientia:in principiis autem diffinientibus est status. argumentum quando dicitur, quòd omne, quod Ad argume scitur, scientis appræhensione finitur; cuius ratio tum. est, quia omne, quod scitur, ab intellectu pertran situr; ab intellectu autem pertransiri idem est, qu ab intellectu finiri. Dicendum, quòd finiri apud Ab intelleintellectum potest esse duobus modis: aliquando du pertran enim istud oritur ex hoc, quòd res resoluitur ad ri, duplici-principia sua; ita quòd rem dissiniri & siniri, ide rer.

ri, idem est, quòd sciri per dissinitionem: secundo

est quòd rem resolui; & hoc modo rem pertransi

modo largiùs accipitur finiri apud intellectum;

## Metaphysica

pro eo, scilicet quod capitur perfecte ab intelle- E mæ disfinibilis sit numerus unitatum? Videtur co Au, siue sit principium resolutionis, siue non: & isto modo principia diffinitiua sciuntur.

TEX. 10.

Palàm autem, et quia si sint aliqualiter numeri, substantia sic sunt, & non ut quidam dicunt, uni

Tertia pro-

Ponit tertiam proprietatem formæ per repriesas for- spectum ad numeros, ostendens quod forma aliqualiter sunt numeri. Et dividitur in tres partes, quia primò ponit intentum suum: in secunda parte probat illud:in tertia parte probatú con cludit. Secunda ibi [Nam diffinitio numerus qui dam] Tertia ibi[De generatione quidem & corruptione. ]Dicit ergo primò, quòd manifestum est, quòd substantiz formales hoc modo sunt nu meri, sicut dictum est:no autem sunt numeri uni tatum, ut quidam dicunt.

Qualtio.

Quæreret aliquis, Quomodo sit manisestum, quòd substantiæ sunt numeri? Dicendum est ad hoc, quòd statim declaratum est, quòd omnis forma diffinibilis est composita: ita quòd in omni forma diffinibili est numerus principiorum disfinientium. Quasi ergo dicat Philosophus: declaratum est, quòd omnis sorma diffinibilis numerum habet principiorum, & ideo non est impossibile, quòd formæ secudum istum modum sint numeri. Si tamen ita dicimus, obii ciet aliquis, quia secundum hoc non omnis forma erit numerus, quia declaratum est, quòd sorma diffiniens, numerum non habet; aliàs esset abi re in infinitum. Ad quod dicendum est, o ficut G fuo modo imaginaremur in numero op quidquid est ibi, uel est numerus, uel est principium nume ri, ita suo modo imaginabimur in formis diffinie tibus, quòd quidquid est ibi, uel est numerus, uel est principium numeri, quantum ad formam sim plicem, que est principium forme disfinibilis.

Quastio. sit diffinibi lis, and re-

Doffrina

Anicenna.

Quæreret aliquis, utrum ille numerus formæ fit femper numerus realis? Dicendum est, quòd non. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd ad hoc quòd aliqua forma possit disfiniri, non plus requiritur, nisi op possit resolui in genus, & diffe rentiam: numerus autem generis, & differentiæ non semper est realis, nec semper arguit differen tiam realem: sed aliquando est intentionalis. Scié dum tamen, quòd in omni forma diffinibili secu dùm Auicen.in Octauo suz Metaphysic.quidditas differt ab esse: unde illa forma, cuius essentia est suum esse, nec genus habet, nec differentiam: fi autem ita est, in omni forma disfinibili est numerus quidditatis, & essentiz; sed tamé quia quid ditas,& esse non differunt realiter, ut ostesum est in Quarto huius: sequetur adhuc, quòd propter hoc, non est numerus realis: similiter in omni for ma dissinibili differt quidditas & cuius est, hoc est individuum; quia tamen non oportet, pquidditas,& indiuiduum differant realiter; ideo non oportet, quòd in forma diffinibili ponatur nume

78.

Quastio. Quareret aliquis tertio, Vtrum numerus for-

sic, quia impossibile est separare numerum ab unitate, & omnis numerus unitatum est; si ergo hic est numerus, erit numerus nuitatum. Cuius Non contrarium uult Philosophus. Respondeo dupli- "" est anci uia possumus declarare, quòd iste numerus no est numerus unitatum: una uia est faciendo diffe rentiam inter numerum, quo numeramus, & numerum numeratum: secundò faciendo differen tiam inter numerum transcendentem, & nume- Memers rum qui est in genere quantitatis: & hoc dico sup diplex. ponendo, quòd ista divisio, quæ cómuniter ponitur, sit uera. Ad euidentiam primæ uiæ sciendū, quòd numerus, quo numeramus, potest uocari numerus rerum habentium unitates; sic ergo numerus numeratus idem est, quòd numerus appli catus ad res: quia ergo numerus formæ disfinibi lis nó est numerus abstractus à rebus, sed magis est numerus reru;ideo non det dici numerus uni tatum, sed numerus rerum habentium unitates. Imaginabimur enim iam (ficut dictum eft) cp nu merus, qui est i forma diffinibili, est propter nu merum principiorum formæ disfinibilis; numerus autem principiorum non est numerus unitatum simpliciter, sed est numerus unitatú applica tarŭ ad res: illi ergo, qui ponebant mathematica esse substantias rerum, posuerunt quòd numerus, quo numeramus, esset substantia rerum: hoc autem est falsum, quia licet substatia rerum confiltat in quodam numero, ut dictum est; tamen iste numerus non est numerus simpliciter, sed est numerus applicatus ad principium rei disfini bilis: (ic ergo patet prima uia.

Secunda uia patet sic; quia numerus, qui hic Secularia est, est numerus formæ diffinibilis; forma autem diffinibilis est in omni prædicamento, licèt magis propriè in prædicamento substantiæ, quam in alio prædicamento, ut ostensum est in Septimo: si ergo forma dissinibilis est in quolibet præ dicamento, ergo & numerus forme diffinibilis poterit reperiri in quolibet prædicamento: quod autem reperitur in quolibet prædicamento, tran scendens est, & per consequens non est numerus unitatum:quia numerus unitatum estille,qui est in prædicamento quantitatis: nam numerus, qui est in prædicamento quantitatis, est numerus, qui diuidit unitatem continui: & ita est numerus unitatis diuisæ per multas partes.Sic ergo illi, qui ponunt, quòd numerus est substantia rerum, posuerunt quòd numerus, qui est in prædicamento quantitatis est substantia rei: nos auté, qui ponimus, quòd numerus est infra formam diffinibilem, non ponimus, quòd ille numerus sit in prædicamento quantitatis, sed est tanti ambitus, quanti est forma diffinibilis. Ad argumen tum dicendum est, quòd non arguit, quòd nume rus unitatum simpliciter, uel unitatum mathema ticarum sint in omni numero:sed benè arguit,q in omni numero est aliqua unitas, talis, qualis est ipse numerus; ut unitas transcendens in numero

Digitized by Google

transcenden-

t ranscendenti, & non alia. Deinde cum dicit. Nam diffinitio numerus quidam est, diuisibilis in indivisibilia: Non.n.infinitæ rationes, & nu merus autem tale.

Wide pag.

44.D.

Probat quod dixit, o forma diffinibilis Commeniteia est sicut numerus: & hoc probat tripliciter, seinter nume cundum quòd ponit tres conuenientias, & si-\*\*\*, et for- militudines inter numeru & formam dissinibi mam diffini lem:Secunda ibi. [Et quemadmodú nec à nu mero]. Tertia ibi. [Et quéadmodu nec numerus habet nec magis.] Dicit ergo, o si dissini tio est quidam numerus, oportet quòd forma distinibilis sit quidam numerus: si.n. forma, & B diffinitio idem funt;omnem numerum, quem includit diffinitio, includit forma diffinibilis: Prima autem conuenientia inter numerum,& formam diffinibilem, tiu iffinitione est ilta, quòd ficut numerus est divisibilis in non divisi bilia; quia est resolubilis ad unitates, quæ ampliùs non diuiduntur:ita fimiliter forma diffini bilis,& diffinitio est resolubilis ad aliqua indiuisibilia:rationes .n. hoc est, diffinitiones non funt infinitz.i. non procedunt in infinitum. Notandum est, quòd (sicut probatum est in Secundo huius) est dare statum in coceptibus for malibus; & quia diffinitiones componuntur ex conceptibus formalibus; ideo est dare statum in diffinitionibus: eo modo quo diffinitio spe ciei specialissimæresoluitur ad formam subalterni;& diffinitio subalternorum ad diffinitionem generalissimi, & ibi est status: Benè igitur dixit Philosophus, quòd sicut numerus resolui tur ad aliquos eonceptus indiuisibiles, qui ampliùs non dividuntur: ita & forma diffinibilis. Deinde cum dicit.

Et quemadmodum nec à numero ablato aliquo, aut addito, ex quibus est numerus, non adhuc idem numerus est;sed aliter: quamuis minimum auferatur, aut addaturesic nec diffinitio, ne c quod quid erat esse, nec adbuc erit ablato aliquo, aut

Expositio

Ponit secundam convenientiam inter nusecunda co merum,& diffinitionem, siue formam diffinibi menientia. lem:Et dividitur in duas partes: quia primò po D nit hanc secundam conuenientiam: secundò po nit quandam differentiam inter ea ibi, [ Et nu meru oportet esse.]Dicit ergo primò quòd có uenientia est inter formam diffinibilem ex una parte,& numerum ex alia:quia sicut in numero, uno addito, uel remoto, semper uariatur numerus in specie: ita similiter addito aliquo; uel subtracto à diffinitione, semper uariatur diffini tio, & forma diffinibilis. Notandum est, quòd Commentator hunc passum sic exponit:quòd si cut in numero, addita unitate, uel subtracta, sp uariatur species numeri; ita similiter in diffinitionibus, addita, uel subtracta una differentia, semper uariatur disfinitio. Exemplum eiusdem est, quòd si diffinitio animalis est, quòd sit corpus nutribile, sensibile: si subtrahatur ab ipsa sen

sibile, quod est prima differentia; remanet corpus nutribile, & sic remanet diffinitio uegetalium:si autem eidem diffinitioni addatur rationale, ut dicatur sic: corpus est sensibile rationale, tunc mutatur diffinitio animalis ad diffinitionem hominis. Videtur ergo imaginari Philo fophus secundum istam expositionem, quideo Que forma forma se habent ad modum numeri; quia sicut se habent si in numeris nunquam reperiuntur duo numeri (ut numeri, in æquali gradu;ita nec duæ formæ:& ficut numerus femper addit fuper alium numerum gra dum aliquem, quo subtracto ampliùs non rema net ipse numerus specificus; ita similiter quæli bet forma nobilior addit aliquem gradum super formam inferiorem; quo subtracto, ampliùs non remanet: V trum autem quilibet gradus ua riet speciem, poterit patere in fine lectionis.

Et numerum oportet esse aliquid, quo unus, qo nune non habent dicere quo unus siquide est unus. Aut enim non est, sed ut aceruus: aut siquide est, dicendum quòd quid est faciens unum ex multis. Et diffinitio una est. Similiter autem neque banc

habent dicere: & meritò accidit .

Ponit differentiam inter numerum, & diffinitionem: quæ differentia est in hoc: quòd aliter dissinitio est una, & aliter numerus est u- Differentia nus. Et duo facit, quia primo ipse osten-rum, co dif dit, quòd numerus non eodem modo habet vni taté,& ipla diffinitio:secundò ostendit, quæ dif finitio est una, ibi [Eiusde.n.ronis & suba unu] Dicit ergo primò, quòd si omnino similitudo est inter numerum & disfinitionem; oportet da re aliquid, quo numerus sit unus: quod quidem dari non potest.s.aliquid quo sit unus:aut. n. no est unus, aut est unus sicut aceruus, hoc est per quandam aggregationem: aut si est quidem nu Que diffe merus unus sicut diffinitio: dicendum est, quid ma. est illlud, quod facit unum ex multis in numero:diffinitio .n.est una; & ideo est aliquid, quod facit eam unam:quia est una per ultimam differentiam, ut oftensum est in Septimo: si autem Text. con disfinitio esset una sicut numerus, meritò acci- 42.00 inde deret co non possit dari, quo hæc diffinitio esset una, sicut nec in numeris. Notandú est, quòd numerus coponitur ex multis unitatibus actu discretis:quando autem multa sunt actu discre ta, ex illis non potest fieri unum, nisi sicut aceruus,& per quandam aggregationem: similiter ex quo illæ nnitates, & partes totius sunt actu discretz;non est maior ratio, quòd sumatur ra tio totius ab uno, quam ab alio: quia illud, à quo sumitur ratio totius, debet se habere in actu, & reliqua in potentia:sic ergo in talibus non est dare quòd sit unum: si ergo disfinitio esset numerus, non esset dare unam partem, quæ saceret magis unum, quam aliam: sic autem se non habet, sed una pars diffinitionis est in actu, & reliqua in potentia; & ideo est ibi dare quo sit unum.s.illam partem, que est formalis respectu aliarum:quam uocamus ultimam differentiam.

· .:

Eiusdem

# Metaphysica

Eiusdem.n. rationis & substantia unum ita.sed E quod autem consistit in indiuisibile, non potest non (ut dicunt quidam,) ut unitas quedam existens; aut punctum: sed endelechia & natura quædam.

Que diffe :

Ostendit, quomodo diffinitio est unum, dicens:quod eiusdem rationis, & eodem modo est unum substantia rei, & diffinitio declarans substantia:sicut ergo substantia rei est una per actum,& per formam: ita disfinitio est una per ultimam differentiam: non.n. est una diffinitio indiuisibilis, ita quòd sit una ad modum unita-Diffi est in tis, quæ est principium numeri, aut admodum dicas unam puncti, ut quidam dicunt; sed dissinitio est per endelechiam & actum; & unaqueque diffinitio est indicans unam naturam, & ideo una est.

Et quemadmodum nec numerus habet magis uel minus, nec qua secundum speciem substantia: ∫ed ∫iquidem cum materia.

Ponit tertiam conuenientiam inter nume rum, & formam: quòd quemadmodum nume-Ista copara rus non suscipit magis nec minus, quia unus ternarius non est magis ternarius, quam alius; gede de for sic nec forma substantialis suscipit nec magis ma totius, nec minus; quia unus homo non est magis ho-E non par mo, quam alius: & si contingeret, quod forma susceperit magis & minus, non suscipit nisi pro ut est in materia.

De generatione quidem, & cor ruptione distarum substantiarum, quomodo contingit, & quomo do impossibile, o de reductione ad numerum, sit usque ad boc determinatum.

Epilogus .

Cócludit totum propositum suum, dices, quòd determinatum e st sufficienter de genera tione, & corruptione; & quomodo cótingit for mam generari & corrumpi', & quomodo non: determinatum est etiam, quomodo formæ redu cuntur ad numerum, & quomodo non.

Quastio.

Quæreret aliquis, Vtrum infra numerum reperiatur magis, & minus ? Videtur quòd sics quia semper una species numeri excedit aliam, ut dictum est supra:illa ergo species, quæ excedit,uidetur esse magis;& illa quæ exceditur, ui detur esse minùs:ergo&c. Respondeo, dicen dum est, quòd magis & minus in aliquibus reminus i als periantur, dupliciter cuenit: Primò quòd magis qdo roperi- & minus fundentur super duas formalitates di vi duplici- uersas:ita quòd magis fundatur super una for- H malitate; & minus super alia: & hoc modo magis & minus effe cam in numeris quam in formis, non elt impossibile: & hoc modo dictum est supra, quòd unus numerus excedit alium,& una forma excedit aliamika quòd nunquam re periuntur in æquali gradu. Alio modo magis & minus possunt reperiri infra unam formalita tem; eo modo quo dicimus magis album & mi nus album: & hoc modo negat Philosophus, & Ratio nume in numero nó est magis & minus; eo modo quo ri in quo co dicimus, quòd ternarius non est magis ternarius, quam alius: cuius ratio est, quia ratio cuius libet numeri specifici consistit in indiuisibili;

attingi seeundum diuersos gradus: quòd.n. ali quod fit indivisibile, & cum hoc attingatur fer fitt in ind. cundum diuersos gradus, implicat contradictio nifibili, non nem: nam quod attingitur secundum diversos attigum se gradus, non potest esse indivisibile: forma auté, cundum de quæ suscipit magis & minus; & similiter nume-dus. rus necessariò est diuisibilis: & sic non consistit in indiuisibili. Ad argumentum patet respo Al argumi sio, quia non negat Philosophus, quoniam susci 1000. piat magis & minus secundum diversas species numerorum: Vel dicendum est, quòd duz species numerorum in ratione numeri non habét magis & minus; quia ita est numerus ternarius,

Quæreret aliquis, Vtrum forma accidentalis

sicut quaternarius.

suscipiat magis & nipùs? Videtur quòd non: quia dictum est, quod omnis gradus, qui additur essentiæ, mutat essentiam : & sic magis album & minus album non crit infra unam speciem: Ad oppositum est Philosophus in Prædi camentis: qui ponit, quòd qualitas suscipit magis & minus:qualitas autem forma accidenta-Ad hanc quæstionem dicunt aliqui, o forma accidentalis potest considerari dupliciter: uno modo secundum essentiam: secundo modo secundum esse: primo modo non suscipit Solatio que magis & minus, secundo modo sic: Ratio aute primi.s.quòd non suscipiat secundum essentia, est, quia essentia accidentis sicut essentia substă tiæ non suscipit magis nec minus:nam sicut essentia substantia consistit in quodam indivisibi ligita & essentia accidentis: quod autem consstit in indiuisibili, non suscipit magis & minus: ratio autem secundi, quòd secundum esse suscipiat magis & minus, est, quia esle accidentis ha bet latitudinem:licet.n.esse accidentis sit indiuisibile; tamen potest magis & minus participa ri à subiecto, & ita potest magis & minus esse: & ita cum inelle accidentis fit fuum este, potest magis & minus effe : & fic fecundum effe fulcipit magis & minus: eo quòd suscipit secundum esse, non autem hoc habet secudum essen Hæc politio non uidetur multum ra- Impagas. tionabilis:quod patet sic:ab essentia dicitur es- tio. se, unde eë est quasi effectus formalis ipsius for mæ:sicut ergo non potest esse ipsum esse nisi ab esse, nisi quia maior uel minor essentia estinten lisforme. siuè, licèt non extensiuè oftendetur.n. infra, p non est magis & minus in esse, nisi ex eo o forma est maior & minor intensiue: & si hoc est, non confiftit in indiuifibili; unde credo, quòd i est latitudo in esse, est latitudo in essentia; & èco uerfo: Dico ergo ad quæstionem, quòd forma quælibet, quæ suscipit magis & minus, habet la titudinem in essentia: forma ergo accidentalis, pris. quæ suscipit magis & minus in esse, habet latitu dinem in essentia; ex quo oritur magis & minus in esse. Ad cuius euidentiam notandum est:

fiftit .

Digitized by Google

quòd

magis autem & minus funt proprietates ipsius es se:ita tamen quòd nunquam est magis & minùs esse, nisi ex eo quòd maior & minor est ipsa essen tia:Debemus enim suo modo imaginari in quan titate intensiua, sicut in quatitate extensiua: sicut ergo omnis quantitas extensiva habet partem ex tra partem, sic omnis quantitas intensiua habet gradum extra gradum: unde omnis quantitas intensiua habet gradus uirtuales:& sicut nullum su biectum est minus quantitate extensiua, uel maius, nisi quantitas sit maior uel minor: ita nullum esle est magis uel minus quantitate intensiua, nisi ipsa forma, à qua est istud esse, sit maior uel minor quantitate intensiua: sie ergo dico : quòd aliquod accidens suscipit magis, & mi- B Ad argam. nus, quod oritur à natura essentiz. argumentum dicendum est, quòd falsum est, q. omnis effentia consistit indivisibili: nec Philosophus uidetur ibi loqui, nisi de forma substantiali, & eius essentia.

Quæritur,Vtrum, fuppolito quòd aliqua for-: ma accidentalis suscipiat magis & minus;an susci piat secundum quòd est in materia, secundum. quod dicit Philosophus? Respondeo: dicendum est, op quacunque forma sine substantialis sine ac cidentalis suscipiat magis & minus; semper su seipit secundum quod est in materia. Et hoc bene notauit Philosophus in litera, quando dixit: quòd in forma fubstantiali non erat magis & minus; & si ibi est, non est, nisi ut est in materia. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd maius & minus C miner sunt propietates formæ: & ideo in se considerata proprietates potest dici maior & minor: quod per alia uerba dicitur, intensior, & remissior: magis autem & minus funt proprietates ipsius esse: & ideo non respiciunt formam nisi secundum esse; cum autem esse sorme sit in materia, non respiciunt formam nisi pro ut est in materia. Quod (ut melius uideatur) notandum est est : quòd sormam trahi ad magis & minus, est per uim agentis educentis formam de potentia materia: unde Com. 71.00 Quarto Physicorum Philosophus loquens de ma gis& minùs,dicit:quòd nó est imaginandű,quòd isti gradus, scilicet magis & minus adueniant ab extrinseco, sed fiunt per hoc, quod forma magis & minus per uim agentis educitur ad actumifier D go ita elimagis & minus respiciunt formam se cundum esse, quod habet in materia; quia respiciunt cam secundum quod magis & minus edu citurad actum de materia.

Quaritur consequenter, Vtrum forma sub-Respesse de stantialis suscipiat magis & minus? Responsio communis omnium Philosophiantium est, quòd non: & ad hoc adducunt rationes, quarum prima est: quòd secundum Philosophum hic, sormæ substantiales se habent sicut numeri: sicut ergo quælibet species numeri consistit in indivisibili, ut declaratum est in prima Quastione huius lectionis: ita qualibet forma lubliantialis conli-

quòd maius & minus sunt proprietates essentiæ: A stit in indivisibili:si autem cossstiti in indivisibili, non potest habere magis & minus, nec secundum essentiam, nec secundum esse.

Secunda ratio est, quia secundum Philosophum in hoc passu, quilibet gradus additus numero, uariat formam: ergo à simili quilibet gradus additus formæ, uariabit species: si autem ita est, tunc magis & minus non sunt infra candem speciem; sed minus erit intra unam spe ciem,& magis infra alia: hoc autem non quærit questio; sed quærit, utrum magis & minus sint in fra unam speciem specialissimam. Tertia ratio est, quòd si magis & minus sunt infra unam formam substantialem, sequetur quòd generatio fit motus: quod quidem patet fic; ex hoc alteratio est motus, quia forma alterabilis alteratio potest induci per gradus: si ergo sorma substantialis habet gradum & gradum, poterit induci in materiam per gradus; & per consequens poterit ibi esse motus. Quarta ratio eorum est: quod si forma substantialis habet gradus, poterit descendere in individua per gradus formales : quod uidetur impossibile : quia una formalitas est duorum individuorum eiusdem speciei, que descendit in individua per numerum,& non per gradum & gradum forme: consequentia, scilicet quòd si forma habet magis & minus, poterit descédere in individua per gra dum, patet: quia isti gradus non sunt de essentia formæ: si enim magis esset de essentia forme, ubi cunque reperiretur essentia formæ, reperiretur magis; & ita essentia formæsemper esset in tali gradu maiori: & similiter si minus esset de essentia formæ, ubicunque reperiretur essentia sormæ, reperiretur gradus minor: & est exemplum:si magis album esset de essentia albedinis, ubicunque albedo esset, & magis album esset: & eodem modo in minus albo. Si ergo isti gradus non sequuntur formam ita;oportet quòd sequan tur eam, ut individuata est; & ita forma descendens in individua per diversos gradus individuales, descendit in individua secundum diverfas rationes formales, quod est impossibile. Sequetur etiam, quòd inter individua sit prius & posterius : cuius contrarium dictum est in Ter- Vide pag tio huius: quia ubi est magis, ibi prius est: & 65. ubi est minus, ibi est posterius: quòd enim prius & posterius secundum tempora sit inter indiuidua, hoc non est ad propositum, quia iste est ordo accidentalis: p autem sit prius & posterius secundum rationem, hoc non est possibile; quia secundum hoc, ibi esset ordo essentialis. Hæc est ergo una positio uolentium dicere, quòd non est magis & minus in formis substantialibus: Quia tamen isti sundant se super dicta Aristotelis, uideretur fortè alicui uolen- Alia opinio ti tenere aliam positionem, quòd non sit om- quòd forma nino contra opinionem Aristotelis, quòd ali-Jubstatialis qua forma substantialis potest suscipere ma-susupuma. gis & minus : ita quòd si aliqua suscipit, suscipit gus es minus

Digitized by Google

Quastio.

## Metaphysica

Roex Auer, minus. Præterea Comment. suus uidetur etiam 6. 62. et 6. circa hoc dubitare; quia Primo Physi. dicit, cp in Physicorum generatione hominis non cessant partes sperma

tis corrumpi, & partes hominis generari, donec

possibiliso forma substantialis suscipiat magis&

li cŏ.40.

Gradus du. plices.

forma humana perficiatur; fi ergo introducitur successiue; igitur magis & minus est i forma sub stantiali:non enim asseruit, o non sit, sed tantum dubitat, utrum sit: & tamen non est dubium, q vi Tertia ro ex derit Philosophum in hoc passu. Præterea idem eode Auer. Commentator plane ponit, quod formæ elemen 3. Celi co. torum suscipiunt magis & minus propter appro pinquationem ad materiam; formæ autem elemé torum funt formæ fubstantiales; unde uult cp tales formæ teneant medium inter formas comple p tas, & accidentia: ita quòd formæ completæ con fistunt in quodam esse indiuisibili; formæ autem pleta, et in- incompleta, sicut forma elementorum conticompleta in stunt in quodam esse indeterminato; sicut diceque cosse tur inferius: & per consequens habent magis & minus. Si quis uult tenere hanc positionem, po test dicere, quòd aliqua forma substantialis suscipit magis & minus:quod(ut melius intelligatur) duplici divisione opus est. Prima diuisio est, quòd in forma fubîtantiali quidam funt gradus fubstantiales, quidam accidentales: gradus essen tiales sunt illi, qui sequuntur essentiam forma; ita quòd forma non potest reperiri sine illis gradibus; eo modo quo dicimus, quòd essentia hominis est in alio gradu, quam essentia asini:& tales duo gradus semper sequentur duas essentias specificas: & tales reperiuntur in formis substantialibus & accidentalibus: & de talibus dictum est ab Aristote. quòd qualibet forma excedit aliam formam in aliquo gradusuel diminuitur ab ea: & tales gradus fundant magis & minus in diuersis speciebus, sicut dictum est supra in pri-Secundi gradus funt gradus ma Questione. accidentales; & isti gradus non sequuntur essentiam forme in se, sed essentiam individuatam; eo modo quo magis album, & minus album non se quitur albedinem in se, sed in materia, scilicet in hocindiuiduo, uel in illo:& de talibus non est di H ctum à Philosopho, quòd quilibet gradus uariat speciem; quia ex quo reperiuntur infra unam spe ciem, ipsam non uariant: & de talibus gradibus non est dubium, quòd possunt esse instra candem formam specificam accidentis, ut dictum est in Quæstione præcedenti. Ad uidendum autem utrum isti gradus possint esse infra unam formă substantialem, opus est secunda divisione.

Secunda divissio est, quòd formarum quedam propter sui determinationem consistunt in esse Forma mul determinatissimo, & predicamentalis tales for me non possunt fundare magis & minus infra unam speciem; quia ex quo sunt in esse predicamentali determinato, à quocunque attinguntur; eodem modo attinguntur,& sub codem gradu; & per consequens non attinguntur secundum

ut est in materia; non ergo uidetur haberi pro im E magis & minus: & de talibus formis uerum est, quòd in eis non est priùs & posteriùs infra speciem; quia priùs & posteriùs infra speciem supponut gradum, & gradum infra speciem; quod est impossibile in sorma prædicamentali.

Alia funt formæ, quæ consistunt in esse determinato propter sui appropinquationem ad materiam; ita quòd possunt secundum magis & mi nus participari à materia; quales funt formæ elementorum: & de talibus non uidetur impossibibile, quòd suscipiant magis & minùs: magis enim & minus uidentur fundari super sormam in
minas super determinatam, hoc est super formam, que po-que funda. test terminari per uim agentis secundum diuer- em. fos gradus in iplis individuis: tales igitur formæ propter sui indeterminationem suscipient magis & minus. Si uolumus tenere istam positionem respondemus ad argumenta alterius partis.

Ad primum dicendum est, quod forma non se habent omnibus modis sicut numeri: uerum est enim, quòd sicut in numeris una species est inæqualis respectu alterius; ita quòd excedit, uel exceditur: ita similiter est in formis specificis: quantum autem ad alind est dissimilitudo, quia qualibet species numéri dicit esse suum in esse determinato & prædicamentali; non autem quæ libet forma specifica dicit esse suum in esse deter Ainato, & predicamentali . Ad lecundum dicendum est, quòd quilibet gradus essentialis bene uariat speciem; non autem uerum est de gradibus accidétalibus: de quibus dictum est, quòd possent esse in eadem forma specifica , & in ea fundare magis & minus : ... Et si dicas quod qui Obiellis. Hbet gradus valiatmon wideosi quilibet gradus in substantia uniat specions quòd nariet in acci dentibus:ita quòd fi magis & minus ignis uariat speciem ignis smagis & minus album faciet dinersas species albi . Et si iterum dicas, quod non est simile, quia essentia substantia confistit in indivisibili; non autem essentia accidentis: di co quòd hoc est petere principium anam hic quæ rieurjutrum estemia cuiuslibet substantiæ consistat in esse indivisibili, nec hoc probatur.

Ad terrium dicendum est., quòd multi non habentipro impossibili, quòd generatio in formis elementoru site motus;ita quòd introducatur successiue: sed habent hoc pro necessario; quia si est fuccelsio in accidentibus propriis formæ elemen ti(ut dicunt)licut in calore relipectu ignis; opor . tet esse successionem in sorma ignis. Alii dicunt, & forte melius, quod non elt necessarium, quòd si est ibi gradus, quòd propter hoc introducatur successiue; sed potest esse, quòd in maiori gradu inducatur in uno, quam in alio; & hoc tantum in fine motus: ita quod fecme- Forms acci dum hoc, forma accidentalis, & forma substan- dentalis, & tialis suscipiens magis & minùs, differut: quia for forma fabma acceidétalis est divisibilis in le, etia & per mo frantalis, tum; & quia per motum, successiuè inducitur: sor que son ma auté substantialis, licèt habeat gradum extra commen.

gradum;

siplex.

gradum, tamen non est diuisibilis per motum: A quia non est primò in uno gradu , & postea in alio, sed tota in uno gradu minori accipitur in uno individuo, & tota in alio gradu minori in alio; & hoc semper in fine motus. Ad quartum dicendum est, quòd non est inconveniens for mas descendere in individua per diversos gradus accidentales; & hoc, quia(ut dictum est) tales gradus non uariant speciem : si autem tales gradus uariarent speciem, esset inconueniens, & impossibile: quia tunc differentia indiuidualis effet differentia specifica, quod implicat contradictionem.

De materiali autem substantia, oportet non la-(cp. 4m. tere, quia & si ex eodem omnia primò, aut eisdem, aut primis, & eadem materia ut principium; his , B qua fiunt est tamen aliqua propria cuiuslibet phleg matis trima materia, dulcia, aut crassa; choleræ uerò amara, aut alia quedam. Forsan autem bec ex codem:

TEX. II.

Materia

Mian.

Mota quæstione de forma; hic mouet quas-Venes circa dam quæstiones de materia. Et dividitur in materia in- duas partes, quia primò manifestat quædam immanifesta de materia: secundò mouet quastionem de ipsa materia. Secunda ibil Habet autem dubitationem.] Prima in duas, quia primò mani festat quædam circa materiam generabilium & corruptibilium: secundò circa materiam ingene rabilium & incorruptibilium. Secunda ibi [Cir-, ca naturales quidem ſubſtãtias.]Prima in duas, quia materia habet respectu ad duo:primò ad ip C fum generatum: secundò per respectum ad causas generationis, ibi [Quando itaq; aliquis quafierit]Prima in tres, secundum op ponit tres pro-Prima pro- prietates ipsius materiæ. Secunda ibi [Fiunt auté prietas ma- plures materiæ [Tertia ibi [Contingit autem vna materia existentium] Primò ergo ponit primam proprietatem, & dicit: ( ) quædam funt, quæ non debent nos latere de materiali substantia: primu est, o si omnia generabilia & corruptibilia siant ex eodem principio materia, aut ex eisdem pri-·mis,& hoc dicit propter elementa:& eadem ma. teria est principium corum, que fiunt: tunc unius proxima se cuiusque rei generabilis est materia proxima amatis, 😇 lia, & alia : sicut phlegmatis proxima materia & prima in generatione, non extra genus, sunt dul cia, aut crassa; quæ conueniunt cum phlegmate D causa humiditatis: & prima materia,& proxima in genere coleræ funt amara; aut alia quædam, propter conuenientiam, quam habet colericus prexime re humor cum amaris: nam licet hæ duæ materiæ primamma sint diúersæ respectu duorum, tamen sortè siunt ex eodem principio primo:quia propinquæ materiæ resoluuntur ad primam. Deinde dicit.

Fiunt autem plures materiæ eiusdem, quando al terius altera fiunt, ut phlegma ex crasso, o dulci, si crassum ex dulci. Et cholera nerò per resolui choleram primam materiam. Dupliciter enim hoc ex boc : aut quia primum erit, aut quia ex resoluto in principium.

Ponit secundam proprietatem;& est, quòd ali quando eiusdem sunt dux materie, non tamen Secuda pro ex æquo; sed hoc est, quando una materia est ex prietas maalia: ut si diceremus, quòd flegma est ex cras-teria. so, & dulci; & hoc si crassum est dulce. Notandum est, quòd aliquando materia est ex Quo matecomposito, & si compositum sit ex materia: sed ria est ex 6 differenter, quia compositum est ex materia per posito. modum compolitionis:materia uerò ex compoli to per modum resolutionis: & sic nos dicimus, quòd materia, ex qua fit colera, per resolutionem est ex colera:esse enim hoc ex hoc, dupliciter di- Esse hoc ex citur:aut quia hoc fit ex hoc, quod est primum loc dupliciin compositione: aut quia fit hoc ex hoc, quod ter. est primum in resolutione: & hoc modo ex com posito fiunt partis. Notandum est, quòd uia compositionis, & resolutionis sunt uix opposita: Compo et re ubi enim incipit compositio, ibi terminatur reso solutio quo lutio, & econuerso: & quia compositio & uia co- differunt. -positionis incipit à materia; ideo ibi terminatur resolutio: & quia uia compositionis terminatur ad compositum, ideo ibi incipit resolutio. Et hoc est, quod dicit Philosophus: quòd compositum potest fieri ex materia, & materia ex compolito:tamen differenti uia.

Contingit autem una materia existente, fieri diuersa propter mouentem causam: ut puta ex ligno & arca, & lettus. Quorundam uerò altera ma teria, ex necessitate alteris existentibus, ut serra no utique fiet ex ligno. Nec in mouente causa hac:non enim faciet serram ex lana, aut ligno. Si nerò idem contingit ex alia materia facere.

Palam, quia ars, & principium, quod est ut mouens ideminam si & materia altera, & mouens, et TEX. 12.

Ponit tertiam proprietatem de materia: quæ Tertia pro-est: cp ex una & eadem materia possunt fieri diuersa generata in specie, propter diuersitatem terie. specificam mouentium & agentium: sicut uidemus, q ex materia una in specie possunt sieri archa, & lectus, quæ sunt diuersa generata in specie: quæ diuersitas est per diuersitatem artiu mo uentium ad formam lecti & archę. Licèt autem lectus,& archa possint fieri ex una materia: quæ dam tamen sunt artificiata, quæ necessariò requi runt alteram materiam & propriam; nec ista alie tas eueniret ex mouente solum, sed ex sorma & fine requirente talem materiam: sicut torma serræ non potest fieri ex quacunque materia, sicut ex lana, uel lino; sed tantùm in ferro; nec est causa in mouente, sed in fine, & in forma rei: aliquãdo autem contingit, quòd unum & idem fignifi catum secundum speciem, potest fieri in ligno & zre, quz sunt diverse materiz. Similiter forma aliter potest fieri in argento, & auro; & in talibus necessarium est, quòd mouens & agens sint unum in specie, quia si materia est altera in spe cie, ut suppositum est; si mouens esset alterum, oporteret quod tertium, sine generatum esset alterum, idest alterum in specie.

# Metaphysicæ

ficiatorum in specie determinat sibi diuersitate specificam in mouentibus & artibus: cuius ratio est, quia forma facti in artificialibus, & forma, quæ est ratio faciendi, differunt sicut sorma in re, & forma in conceptu: sed tamen quia forma in re determinatur à forma, quæ est in conceptu, ut De his for- declaratum est in Septimo, ideo oportet qu diuer sitas realis specifica determinetur à diuersitate conceptus specifica; non tamen semper oportet, quòd diuersitas specifica in formis artificialibus determinet sibi diuersitatem in materiis specificam: sed aliquando determinat, aliquando non: uidemus enim, o lectus & archa possunt fieri in eadem materia, puta ligno uel ferro: liber autem & lectulus non fic omnino. Et hoc est, cp uoluit dicere Philosophus in principio; dico & semper dinersitas specifica in formis artificialibus aspicit diuersitatem mouentium; non autem semper aspicit diuersitatem materiæ, sed aliquando sic, aliquando non. Deinde cum dicit.

> Quando itaque aliquis quafierit quid causa? quo niam pluribus modis dicuntur causa, omnes dicere oportet causas contingentes. V t hominis que causa ut materia? & quidem menstrua; quid autem ut mo uens? or quidem sperma; quid ut species? quod quid erat esse; quid ut causa? finis. For san autem hac ambo idem : oportet autem proximas causas dicere, que materia, non ignem, aut terram, sed propriam.

Determinat quædam de materia per respectú Coparatima ad causas, dicens: quòd quando aliquis quesierit teream, ad de aliquo generato, que est causa eius? quia causæ dicuntur multis modis, dandæ funt omnes illæ caufæ,quæ contingunt tali generato. Vt si que ratur, quæ est causa hominis? Dicendum est, quòd ut materia, hoc est materialis, est menstruu mulieris: causa autem mouens & generans est sperma: causa autem ut species hoc est sorma quod quid erat esse rei: causa autem, cuius gratia fiunt omnia, est finis; fortè hæc autem ambo, scilicet forma & finis sunt idem, & forte non. Quando autem redduntur causz, debent reddi

> caulæ proximæ, & non remote; ut si quæratur, quæ est materia hominis? non debet dici, quòd terra, sed quod menstruum, quod est propria ma Notandum est, quòd licèt omnis formaintroducta per motum, sit sinis, non tamen H omnis finis est forma: uidemus enim, quòd duplex est finis; finis rei a re, & finis agentis; finis rei à re est forma rei : & de ista ucrum est, quòd forma & finis incidunt in idem:finis autem agétis non oportet, quòd sit forma: finis enim domus tanquam rei à re est ipsa forma domus; finis autem agentis est habitatio. Et propter istam dif ferentiam dicit Philosophus, quòd fortè incidunt in idem, & forte non. Deinde cum

Circa naturales quidem substantias & generabi les necesse sic nersari, siquis recte nersatur; si profe-Eto ha causa & tot; & oportet causas cognoscere.

Notandum est, cp semper inest, cp diuersitas arti- E In naturalibus quidem & sempiternis substantiis alia ratio; forsan quedam non habent materia, aut non talem, sed solum secundum locum mobilem.

Postquam determinauit de materia in aspectu ad substantiam generabilem & corruptibilem: hic determinat de ca in aspectu ad substantiam Delmanu ingenerabilem & incorruptibilem . Et diuidi in refield tur in tres partes, quia primò determinat quomo do est materia in substantia ingenerabili & incor e incor ruptibili; secunstò ostendit, quomodo accidentia publem. habent materiam, & quomodo non: tertiò osten dit, quòd non omne generabile & corruptibile habet materiam. Secunda ibi [Neque quæcunq; ita natura.] Tertia ibi Quoniam uerò quadam si ne generatione.]Prima in duas, quia primò con cludit, quod dictum est, dicens; quòd circa gene rabiles substantias & corruptibiles necesse est uerfari eo modo quo dictum est;& si istæ caus, que dicta funt, uera causa sunt, & sunt tot:opor tet ipsas cognoscere, si debemus benè cognosce re causatum. Secundò ostendit, quid dicendum est de materia substantia ingenerabilis & incorruptibilis, dicens: ita dictum est de substantia in rebus generabilibus & corruptibilibus, quòd ha bet materiam; in immaterialibus autem substantiis sempiternis tantum, sicut est cœlum, & similia, alia ratio esse uidetur; quædam enim eorum non habent materiam; & si habent, non habent talem, qualem habent præcedentia, scilicet genc rabilia & corruptibilia; si enim habent materia, folum habent eam fecundum locum mobilem. -Notandum est, quòd motus docuit nos materia; Motas in ficut ergo est motus in aliquibus, ita ponitur ibi connorma esse materia; quia ergo generabilia & corruptibi unum. lia mouentur ad formam, ideo ponitur ibi materia mobilis ad forma: quia autem substantia sempiterna sicut cœlum, mouetur solum ad locum; ideo ponitur ibi materia folum mobilis ad locū. Vtrum autem sit materia in cœlo, uel non; patebit in Quæstione in fine lectionis.

Neque quecunque ita natura quidem, non substantia uerò, non est his materia, sed quod subiicitur Substantia. Put a eclipsis qua materia? non enum est, sed luna quod patitur.

Quæ causa mouens & corrumpens lumen terra. TEL.14. Quod autem cuius gratia, for san non. Quod nerò ut spe cies ratio, sed non manifesta, si non cum causa sue rit ratio, ut quid eclipfis? Privatio luminis. Si verò addatur, à terra in medio obiecta, qua cum causa ratio hac.

Ostendit, quomodo se habet materia ad qua dam accidentia. Et duo facit, quia primò ostendit, op in quibusdam accidentibus non est mate- Qui mate ria, sed subiectum: secundò ostendit, o in quibus ria fu met dam accidentibus hoc subiectum non est manifestum, ibi [Somni ucrò non manitestum:] Dicit ergo primò, conce in omnibus accidentibus, que existunt per natură, & que non sunt substătia; est materia, ex qua fiant; sed tantum illa, quæ subiici tur, uocatur subicctum, in quo fit taleaccidens; puta

Digitized by Google

Finis du-plex .

alias cas.

men habent est dare finem; quia privationes propriè non hafinem.

Defettus

bent finem; immo sunt priuationes finiu: quia de fectus non proveniunt ex intentione, fed magis B ex desectu materia, uel uirtutis agentis. Dixit ia forte:quia consideratio finis in motibus cœlestibus;utrum sit, uel non sit?est ualde difficilis. Si atquaratur, quarelt forma & species eclipsis, eo modo quo potest habere formalitatem?dicemus quòd diffinitio sua: quæ quidem diffinitio non est manifesta; nisi in disfinitione ista ponatur causa, propter quam est prinatio luminis in luna: ut si di catur, co eclipsis est privatio luminis in luna propter terram obiectam inter solem & lunam: hæc diffinitio completa est; quia complectitur causa: non enim eclipsis lunz est omnis primario luminis, sed est iu speciali subiecto, scilicet in luna, & ex speciali causa, scilicet ex terra obiecta. Notandum est, quòd quædam sunt accidentia, quæ C educuntur de potentia materia, & que sequun-Accidentia, tur formam generabilem & corruptibile: & ista gue habeat habent materiam ex qua:quia ista eadem matemateria, et ria, quæ est in potentia ad formam, est in potentia ad accidentia, quæ sequuntur formam; & ista funt accidentia, quæ sequuntur formam generabilem & corruptibilem: Quadam funt acciden tia, que propriè non educuntur de potentia materiæ: & istorum nonnulla sunt intentionalia, ficut est lumen receptum in luna, uel in aliquo corpore, quod recipiat lumen à sole; & talia non habent materiam, ex qua fiant ex quo non educuntur per fieri & per motum; fed tamen habent materiam in qua, quam uocat Differentia Aristo, subiectum. Ad cuius euidentiam nointer mate tandum est, quòd ista uidetur esse differentia D rum, & su inter materiam, & subiectum : quia materia dicit rem suam in potentia ad formam, ut transmutabilis est ad ipsam per uiam motus & fieri; & ideo quæ fine fieri introducuntur, non propriè habent materiam ex qua: subiectum autem dicit rem suam ex hoc, quòd substentat formam, & ex hoc quòd actu est sub forma:& ideo omne, quod fubstentat formam, potest uocari subiectum : licet aliquo modo possit uocari materia.

scilicet fitinon est dare eam, sed Luna est illud

subiectum, quod patitur talem passionem, & ta-

le accidens; in quo fit ipsa passio. Et si quæratur,

quæ causa est mouens & efficiens ipsam eclip-sim, quæ corrumpit lumen, ut siat talis eclipsis?

dicemus quòd terra: eclipsis enim non est nisi pri

uatio luminis in luna: quæ quidem priuatio est

ex hoc, quod radius solis non potest pertingere

ad corpus lunare:quod autem non possit pertin-

gere, causa est terra, que interponitur inter cor-

pus solis, & corpus lunz. Si autem quaratur cau la finalis ipsius eclipsis, cuius causa sit? forte non

Somni uerò non manifestum quid primu patiens: fed quòd animal etiam primum. V erum hoc jecundu quidi Es quid est primum cor: an aliud aliquid? Ostendit, quòd subiccium primum in aliqui-

puta si quæratur, quæ est materia eclipsis, ex qua A. bus est ignotum, dicens: quòd manifestum est, co fomnus est in animali: secundum autem quod membrum insit animali, no est manifestum; quia quidam po nunt primum subiectum esse cerebrū, quidam autem cor. Deinde cum dicit.

Deinde d quo?

Conside randum est, à quo sit, sicut ab agente , scilicet ab euaporatione uehementi, uel ab alio aliquo huiusmodi? Deinde cum d.

Deinde quid passio quæ illius & non totius? quia immobilitas talis utique, sed hoc per aliquid pari

Primò patitur illud: ergo primò cósiderandū é, qđ dết poni i diffinitióe somni. Deinde cũ dicit.

Q uoniam uerò quadam sine generatione & cor TEX.14. ruptione sunt, & non sunt, ut puncta:si quidem sunt & totaliter species, & forma. Non enim album sit, sed lignum album, aut ex aliquo, & aliquid omne quod fit mon omnia utique contraria fient ex inuice. Sed aliter albus homo ex nigro homine, et album ex migro. Nec omnis materia est sed quorum generatio est transmutatio adinuicem Quacunque autem sine transmutari sunt, aut non non est horum materia.

Ostendit,quæ sunt illa generabilia,quorū po-

test dici materia, & quorum non. Ad cuius eui- Quarum ge dentiam notandum est, quòd compositum generatur per se; sorma autem per accidens: illius er-biliuest ma go, quod generatur per se, propriè materia pars uru, o est, sed non formæ. Et hoc est, quod dicit; quod quorum no. quædam funt, quæ funt, & non funt fine generatione & corruptione sui; sed per generationem & corruptionem alterius; quales sunt species, & formæsformæ enim non generantur, sed compositum;nó enim album fit, sed lignum album; om ne autem, quod fit, fit ex contrario; sed aliter fit compositum ex contrario; & aliter albú ex nigro; quia unum fit per se,scilicet compositu, & aliud peraccidens, scilicet forma. Et quia sic est ideo nó omnis rei generabilis & corruptibilis est ma teria; sed illorum est materia, quorum generatio elt,& corruptio adinuicem per le:quæcunque au tem sunt, & non sunt per transmutationem sui, sed alterius, horum non est materia, sicut sunt formæ. Notandum est, quòd materiam este alicuius, potest esse tribus modis: uno modo; quia Materia es est alicuius, quod educitur de potentia sui, scili- se alicuius, cet materia; à isto modo est compositi, & nó sor tripluser. mæ, sicut uult Philosophus: secundo modo potest intelligi,quòd materia est alicuius, quia est pars eius; & ilto modo etiam est compositi, & non for mæ; quia forma de se non habet partem extra partem; tertio modo potest intelligi quòd mate-

Habet autem dubitationem, quomodo ad contra ria materia uniuscuiusqué se habet: at si corpus potentia sanum, contrarium nerò infirmitas sanitatis, tunc ambo pot tia. Et aqua potétia umu, & acetu. Tt 3

ria sit alicuius, sicut eius, quod est in ea, & subiectatur ab ea, & à quo ipla materia perficitur; &

hoc modo non est inconveniens, quòd materia

sit formæ. Deinde cum d.

:

# Metaphylicæ

respiciation MAS COBITA

Mouet quasdam quæstiones de materia. Et di E uiditur in duas partes, secundum duas dubitatio nes, quas mouet. Secunda ibi[Dubitatio autem An materia quedam est] Prima in duas, quia primò mouet du aque prime bitationem: secudo soluit eam ibi [ Aut huius qui dem]Ponit ergo dubitationem primò, dicens: cp habet magnam dubitationem, quomodo se habeat materia ad contraria, utrum scilicet uniformiter respiciat omnia contraria: ut si corpus est in potentia ad sanitatem, & infirmitatem, an unifor miter aspiciatilla, & sit in potentia ad illa? existens enim sanum, est in potentia ad infirmari,& econuersò. Si autem ita est, quod est in potentia uniformiter ad duo cotraria, tunc sequitur quòd. aqua est in potétia ad uinum, & acetum: ita quòd existens sub sorma uini, est in potentia ad ace- P tum: & existens sub forma aceti, est in potentia ad formam uiniæqualiter: quod tamen non est uerum. Notandum est, quòd intentio Philosophi est dicere; quòd impossibile est, quòd materia sit in potentia æqualiter ad duo opposita: ita quòd existens sub uno, est in potentia ad aliud;& econuersà: si enim hoc esset uerum, materia existens sub forma uini esset in potentia ad formam aceti; & econuersò: cum ergo hoc sit impossibilejergo & illa èconuersò. Deinde cum dicit.

Aut buius quidem secundum habitum, & secun dum speciem materia:illius nerò secundum prinatio nem, & corruptionem secundum naturam.

Ponit solutionem qualtionis, dicens; quòd ra-Solo dubita tio, quare materia non est in potentia aqualiter G ad ufnum, & ad acetum, est: quia materia est in potentia ad formam uini, sicut ad quendam habi tum, & quandam speciem: ad acetum autem est in potentia ficut ad corruptionem & priuationé illius habitus; quæ quidem priuatio præter naturam est, hoc est per corruptionem habilitatuu na turalium: & hoc est quia acetum non habet ampliùs habilitatem naturalem, ut reuertatur ad ui-Notandum elt, quòd folutio Arist. fun-Fundameta datur super duo: quæstio enim Philosophi suit in Philosophi. hoc; quare materia existens sub forma aceti, non est in potentia ad uinum?sicut existens sub uino, est in potentia ad acetum? innuit autem Philoso phus folutionem duobus modis: primus modus est, quia materia est in potentia ad formam uini sicut ad quendam habitum; ad acetu autem sicut ad priuationem illius habitus:hæc autem est natu Nama pri ra prinationis, & habitus; quòd ex habitu potett deueniri ad priuationem; ex priuatione auté non est regressus ad habitum; & ideo ex forma uini potest deueniri ad acetum; non autem econuersò. Et hec est solutio, quam innuit Commentator quòd aliter aspicit materia contraria, aliter aspicit prinatine oppolita : quia contraria alpicit modo zquali, & reciproco; existens enim sub uno contrariorum potelt reciprocari ad aliud, & econuersò; priuatiuè autem oppolita respicit mo do in æquali,& non reciproco; quia existens sub

prinatione, non potest reciprocari ad habitum.

babitus ,

Doctrina

Secundus modus soluendi est, qui confirmat primum: non enim semper est uerum, quòd ex prinatione luminis fit regressus ad lumen; ideo Aliasolatie oportuit ad primam solutionem addere secundam, quæ est: quòd ideo hic ex prinatione non est regressus ad habitum, oxifa privatio est preter naturam; & hoc quia materia existens sub priuatione, puta sub aceto, est sub corruptione natura lium habilitatum ad uinum; in aceto autem nulla est naturalis habilitas ad uinum.

Dubitatio autem quadam est , & quare uinum non materia aceti, nec potentia ace tum, quamuis fat ex ipso acetum; & viuens potentia mortuum.

Ponit secundam quæstionem. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit quæstionem: secun dò soluit eam ibi[Aut non, sed secundum accidens] Quastio autem est in hoc; quare uinum no bication est materia aceti, cum tamé acetum fiat ex uino? & quare uiuum non est potentia mortuum, hoc est materia mortui? cum tamen mortuum fiat ex uino;& quare uiuum non potentia ? cum dicit.

Aut non, sed secundum accidens corruptiones. Animalis uerò materia, hoc secundum corruptionem, mortui potentia & materia, & aqua acetis:

fit enim ex his,ut ex die nox.

Soluit quæstionem prædictam. Et diuiditur in Solatie, duas partes, quia primò foluit eam : fecundò 🗪 ipsa solutione manifestat quastionem primam, ibi[Et quæcunque itaque.] Ad euidentiam folutionis notandum est, quòd quæstio est in hoc; ace tum est ex uino, quare uinum non est materia aceti? solutio autem quastionis in hoc est; quòd li cèt fiat hoc ex hoc; tamen non sequitur hoc, scilicet quòd uinum sit sicut materia; quia materia est illud, ex quo fit aliquid per se; acetum autem fit ex uino per accidens: quia secundum conuptionem formæ uini:ita quòd acetum fieri ex uino, est hoc fieri post hoc, & non est hoc perfici ex hoc : quod requiritur quando aliquid fit ex aliquo sicut ex materia; quia materia perficitur per formam, Et hoc est, quod dicit in litera; aut supple, non fit hoc ex hoc per se, sed secundum acci dens; quia supple per corruptionem uini, uel uiui;materia enim animalis est materia, & potentia respectu mortui & uiui; & ideo mortuum ex uiuo, & acetum ex uino fiunt ex his, sicut nox ex die, idest post diem.

Et quecunque it aque sic transmutantur ad inui tem, ad materiam oportet redire; ut si ex mortuo animal, in primam materiam; deinde fit animal. & acetum in aquam, deinde fit uinum.

Manisestat per hec precedentem quæstione . Ex his habe dicens; quòd que cunque ita transmutantur ad in : 117, qual mam materiam: ut si ex mortus debet seri iii si mampină mam materiam:ut si ex mortuo debet sieri uiuu, memaigeoportet o mortuum primo reducatur ad elemé meratione ta,& eleméta ad formam mixti,& ad formas ani 😇 🕬 malis:similiter si ex aceto debet sieri uinu, opor-

Queftie,

Quæreret aliquis, Quomodo ex folutióe istius secunda quastionis soluitur prima? Respondeo dicendum est, quòd quandocunque est reciproca eneratio duorum, oportet quemlibet illoru pos se habere rationem prioris & posterioris respe-Au alterius:ut si ex aqua generatur aer,uel econuerso; oportet quòd aer habeat rationem prioris & posterioris respectu aqua, inquantum sit ex aqua:si tamen unum istorum ita esset prius, & nul lo modo posset esse posterius; & unum ita esset posterius, quòd nullo modo posset esse prius, non posset esse reciprocatio inter ista duo: ex priori. enim posset deueniri ad posterius, sed ex posteriori non posset deueniri ad prius. Et hoc dico per uiam generationis:si.n.per uiam generatio- B nis ex posteriori deueniretur ad prius,iam posterius in uia generationis haberet rationem prioris: suppositum est autem, quòd non habet rationem nili posterioris. His uiss, patet quastio: nam Philosophus uult ostendere in solutione huius quæstionis secundæ, quòd acetum respectu ui Spellu vini ni no habet rationem nist posterioris: quia acetu bei tantum fieri ex uino, & mortuum ex uiuo, est fieri secunvoni posteri dum corruptionem ad sormam præcedentem: oč autem taleita habet rationem posterioris quòd nullo modo prioris: posterioris quidem, quia no est nisi corruptio forma pracedentis: prioris autem non, quia ex quo corrumpit habilitatem ad Phi mate- formam præcedentem, non potest ampliùs esse ria, ibi habi materia respectu forme precedentis: quia ubi ma teria est, ibi habilitas est: Et ideo Philosophus sun dat solutionem suam super duo:primu est, quòd hoc fit ex hoc secundum accidens : secundum, o non secundum omne accidens, sed secundum ac cidens, quod est corruptiuum habilitatum:si.n.es set secundum accidens simpliciter, posset sieri regreffus. Videmus.n. quòd ex albo fit nigrum per accidens; & tamen est regressus: causa fruius est, quia album nó corrumpit habilitatem ad nigru, & èconuersò.

Quaftio.

Fundamen

sa Philoso-

phi.

Quareret etiam aliquis, Quare oportet, quando ex aceto fit uinum, nel ex mortuo niuum, qu fiat regressus usque ad materiam primam, uel ulque ad elementa? Dicendum est, quòd hanc con clusionem possumus declarare duobus modis. D Primus modus est ex declaratis in præcedeti quæ Prime nia. stione:dictum.n.est in præcedenti quæstione, op quando aliquid fit ex aliquo; illud, ex quo fit, inquantum tale debet habere rationem primi: & si non habet, oportet quòd reducatur ad aliquid, quod habeat rationem primi respectu siendi : cū ergo mortuum & acetum nullo modo possint ha bere rationem primi respectu formarum sienda rum, puta uini, & uiui : oportet quòd reducatur ad aliquid, quod habeat rationem primi respectu duarum formarum : & hoc est ipsum reduci ad

Seda pia .

Secundus modus declarandi est ex formis sub ordinatis, & non subordinatis: uidemus. n. quòd-

tet co reducatur ad aquam, & ex aqua fiat uinu. A aliqua funt forma, qua aqualiter aspiciumur à materia, nec oportet quòd una aspiciatur media Forma dute alia, sicut est in formis elemétorum: non enim plices. aspicitur sorma aquæ mediante sorma aeris, nec èconuerso: & in talibus non oportet, quòd materia transeat ad unam formam, si debet transire ad Alie autem funt formæ, quæ afpiciuntur à materia sub quodam ordine: sicut materia nunquam aspicit sormam animalis nisi mediate forma asini, uel forma bouis: & in talibus nunquam materia transit ad formam, quæ ultimò aspicitur, nisi primò transeat ad illam, quæ est mediata in afpectu; & qua mediante aliam aspicit: sicut ma- transit ad teria nunquam transit ad formam uini, nisi media formă nini te forma aque: Quandocunque ergo ita est, quòd mediate for materia est sub aliqua forma, que non habet ratio ma aqua. nem medii respectu illius formæ, quæ debet indu ci;oportet quòd materia existens sub tali forma, primò reducatur ad formam, quæ habet rationé medii,ut per illam deueniatur ad ultimű: Et ista est causa quare ex uino potest fieri acetum,& ex uiuo mortuum:quia uinum respectu aceti habet rationem medii,sicut acetum ad aquam,& mortuum ad embrionem.

Quaritur consequenter, Vtrum in ce lo sit ma Questio. teria? Videtur quòd non: ubicunque est materia, ibi est priuatio;ubi est priuatio, ibi est appetitus ad aliam formam; quia priuatio machinatur ad maleficium, ut patet Primo Physic, si ergo in co- Tes, 6.80. lo materia est, ibi est priuatio & appetitus, ergo cœlum erit corruptibile. Pretered septimo Me taph. dicitur, quòd materia est principium es- Tex. 6.22. se, & non esse; si ergo in cœlo materia est, poterit non esse: & ita non habebit esse necessarium, sed possibile. Contra: motus docuit nos materiam, er suiz est Ago ubi est motus, ibi est materia: in ctelo est momerro jupro tus, ergo &c. Præterea ubicunque est alteratio, 60 12, Pide ibi est materia; sed cœlum alteratur, quia de non 4.1/1/16.00. luminoso fit luminosum, sicut patet in Luna ; er - 38. go ibi est materia. Respondeo in ista questione primò sunt adducendæ rationes, quibus aliquis posset moueri ad ponendum materiam non esse in cœlo:secundò uidendum est, utrum materia sit in coalo, & soluenda rationes prædica.

Prima ró est sumpta ex parte materiæ: uidemus enim op materia habet esse per formam, sed non per omnem formam, sed per formam edu-Cram de potentia materiæ; ita quòd materia non est subjectum formæ, nisi formæ possibilis educi;& sic folius rei possibilis;& ideo in necessariis materia non est. De ratione enim materiæ est, o aspiciat esse non esse; quòd ergo sit necessariu, Materia in & habeut materiam, hoc est impossibile; quod.n. quibus est. est necessarium, aspicit tantum esse; quod autem habet materiam, aspicit esse, & non esse; cum ergo cœlum habeat naturam necessarii, & non pos libilis, nó erit in eo materia; Et hoc é, quod dixit Philosophus Tertio Phylicorum, quòd in perpe tuis & necessariis no differt ce, & posse; quia i cis Ten. 6.33 non differt illud, quod possunt esse; & ilsud, per

# Metaphysica

quod sunt: & sic non habent materiam.

Discrimen formam.

Secunda ratio est ex differentia inter materia & mutationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hæc est differentia inter motum ad formam,& motum ad locum; quia motus ad formã facit nos scire materiam, & ens in potentia; quod inter moti enim mutatur ad formam, nullam forma habet, ad locum, et & per consequens si ens est, non est nisi ens in po motum ad tentia: ubicunque ergo transmutatio substantialis est, ibi oportet quòd sit ens in potentia & materia: mutatio auté localis facit nos scire aliquid in actu, quod modo est in uno, modo in alio, Vnde est, quòd aliquando motus localis, arguit materiam non per se, sed per accidens: aliquando.n. estita, quòd motus ad locum arguit motum ad · - formam, sicut motus rectus elementorum arguit F motum ad formam; & quia motus ad formam arguit materiam, ideo talis motus ad locum arguit materiam non per se, sed per accidens. s. mediante motu primo; Si tamen reperiatur aliquis motus, quòd purè sit motus ad locum; ita quòd non arguat motum ad formam, non oportet quòd talis motus arguat materiam; talis est motus cœli, ergo non oportet, quòd cœlum habeat materia propter motum suum; Et hæc uidetur uia Philo-Tophi hic, quia dicit; quòd si cœlum habet materiam, non habet nisi mobilem ad locum; quasidicat, non est propriè uocanda materia, nisi illa, quæ arguit motum ad formā; quia proprie illa est ma-; teria, quæ est in potétia ad formam;nam illa, quæ est in potentia ad locum, est ens in actu: & si con, G tingat, quod ens in potentia sit in potentia respe-Etu loci;hoc non est inquantum est in potetia sim pliciter, sed inquantum est in potentia ad formã. ut iam dictum est:præcisè autem illud, quod est in potentia ad locum, ita quòd non ad formam, est ens in actu: ens autem in actu materia non de bet dici. Vnde secundum Comment. celum po-12. 0 12. test uocari corpus simplex, quia subjectum mo tui locali:dico autem simplex, quia non est compolitum ex materia,& forma:quæ tamen simplicitas non excludit partes quantitatiuas:quia lecu , dum comment. in cœlo est rarum & densum,, que non possunt esse sine quantitate: Et hoc etia; nidetur esse uia Commenta, primo cœli & mundi ubi uidetur dicere quòd secundus actus mate H tet quòd sit corpus in actu: quia tamen non subiiriz est generatio & corruptio: & uoco hic actum secundum divisum contra actum esse essentiz:, imaginatur enim Commétator: quòd materia ha 🔉 bet aliquid pro esse essentiz, quod est ens in potentia:pro actu autem secundo est ibi generatio: unde generatio semper est actus entis in potentia: & idem est quòd materia. Et ideo quando di cimus, quòd motus est actus entis in potentia; & quòd generatio elt actus entis in potentia, non ta fumitur ens in potentia in primo, quàm in secun do:quia in primo sumitur pro potentia, qua repe ritur in materia,& etiam in corpore simplici: de : quo iam locuti sumus;quia etiam motus cœli est actus entis in potentia: generatio autem est actus,

E entis in potentia, quod est materia tantum: Et si aliquis dicat, quòd forma est secundus actus materia, & non generatio: dico quòd utrunque est actus:quia forma, & generatio non differunt, nisi secundum alium, & alium modum: sicut forma in fieri,& forma in esse. Vnde uult dicere Commen tator; quòd non omnis forma est actus materia; sed forma, quæ est per generationem inducta.

Tertia ratio est ex eo, quòd materia é quoddā *Tertich* subiectum contrariorum:na natura materiz non exit distantiam contrariorum; licèt enim exeat al terum extremum; tamen non exit distantiam con trariorum; quia si est sub uno contrario, non erit sub alio: unde de natura materiæ est, quòd sit tra hibilis ad naturam contrariorum; si ergo in cœlo esset materia, cœlum haberet contrarium; & etiá. ista materia esset subjectum commune duobus contrariis, quod est impossibile dicere de cœlo.

Quarta ratio est ex natura dimensionum ter- Leares ra minatarum, & infinitarum; semper enim materia aspicit duo genera dimensionum; aspicit enim di mensiones terminatas, & in terminatas: imaginabimur enim q dimensiones interminatz sequu Dimeste le tur materiam de se; quòd autem trahatur ad di- plez. mensiones terminatas, hoc est per uim agentis; & ita semper ubi est materia, ibi sunt dimensiones trahibiles ad diuersas terminationes: ubicun que autem dimensiones possunt trahi ad diuersas terminationes, ibi materia potest trahi ad di uerlas formas; quia forma est semper ratio trahen di: & semper similiter ubi est, uel potest esse dimensio terminata uel interminata, ibi intermina ta precedit terminatamili ergo in cœlo materia est, sequetur quòd possit terminari diuersis termi nationibus quantitatiuis, quod est impossibile: le quetur etiam, quòd dimensiones terminata præcedant interminatas in ipso cœlo, quod improba tum est a commétatore Secundo cœli & mundi, & in de substantia orbis. Si ergo aliquis uult tene re istam positione quæ uidetur suisse Commétato ris in de Substantia orbis, potest dicere, quòd cœ lum est corpus quantum: ita quòd quantitas cius non est in materia; & tale corpus quantum subiicitur motui localitantum, & non motui ad formam: & quia subiicitur motui locali, ideo oporcitur motui ad formam, non oportet quòd habeat materiam.

Secundo sunt adducenda rationes ad opposi- Secundo sunt adducenda rationes ad oppositum;quarum prima est;quòd quantitas est de ac- ticulas. cidentibus adhærentibus materiæ: uidemus enim differentiam inter qualitatem, & quantitate; quia. nó omnis qualitas arguit materiam, sicut est qua Differtia litas spiritualis, ut scientia & gratia; quantitas au iter qualita tem est de accidentibus, qua immediate sequuntur materiam: si ergo in coelo est quantitas, ergo in eo est materia; quia omnis quantitas est intentio recepta in materia; Si autem aliquis obiiciat, contra hoc, quòd quantitas secundum totum suu ambitum non est in materia; namque ponitur, 🙊

Digitized by Google

& alıbi∫a-

Vide co.20

Philosophi(ut uidetur)numerus, quòd cst in præ dicamento quantitatis, est ex divisione materiæ: ideo à multis uocatur numerus materialis : ab Secunda ra aliis numerus quantitatiuus. Secunda ratio est ex habitudine, quæ est inter materiam, & substantia corpoream; hæc autem uidetur differentia inter substătiam corpoream, & in corpoream; quia sub stantia corporea est ex forma corporea immersa materiæ;& ideo non potest esse substantia, cuius forma est eleuata à materia; & ideo potest habe-Tex.co.19. re rationem intelligentis; unde in Tertio de Ani ma dicitur, quòd in separatis à materia idem est intelligens, & intellestum; hoc est, unum & idem B est, quod habet rationem intelligentis, & intelleopor, cai:cum ergo cœlum sit substătia corporea tet quòd habeat formā immersam materiæ. Quæ

extra materiam, sicut numerus intelligibiliu: sta-

tim potest soluere, quia secundum intentionem

remus enim ab illo, qui negat materiam in cœlo;

utrum cœlum sit cœlum per formam aliquam,si-

ue nulla res estequia omnis res habet realitatem

per formam;quòd si formam habet, aut immersam materia, aut separatames immersam, habe-

mus propositum:si separatam, oportet quòd ha-

beat formam intellectus, & intelligentis in actu. Tertia ratio est ex dicto Philosophi primo de cœlo,& mundo, quòd differt dicere cœlū & hoc சங்க் கல். celum:quia qui dicit cœlum, formam dicit : qui 32. 595. autem dicit hoc cœlum, materiam dicit; uidetur enim Philosophus dicere, quòd in cœlo differt C quiditas, & cuius est quiditas, & hoc quia quiditas cœli est recepta in alio.s.in materia:celum.n. uocat quiditatem; & hoc cœlum uocat illud, cu-Septimo Me ius est quiditas; immo hoc semper regulare est se cundum eundem, quòd in rebus habentibus materiam differt quiditas, & cuius est quiditas; si cut differt forma,& cuius est forma: cum ergo in cœ lo differat quiditas, & cuius est quiditas; in eo dif fert materia, & forma; secundum enim intentio-Quiditaser nem Philosophi, in duobus entibus differt quidicuius est qui tas, & cuius est entitas: primo in ente per accides disas in due secundo in ente materiali: cum ergo in coelo dif bus'entibus ferat quiditas, & cuius est quiditas, secundum in Vide pag. tentionem Philosophi;& hoc non sit propter pri 200. mum; cum cœlum sit substantia; ergo propter se cundum . s. quia est ens materiale; Vtrum autem sit alius modus modus differendi quiditatem, & cuius est quiditas præter istos duos, dictum est in Septimo: sic ergo patet quastio.

Vltimò restat foluere rationes ad oppositum; Vbi notandum quòd materia in elementis & in cœlo non est secundum unam rationem; primò quia materia, quæ est in elemetis, excedit forma suam:materia autem, quæ est in cœlo, non: imagi nandum est enim quòd materia elemétorum est ad totam distantiam contrariorum, & non potest exire illam: sicut ergo distantia contrariorum excedit unum contrariorum tantum:ita materia ex sedit quodlibet extremorum contrariorum per

numerus' quántitas est, & tamen potest reperiri A se acceptum: ita quòd materia elementorii æqua bitur distantiæ contrariorum, & excedet quodlibet illorum per se sumptum. Ex quo sequitur, q materia per se aspicit dimensiones terminatas,& mediantibus illis potest terminari diuersis termi nationibus: ex quo enim per se aspicit totam di-'Itantiam contrariorum, ficut distantia tota nó de terminat sibi unam determinationem communé plus quá aliam, sed potest determinari per quascunque determinationes: ita similiter materia po test trahi ad quascunque determinationes cotra rias. Et hoc est, quod consueuit dici; quod matcria primò afpicit dimensiones interminatas, & il lis mediantibus aspicit terminatas. Ex quo sequi tur, quòd materia est principium generationis & corruptiois; corruptio enim est ex hoc, quòd am- Corruptio mittitur una terminatio; & etia generatio ex hoc 💇 generaquòd admittitur altera; materia autem cœli non 110 unde. excedit formam suam; & ideo no aspicit nisi una terminationem; cum interminatio quatitatem se quatur; sicut non aspicit nisi una formam, ita non aspicit nisi unam terminationem. Ex quo etiam secundò sequitur, quòd non aspicit dimensiones interminatas,& terminatas, sed tantum terminatas:poslet enim sic terminari diuersis formis: cuius contrarium iam suppositum est. Ex quo sequi tur, quòd non est principium generationis & cor ria est prin ruptionis; quia omnis materia, quæ est principiú cipium gene generationis & corruptiois, potest trahi ad diuer rationis, & sas determinationes formales: & ideo materia ele corraptions. mentorum est principium motus ad formã, quia potest trahi ad diuersas determinationes formales; materia autem cœli nó est principium motus nisi localis:quia materia cœli,& cœlú potest trahi ad diversas terminationes situales. Et sic patet quòd omnia arguméta primæ politionis accipiút materiam equiuoce positam; Patet etiam argumé tum ad oppositum, quia æquiuocatur de materia &c.

> Dubitatione uerò dicta circa diffinitiones & nu Texas, meros, quæ causa essendi unum deinceps dicendum esse uidetur.

Positis dubitationibus circa materiam, & formam; hic ponit dubitationem unam circa unioné formæ,& materiæ.s.circa compositum:Et diuidi tur in duas partes, secundum quod primo ponit dubitationem: secundò cam soluit, ibi [Si autem ut diximus]Prima in duas, quia primò mouet du bitationem: secundò ostendit eam rationabiliter esse motam;Secunda ibi[Omnium enim quæcun que plures.]Dicit ergo primò ponendo dubitationem:quòd de dubitatione, quæ est circa nume ros, & diffinitiones; quomodo. s. diffinitio, & nu merus possint esse unum nunc diffiniendum est. quasi dicat, cum diffinitio habeat plures partes, dubitatio est, quomodo istę plures partes possunt facere unum? Et de ista dubitatione fiebat men superius tio in illo Textu, Et numerum oportet esse ali- Tex. 10. quid &c.Deinde cum dicit.

Omnium enim quacunque plures partes habent & non

Digitized by Google

84ph.4 I

## Metaphylica

totum prater partes, est aliqua causa. Quoniam & ın corporibus his quidem tactus causa est unum essendi, aliis uerò niscositas, aut aliqua passio altera talis. Diffinitio uerò ratio est una, non coniuctione, quemadmodum est Ilias, sed per unius esse. Quid igitur est, quod facit unum hominem, & propter quid unum, sed non multa, puta animal & bipes?

mis ratio.

Diffoeft ne

quare.

Ostendit, quomodo ista dubitatio est rationalis. Et duo facit, quia primò hoc ostendit: secundò probat, quòd ponendo opinionem Platonis, non potest solui dubitatio ibi[Aliterque & si est] Primò ergo facit talem rationem: in omnibus, quæ funt uerè unum, non ficut aceruus; rationabi liter quæritur causa unitatis: diffinitio est uerè unum ex multis partibus, non sicut aceruus unus: F ergo in ea rationabiliter quæritur causa unitatis. Circa hanc rationem sic procedit, quia primò po nit maiorem, dicens: quòd in omnibus, quæcunque habent plures partes,& sunt unum totu, non sicut aceruus, quæritur aliqua causa unitatis præter partes, quæ faciat illud unum: quæ quide cau sa essendi unum in aliquibus corporibus habenti bus partes, est tactus: in aliquibus uiscositas, aut aliud aliquid simile: Secundò ponit minorem, di cens: quòd diffinitio est uerè unum, habens uerè rè unum, et rationem unius, non sicut aceruus, nec per cone xionem partium; sed quia est indicatiua unius es se & unius essentiæ: Tertiò ponit cóclusionem, di cens: quia sic est, supple ut prædictum est:ideo ra tionabile est quærere quid est, quod facit hominem,& diffinitionem eius esse unum, cum componatur ex multis partibus? & propter quid disfi nitio hominis est unum, & non multa; cum tamen habeat multas partes? Deinde cum dicit.

Aliterque & si est(ut aiunt quidam) ipsum aliquid animal, & ipsum bipes: quare namque non illa ipsa bomo est? Et erunt secundum participationem homines non hominis, on neque unius, sed duorum, scilicet animalis,& bipedis: & totaliter utique no erit homo unum, sed plura, animal, & bipes.

Ostendit, quomodo est impossibile soluere Lapfus Pla hanc dubitationem, supponendo positionem Pla tonis esse ueram. Et duo facit, quia primò osten+ dit hoc per rationem: secundò concludit hoc osté fum.Secunda ibi [Palàm itaque] Ad euidentiam primi notandum; quòd questio est in hoc: quomo do diffinitio potest esse unum, cum habeat multas partes: & quid faciat eam esse unum, eo modo quo supponitur diffinitionem esse unum: si auté poneretur positio Platonis, scilicet quòd partes disfinitionis essent quidditates separata in actu, partes diffinitionis essent uerè plura in actu: & quia ex duobus in actu non potest fieri unum, ut Tex. 6.42. patuit in Septimo: diffinitio no posset esse unum: immo posset meliùs dici plura esse, quàm unum esse:si autem ita esset, nó posset solui quastio, nec dubitatio; quia destrueretur illud, quod quæstio supponit:quando enim quæritur propter quid dif finitio est unum? supponit quòd sit unum, quod

or non est ut ac ruus quod totum, sed aliquid inest E tamen est impossibile secundum istam positione. Et hoc est, quod dicit litera Philosophi: quæ debet sic continuari:ita dictum est supra, quòd diffinitio est una: si aliter sit(sicut quida dicunt)qui ponunt, quòd animal est aliquid per se, & ipsum bipes similiter, ita quòd ipse homo participat ip sa,scilicet animal, & bipes; quæ duo sunt in actu: si autem participat illa, sequetur quòd & homines particulares erunt homines participatione ho minis; homo; autem erit homo participatione duo rum, scilicet animalis,& bipedis: quæ secundùm illam politionem ponuntur duo in actu, & tota liter: si hoc est uerum, homo non erit unum, sed elt duo: elt enim homo, & elt bipes: si animal ergo & bipes funt duo in actu, fequetur quòd homo sit duo. Deinde cum dicit.

> Palàm itaque quia sic quidem acceptantibus, 'nt consueuerunt diffinire & dicere, non contingit reddere, & soluere dubit ationem.

> Concludit intentum, dices: quòd manisestum est sic dicentibus, non esse reddere rationem, nec foluere dubitationem.

Quareret aliquis, Vnde sequitur hac conse- Questin quétia, hó est animal, & bipes, ergo est duo? Di cendum, quòd hoc non sequitur secundum opinionem Philosophi, sed secundum opinioné Platonis. Ad cuius euidentiam notandum: quòd pro priè illa dicunt duo, quæ habent proprias actuali tates separatas,& duas estentias: si ergo estetue- Que p rum, quod dixit Plato, quòd quidditas generis, me & differetiæ essent duæ quidditates, & duæ actua litates, etiam per consequens species, que partici pant genus, & differentiam, duas quidditates par ticiparent: ex quo sequitur, quòd sint duo. Secun dum autem opinionem Philosophi, speciem participare genus & differentiam, non est participare duas actualitates diversas; sed una dicitur, signi ficata, scilicet per modum totius confusi, quanti ad genus; & per modum partis qualificátis & spe cificantis illud totum, quantum ad differentiam: & ideo non participat duo; quia ubi dualitas, ibi numerus:qualitas autem specificans nó facit numerum contra totum specificatum. cum dicit.

Si auem(ut diximus)hoc quidem ut materia,illuduerò forma: & hoc quidem potentia illuduerò actu; non adhuc dubitatio utique uidebitur esses quod quaritur.

Soluit prædictam dubitationem. Et duo facit, quia primò soluit dubitationem illam: secundò ex solutione illa destruit errorem aliquorum, qui Solatio deerrabant dando caufam unitatis in rebus ibi[Pro bisationis pter hanc uerò dubitationem] Prima in tres:hæc enim quæstio quærit de unitate in rebus; & ideo primò oftendit, quomodo est unitas in rebus sen sibilibus, compositis ex materia & forma: secundò quomodo est unitas in rebus mathematicis: tertiò quomodo est in substantiis separatis à materia, quæ sunt puræ formæ. Secunda ibi [Est aute materia alia intellectualis] Tertia ibi[Quzcun-

politum. Secunda ibi [Est enim hec dubitatio] Di cit ergo primò, quòd quando quæritur, quomodo ex materia & forma possit esse unum?si dicatur, 9 hæc, scilicet materia est in potentia, & hæc, sci Que of mi licet forma est in actu; cessat omnis dubitatio: sicut enim ex potentia & actu fit unum; ita potest femfibilibus. fieri unum ex materia & forma: & nihil aliud de bet quari quare ex ipsis siat unum ? misi quia hoc si t in potetia, & hoc sit in actu; & ita quod quari-

> Est enim hac dubitatio eadem, & si terminus ue stimenti sit rotundum as Sit enim utique fignum no men huius rationis. Quare cum quaritur, quid causa B sectiones. est unum essendi rotundum, er astnon adbuc itaque dubitatio uidebitur; quia hoc quidem materia:illud nerò forma. Quid igitur buius causa estascilicet quod oft potentia ens, actu sit prater faciens in quibus ge neratio? Nulla namque est causa altera eius, quod. potestate sphara, altu esse spharam. Sed hoc erat që

tur iam non apparet dubitabile. Deinde cum d.

quia primò ponit solutionem suam: seçundò manisestat eam per exemplum applicatum ad pro-

quiderat ese utique.

Manifestat hane solutionem etiam exemplo, dicens : quòd si diffinitio uestimenti sit æs rotun-Esemplead dum dicemus; quod nomen uestimenti est signibuc compro ficatiuu huius nominis:quia ratio, qua fignificat nomen, diffinitio est: hoc dictum exemplum applicat ad propositum, quòd si quæratur, quid est. causa essendi æs & rotundű uniuszhoc est, si quæ ratur quid est causa essendi unum ex his principiistidem est quòd quærere, quæ est causa essendi unum materiam & formam, siue ex materia & for ma?& sicut in primo non est dubitatio; ita nec in fecundo: cognito hæc est materia, & hæc est forma es for ma;quòd enim ex materia & forma fiat unu, non ma sie p se est alia causa nisi generans, & motor; qui trahit potétiam ad actum; quòd enim ex forma spheræ, & eius materia fiat unum, nó est alia causa intrin seca, nisi forma, à qua est quod quid erat esse sphe 12, hoc est quidditas.

Quæreret aliquis, Vtrum solutio Arist . sit sufficiens? Videtur quòd no, quia potentia, & actus duo dicunt; ergo ubicunque erunt potentia, & actus; duo crunt; & sic duz unitates; ergo no crit ibi uerè unum. Oppositum uult Philosophus. Re spondeo: dicendu est secundum intentione Philosophi, p formalitas reiest unitas rei ubicuq; erit una formalitas, ibi erit una unitas: imaginatur .n.Philofophus ita:cũ potentia est tracta ad actu, nó funt ibi propriè dux unitates, sed una; qux pri mò fuit in potétia, est polica in actu. Et si dicatur, confeques materia dicit aliquam entitate, & p confeques aliquam unitatem: dicendum est, quòd sua entitas est entitas indeterminata, apta nata deter-Materiaet minari per entitatem, & unitatem, & formaliforma quo tatem; ita quòd materia, & forma habent se sicut se habent. determinabile, & determinatio: sicut ergo deter minabile, & determinatio non ponunt in numesum; ita nec materia & forma ponunt in numeru.

que uerò uon habent materiam.]Prima in duas, A Et hoc est, quod benè dixit Philosophus, quòd eo ipío quòd hoc est in potentia, & hoc in actu; eo ipso est ibi unitas; nam eo ipso quòd materia est in potentia, eo ipso est ibi unitas & persectibi le:eo ipío quòd hoc,idest sorma est actus, est per fectio & unitas:multitudo autem debet accipi pe Multitudo nes persectionem: si ergo ita esset, quòd materia penes quid diceret ens in actu, diceret duas perfectiones; & accipienda. per consequens duas unitates; quia uerò materia dicit rationem suam per modum persectibilis,& forma per modum perfectionis; ideo hic non est nisi una persectio, & per consequens nisi una uni tas. Ad argumentum patet responsio; quia actus & potentia non dicunt duo, sed est una unitas sicut perfectio & perfectibile, non ficut dua per-

Quereret aliquis, Vtrum motor sit ille, qui lar Quastio, giatur istă perfectionem, sicut dicit Philosophus? Respondeo: dicendum est, quòd sic. Ad cuius eui dentiam notandum est : quod eadem est unitas Eade est uni compositi & materia; quia hic loquitur Philoso tas composi phus de unitate formali: forma autem communi- 11, 60 mate cat suam unitatem & composito, & materiæ: du rus. ergo materia est in potentia ad formam, est in po tentia ad unitatem: si ergo debet habere hanc unitatem, oportet quòd trahatur ad actú: ad actú autem trahi non potest nisi per uim motoris: unde motor dando formam, dat unitatem. Ethoc est, quod dicit Commentator:motor largiendo formam, largitur perfectionem: nó enim largitur multitudinem, sed persectionem: quasi dicat Commentator: persectibile est hoc, quod per uim motoris trahitur ad perfectionem, & tra hitur ad unitatem:quia perfectio unitas est, qua communicat forma ipsi persectibili: si autem ita esset, quòd materia diceret aliquod ens in actuperfectum; quando recipit perfectione, reciperet multitudinem : sed quia non dicit rem suam per modum perfectionis, sed per modum persectibilis;ideo illud ipsum, quod est perfectibile, trahitur ad perfectionem: & quia perfectio est unitas; ideo transfertur ad unitatem & perfectionem;ita quòd non ad multitudinem. Deinde cum dicit.

Est autem materia alia intellettualis, alia sensibilis.Et semper rationis hoc quidem materia, illud nerò detus est:ut circulus sigura superficialis.

Oltenio, quomodo est unitas in naturalibus: hic ostendit, quomodo est in mathematicis, di-cens:quòd materia est alia intellectualis, alia senfibilissin ratione ergo mathematicarum licet no thematicis. fit materia sensibilis, tamen est forma: ut si dica-. tur, quòd circulus est figura superficialis: figura fe habet ad modum forme, superficies ad modu materix. Notandum est, quòd quia in disfinitione mathematicorum cadit aliquid ad modum, materiæ,& aliquid ad modum formæ;poterat efse dubium, quomodo ex duobus fieret unum: sol uithoc per hoc;eo iplo quòd hæc est materia intellectualis,& hæc elt forma; ficut ex materia & forma potest fieri unu in naturalibus, ita in iltis.

rei est mitas rei.

Formalitas

Qualtie.

### Metaphysicæ

ne illud, quod habet ratione determinabilis per aliquid aliud, potest dici materia: quia ergo con-Natura ci- tinuum habet natura determinabilis; natura enim viuni qualis continui uidetur dicere rem suam per modum determinabilis ad omnem figuram, quia poteit determinari per figuram circularem, & per figuras plurangulares, hoc est plurium angulorum: ideo dicit rem fuam per modú materiæ: fed quia abstrahit à qualitatibus passibilibus, ideo uocatur materia intellectualis, & nó sensibilis. Et hoc est, Mathemati quod dicit Philosophus:quod mathematica com ponuntur ex materia & forma, hoc est ex aliquo, quod quidem tenet locum determinabilis; & exaliquo, quod tenet locum determinationis: ut si dicatur, quòd triangulus est quantitas determina R ta tribus angulis;ita quòd primum dat sibi quòd sit quantitas; & secundum, op sit qualitas: & ideo dicitur, quòd sunt qualitates in quantitate: quatitates quidé propter determinationem, qualitates uerò propter illud, cuius est determinatio. Deinde cum dicit.

TEX. 16.

Q uacunque uerò non habent materiam nes intel lectualem, nec sensibilem; statim quidem unum ali-

Oftendit, quomodo est unitas in substantiis se

quid est unumquodque corum.

tiis separa-

sas i substă paratis. Et tria facit: quia primò dat modum unitatis in substantiis separatis : secundò manisestat istum modum per exemplum: tertiò concludit, quod in substantiis separatis no est causa moues. Secunda ibi[Quemadmodum & quòd ens] Ter- G tia ibi [Quapropter non est.] Dicit ergo primò, quòd ea, que habent materiam intelligibilem, uel haber mate scnsibile, non statim sunt illud, psunt; nec ipsa ec, viã , statim vit id, quòd é unu eé;nec suum esse est sua unitas : quæ autem non habent materiam nec fensibilem, nec intelli gibile; statim sunt illud, quod sunt; & statim unum; quodque corum est aliquod unum este, non expe ctans unitatem ab alio. Quasi dicat materialia adi hoc quòd unu fint, expectant aliquid ab alio, quia: formam: substantiz autem separatz, que sunt puræ formæ,nihil expectát ad hoc quòd unum fint, sed statim sunt illud, quod sunt per seipsas, sine, expectatione alicuius. Deinde cum dicit.

Quemadmodum & quod ens, aliquid boc, quod quale, quod quantum: Quapropter & non inest diffi. nitionibus nec ens, nec unum. Et quod quid erat esse statim unum aliquid est:sionti & ens aliquid.

Manisestat per exemplum illud, quod dixit. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd eas no descendit in prædicamenta per differentias alias; & ideo non est genus:& si estet genus, postet cadere in diffinitione rerum; quia ergo non descen En Imedia dit per differentias, ideo immediate descedit; &c serid, que i ideo statim est illud, quod estrita quòd statim est fubstantia, & statim est quantitas, &c. non expe-Cans aliquam differentiam. Et hoc est, quod uo-Juit dicere Philosophus; quia sicut ens statim est illud, quod est, non expectans driam:ita subæseparatz statim sunt illud qd sunt, non expectantes

Ad cuius intelligentiam sciendum est, quòd om- E sorma, quia sunt ipsa sorma. Et hoc e, quod dicit videre ad litera:quòd quemadmodum ens statim est illud, le Philose. quod est;hoc est statim est substantia, & statim est phase quale, idest qualitas, & statim est quantum, hoc substantias est quantitas; & ideo non est genus ad ista; nec fe erfira ge ponitur in diffinitionibus, nec ens, nec unum: ita qdquid est substantiarum separatarum statim est unum aliquid, non expectans aliquid aliud; ficut & ens non expectat aliquid aliud prædicamento rum. Deinde cum dicit.

> Quapropter non est aliqua alia causa unum essen di nulli horum, neq; essedi ens aliquid. Statim enim unumquodque est ens aliquid, & unum aliquid, non ut in genere & ente & uno nec ut Jeparabilibus exi stentibus præter singularia.

Concludit ex hoc, quòd in separatis nó est cau sa mouens, dicens: quod quia ita est, ideo nullius: separatorum est aliqua causa essendi ens aliquid; statim enim unumquodque ralium est aliquid, & unum aliquid:non ica tamen quòd talià, scilicet substantiz separate fint in ente, & uno, sicut in generibus:nec ita, quòd fint in ente & uno, ficut in quibusdam separatis Plato ponebat: sed funt in ente & uno, quia sunt in sua entitate, & in sua

Quareret aliquis, Vtrum substantia separate question statim sint illud, quòd sunt? Videtur, quòd non: quia secundum sidem productæ sirnt de non esse: ad esse; secundum autem esse, tale primò potuerunt esse, & postea sucrunt. Oppositum aust Philo sophia. Respondeo: duplici uia possumus declara Prime sia re propositum:prima uia est ex differentia, quæ: est inter compositum ex materia & forma, & ip- Differentia sam formam per le sublistentem: que via patet: Si mier copose cut composita ex materia & forma, non per totu si ex mate fui sunt, qd sunt, sed per aliquid sui sunt, qd sunt, sed per aliquid sui sunt, qd sunt, sed per aliquid sui sunt, qd sunt, sed per per & per aliquid sui possunt esse, quod sunt: per sor forman. mā.n.lung, quod funt; per materiam auté polsut esse quod funt: & ideo per aliquid sui priùs posfunt essequod sunt, quam sint illud, quod sunt;ad minus prioritate natura: omnia enim compolita ex materia & forma, uel prioritate temporis, uel prioritate naturæ possunt priùs esse illud, quod funt,quàm fint actu illud,quod funt:fi priùs,ergo non statim. Et si materia, & forma simul fiant, quando quidem coniungitur materia formæ,& è conuersò:tamen prioritate naturæ materia prece dit formam, & ideo priùs possunt esse, quàm sint-Forma autem per se existentes, & subsistétes per totum sui sunt, quod sunt: nec per aliquid sui pol funt effe quod funt: & sic eo ipso quòd non priùs, statim sunt illud, quod sunt. Et ista uidetur inten tio Philosophi Tertio Physic. quod in perpetuis Tex. 6.5 s. non differt esse, & posse; quia non priùs possunt esse, & postea sunt illud, quod sunt.

Secunda uia ad hoc ostendendum potest su- secundaria mi ex uerbis Commétatoris; qui dicit in isto pas- ex Aserfu:quòd in separatis à materia idem est essentia, & quidditas: imaginatur enim Commentator, Pide pog. quidditas est forma rei. V trum autem sit hoc ue 191.

rum, disputatum est superius: in compositis ergo A non. Ad cuius euidentia notandu est, cy ca est in Pile 148. ex materia (secundum ipsum) differt essentia, & quidditas; quia essentia dicit materiam & sormi; quidditas dicit tantu iplam formā;in separatis āt a materia idé est essentia, & quidditas; quia sepa rata à materia, sunt formæ nó receptæ; & ió quid quid est ibi,totú est quidditas:& si totú est quidditas, essentia est tátú quantum quidditas; quia to ta essentia é quidditas, & éconuers de la secun dū hoc cópolita ex materia & forma hent quiddi taté, sed no sunt ipsa quidditas; formæ at separa tæ sunt ipsa quidditas. Si hæc sút uera, hr proposi tú; quia.u.copolita ex materia & forma hent qd ditate, & nó sunt ipsa quidditas; ió est ibi aliquid, qđ nó est quidditas, sed expectat quidditate; non dico o expectat duratione, sed dico o expectat B de natura sui, quia de se non sunt hæc; & io tale non statim est quidditas; & quia illud qđ est, est per quidditaté; ió tale non statim est illud, quod Ter. 6.20. est. Et ideo dicit Philoso.in Septimo huius, cy in compositis ex materia & forma differt quidditas,& cuius est quidditas:& io illud, cuius e quid ditas, non statim est quidditas; sed expectat quid ditaté(& appello non statim, quia non de natura sui) formæ at separatæ à materia sunt ipsa quiddi zas;& ió in eis non differt quidditas, & cuius est quidditas:& ió ftatí funt quidditas:& quia quidditas est entitas & unitas, ió statim sunt unu, & Fandameia ens. Hmói átró Cóm. fundatur super duo sunda menta; primú est, o essentia & quidditas differút in aliquibus:scom est, op quidditas, & cuius est quidditas, non drunt in separatis à materia: qua fundamenta non funt uera scom multos: quo au Fide pueg. tem hoc sit, & quo non, dictum est in Septimo; 194.H, E. hæc at dicta sunt ad explanationem Philosophi, & Comm.Ad argumentum in oppositum dicen dum est, cy substantiæ separatæ non potuerunt es se antequam suerunt, ita o suerint in potentia materiz; sed solum suerunt in potentia agentis, fiue in potentia obiectiua.

Quæreret quis, Vtrum exemplu, quod posuit Philoso.fit bonum ad propositum? Dicendu est, of sic. Ad cuius euidentiam notandum est, of dif Differentia ferentiæ ad genus se habent aliquo modo sicut se haber ad formæ ad materiam; sicut.n. driæ sunt in potétia genus, sient generis, ita forma sunt in potentia materia; & si cut dfia, quando est in genere, si dét constituere D spēm,oportet op educatur ad actum; ita similiter forma, si debet constituere compositum, oportet p educatur de potentia materie; sicut ergo se ha bent genus & dria in conceptibus;ita se hent ma teria & forma in effectibus; sicut ergo illud, qd het genus, non statim concipitur illud, 'quod est; quia primò concipitur in genere & consusè, de-inde concipitur in se & distincte; ita similiter in effectibus illud, quod hét materiam, non statim est illud, juod est, quia priùs est in poia materia, & postea in scipso; io non statim est quod est.

Questio.

Quæreret quis consequenter. Vtrum subæ se paratz héant cam mouentem? Dicendum est, op

duplici dřia; quedam.n.est ca, quæ aspicit eë me diante motu; & talis proprièvocatur ca mouens, hoc est, că per motum agens; & talis că supponit Cansa doaliquid in sui actione: ex quo.n.agit per motum, plex. oportet o supponat aliquid, quod possit moueri, & per motum deduci ad esse. Alia est ca, quæ re spicit ipsum esse immediate; ita op non introdu cit ipsum esse mediante motu, sed immediate; & talis că debet uocari, ita efficiens, quod non mo uet propriè. Respectu ergo substantiarum separatarum non potest poni ca mouens secundum primum modum; hoc est quæ educit in esse per motum; & hoc est, quod intendit dicere Philoso. in litera: p quia substătiæ separatæ sunt puræ sor mæ,& non educuntur de potentia materiæ;ideo non hent cam mouentem, hoc est agentem per motum. Caula autem penes secundum modum, scilicet, quæ aspicit esse immediate, potest esse respectu substantiarum separatarum.

Propter hanc uerò dubitationem,hi quidem par ticipationem dicunt, & causam aliquam participa tionis, & quid participare dubitant. Hi enim coexi stentiam animæ,ut Lycophron ait esse scietiam eius, quod est scire & anima: alii nerd compositionems aut coniunctionem anima cum corpore, uinere.

Destruit errorem aliquorum, qui errabant in dando rónem unitatis in rebus compositis ex ma teria & forma. Et dividitur i quatuor partes, quia primo ponit politionem corú: sco destruit cam: Nonnulletertiò assignat cam erroris ipsorum. Sca ibi Et ram error. quidé eadé ro Tertia ibi [Ca uerò, quia potétia] Dicit at primò, p p dubóné ista ia quæsitam, di cunt quidam, o materia participat effentiam for mæ;& huius partis & participónis quærunt cam: ut aut uideant illam cam, quærunt quid est illud participare; quia hoc uifo, fortè vi eis, o statim apparet că unionis. Alii ăt dicunt, cp ipsum parti cipare est coexistentia forme cum materia; sicut participare corpus asam, est coexistentia ase cum corpore;& ista coexistentia est media in ter animã & corpus: & ideo é causa unionis formæ cum materia, sicut Lycophron dixit: p scientia e media inter scire, & aiam, & ió est causa unionis inter animã,& scire. Alii sunt, qui ponunt, q co politio afe cû corpore ide elt, quiuere: & ió uiue re cadit mediti inter asam & corpus: & ficut primi dicebant, o coexistentia est medis uniens inter formam & materiam; ita isti dicunt, co uiuere est medium inter animam & corpus.

Equidem eadé ratio in omnibus. Etenim sanum es se,erit aut coexistentia, aut colligatio, aut coniun-Elio anima & sanitas : & as esse trigonum, compositio æris & trigoni:& album unum esse compopositio superficiei & albedinis.

Improbatistam positionem : que quidem improbatio consistit in hoc, que eadem ratio, que est corundem. de una forma est de oïbus; si ergo in aliqua forma hoe reperitur, op inter ipfam & mam sit aliqe medium uniens, ergo hoc erit in omni forma; fed

### Metaphylica

hoc est fallum, ergo & primum. Et hoc est, quod E lud: ad hoc at op tale sit. s. compositum ex mate- Quod ex me dicit litera: co cadem ratio est in una forma, & in omnibus:si ergo inter animă & corpus cadit me dium, coexistetia. s. animæ cum corpore: ergo sanum esse, quod i dem est quod coexistentia sanitatis cum materia sua, est colligatio anima.i. ani malis, & sanitatis.i.medium uniens inter illa; & æs esse trigonum.i. ens coexistere trigono erit quædam compositio medians inter trigonum & æs; & aliquid esse album, erit quodda mediu inter superficie & albedine. Notadu est, o isti duobus modis peccabant:primò quia aliud est unio, aliud est causa unionis:licèt ergo coexistétia sor mæ cum materia sit ipsa unio formæ cú materia, th non det uocari că unionis, quia nihil est că sui ipsius: coexistentia.n.& unio idem est: quærere ergo cam unionis, est quærere cam coexistentie; sed non est idem unio, & ca unionis. Secudò pec cabant, quia credebant, qui ipsum esse, datu mate rie à forma, esset quoddam medium inter mate-20. 45 716 riam & formam, uniens unum cum alio: sicut ui uere est quoddam esse, quia uiuere uiuentibus é ec;& hi credebat uiuere esse media inter asam & corpus;& albū esse mediū inter albedinem,& su perficie;qd tamen fallum est:quia uel esse est ide cũ ipla forma sub alio mô significandi accepta: uel esse est effectus forma & materia: sicut luce re est effectus lucis in materia, que recipit luce 3 & ideo non debet uocari medium unies, sed ma gis effectus formæ unitæ.

Causa uerd, quia potentia & altus quarunt unum faciens & differentiam. Est autem (ut dictum est) & ultima materia, & forma idem, & hac poté sia, hac actu. Quare simile est quarere unius qua causa, & unum essendi. V num enim aliquid unumquodque, & quod potentia, & quod actu unum aliqualiter est: quare causa nulla alia, nisi ut quasi mo uens ex potentia a d actum: quæcunque uerò non ba bent materiam, omnia simpliciter quod uerè entia

Assignat cim erroris predictorum. Vbi notan Cansam er- dum eit, pisti quærebant unum mediu inter ma teriam & formam; ac si materia & forma essent duo in actu diuerfa:quia si talia essent, oporteret dari aliquod medium uniens ea: quia autem unu est in potentia, reliquum in actu, ideo inconueniens est quarere aliquod ligamen; quia eo ipso potentia perficitur, & actus perficit, unu sunt. Ét hoc est, quod dicit litera: quod cá erroris suit, quia quærunt aliquid, quod est taciens unum ex potentia & actu: cum.n. debeant hoc quærere, differentiam uolunt ponere inter potentiam & actum, tanquam inter duo, supple actu diuersa; Sup.tes. 1 1 ideo errant: Sicut.n. dictum est, ultima differentia, hoc est ultima forma, & ultima materia unu & idem faciunt, sicut potentia & actus: eadem.n. est ratio, & causa ipsius esse rei, & ipsius no esse; quia unumquodque in tantum est, inquantu unu est: illud autem, quod est in potentia, & quod est in actu.i.compositum ex potentia & actu, est il-

ria & forma, non requiritur ibi nisi moues, quod teria o for trahit potentiam ad actum: ergo ad hoc or unum nulla eft ci sit simpliciter, non sequitur aliquid alind, niti op media o m potentia perficiatur per actum: hac est ergo uni trinseca fel tas in rebus materialibus. s. materiam perfici per bene effe au unam formam: Quacuque uerò non habent ma extrinfiu, teriam simpliciter, unum sunt, & uere entia sunt; que eff agis quia statim sunt illud, quod sunt; ut dictum est produces fupra.q.d.unitas rerum materialium includit po formam, o tentiam, & actum; & ideo non est unitas simpli- coniungens citer: unitas autem rerum immaterialism of causa man citer:unitas autem rerum immaterialium est u- rie, deduces nitas indivisibilitatis, quæ excludit talem coniun do ens in po ctionem.s.materiæ & formæ. Et sic explicit li- temua adaber Octauus.

#### DIVINAE PHILOSO-

PHIAE ARISTOTELIS.

LIBER NONVS.



E primo quidem igitur ente, & Tex. 1. ad quod omnes alia Categoria entis referuntur, dictum est; uidelicet de substantia. Nam secun dum substantia rationem dicuntur alia entia,Quantitas,Quali-

tas, or alia sic dicta: omnia namque rationem habe bunt substantia, ut diximus in primis sermonibus.

In hoc Nono Libro determinat de ente, secul Dinisso inti dum o dividitur per potentiam, & actum. Et di 110 00 cono uiditur in tres partes, quia primò ponit intentum muatio libra ſuum.f.φ determinandű est de potentia & actu: secundò dat modum procedendi circa intentú: tertiò incipit determinare de potenzia & actu. Secunda ibi¡Et primùm de potentia, quæ dicitar]Tertia ibi [Quòd quidem igitur dicitur mul tipliciter potentia.] Prima in duas, quia primò ostendit, de quo determinandum est: secundò de quo restat determinandum. De secudo ibi [Quo niam uerò dicitur ens hoc quidem] Continuans ergo dicta dicendis, ostendit op primà dictú est in Septimo de primo ente, quod est substâtia; ad Tex.com.2. quod quidem ens omnia alia entia, & omnes Ca 🗢 🕬 🕬 tegoriæ prædicamentorum reducuntur; ficut se I quarto te. cunda referuntur ad primum: quod quidem patet ex hoc, o fubstantia cadit in diffóne omniú aliorum prædicamentorum; ut quantitatis, qualitatis,& similium:& hoc declarauit in primis ser monibus; ubi dictum est, co accidentia diffiniun tur per additionem substantia. Notandum est. cp Philosoph.hic ait, substantiam esse primu ens. ad quod alia referuntur, ex natura primorum in analogis:nam natura primorū in analogicis est, 👽 accipiantur in diffónibus fecundorum: arguit ergo Philosophus sic:proprietas primi est, op accipiatur in diffinitionibus secundorum: substant tia est huiusmodi respectu omnium entium pra dicamensalium; ergo substantia est primum enc.

. .

quid, aut qualitas, aut quantitas: aliud secundum po tentiam & album, & secundum opus,determinabi

mus & de potentia & de actu.

Quid foco prasenti O-

Ostendit, de quo est determinadum in isto Li bro, dices; quò d ens habet duplicem diuisionem; uno modo dividitur in decem prædicamenta, ut in quid,& quantum,& sic de aliis: secundò diuiditur secundùm potentiam & actú. Quia ergo de terminatum est de ente secundum primam diuisione in Septimo; ideo in isto tractatu determină dum est de ente secundú divisioné secundá, scilicet secundum potentiam& actum.

Et primum de potentia, qua dicitur quiden maxime proprie, non tamen utilis est ad quod uolumus munc:in plus .m. est potentia & actus eoru, qua dicu B sur secundu motam solum. Sed cu dixerimus de ea in determinationibus de allu, ostendemus & de aliis.

Postquam dixit, de quo determinandum est, dat modum procedendi, scilicet quomodo deter minandum est, dicens:ita supple dicendum est de Orde dellei potentia & actu, sed primò de potentia; & non de oi, sed de illa, quæ maximè propriè potentia est; & ilta est, quæ cócernit motum:nec.n. est dicendum de illa, que non est utilis ad illud, quod volu mus nunc; sed de illa, quæ concernit motum; in pluribus enim est potentia & actus simpliciter, quam potentia & actus secundum motum: cum autem dixerimus de hac potentia & hoc actu, in determinationibus de actu poterimus dicere de aliis potențiis, quæ se habent generalius, quá ista.

Quefie. Potostia & dere naturā entis,du plicuer.

ra ät poten sia fuper

Quereretaliquis, Vtrum sit eadem diuisio, qua dividitur ens in decem prædicamenta, cum ea, quæ diuiditur per potentiam & actum? Dicendum est, quòd non: quia potentia & actus diuidut quodlibet prædicamentum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd potentiam & actum di uidere naturam entis, potest esse duobus modis; uno modo quillud, quod est ens actu, nó sit ens in potentia; nec econuersò, potétia ens non sit actu ens;& isto modo dividitur ens ab Auicena in Me thaphysica sua, & ab Algazele, qui dicut; que entiu aliud est necesse esse, aliud possibile esse, cu.n.ne cesse dicat actu, eade est ista dinisso cu illa, que di cit; que entiu quodda est actus purus, quodda est in potentia ad actum; in hac auté divisione patet O natura actus cadit super necesse esse tanta, & D Etus cadit no super alia entia: natura auté potentiæ cadit su super neces. per alia entia omnia. Et talis divisio entis in po-Se. 🕼 tan- tentiam & actii non cadit in prædicaméta omnia; immo omnia prædicamenta cadút sub una parte diuisionis, idest sub potétia, & possibile esse : ens mis pra- enim in actu, quod est ipsum necesse esse, nó est dicamenta. in genere, nec in prædicamento. Secundo modo potest dividi ens in potentia & actu; secudum que hoc ens, quod est positú sub potentia, quod est di uisũ contra actũ puru; aliquado est in potetia, ali quando est in actu: cum.n.hoc sit in potenzia, ut sic no repugnat esse in actu; eo q. possibili posito in esse, nullum sequitur impossibile; sequitur &

Quoniam nerò dicitur ens hoc quidem co quòd. A somne tale potest esse in potentia, & actu. Licet er go totum ens diuisum contra actum purum, dica tur ens in potétia;tamen diuisum infra seipsum', potest dividi in potentiam, & actum: quia omne, quod estin prædicamento quocunque potest diuidi in potentiam, & actum; ut Verbi gratia substantia in potentia, substantia in actu: quantitas in potétia quatitas i actu; & sic de aliis. Et ita patet, 🕁 ista diuisio nó est eadé cũ prima;quia prima di uidit ens in decé partessfecuda dividit quamlibet illarum partium in duas , scilicet in potentiam , & actum;& ita hæc diuilio leçuda lubdiuidit par tes primæ, siue alteram partem eius tantum.

> Quæreret aliquis etiam; quia dictum est, quòd Questio. hæcdiuisio per potentiam & actum subdiuidit primam, quæ est in decem prædicamenta, Vtrum aliquo modo prima possit diuidere istam secundam? Videtur pfic; quia dictum est Tertio Phy- Vide Auer. fi. q ens primo diuiditur in potentiam & actum; 3. Phyfi.c., & postea statim ibidem dr; quens in actu dividitur in decem prædicamenta; ergo divisio per de- 6. cem prædicamenta est subdivissio unius partis di uisionis sactæ per potentiam & actum: in præcedenti autem qone ostensum est, co divisio per po tentiam & actum est subdivisio cuiuslibet membri diuisionis per decem prædicamenta, quæ vár nalde opposita. Respon. op est dividere ens per potentiam & actum per duo, quorum unum est per se in genere, reliquum at per attributionem, per le in genere, reliquim at per attributionem, vide plure ut declaratum est supra in Quinto; esse at in genere per se, & per reductionem generalius est, Quito pag. quam esse per se tantu: Sic ergo sed m hoc, in Ter 113.D.118. tio Physicaccipitur prima diuisio entis;scam op di Eco inde p uiditur per aliquod est per se in genere; & per longum pro aliquid quod est per attribonem; qui de que entium cessone. aliud est in actu, aliud est in potentia. Secunda at diuisio accipitur, scdm o diuiditur tantum ens p fe:& sic fecuda divisso est subdivisso primæ; quià pon subdiuiditur ens in decem prædicamenta, ni fi secundum co ens divisum in prædicamenta, est per se in prædicamento: bic aut qu dividitur ens in decem prædicamenta, accipitur ens generaliliter, pro ente per se in prædicamento, & ente p attribónem in prædicamento; & quia ens per se in prædicamento est ens in actu, & ens per attribonem in prædicamento est ensin potentia; ens at, quod hic accipitur, est ens coe ad utrunq; ; io ens prædicamentale hic acceptum, dividitur per potentiam & actum; quod non sic in Tertio Phy Tex. 6. 3. fi.cum ibi diuidatur tantum ens in actu in decem . prædicamenta.

> Quæritur præterea, Vtrum potentia & actys sint in plus, qua potentia, qua respicit motu solu; Questio. ut hic df?Respo.cp sic;quod patet multiplici uia. Prima uia est sumpta ex uerbis Comm. dicentis Tertio de Aîa, op potentia passiua quedă est prin Prima wia cipiu transmonis & receptionis, queda receptio- ex Auer.3. nis tantum. q.d. ois potetia passina est principiu de Anma receptionis; sed non ois est principiu trasmonis. com. 14. Videmus enim, op materia est potentia passua, X x 2 in-

## Metaphysica

tentia, ut per motum & per transinutatione trahatur ad actum: potentia at intellectus possibilis est potentia, quæ dat intellectui, q possit perfici, sed non quòd possit transmutari. Secunda uia ad hoc est ex differentia, quæ est inter poten tiam ueram,& similitudinariam: quædam.n. dicuntur in potentia secundum similitudinem solumi& tali modo potentia potest esse in mathematicis: & cum mathematica non subiiciantur motui, ideo hæc potentia non aspicit motu: isto.n. modo dicimus, o linea est in potetia quadratum; & superficies, & punctus est in potentia linea:talis at potentia non aspicit motum secun dum rem, sed secundum solum modum imaginandi & intelligendi: eo modo quo imaginabimur, quòd puncti fluxus faciat lineam, & fluxus linea superficiem, & superficiei corpus. Tertia Tertia viá. uia ad hoc est ex divisione activarum potentiarum:quædam enim est potentia,quæ aspicit esse mediante motu; illa.s. potentia, que non potest Potetia de introducere elle, nisi mediante motu, pp motio nem materia, & subjecti: & talis est omnis pote tia generatiua & alteratiua; alia est potentia que aspicit esse, non mediante motu, scilicet que no Tupponit mutationem materiæ & subjecti ad introductionem iplius efferqualis eff potentia, qua nocamus creatinam: & ilto mo potentia intelligentiz primz est potentia non respiciens motul & quia hæc scia procedit ab inferioribus adsupe riorasideo primò dixit de potentia, qua respicit motum, ut per illam deueniat ad potentiam intelligentiæ,&Intellectiuam.

Potetia du

plex.

Etima

plex.

TEX.3.

- Quòd quidem igitur dictur multipliciter poten tia, o posse; determinatum est à nobis in allis. Harum autem quecunque quidem equinoce dicuntur potentie, pratermittäntur. Quadam enim fimilitudine quadam dicuntur', gremadmodum in Geometria & possibilia & impossibilia dicimus, co quòd 

" Incipit determinare de potétia, & actu. Et diuiditur in tres partes, quia primò determinat de De poietia potentia; secundo de actus tertio de comparatio et allu, de ne potentiz & actus Secunda ibi [ Quoniam ant quibus pro de potétia, que secundum modum de Tertia ibi Pojuerat. [Quoniá at iplum prius determinatu est ] Printa 'in duas partes, quia primò determinat de potentia; secundò remouet errorem quorundam cirea 'ipfam potentiam, ibi[Suntat quidam, quidieunt] Prima in duas, quia primò determinat de potentia in se:secundò de ea in comparóne ad animata,& inanimata ibi [Quoniam at hot quidem in asatis] Prima in duas quia primò ponit multipli cem acceptionem potentia; secundo coparat cas cad inuicem, ibi[In his.n.inest omnibus] Prima in duas, quia primò oftendit, de qua potentia intelligendum est:secundò dat multiplicem acceptionem potentia, proprie dicta, ibi[Quacunq; ất ad eandem]Dicit ergo primò, q determinatú cest a nobis in Quinto, op potentia de mustis mó-

intellectus est potetia passiua: sed materia est po E dis; sed tamen quada sunt multu aquinocè pote in Quinto tia cu illa, de qua intendimus; întendimus.n. hic fineta tride potétia, que respicit motti; potétie at in Ged-plex potenmetria sunt potetia scom similitudinem; nec est iceia. sphyin eis motus naturæ:potentia at, quæ est in enu- sea, made ciationibus, co mo quo dicimus, q hac propo é mana, o possibilis, uel impossibilis, non est et potentia ni primessas si mo sensibili, co mo quo predicatu per discur- de nerum fum rationis ponitur aliquo modo se habere ad polliceror se fubiectum,& non habere. Deinde cum dicit.

Quacunque autem ad eandem speciem omnes matte pot principia quedam sunt, & ad primum unum dicun- 114 metatur, quod est principium transmutationis in alio in phorica of: quantum aliud oft.

Dat triplice acceptionem potentiz. Et diuidi- est no repu tur in tres partes, secundum eri plicem acceptionem, quam ponit. Secunda ibi[Nam quædam pæ ms comratiendi] Tertia ibi[Hæo autem habitus] Dicit er rimo no ne go primo licihæ potentiæ prætermittatur, supple cesse est este quæ dictæ sunt; quæcunque autem potentiæ redu cuntur ad eandem speciem; principia sunt: & reducuntur ad unum primumiqu quidem est principium transmutationis in alio secundum quòd aliud: & uocatur potentia actiua: "Notandum est, quod Philosophus circumsoquitur potentia actiuam duobus modis:uno modo quod potentia activa est principium transmutationis in aliud se cundum quod aliud: alio modo quod potetia acti ua est quoddami pfincipium, ad quod omnes alig potentie reducuntur. Et hoc est, quod dicit; quòd omnes potentiæ, quæ funt principlæ, reducuntur ad potentiam activiam, quam documbeciem. Vbi sciendum, quòd notabiliter diciti pôficatia, quæ funt principia: potentiæ eilin, quæ funt potentiæ similitudinaria, non habent reduci ad potentiam actium; sed omnis potentia; que haber principia ... motus, uel effipli potentia actiua, uel reducitur ad potentiam activam; omnis enim potentia que est principlum motus, uel est principium eius; quod mouet, uel quod mouetur; si quia mouet, sic est potentia activa; irquià monetur, sic reducitut ad potentialla uciuam feett ad principium caufa liter, quia hoc non mouetur, nisi quia hoc mouet. Nam quadam patiendi potentia est, qua in ipso

H quantum aliud eft. Ponte Rendum modum potentia; dicens: 🍎 🛼 🛼 alio modo dicitur potentia patiendi, qua est in ipso passente, & ifta est principium transmutatio nis ab alio inquantum aliud; quia nihil patitur à Kida feiploshoe hute dieth est in Quinto. Deinde.

patiente pinespitche mutationis passina ab alio in-

Hiec dutem habitus impassibilitatis eius, qua in decemadeterius, o corruptionis ab alio inquantum aliud, ser un la est a principio transmutationis.

Hic point tertium modum potetie, dicens : the diputifol tertio modo dicitur potentia habitus impassibili 1.du.6.1de tatis: hoc est dicere, quod potentia, per quam 3. de Analiquid redditur impaisibile, ut non poisit pa- ma, com. 4. ti ab alio inquantùm aliud, uidelicet à principio fransmutativo in deterius, uel in mente, uel

in corpore; uocatur passio. Deinde d.

In his inest omnibus terminis potentia prima ra tio.Iterum autem hæ potentiæ dicuntur aut solum faciendi, aut patiendi, aut ipsius bene. Quare in harum rationibus insunt aliqualiter priores rationes potentiarum.

Comparat ad inuicem acceptiones potentia,

politas supra. Et dividitur in duas partes, secun-

Coparatio ad invice.

dùm quòd habet duas comparationes .. Secunda ibi[Palàm igitur]Dicit ergo primò, quòd in diffi nitionibus omnium prædicamentorum est ratio primz potentiz: ita quòd in diffinitione potentiæ passiuæ cadit actiua, quæ est prima potentia: Quod patet etiam aliter; quia potentia actiua, & passiua dicuntur duobus modis:aliquid enim di-Potentia a citur habere potentiam actiuam uel passiua,quia B etima et pas agit solum, uel quia patitur: secundo modo, sina doplici quia benè agit, & benè patitur : & in diffinitione benè agendi cadit diffinitio agendi; &

etiam in disfinitione benè patiendi: & sic in diffinitionibus secundarum potentiarum cadit disnitio primarum potentiarum. Notandum est, quòd duobus modis possumus probare, quòd in disfinitione secunda potentia cadit disfinitio pri

mæ potentiæ: uno modo quia potentia secunda uocatur potentia passiua: potentia autem actiua nocatur potentia prima: secundo modo quòd po tentia secunda uocetur potentia benè agedi, uel benè patiendi: potentia autem prima dicatur potentia agendi uel patiendi simpliciter: & utro-

que modo uerú est, quod dicit. Philosophus, quia in diffinitione potentiz passiuz cadit diffinitio actiuz: ideo enim hoc potest pati, & fieri; quia hoc potelt habere, & facere: & in diffinitione be

> nè agendi, & benè patiendi cadit diffinitio agen di simpliciter, & patiendi: nihil enim potest benè agere, nisi possit agere & pati. Notandum est ét quòd Commentator aliter exponit hunc passum:

> ostendit enim quòd in dissinitione potentie passiuz cadit dissinitio potentiz primz, scilicet materiæ primæ:ita quòd omnis potentia passiua ar-

> guit materia; & in diffinitione cuiuslibet potentiæ actiuę cadit diffinitio actionis primæ formæ. quæ est absoluta ab omni materia.

cum dicit.

Palàm igitur quia est quidem ut una potentia

faciendi, & patiendi.

Ponit secundam comparationem inter poten tiam actiuam, & palsiuam. Ad cuius intelligentiam sciendum est, quòd potentia passina, & potentia actiua quodam modo est una & quodam modo est non una: una quidem est secundum or dinem & habitudinem, ex hoc, scilicet quòd una includit alia; sicut si hoc potest fieri, illud pot face re;& éconuersò: alix autem funt ex hoc quòd po tétia actiua,& potétia paísiua funt in alio & alio lubiecto. Et hoc elt, quòd dicit litera: in qua qui dem primò ponit propositum suum:secundò pro bat illud, ibi [Nam possibile est] tertiò concludit quandam conclutionem ex predictis, ibi[Qua

propter inquantum]Dicit ergo primò, quòd potentia agendi & patiendi est quodammodo eadem potentia, & quodammodo non, sed alia. Concludit Philosophus ex præcedentibus, quòd potentia passiua est in habitudine ad actiuam, & propter talem habitudinem non una dicitur cum illa. Deinde cum dicit.

Nam possibile est per se, & habere irsam poten

tiam patiendi, & eo quòd aliud ab ipso.

Probat propolitum suum; & primò quomodo dicuntur ut una: fecudò quomodo ut aliæ, ibi [Est Potentia a auté ut alia] Dicit ergo, quòd benè sunt ut una : cliua, uel nam quòd aliquid dicatur possibile, hoc potest una, et quo dici duobus modis: uel quia habet potentiam pa non. tiendi primò, quia aliud ab ipío in potentia actiua potest agere in ipsum: Quasi dicat, quando di cimus, quòd possibile est, quod habet potentiam patiendi: tunc possibile non dicitur in ordine ad actiuum: quando autem dicitur, quòd possibile est illud, in quod potest agerc actiuum; tunc pos sibile dicitur in ordine ad actiuum, & quodamodo est idem cum illo;quia per illud diffinitur.De inde cum dicit.

Est autem ut alia. Hoc quidem enim in patiente. Propter habere enim quoddam principium, & esse materiam principium quoddam, patitur patiens, & aliud ab alio. Crassum enim combustibile estocedes autem sic impressibile, & suppositum sic enunciabi le, similiter autem & in aliis. Hoc autem in faciente,ut calor, & ædificatiua;hoc quidem in calefatti-

uo:hoc autem in ædificatiuo.

Ostendit, quomodo potentia passiua est alia & alia, ex hoc quòd funt in alio & alio fubiccto, Potentia adicens:quòd contingens est, quòd potentia acti- china, et pas ua & passiua sunt alia, ex eo, scilicet quòd poten sina alia, es tia passiua est in patiente; ex hoc, scilicet quòd alla. patiens habet potentiam passiuam & materiani, quæ est principium patiendi, ex hoc potest pati ab alio; quod patet in exéplo : crassum enim est, quod comburi potest; & hoc uocatur passibile, quia habet potétiam passiuam:quod autem pót cedere tangéti, ut recipiat ab eo aliquam impres sionem, dicitur etiam habere potentiam passiuat potentia autem actiua est in agente & saciente, sicut potentia calesaciendi est in calesaciente, & potentia edificandi in edificante.

Quapropter inquantim simul natum est, nibil patitur ipsum à seipso. V num enim & non aliud est.

Concludit ex hoc quandam conclusionem, quæsic concluditur: si potentia actiua & passiua Corollaris. funt in alio fubiecto & alio, ergo nihil patitur à seipso, inquantum aliquid est aptum natum age re, & aliquid est aptum natum pati: cuius ratio est, quia unum non potest simul agere & pati, ni si formæ per accidens:eo modo quo dicimus, q medicus sanat seipsum. Deinde cum dicit.

Et impotentia & impossibile, & que tali potentiæ contraria est, prinatio est. Quare eiusdem & secundum idem omnis potentia & impotentia.

Post-

Digitized by Google

TALIO.

### Metaphylica

dicitur.

Postquam ostendit, quot modis dicitur poten E tia:hic ostendit, quot modis dicitur impotentia fibi opposita. Et duo facit, quia primò determi-Impotentia nat de impotentia: secundò quia impossibile est \*pposita po quædam priuatio, determinat de priuatione. Se-- cuda ibi[Priuatio autem dicitur] Dicit ergo pri mò; quòd impotentia, & impossibile, quod est contrarium potentiz iam dictz, priuatio est; & quia priuatio & habitus funt respectu eiusdem & secundum idem:ideo potétia & impotentia sunt respectu eiusdem, & secundum idem. Ex quo se quitur, quòd quot modis dicitur potétia, tot mo dis dicitur impotentia: dicitur enim aliquid impotens, uel quia priuatur potentia benè agendi, uel benè patiédi, & sic de aliis modis iam dictis.

Priuatio autem dicitur multipliciter. Etenim no 🗜 habens, & aptum natum, si non habet, aut omnino, aut quando aptum est. Et aut sic, puta perfecte, aut saltem quocunque modo.In quibusdam uerò si apta nata habere non habeant, ut privata hac esse di-

cimus.

git multis

TEX.3.

Distinguit prinationem, dices: quòd prinatio dicitur multipliciter; dicitur enim priuare aliquid aliquo, si non habet illud, siue sit aptum na tum habere, siue non; eo modo quo dicimus lapi dem priuari uisu: Secundo modo dicitur aliquid quid, et que priuari aliquo, si non habet, quod est aptum nasuplicuer, tum habere: & hoc duobus modis: uno modo uni uersaliter, siue in tempore, in quo est aptum natum habere: & istud privatum diversificaturi, quia uno modo aliquod dicitur priuari aliquo, co G quòd non habeat illud modo perfecto: sicut non benè uidens uocatur cecus:alio modo quado om nino nó habet, necimperfecto modo: Vltimo mo do priuationem ponimus solum in uiolenter priuatis: unde quædam priuata dicimus, si non habent ea, quæ sunt apta nata habere. Notandum est, quòd hæc distinctio priuationis multum facit ad declarationem potentiæ:cum enim impotentia sit priuatio potentie; quod aliquid prinetur Privari po sentia coti potentia, potest esse multis modis: uel quia omni no priuatur potentia, siue sit aptum natum habe re eam, siue non:eo modo quo dicimus lapidem priuari potentia uisiua: Alio enim modo aliquid priuatur potentia, quod est aptum natum habere habere: & tic dicimus catulum priuari uisu ante nonum diem. Tertio modo aliquid priuatur potentia in tempore, in quo est aptum natum habere: & hoc modo hominem cæcum dicimus priua ri potentia uisiua. Quarto modo dicitur aliquid priuari potentia, quia non perfectè habet illam!: sicut aliquid priuatur potentia calesactiua, quia non potelt persecte calefacere: & sic patet o mo di prinationis dant intelligere modos potentia.

Quoniam autembac quidem in inanimatis in-CAP. Z. sunt principia talia: alsa uerò in animatis, & in ani maso in anima rationem habente:palam quia o potentiarum alia erunt irrationabiles, alia cum

ratione.

Postquam distinxit potentiam in se:hic distin guit eam penes substantiam, scilicet penes ani- De potetta mata & inanimata. Et dividitur in tres partes, comperatiquia in prima parte ponit distinctionem suam: se me ad subcundò ponit differentiam inter membra distin- statuen. Clionis: tertiò comparat potentiam faciendi ad potentiam benè faciendi, de qua dictum est superiùs. Secunda ibi [Et que quidem cum ratione]Tertia ibi[Palàm autem quia]Prima in duas, quia primò ponit divisionem suam: secundò pro bat, quòd non solum potentia rationalis est potentia, sed etiam habitus rationalis est potentia ibi[Quapropter omnes artes.] Dicit ergo primo, quòd quedam sunt principia in rebus inanimatis, quædam uerò in rebus animatis & habentibus rationem:& quia ita est, ideo manifestú est, quòd potetiarum quædam sunt irrationales, quæ dam cum ratione. Notendum est, quòd illæ posticali uocantur potentia rationales, qua agunt primo sisse. motu naturę, & cum quodam impetu: & istę sunt in rehus animatis, & etiam in rebus inanimatis, quæ agunt modo naturæ, sicut est potentia di gestiua:potentia autem rationales uocantur, que agunt modo rationis, & modo deliberationis, sicut est potentia intellectiua. Deinde cum dicit.

Quapropter omnes artes, & factiue scientie po tentia sunt: principia namque permutatiua sunt in

alio,inquantam aliud.

Probat, quòd non solum potentiæ rationales sunt potentiæ, sed quòd etiam habitus rationales sunt potétia, & hoc probat: quia omne, quod elt principium transmutandi in aliud, secudum quòd aliud, ad potentiam factiuam habet reduci:habitus siue artes kint huiusmodi, ergo &c. Dicit ergo sic:quia potentia rationales sunt potentiz; ideo manifestum est, quòd omnes artes, & omnes scientiæ sactiuæ potentiæ sunt : & hoc quia sunt principia transmutandi aliud secundu quòd aliud. Notandum est, quòd potentia ra Differeil tionalis est potentia; & etiam habitus potentia inter s rationalis est potentia: potentia enim & habitus -respiciunt eundem habitum, & actum: sed tamé differenter, quia potentia respicit actum in se, ha bitus autem quasi respicit modum actns:& quia tam potentia, quàm habitus funt principia eliillam, etiam in tempore, in quo est aptum natum H ciendi actumideo uoçatur hic non solum poten tia principium, sed etiam habitus. Sciendum tamen, quòd non omnis habitus potentiæ dicit habitudinem ad motum: habitus enim speculati uus non est principium motus in aliud, secundùm quòd aliud;& ideo non potest uocari poten tia; eo modo quo loquitur hic Philosophus de po tentia: quia loquitur de potentia in habitudine ad motum: similiter habitus actiuus, sicut est pru dentia non est principium motus in aliud, secun dùm quòd aliud: & ideo de eis non loquitur hic: habitus autem factiui, ficut est ars, sunt principium motus in aliud secundum quòd aliud:& ió de istis loquitur, dicens: op scientiz factiuz possunt uocari potentia, & principia, Quz-

Questio.

Quareret aliquis, Vtrum potentia, de qua hic A ticipationem: imaginabimur enim, quòd ille or-· loquitur Philosophus, aliquid addat supra scientiam factiuam: an sit unum & idem? Videtur, quòd addat, & quòd sit alia: quia potentia dicit. relationem, scientia factiua dicit habitum: absolutum,& relatiuum funt aliud,& aliud,ergo &c. Ad oppositum: si scientia factiva non est ipsa potentia, ergo non est principium eliciendi actum: si autem non est principium eliciendi actum ipsa scientia, sed potentia; cum scientia non addat super scientiam relationem, sequetur quod relatio sir principium eliciendi actum:quod est impossibile. Respondeo, dicendum est, quòd vnum & idem potest uocari scientia factiua, & habitus factiuus, & potentia factiua; sed tamen diuersis rationibus: si enim habeo disfinitionem, uel con B ceptum domus; per istum conceptum& per ista diffinitionem scio domum fiendam : & ideo hic conceptus & hac diffinitio potest uocari scientia factiua domus, hoc est scientia, per quam notificatur domus, uel aliud fiendum: eadem auté inquantùm est elicitiua actus, uocatur potentia. Itaquòd imaginabimur, quòd quando aliquod artificiatum fit per artem factiuam, artificiatum habet triplex esse: habet enim primò esse in arte factiua, sicut in memoria facientis: secundò habet esse in instrumento: & istud esse est quasi esfe in quadam uia (ita quòd in arte habet esse sicut in principali agente; in instrumento quasi se cundariò habet esse) tertiò habet esse in scipso,& Ad organic hoc est esse in effectu: prima enim duo esse suerunt in potentia actiua. Ad argumentum patet, quòd relatio, & fundamentum non differunt ni-PAZ. 147.c. fi secundum rationem; ut dictum est in Quinto huius.

Questio.

Queritur, Vtrum omnis potentia rationalis sit idem, quòd ipla ratio? Videtur quòd sic: quia sicut potentia naturalis se habet ad naturam;ita se habet potentia rationalis ad rationem: sed illa ea dem est cum naturajergo ista eadem est cum ra tione. Contra, appetitus rationalis est potentia rationalis,& tamen non est idem quod ratio. Respondeo, dicendum est, quòd potentiam esse pationalem, est duobus modis; uel per essentiam; uel per participationem: si uocetur potentia rationalis per essentiam, cuius est ratiocinari & de liberare, & hoc non est nisi rationis & intelle-Ctus: si autem uocetur potentia rationalis quantùm ad participationem, sic omnis potentia, quæ potest moueri secundum ordinem datum à ratio Triples ge- ne, potest uocari rationalis. Imaginabimur enim upsteurs triplicem potentiarum differentiam: quædam est enim potentia, cuius est sabricare ordinem ratiocinatiuum & deliberatiuum, & cuius elt fabricare conceptus secundum ordinem deliberatiuum: & talis est rationalis per essentiam, sicut est intellectus. Quadam est alia potentia, que po test moueri secundum ordinem istum sabricatu à ratione, sicut est appetitus sensitiuus, & intelle &iuus: & ista uocatur rationalis per quanda par-

do quasi essentialiter est cum ratione: & ideo uo cetur rationalis per essentiam:secundum autem impressionem est in aliis potentiis, quæ mouentur à ratione: & ideo uocantur tales rationales p participationem. Quadam est alia potentia, cuius non est fabricare ordinem istum, nec moueri secundum hunc ordinem sabricatum; sicut est generatiua, & digestiua : & ista nec est rationalis per essentiam, nec per participationem: quia ordo rationis talibus non potest imprimi. argumentum dici posset, quòd omnis potentia rationalis per essentiam idem est, quòd ratio. Vel meliùs, quòd sicut natura est in aliquo principaliter, sicut in forma, & in aliquo secundariò, ficut in passionibus sequentibus formam: ita similiter ratio,

Quzritur, Quz istarum potentiarum sit prior, Questio. an potentia rationalis, an potentia naturalis? Videtur quòd naturalis: quia ars imitatur naturam, ut dicitur Secundà Phylicorum; ergo potentia Idem 4. Me rationalis, & artificialis imitantur naturalem. Contra, opus naturz est opus intelligentiz: ergo 28. cum intelligentia agat per modum, artis & per potentiam rationalem, potentia rationalis prior est, quàm naturalis. Respondeo, dicendum est, quòd natura tenet medium inter artem noltra. & artem intelligentiz, quz prior est arte nostra: cuius ratio est:quia ars intelligentiz est causa re rum, quæ fiunt infra naturam; ita quòd ordo, qui est in natura, determinatus est ab arte intelligen tiæ:Ita quòd imaginabimur, quòd iste ordo secu dùm sui primitatem est in idea intelligentiæ; secundariò autem est in natura:ita quòd narura po test dici agere intelligibiliter per quandam participationem, scilicet inquantum participat ordi nem intelligentizzars autem nostra imitatur na-turam: cuius ratio est: quia scientia nostra causa-phy. comm tur à rebus:primo enim intellectus noster moue 51. tur à robus; & postea motus, potest sibi sabricare idolum, ideam, uel uerbum rei artificialis fiendæ. Et hoc est, quod dicit Philosophus Primo hu In prologo. ius, quòd ars caufatur ex multiplici experientia, sicut experientia ex multiplici memoria. Simpliciter ergo loquendo, concededum est, quòd ars est prior natural quantum ad nos & ad artem no stram non est prior arte. Ad argumentum pa- Adargum. tet per distinctionem iam dictam. Deinde cum dicit.

Et qua quidem cum ratione omnes contrariorum sunt cadem, o qua irrationabiles una unius, nt calidum calefaciendi folum, medicatina antem insirmitatis & sanitatis.

Dat differentiam inter istas duas potentias. Et dividitur in duas partes, quia primò dat diffe rentiam: secundò assignat rationem huius differentiz,ibi[Causa autem.] Dicit ergo primò, co potentiæ rationales sunt respectu contrariorum: potentia autem naturales sunt respectu unius ta tùm:siçut potentia calesactiva est respectu cale-

### Metaphysica

tia rationalis, est respectu sanitatis & infirmitatis

quæ sunt opposita. Deinde cum dicit.

Causa autem quia ratio est scientia: ratio autem eadem ostendit rem & privationem, non tamen similiter. Et est ut amborum, est autem ut existentis magis. Quare necesse & tales scientias esse quidem contrariorum. Esse uerò haius quidem secundum se, illius nerò non secundum se. Etenim ratio huius qui dem secundum se, illius uerò quodam modo, & secundum accidens. Nã negatione & ablatione osten dit contrarium Etenim prinatio prima contrariorum:bec autem ablatio alterius.

Assignat causam, & rationem huius differentiæ: in hoc enim differentia duo dicebantur: pri-Potentia ro mò dicebatur, quòd rationalis est respectu oppo F nalis est cd sitorum: & ideo primò reddit rationem huius: po sterius dicebatur, quod naturalis est respectu unius:& ideo secundò reddit rationem illius, ibi [Quoniam autem contraria.] Dicit ergo primò, quòd potentia rationalis est ad opposita: cuius 16 est, quia potentia rationalis agit per scientiam, & per formam in conceptu, quæ potest uocari disfi nitio, uel ratio: idem autem conceptus, & eadem scientia potest ostendere rem, quæ dicit oppositum sui, & priuationem eius, non tamen similiter. Licèt enim eadem scientia sit respectu oppo sitorum priuatiue: tamen unius est per se, scisicet politiui, & alterius per accidens, scilicet priuatiui:& quia eadem scientia est respectu priuatiuorum; & contraria sunt priuatiua aliquo modo:quia unum contrariorum se habet in comple to esse, aliud in diminuto esse: ideo eade scien tia elt respectu contrariorum; tamen non similiter:quia unius per se, alterius per accidens : nam eadem scientia, quæ ostendit unum contrarium per positionem, ostendit aliud per negationem & diminutionem. Vnde benê dictum est, quòd fi eadem scientia capit priuatiua, capit & contra÷ ria:quia contrariorum quodam modo est priua> tio, eo quòd unum contrarium remouet aliud. Deinde cum dicit.

Quoniam autem contraria non sunt in eodem, scientia autem est potentia in habendo rationem, & anima motus habet principium: salubre quidem sanitatem solum facit, & calefaltinum caliditaté, & frigidatiuum frigiditatem . Sciens uerò ambo: est enim amborum quadam ratio. Non similiter autem & in anima, que habet motus principium. Quare ambo ab eodem principio mouebit ad ipsum copulans. Propter quod secundum rationem potentia sine ratione potentibus faciunt contraria; unit enim principium continetur ratione.

TEX. 4.

Oltendit, quòd potentiz naturales no agunt Poe natura opposita; potentia uerò rationales sic. Ad cuius oppositum, euidentiam notandum est, quòd res naturales apotentia at gunt per sormas in essecuipotentia uerò ratioronales sic. nales agunt per formas in conceptu: duz autem formænon possunt esse simul in essectuin eade; sed unaquæque res naturalis terminatur, ad una

faciendi tantum:medicina autem, quæ est poten E formam in essectu: & ita sua actio terminatur tã tùm ad alterum tatum oppositorum:potentia au tem rationales possunt concipere duos conceptus duorum oppolitorum: cuius ratio est, quia funt dux formx, qux habent contrarietatem; & quia potentia rationales agunt per formam in conceptu;ideo non terminatur tantum ad alterum oppositorum, sed ad ambo. Et hoc est, quòd dicit litera: quod quia duæ formæ contrariæ non funt in eodem, ideo semper forma naturalis & potentia terminatur tantum ad actionem unius: non sic autem in his, quæ agunt per scientiam:& hoc quia potentia, quæ per scientiam agit; agit per rationem, hoc est per diffinitionem & conce ptum rei fiendæ: & anima operans habet principium sui motus ab ista ratione: & ideo in naturalibus unum facit tantum unum : ficut falubre fanitatem : & calefactiuum caliditatem : & frigefactiuum frigiditatem. Agens autem per scientiam respicit duo: & hoc quia agit à ratione, siue à diffinitione, que ratio amborum est:sed non similiter, quia unius per se, alterius per accidens : & ista ratio est principium motus in anima;ita quòd anima mouebit ambo ab uno principio, copulans illa ambo ad illud principiū. Et ideo potentiæ naturales oppolito modo se ha bent ad rationales, quia hæ faciūt duo & illa unū: & hoc quia infra rationem, quod est unum principium, continetur utrunque oppositorum. No- Agens assitandum est, quòd omne agens assimilat sibi pas-milat sibi sum: ex hoc autem est ista assimilatio, quia passu trahitur ad terminos agentis: ipſum autem trahi ad terminos agentis, est ipsum passum copulari agenti: sed tamen differenter in agente naturali, Agu ab a & agente ab arte:quia agens naturale non copu re, C agens lat niss unum ad seipsum, & hoc quia agit per que diffeunam formam tantum:agens autem abarte mul run. ta potest copulare ad seipsum propter multos co reptus, quos concipit, ad quos possunt copulari diuersa artificialia. Et hoc est, quod dicit Philoso phus in litera: quòd intellectus agit à quadam ra tione, siue distinitione: quæ quidem est principiu; ad quod quidem principium ambo oppolitorum; & multa possunt copulari. Deinde d.

Palam autem quia ipsius bene potentiam sequi tur solum faciendi, aut patiendi potentiam:hanc ue rò illa non semper: necesse enim benè facientem faeere fed solum facientem non necesse bene facere.

Comparat potentiam agendi, & patiendi sim pliciter ad potentiam agendi & patiendi, modifi catam per nomen; dicens: quòd maniscitum est, quòd potentiam benè faciendi sequitur potentiam faciendi; & non econuerso: quicuque enim benè facit, facit: non tamen econuersò, quicunque facit, benè facit.

Quereret aliquis, Quomodo potentie rationales le habent ad multa. Dicendum est, quod hoc potest patere triplici uia. Prima uia est ex hoc, quòd anima est quasi omnia esse in conceptu: sicut materia est quasi omnia in effectu. Ad

Intellectus

qmd.

, ap. 3. tar non posse; ut non adificantem non posse adifica-

pradulta.

bus naturalibus distinguimus suo modo illud, quod est omnia fieri, & quod est omnia facere &: agere: & quod est omnia fieri uocamus materia: & quod est omnia sacere uocamus agens & sactum: quod, scilicet est quando per uim agentis illud deducitur ad actum, quod erat omnia fieri: ita fuo mó est in intellectu: intellectus.n. possibi lis continet locum materia in spiritualibus: &: ideo ille potest omnia fieri in conceptu sicut ma: teria in effectu: & est ibi intellectus agens, in cuius uirtute intellectus possibilis omnia fit: & est ibi factum, scilicet intellectus in habitu, qui est, quando intellectus possibilis est deductus ad aactum per aliquem conceptum:quia ergo intelle ctus noster est omnia fieri, ideo non est determinatus ad aliquem unum conceptum tantum: & quia principium rerum artificialium conceptus elt, ideo ratio per multos conceptus, potest esse: Secuda nia principium multarum rerum artificialium. cunda uia lumitur ex natura diffinitionis & conceptus; nam qui benè concipiunt, contraria con fignificant: non enim possibile elt, bene & perfer ctè concipere & significare unum contrariorus; nissingnificetur aliud: & quia ratio agit per conceptum, & conceptus unius dat intelligere rem, & sum oppositum; ideo una ratio potest esseres spectu oppositorum. Terta uia est uia Philofophi in literajquæ fumitur ex natura contrariotatis. Ad cuius euidentiam notandum estiquidi Cotrarietas contrarietas el maxima distantia secundum for C mam:non autem qualibet distantia formalis facit contrarietatem, quia forma non sunt contra-Forme que riæ nisi secundum suum completum esse. Vndo do sunt con contraria possunt esse in codem secunduminos traria: & pletum effe; sicut quando unum est in actu, reliquo contra quum in potentia; uel quando utrunque est secu ria possint dum quidiformæ ergo no habent contrarietate, diffecundum completum esse in essecu, non at secundum esse in conceptu; & ideo agens à con ceptu, potest agere duo simuls &c.
Sunt autem quidam, qui dicunt (sicut Megarios) quando operatur solum posse, & quando non opera

& in alis. In parte ista excludit errorem quorundam cir Exploditur ca potentiam, & actum. Et dividitur in duas partes: quia primò improbat opinionem illorum, qui ponebant, quòd potentia non præcedit actu: secundo ostendit, quomodo potentia præcedit actum,& quomodo non.Secunda ibi[Omnibus autem potentiis existetibus]Prima in duas, quia primo improbat opinionem istorum: secundo quia fecit mentionem de potentia, oftendit quid est possibile. Secunda ibi [Est autem possibile.] Prima in duas, quia primò ponit opinionem: fecundo improbat eam, ibi [Quibus accidentia incouenientia]Dicit ergo primò, quòd aliqui funt, ficut Magarici: qui ponunt, quò d dum aliquid est

ve fed adificantem quado adificat. Similiter autem

cuius euidentiam notandum est, quòd sicut in re A, in operari, tunc est in posse: & quando non operatur, tunc non habet posse: quia potentia semper est iuncta actui : unde non zdificantem dicunt non habere potentiam ædificandi:tunc autem ha bet potétiam ædificandi, quando actuædificat, & non aliàs:sicut autem est de potentia ædificati ua; ita est de aliis potentiis. Deinde cum dicit.

> Quibus accidentia inconvenientia non est diffici le uidere.Palam enim quia non est ædificator, si non. ædificet:nam ædificatorem esse est esse potentem ædi ficare.Similiter autem & in aliis artibus.

Concludit hác positionem esse impossibilem. Et diuiditur in duas partes, quia primò probat positionem istam esse impossibilem: secundò co- Primaro. cludit intentum suum de potentia, & actu. Secun da ibi[Si ergo non contingit hoc dicere.]Prima in quinque, fecundum quòd adducit quinque ra tiones, Secunda ibi[Si igitur impossibile est] Ter tia ibi[Et in animata] Quarta ibi[At ucrò neque fensum habebit] Quinta ibi[Amplius si impossibile quòd priuatum potentia.] Prima ratio talis est:si positio hæc est uera, nullus ædificator est, ni si quando ædificat actussed hoc est falsum & impossibile, ergo &c. quòd autem sit impossibile, patet: quia esse adificantem sonat in habitu, & habitus potest separari ab actu: & esse adificatorem sonat in posse ædificare, & non in actu ædifi care. Licet benè non sit ædificans, nisi actu ædi ficet:tamen potest esse zdisicator, & si non edisieet actu. Et hoc est, quod dicit litera: quod incouenientia que accidunt illis, non est difficile uidere:nam secundum istam positionem nullus est zdificator nistadificet: esse enim zdificatorem fonat in polle; licut ergo secundum cos, posse nó est sine actu:ita nec este adificatorem : sicut auté dictum est de arte edificacina; ita dicendum est de aliis artibus:hoc auté falsum est, quod dicunts feilicet quod posse non est sine actui multa enim funt in posse, scilicet ea, quæ sonat in habitù, quæ tamen non semper sunt in actu. Deinde.

Si igitur impossibile est tales habere artes non addiscensem aliquando & accipientein; & non habere non abliciemem aliquando; aut enim obliuione, aut passione aliqua aut tempore. Non enim utique re corrupta, semper enim estr quado cessauerit, p non habebit artem. Item qui ftatim edificabit, aliqualiter accipiens.

Ponit secundam ronem: & ceftro talis si poten Secunda ro tia nunquàm est nisi cum actu; sequitur quòd po tentia factiua, d'artes de nouo habeantur sine doctrina; & perdantur sine oblisionessed hoc est Impossibile, ergo & primum: si enim quando ope ratur habet artem, & quando non operatur, nonhabet artem: ergo in operatione operando accipit, & non operando perdit; & tamen nec in operando est doctrina, nec in non operando est oblinio. Et hoc est, quod dicit litera: quòd simpossibile est habere artes & potentias factiuas non discentem, hoc est sine doctrina: & si im possibile est abiicere eas fine obliviones que obli

### Metaphylica

uel per aliqua passionem: & benè dico, quod per duntur obliuione, nó per corruptionem rei:si ita est, sequitur quod positio sit imposibilis : ex hac enim positione sequitur, quad habentur sine do ctrina, & perduntur fine obliuione: quando edi, ficare cessauerit, non habebit artem secundum hac politionem:& tamen non obliuiscitur artis: similiter autem quando edificabit actu, accipiet artem de nouo: & tunc sine doctrina addiscet ar tes. Notandum est, o quida sunt conceptus, qui cadunt sup esse essetiz, & existetie: & isti possunt dupliciter destrui, & perdi & mutari; uno modo per obliuionem: secundo modo per mutationé spinstus q. rei: & de numero talium conceptuum est conce ptus opinatus:quando enim quis opinatur, Sorté 🕝 quando n non uidebunt, erunt ceci;& hoc potest sedere; Sorte surgéte, periit opinio, quæ ampliùs uera non est: Quidam est cóceptus, qui magis ca, dit super essentiam rei, quam super esse; sicut co: ceptus artis: conceptus.n. donius cadit super do mu in se:& si cadit super esse domus, hoc est ma gis rone fieri, quam rone facti esse, uidelicet sup, domum fienda, quam luper factam : & quia talis, conceptus non cadit super esse rei;ideo non mutatur ad mutationem iplius esse rei:siue enim do mus sit, siue non sit, semper est uerus conceptus? domus. Et hoc est, quod dicit Philoso.in litera: conceptus artis, qui uo catur potentia factiua, non perditur nisi per oblinion em ance autem re corrupta: si tamen est uera positio illorum, quan, do artifices cessant ab arte, cessaret conceptus,

quod tamen falfum est. Deinde cum dicit, Et manimata utique similiter; neque enim frigidum, neque oalidum, neque dulce veque amarum, neque omnino sensibile, nibil erit non sentientibus. Q nare Prothagora rationem els dicere con-

ting et .

Ponit tertiam rationemidicens: quòd potentiæ inanimatænon erunt potétiæ, scom hanc ro nem;nis qui actu agunt, & actu mouent. Ex quo fequitur, quod calidum frigidum, humidum ficcum, dulce & similia, que mouent sensum; non erunt nisi quando actu sentiuntur: & breuiter om ne sensibile consister in sentiri, quod tamen falsum est:sic enim dicentes,necesse est incidere in opinionem Pythagorz, qui dicit; quod proprie tates & naturæ rerum consistunt in opinari & Ten. com, scire. Notandum est, quod secundum Philoso 51.52.59. phum Secundo de Anima, sensus est potétia paset 60. Idem siua, quia sensus mouetur ab objecto: ex quo se-3. de Ani- quitur, quod obiectum habet rationem potentiz ma co. 18. actiuz & mouentis; ita quòd statio calidi & frigi austoritate di est ex hoc, quod potest mouere tactum; & ra-Physic. cof. tio dulcis ex hoc, quòd potest mouere gustum: si ergo essentia calidi & frigidi est i posse mouere; & posse mouere, non est nisidum actu mouet. & fentitur; ergo essentia eorum non est nisi in senti ri actu;ita o quando sentiuntur, sunt; quando no sentiuntur, non sunt. Deinde cum dicit.

At nerò neque sensum habebit nihil, si non sen-

uio est uel cum perduntur per longum tempus, E tiat, nec operetur. Si ergo cacum non habens uisum aptum uerò natum, & quando aptum natum efi ha bere adbuc ens: iidem cæci erunt .sæpe die uno , &

Ponit quartam rationem, dicens; quòd secundùm istam positionem nullus habebit potentiam uifiuam, nisi dum actu uidet; nec sensitiuam nisi dum sentit, quod est impossibile: sic enim sequitur, quòd quicunque non actu uidet, est cæcus: ce cus enim est ille, qui non habet potentiam uiden di;tamen est aptus natus habere;sed ille,qui actu non uidet, non habet potentiam uidendi secundùm istos;& tamen est aptus natus habere: ergo est cæcus. Sequitur etiam, quòd iidem codem die multi erunt cæci, & non ce ci, surdi & non surdi; accidere in codem. Deinde cum dicit.

Amplius si impossibile quod prinatum est poten tia, quod non fit; impossibile erit factum esse . Sed TEX.6. quod est impossibile factum ese; dicens, aut ese, aut futurum esse, mentietur. Nam impossibile boc signi ficauit. Quare ba rationes auferunt motum & gene rationem: semper enim stans stabit:non enim surgit, si sedet. Impossibile namque erit surgere, quod

non potest surgere.

Ponit quintam rationem, & est ratio talis: im- giate possibile est illud, quod est priuatum potentia; cu ergo res ante actum non habeant potentiam, le cundum istam positionem, ergo ante actum sunt impossibile seex hoc enim sequitur, quod fit, est impolsibile factum elle; si autem impolsibile elt factum elle, nunquam fiet : & qui cunque dicitre futuram possibile fieri, mentitur; quia dicit illud, quod est impossibile, posse fieri: quia eo ipso q su turum elsnon els coiunctum actui: eo iplo quòd non ell conjunctum, non habet potentiam, secu dum istos, & estimpossibile; ergo omne suturum significat impossibile: & ita qui dicit suturu posse fieri, dicit impossibile posse fieri: & similiter qui dicit aliquid, quod priùs non fuit, factum ele le; dicit impossibile esse factum; quia non est safrom nisi illudiquod non fuit; illud autem, quod priùs non fuit, fuit impossibile, ergo impossibile est factum. Ex quo sequitur, quòd ista positio de-Arustomnem ingtum, & omnem generationem; & sic secundum istam positionem, stans semper stabit. & sedens semper sedebit; ex quo enim sedet, non poterit suffere; quia non habet potentiam ad surgendum. Deinde cum dicit.

Si ergo non contingit boc dicere, palàm quia potentia & allus divija junt: illa verò rationes poten tiam & actumidem faciunt. Propter quod non par num aliquid quarunt destruere.

Quare contingit possibile quidem aliquid eseno TEX1. esse autem:possibile non esse esse aute. Similiter autem & in aliis Categoriis possibile uadere ens, non uadereio non uadens, possibile esse uadere.

Concludit, op ex quo iste rationes uera sunt; Jequiturquod potentia & actus sunt diuersa, dicens:quòd si non contingit dicere ista conuenien

Tertia ro.

eoceptus du

plex.

c. ..

sempiterna bant idem potentiam & actum: & ideo non parnon esse in num est illud, quod destruunt; cum destruant mo pradicame tum & generationem: quod cum sit impossibile, quandoque ita quòd aliquid potest esse, quod adhuc non est; leque non & non esse, quod iam est: quod est uerum in omsint. Vide nibus Categoriis, scilicet quòd potétia potest pre Iferius tex. cedere actum: quod enim uadit, potest non uade-

Questio.

Potetia du

Queftio.

re; & quod non uadit, potest uadere. Quareret aliquis, Vtrum potétia, & actus sint idem? Dicendum est, quòd duplex est potentia, scilicet potentia passiua, quæ est ad actum, qui est forma; ita quòd ista potentia passiua fundatur su per materiam & unum, si termini sunt actu sor- R mæ: alia est potentia actiua, & hæc etiam duo respicit:respicit enim actu, qui est forma, ticut sundamentum, quia actiua potentia fundatur in esse forme;& respicitactum, qui est agere;sicut poten tia calefactiua respicit caliditatem taquam funda mentum, & respicit etiam calesacere. Si loquamur de prima potentia, certum est, quòd non est idem quòd actus, sicut nec materia: hæc enim po tentia est ad formam: sicut ergo materia non est forma, ita nec ista potentia. Si autem loquamur

de secunda potentia, scilicet de actiua; sic dico, o

idem est quod actus, super quem fundatur: tamé

actus diuersa sunt: hæ autem opiniones facie-

non est idem actus, qui est agere: sicut potentia ca lesactiua est idem realiter quòd caliditas, tamen non est idem quod calefacere.

Quareret aliquis, Vtrum potenția sit simul cu actu, an præcedat? Dicendum est, quòd de ratione potentiz passiuz, (de qua loquimur) est, quòd Poteria pas sit per actum primum, qui est forma: hæc ergo po sina duplici tentia potest dupliciter accipi: uno modo secundùm quòd simpliciter dicit rationem perfectibilis: secundo modo pro ut dicit rationem persecti bilis cum carentia perfectionis: primo modo simul non stant, sicut nec potenția & actus: sed se-Habiribas. cundum quod potentia includit prinationem, siprasentibas mul stant. Et hoc uoluit dicere Commentator Pri on materia mo Physicorum, quòd potentia destruitur in aduentu sormæ: loquitur enim de potentia, secun-

dùm quòd includit prinationem formæ. Deinde cum dicit.

Est autem possibile hoc, cui si extiterit actus, cuius dicitur habere potentiam, nibil erit impossibile. Dico autem, puta si possibile sedere, & contingere Sedere:huic si inest sedere, nibil erit impossibile; & aut moueri, aut mouere; aut status, aut statuere; aut esse, aut fieri, aut non esse, aut non fieri similiter.

Ponit diffinitionem possibilis. Et dividitur in in tres partes: quia primò ponit disfinitioné posfibilis: secundò ex disfinitione possibilis conclu-Possibile qd dit duas conclusiones:quarum conclusionum pri ma elt,ibi [Si autem quod dictum est, possibile] Secunda ibi[Similiter autem palam.]Prima in duas, quia primò manifestat possibile, & naturam possibilis:secundò manisestat natura actus.

tia, quæ diximus; manifestum quòd potentia & A Secunda ibi[Venit autem actus] Dicit ergo primò, quòd possibile est illud, cui si extiterit actus, ad quem est in potentia, nihil sequitur impossibile: sicut si aliquis potens sedere, si sedeat, nullum sequitur impossibile: similiter si aliquis potens mouere, uel moueri, si ponatur in actu, nihil sequi tur impossibile: & sicut est de istis, ita est de esse & fieri; quia possibile, quod est ad hoc, si ponatur

in esse, nullum sequitur impossibile.

Quæreret aliquis, Vtrum possibili posi Questio. to in esse, nullum sequatur impossibile? Videtur quòd non, quia continuum est diuisibile in infini tum,& tamen si ponatur in actu diuisum, sequitur impossibile. Ad oppositum est Philosophus. Respondeo: dicendum est, quòd sicut uult Philo fophus, nullum fequitur impossibile, possibili po sito in esse. Ad cuius euidentiam declarada sunt duo; ex quibus potest haberi propositum. Primū est, quòd quando aliqua duo se habent sicut ante cedens & consequens; potentia, quæ respicit ante cedens, respicit & consequens: sicut enim non potest esse in actu antecedens sine consequente; ita non potest esse, quòd sit potentia ad antecedens, quin possit ad consequens: si ergo ita est, si possibile est ad aliquem actum, ad quem quidem actum si ponatur in esse, sequitur impossibile: sequitur quòd impossibile contineatur infra possi bile; & quod possibile sit ad impossibile: si enim il le actus, & impossibile, quod sequitur ad actum; se habent sicut antecedens, & consequens; quia impossibile sequitur ad illum actu, ex quo actu sequitur impossibile, ergo sequitur quòd possibi le est ad impossibile: cũ autem hoc nó sit uerum, ergo possibili posito in esse, nullum sequitur impossibile. Secundo mó hoc patet sic; de natura possibilis ( de quo loquitur hic Philosophus) est, In quo consi quòd diuidatur contra impossibile, & contra ne- stat natura cesse; ex eo quòd diuiditur contra necesse, distat possibilis. ab actu: ex eo quòd dividitur contra impossibile, non repugnat sibi actus: ergo de essentia possibilis duo funt, scilicet distantia ab actu, & non repu gnantia ad actumjex eo quòd distat ab actu, si po natur in actu, seguitur falsum: ex hoc auté quòd non repuguat fibi actus, fi ponatur in actu, non sequitur impossibile. Possibili ergo posito in actu, potest sequisalsum; sed nunquam sequitur impossibile;nisi si dicatur, hic potest sedere, ex eo quòd non sedet, possibiliter distat ab actu; & ideo si ponatur in esse, sequitur falsum; quia falsum est, ipsum sedere; sed quia non repugnat sibi actus, qui est sedere; ideo hoc posito in esse, nó sequitur impossibile. Ad argumentum dicendum est; quòd duplex est actus, scilicet in fieri, & in facto esse; in diuidi, & indiuiso esse; possibili tas ergo continui non est ad diuisum esse, sed ad diuidi;si ergo continuum ponatur in esse, & diui di, non lequitur impossibile; quod tamen fequi tur, si ponatur in actu indiuisum esse, infinitum.

Venit autem actus secundum nomen, qui ad ente

Deinde cum dicit.

## Metaphylica

uidetur enim actus, maxime motus esse. Quapropter & non existétibus non assignat moueri. Alias autem Categoias puta intellectualia, & concupiscibilia este nun entia, mota uerò non. Hoc auté quia non entia actu erunt actu: non entium enim quædā potentia sunt; no sunt auté, quia no enelechia sunt.

de effe.

Ostendit, quid est actus. Ad cuius euiden-Alle quid tiam notandum est, quòd actus secundum materialitatem idem est, quod forma; uel idem quod esse, quod oritur à sorma; sed quia notitia nostra citiùs fertur super operationem, quam super sot mam, uel super esse; ideo quò ad notitiam nostra Allus em actus priùs dicitur de operationibus & motibus, prins aicia quam de esse,& sorma; quia notitia nostra ex ope eisibus, qua rationibus deuenit in formas. Et hoc est, quod di F cit; quòd nomen actus, & entelechiæ ex motibus & operationibus deriuatur ad alia, sicut ad esse', & ad formam: quantum enim ad nos, motus ma-: ximè est actus; motus enim & operatio arguunt existentiam rei, & actum: non existentia enim dicimus moueri;alia enim prædicamenta,& alia exi stentia opinabilia sunt, uel intelligibilia; sed actus motus nullomodo eis attribuitur; si enim non exi flentia mouerentur, essent actu, & nó essent actu; actu quidem essent, quia mouerentur; non actu, quia non existentia sunt; quod autem non existe tia sint actu, est impossibile; quadam enim de nu. mero non existentium sunt in potentia, sed quòd Nen entie sint actu, dum non sunt, hoc est impossibile. Notandum est, quòd non entia sunt in duplici diffe- G Deinde cum dicit. rentia;quædam enim funt nó entia,quæ nec funt, nec possunt esse; & talia nec sunt actu, nec potentia;nec funt in se, nec in analogia; & hæc uocantur ab Auicenna entia prohibita; quadam sunt entia, quæ licet non fuerint, tamen possunt esse;& hac funt infra ambitum entis aliquo modo; quia licet non fint entia in actu, tamen funt entia in po tentia: & de istis dicit Arist. quod quædam de na mero non entium funt entia in potentia, præferuans se à primis.

Illatio.

duplicia

Si at est qo dictu est, possibile; inquantu sequitur, pală quia non contingit ueru esse aliquid dicere quia possibile boc:non erit autem,ut & impossibilia est sic diffugiant. Dico autem puta siquis dicat possibile diametrum commensurari, non tamen commensurabitur, non cogitans esse impossibile. Quia nihil pro bibet aliquid ens esse, aut sieri, non esse nerò, aut Ho futurum esse. Sed illud necesse ex positis fit, & suppo namus esse, aut sieri, quod non est quidem; possibile aut quia nibil erit impossibile. Non enim est idene falsum & impossibile:nam te nunc stare, falsum qui

dem est, o non impossibile.

Concludit ex diffinitione possibilis ueram co clusionem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd dictum fuit, quòd in diffinitione possibilis duo clauduntur : primum est , quòd distatab actu: secundum est, quòd ei non repugnat habere actum: quantum ad primum conuenit possibi le cum impossibili; sed quantum ad secundum,

lechiam compositus, et al alia ex motibus maxime: E differt; quia impossibili repugnat habere actum, sed non possibili : si ergo primum solum esset de essentia possibilis, scilicet quòd possibile est illud, quod non est, uel quòd non habet actum: sic Impossi bile posset dici possibile: sed quia in secu do differt; ideo possbile non est impossibile. Et hoc probat hic, dicens: quòd si uerum est, quod dictum est, scilicet quòd possibile est illud, cui non repugnat habere actu manifestum est quòd non convenit esse uerum, quòd aliquid possit uo - cari possibile; quod non tamen erit,& cui repugnat effe: si enim hoc effet impossibile, designaret; quòd.s.impossibile, esset possibile. V. g.si ali quis dicat, quòd impossibile est diametrum com mensurari costa; respondit non cogitans, hoc est impossibile: & hoc quia nuquam commensurabitor, idest sibi repugnat cómésurari: quia possibile est qd non est, & tame sibi no repugnat esse; nihil n.prohibet, secundũ hanc positionem, aliquod, quod non est, nec futurum est, hoc est, quòd non potest esse; posse esse, uel posse fieri: sed hoc neces se est ex positis, scilicet si impossibile ponatur possibile. Quasi dicat: si possibile esset impossibi le;res,quæ est impossibilis,& nunquam erit,esset possibilis: cuius tamé contrarium uerum est:quia supposuimus, opillud possibile est aliquid esse, Possibile es aut fieri, quod tamé non est, & si ponatur esse, ni mpossibile hil sequitur impossibile:nam te stare, si sedes, sal qued fum est; non quidem impossibile; impossibile & enim elt, quo posito in esse, sequitur impossibile.

Similiter autem, palam quia si. A. ente necesse Tex.9. B esse et possibili ente. A. & . B. necesse est esse possi bile. Si enim non necesse possibile esse, nibil probibet Inon esse possibile esse. Si autem possibile, ergo quan -do. A. pojsibile erit esse, si ponatur, nihil impossibi le esse accidit B. autem necesse est esse; sed erat impos 'sibile. Sit it aque impossibile, or si impossibile neces--se esse. ਭ ਮਾਰਟਵੀ ਦੇ esse: sed erat primum impossi

-bile, ergo & secundum.

Ex diffinitione possibilis concludit secudam secular conclusionem. Ad cuius euidentiam notandu forest, quòd si dissinitio possibilis suit bona, scilicet quòd possibile est, quo posito in esse, nullum sequitur impossibile:ex hoc sequitur, quòd si ante cedens est possibile, & consequens est possibile: cum ergo confequens sequatur ad antecedens, si consequens est impossibile, aliquod impossibile sequetur ad positione possibilis. Et hoc est, quod dicit litera : quòd manifestum est ex his, quod si existente A. necesse est B.esse; hoc est si A.& B.se habent seut antecedens & consequés inecesse est, si. A. est possibile, quòd. B. sit possibi Re doce ad le:aut enim est necesse, aut non necesse: si neces- imperfibile. se, habetur propositum: si non necesse, quia nihil -prohibet, scilicet. B. cosequens esse impossibile, & quòd A, scilicet antecedens sit possibile, sequitur quòd. A. &. B. sint impossibile: sequitur etiam quòd B.sit possibile, & impossibile. Ponatur enim per rationem; quia A, est possibile, nihil lequitur.

sequitur impossibile, si ponatur in esse; sed B. sequitur ad positionem A; ergo B, possibile est; sed test esse multis modis: uno modo quia necessario duoles: erat impossibile scam poné, ergo B. est possibile & impossibile: & utrung; hoc; na si B. est impossi bile, necesse est A. esse idé impossibile; & ita pri mű & scdm erit impossibile.Si.n.B. consequens est impossibile, ergo A. antecedés erit impossibi le; quia qui consequens est impossibile, anteecdes est impossibile; sed A. ponebatur possibile; ergo est possibile & impossibile. Notandum est, quòd ratio Philosophi in breui est hæc; si antecedente existente possibili, consequens est impossibile, sequentur duo inconucnientia; sequitur enim primò, quòd confequens sit possibile, & impossi bile;possibile quidem, quia sequitur antecedens; impossibile at per roem:Scdo sequitur, quantece dens, & consequens sint impossibile; na si conse B quens est impossibile, & antecedens.

Si igitur sit A.possibile, & B. erit possibile: si quidem sic se habebant. ergo A. existente, necesse B. esse. Si itaque sic habentibus A.B. non est possibile B.ita nec A.B.babebit;ut positum est; Et si A possibili ente;necesse B.possibile esse;si est A.neces-Je est B. Nam possibile esse ex necessitate B. esse : si at sit possibile, bor significat, si sit Aset quado, & ut erat possibile esse, et illud tunc esse.

Ex hac probatione concludit principalem co clusionem probatam, dicens; quòd manisestum cst, quòd si A. idest antecedens est possibile; & B. idest consequens erit possibile; & hoc dico, si B.& A.ita se habeant, quòd si A est, necesse B. 'esse; hoc est, si se héant, sicut antecedens & con- C sequens; si emm sic se habentibus A.& B. ut dictum est, B. non est possibile, A. existente possibili;non se habebant A. & B. ut positum est; & sic se habebant ita, & non ita. Si enim existen te possibili A.necesse est B. esse possibile; neces se est quòd si A.est, quòd B. sit; cum enim dico, quòd ad A. sequitur B, hoc significo, & dico, quòd si A. est possibile, & B. possibile est: in tan tum q, qu, & eo mo quo possibile est A; tunc, & codé mó possibile est B.esse; ita co tunc illud est possibile, qñ istud est possibile; non.n. of possibi le est possibile omni tempore,& omni modo.

Quæreret aliquis, Vtrum si antecedens est pos fioile, quòd confequens sit possibile? Videtur & non: quia bona coosequentia est: si Sortes ridet, D Sortes est homo; & tamen antecedens est possibi le, scilicet sortem ridere; & consequens est neces sarium, scilicet Sortem esse hominem. Contrarium uult Philosophus. Respondeo:ad hanc quæ stionem intelligendam primum distinguendum est de natura possibilis; secudò distinctio hæc ad aptanda est ad propositum. Circa primum notan dum est, quòd duplex possibile est: quoddam est possible genus, quod uocatur possibile pro potentiali;& de essentia istius possibilis est, quòd si bi non repugnet habere actum; & quia illud, cui repugnat habere actu, est impossibile: ideo hoc impossibile est oppositum huic possibili. Quoda

37

iam habet actum: secundo modo quia contingen lind absolu ter habet actum : & ideo possibile pro possibile tum, cui no quod est genus, potest saluari in necessario, & in repugnat a contingeti: Exemplum in animali: dicimus enim quòd animal est substantia animata sensibilis: hec mitur impos autem essentia, quæ est animata sensibilis, potest sibili. Aliud faluari in homine & quacunquæ alia specie: ita à commens, fimili dicimus, quòd possibile est genus, cui non cui soli con repugnat actus:quod autem sibi non repugnet, imgenter a no repugnat actus, hoc potest dupliciter esse: uel clus: er hoc quia necessario habetactum: & sic possibile sal- opponitur uatur in necssario: uel quia contingenter habet necessario, actum, & sic saluatur in contingenti. Et ita habe or impossioni hili mus duplex possibile, scilicet possibile pro possi bili, quod est genus; & possibile pro contingenti, quod est species. Vtriulq; possibilis (quītum spectat ad præsens)duplex differentia est:prima differentia est, quia differunt sicut superius & infe- Differentia rius:ita quòd possibile secundum addit unam dif inter utrun ferentiam luper primum, ficut species super ge- que possibi nus:nam de essentia primi possibilis est, quòd si-, le bi non repugnet habere actum; fibi autem accidit quòd habeat actum hunc necessariò, uel contingenter; sicut accidit interius superiori: de essen tia autem possibilis, secundariò accepti est, quid quid est de essentia primi, scilicet quòd sibi non repugnat habere actum: & ulteriùs super hoc ad dit unam differentiam, quia contingenter habet actum. Ex quo sequitur secunda differetia:quia istud possíbile primum opponitur impossibili : non tamen necessario: impossibili quidem, quia de essentia huius est, quòd ei non repugnat habe re actum; impossibile autem habet repugnatiam ad actum:necessario autem non opponitur, quia nullum superius opponitur suz speciei; necessarium autem est una species huius possibilis:Possi bile autem secundo modo acceptum, quod est Superius no possibile contingens, opponitur & impossibili a opponitur & necessario:impossibili quidem, inquantum in suo inferio eo saluatur ratio generis; quæ est non repugnantia ad actum: non repugnantia autem ad actum, opponitur necessario, inquantum in eo saluatur ratio speciei:nam contingens & necessariú sunt duz species possibilis pro possibili: sed tamé pos sibile pro possibili, aliter saluatur in contingenti, & aliter in necessario: & ideo alius & alius modus saluandi facit duas species huius possibilis:

& tantum de primo dicta sint. Quantùm ad fcđm notandu eft, op qñ dr: si an Scis Artic. tecedes est possibile, coseques est possibile: cose quétia necessaria est: sed tamé debet intelligi de possibili pro possibili; qd at consequetia sit neces faria, patet: qa aliter iplicaretur cotradictio in eo dé:sequeretur.n.c. idem esset sub aspectu possibilis,& non esset: tantus.n. est nexus inter antedens, & consequens, quimpossibile est ponianteccdens, quin ponatur consequens, si uerè conse quens est:si autem ita esset, consequés esset im-Y y possi-

Articulus

Questio.

Conclusio

31,5 1

principalis

#### Metaphysicæ

possibile, antecedente existente possibili; antece E potentia præcedit actum, & quæ non . Et divididens esset sine cosequente: modò antecedens no potest esse sine consequéte. Quod autem debeat intelligi de possibili pro possibili, patet per illud, quod dictum est in arguendo:quia aliquando cótingit quantecedens est contingens, & tamen co sequens est necessarium:ut si dicatur, si sortes ridet, sortes est homo: in conclusione.n. est possibi le, saluatum in necessario; nec eo modo quo est saluatum in pramissa: & ita non est nisi possibile pro possibili; quod possibile saluatur in necessario. Ita quòd sensus propositionis est, si non repugnat alicui habere antecedens, non repugnat fibi habere consequens: 4 aut no repugnet sibi habe re consequens, pot esse uel quia cotingenter het;

sophi. Ad argumentum patet ex dictis.

Quæreret aliquis utrum fit uerum,quod dictū est;scilicet & in conclusione aliquado est possibi le pro possibili; ita cp aliter in præmissa, & aliter in conclusione? Videtur op non : quia dictu est in Textu, quòd quando antecedens est possibile,& consequens etiam codem modo. Ad oppositű sit, quod dictum est. Respondeo dicedum est, que modo est cosequens, quo sequitur ad antecedes: Eo mo fe hor fi enim dicatur: si homo est, animal est; tantum ha consequents bet animal de ui consequentis in ista consequen tia, quantum dat sibi homo: similiter si dicatur; si fortes ridet, sortes est homo: este hominem tantu habet de ui consequentis, quantum dat ipsa præmissassibi.s.sortes ridet. Licèt ergo hoc coleques in se consideratum sit necessarium, & sit possibile pro possibili; tamen in quantum sequitur ex antecedente, tatum habet de natura possibilis & co modo, quantum & quo modo sequitur ad antece dens, cuius est consequens: eo quòd habet trahi ad sortem pro ridere; licèt enim homo aliter aspi ciat sortem, quam aspiciat ridere, tamen inquantum trahitur pro ridere, hoc est per antecedens, rahitur ad esse illius,& sequitur naturā illius possibilis. Ex quo pater, pillud, quod dictum est, ue rum est; & etiam illud, quod dicit Arist. quando enim dicitur; si antecedens est possibile, & con-Cifeques du sequens est possibile; possumus loqui de consequente duobus modis: uel de consequente in se considerato, non habito respectu ad antecedens: & sic non oportet quòd sit nisi possibile pro possi bili; quod aliquando saluatur in necessario, aliquando in contingenti: si autem loquamur de co in quantùm consequens, ut sic trahitur ad natură antecedentis:& sub ista reduplicatione, & modo habet naturam possibilis, sicut & antecedens.

Omnibus autem patentiis existentibus, his quide cognatis ut sensibus: his autem consuetudine, at quæ est fistulandi aliis autem disciplinatu, ut qua est ar tium. Has quidem necesse eos, qui præexercitati fuerunt habere quacung; consuetudine & ration. Non tales autem, & eas qua sunt, pati non necesse.

Postquam improbauit illes, qui ponebant, & potentia no przeederet actum; hie ostendit, quz

tur in tres partes; quia primò hoc ostenditisecun dò ostendit, quomodo potentia præcedens actum actif, es que reducitur ad actum: tertiò respondet cuidam taci »». te questioni. Secunda ibi [Quoniam autem possi bile & quando] Tertia ibi [Nullo namque exte riorum prohibente] Ad euidentiam primi notan dum est, quòd quædam sunt potentiæ, quæ sequú tur naturam rei, in quatum scilicet generans qua tum dat de natura, tantum dat de potétia: sicut ge nerans calidum quantum dat de natura calidi, tã tum dat de potentia calefaciendi; & ista potentiz ita sunt à principio naturz, co no acquiruntur per actus: Quedam funt alie potentia, qua ex acti Potetia da bus acquiruntur; sicut ex frequenti citharizare ples. uel quia necessariò habet: & hæc est ratio Philo F essicitur quis potens, ut benè citharizet: & iste po tentiæ sequuntur actus, quia ex actibus generantur: primæ uocantur naturales: secundæ uocantur acquisite. Et hoc est, quod dicit litera; quòd ex po tentiis existentibus quædam sunt naturales & co natærei, sicut potentia sanandi:quæda sunt, quæ acquiruntur per consuetudinem; sicut potentia fistulandi, quædam per disciplinam, sicut potentia quæ est ars: & quia ita est , ideo potétias has, quæ cunque acquiruntur uel consuetudine, uel rationem, necesse est illos habere, qui sunt præ exerci tati: & quia exe rcitium est quidam actus, præcedit potentiam; non'autem sunt tales onnes potétiæ, quia potentiæ, quæ lunt in pati & pasliue, ita præcedunt actum,quòd non præceduntur?

Quareret aliquis Vtrum benè dicat Philoso- Luglin phus, cp quædam potétiæ generantur ex actibus? Videtur cymon : quia quod generatur ex actu, ha bitus est, & non potentia. Ad oppositum est Phi losophus.Respondeo, dicendum est, co potentia Patitis 🖢 pôt accipi duobus modis:uno.n. modo accipitur pluma. potentia, principium motus eliciendi actu, quocu que modo eliciatur, siue faciliter, siue difficulter, siue comensurate: siue non comensurate, & hoe mó habitus non est potentia. Secundo mó accipi Que habitur potentia, facilitas eliciendi actum, & secundu ins eft pot debită comensuratione; & isto modo habitus po uas & que tentia cst; ita q potentia isto secundo mó super "". addit potentiæ primo mó : quæ non est nisi sacili tas potentiæ. unde accipit hic Philosophus large H potentiam, pro facilitate potentia; licet autem po tentia, ut potentia, non acquiratur ex actib. tamé facilitas potentiæ ex actibus acquiritur. Ad argu Adargue. mentum patet relponsio per distinctionem, quia

magis det uocari facilitas potentia, quá potentia. Quereret aliquis etia, Quid magis ueru est in Questio. tali potentia, 🗘 præcedat actū,an 🗘 præcedatur ab actu? Respondeo, dicendum est; op magis uerum elt, quòd præcedat actum, quàm quòd præredatur. Ad cuius cuidentiam notandum est ; op poratio que ista potentia, quæ generatur ex actibus, tenet gra generatu du mediu inter prædictos actus. s.inter actus, ex ex allib.tequib.generatur; & inter actus, qui eliciuntur ex met modis. ea.Licet auté ita sit, tamen sub ista reduplicatione ut potentia, magis respicit sequentes, quam præ

Regula.

Berati ex & Etibus.

Qualtio.

reducitur.

tlum.

speciu sequentium: ergo per se idest inquantum, potentia aspicit sequentes: op autem aspiciat præ redentes, hoc accidit; quia hoc non habet inquan tum potentia, sed inquantum generata potentia: unumquodq; autem debet iudicari tale, ex eo op est per ie, non ex eo co est per accidens: cum ergo illa potentia sit potentia per se respectu sequé tium, quæ præcedit, non respectu præcedentium, à quibus præceditur: ergo magis debet præcede re, quam præcedi. Notadum est, cp licet possit dici, q potentia actiua generetur ex actibus; tamen hoc non potest dici de passina: & ideo notabiliter dixit Philosophus, q potentiæ, quæ sunt in pa ti, non generantur in actibus. Deinde cum dicit. Quoniam autem possibile & quando, & quomo B

do, & quacunq; al ia necesse ad esse in diffinitione. Olicdit, quomodo possibile reducitur ad actú: Et dividitur in duas partés: quia primò pramittit quædam necessaria ad propositum:secundo oftedit, quò d'diuersæ potentie diuersimodè reducun Quo poten- tur ad actum. Secunda ibi [Tales quidem poten sur ad actu tias necesse] Prima in diras, secundum duo, quæ præmittit. Secundaibi [Et hæc quidem secundir rationem.] Dicit ergo primò: quesse possibile re spectu alicuius est possibile, ideo in disfinitione possibilis ponendum est, respectu cuius est possibile,& quado,& quo est postibile:quasi dicar hoc est primu, quod pramittitur; q indissinitione pof sibilis attedendæ sunt coditiones, que dica sunt, & quæcunque funt necessariæ.

Quæreret aliquis, Quomodo huiufmodi condi tio facit ad propolitum? Di cendum est, cp intendit hic ostendere, Philosophus, quomodo possibile reducitur ad actum : no aut omne poslibile ad omnem actum potest reduci, ne c ad omne obiepossibile ad ctum; sed semper est determinata proportio inemae action ter possiibile, & actum, & obiectum: & similiter possibile non potest reduci ad actum omni tempore: sicut.n.quædam potentialia, quæ determinant sibi tempus, sicut potentia fistulatiua, nó om ni tempore possunt reduci ad actum, sed certo te per emnem pore: similiter possibile no potest reduci ad actu actum redu per omnem modum, sed determinatum possibile citur ad a- per determinata media, & determinato tépore re ducitur ad actu: & quia det loqui de reductione D possibilis, & ista reductio supponit determinatu actum, & determinatű modum, & determinatum tempus, ideo præmisit ista tria. Deinde d.

Et hæc quidem secundum rationem possunt moue re, potentia ipsorum cum ratione. Hac autem ir rationabilia,& potentia irrationales.Et illas quidé necesse in animato esse, has uero in ambobus.

Præmittit lecundum, quod quidem lecundum diuidit potetiam, sicut primum diffiniebat ipsam Dicit ergo, quòd quædam potentiæ mouent secu Potentie 74 dum rationem, & uocantur potentia rationales: sionales, er aliæ autem mouent sine ratione, & uocantur irrationales; & inter has est differentia ex parte subiecti, quia potentizirrationales sunt in rebus

dentes: q enim sit potentia, hoc non habet nisi re A animatis & inanimatis, potentia autem rationales sunt tantum in animatis: Videmus enim quòd potentia digestiua est in re inanimata, qua non agit per ronem, sed per natura. Deinde d.

Tales quidem potentias necesse, quado ut possunt passiuum & actiuu appropinquant, hoc quidé facere,illud uerò pati.Illas uerò nonnecesse. Hæ quidem n. ocs una unius factiua; illa aut contrarioru. Q ua re simul fient contraria.s. si agerent approximata passino sine aliquo determinante. Hoc aut impossibi le;necesse ergo alterum aliquid esse quod propriu est. Dico aut hoc appetitu aut progresim.i.electionem. Quod.n. desiderabit principaliter, hoc faciet, quando ut possit extiterit, er appropinquauerit passiuo. Q uare potes secundum ronem omne necesse, quado

desiderat, cuius habet potentiam, out habet hoc fa cere. Habet autem præsente passino, & ita se hebente facere. Si autem non, facere non poterit.

Ostendit, quomodo ha potentia, quas posuit in divisione, diversimode reducuntur ad actum; quia aliter reducitur potentia rationalis, aliter Potetia que potentia irrationalis. Et duo facit, quia primò po reducuntur nit conclusionem suam, dicens; quòd potentie na ad actum. turales dicende funt potentiæ:quando possunt re duci ad actium, hoc autem est, quando actiuum & passitium appropinquant; ita quòd hoc potest agere,& hoc pati; ita quòd ad hoc quòd reducan tur ad actum, non requiritur plus, nisi quòd appropinquetur debitum actiuum; ad debitum pal Intellectus fiuum;illas autem rationales, no est necesse redu-1 ut distingui ci ad actu in appropinquatione actiui debiti, sed tur à nolum plus requritur : Secundo cum dicit, Hæ quidem tentia merè omnes &c.probat quod dixit.s. p hoc non suffi- naturalis, cit in potetia ronali, qd sufficiebat in naturali: & nec bet dohoc probat ex differentia potentiarim naturalité actus et p-& rationabilium, quia potentie naturales funt re fente passo, spectu unius, rationales autem respectu duorum, 10 à nolun-& ideo si obiectu, uel ratio obiecti sufficeret, po- tate detertentia irrationalis faceret duo; quod est impossibi minatur ad le; & ideo est necesse esse aliquid alterum, quod de se inde-determinet insem rationem ad minatur ad de se indedeterminet ipsam rationem ad unum duorum terminate contrariorum: Ita quòd ipsa ratio est, sicut comu- se het ad op ne principium respectu duorum, hoc auté, quod posita: pot determinat, est sicut quoddam proprium, quod tas per sui quidem proprium determinas uocamus appolitil imperiii su siue progresim idest præelectionem; & ita licet spendere ratio sit respectu duorum, tamen illud siet ex illis actum produobus, quod desideratur magis: & hoc fiet, quan trimelledo actiuum appropinquabit passiuo; & ideo illud Eins, & ahabet potetiam rationalem ad faciendu aliquid; du practiquod desiderat illud, cuius habet potentiam, & cui artis diita facere potest, sicut habet potentiam; habet au- rigentis en potentiam presente passino has est autem potentiam presente passino, hoc est quando & fortage passiuum est in presentia eius; & quando ista con haçnon sue currunt, quæ dicta funt; tunc fieri potest effectus; nota Philoquando autem non concurrunt, non potest ficri. Jophis , fed Notandum quòd hæc est differentia inter intelle ctum, & appetitum intellectualem, quem uocamus uoluntatem; quia licet intellectus discurrat inter duo facienda, quod illorum debeat fieri;

<del>ir</del>ronales different.

Yy 2

### Metaphylicæ

tamen uoluntas determinat ipsum intellectum E tur iste tractatus, oportet op dicamus & de actu, ad unum magis quam ad aliud: imaginabimur.n. quòd ad fienda illa, quæ fiút per intellectum, cócurrit intellectus, & appetitus: sed intellectus sub quadam indifferentia aspicit ea, quæ sienda sunt; appetitus autem determinat illam indifferetiam,

ut hoc fiat magis quam illud. Deinde.

Nullo namque exteriorum probibente adiunge re, nihil adhuc oportet potentiam .n. habet, ut est potentia faciendi . Est autem non omnino, sed haben tium aliquo modo, in quibus excludentur, quæ exte rius probibent. Remouent enim hac corum, qua indeterminatione apponuntur quadam. Tropter quod nec si simul uolunt, aut cupiunt facere duo, aut contraria facient. Non enim ita simul habent ipsorum potentiam, nec est simul faciendi potentia, quoniam F

quorum est, sic facient.

Respondet cuidam tacitæ quæstioni: dixerat enim quòd tunc propriè potentia potell, quando actiuu appropinquat passiuo: ita o hoc potest sa cere,& hoc potest fieri: posset ergo aliquis dicere, co hoc non est uerum, si aliquod extrinsecum prohibeat:& ideo hoc addi debet:quod tunc potentia potest agere, quando passiuum & actiuum appropinquat, & nihil prohibet hoc agere, & illud pati.Respondet Philosophus, op non oportet boc addere, quia satis datur intelligi ex præcedetibus: Et hoc est, quod dicit: 9 indistinitione potentiz, non oportet addere, o nullum extrinsecu prohibeat, quia non quodcung; habet potentia faciendi, nec potentia faciendi est omnium, sed G corum, quæ se habent aliquo modo: hic auté modus excludit ea, quæ extrinfecum prohibent: & ideo ex eo quia modificatio cadit indiffinitione otétiz, quz modificatio excludit extrinfecus pro hibentia, non oportet addere hoc; quia modificatio excludit exterius prohibentia: ens enim quod habet potentiam respectu alicuius, uel aliquorum, sub determinato modo habet cam: Et ideo non fequitur, op fi aliqui cupiunt, uel uolunt facere duo contraria fimul, o faciant ea, quia non fient, nisi illa, respectu quoru est potentia: potetia aut no est respectu duoru oppositoru simul &c.

Quoniam aut de potentia, que secundum motum dicitur, dictum est ; de actu determinemus , quid est

actus,& quale quid.

Postquam determinauit de potentia; hic incipit déterminare de actu: Et dividitur in tres partes,quia primò ostendit, quid est actus : secundò diuidit actum:tertiò ostendit, quando aliquid di cendum est propriè esse in potentia, & quado nó. Secunda ibi [Dicunt autem actu non omnia simi Altm guid liter ] Tertia ibi [Quando autem potétia est unu quidem, & quando non] Prima in duas, quia primò ponit intentum suum, secundò ostendit, quid est actus. Secunda ibi [Est autem actus] Circa pri mum adhuc duo facit, quia primò ponit intentú suum:secundò reddit causam intenti ibi [Etenim possibile] Dicit ergo primò, q quia dictum est de potentia, que dicitur fecundú modum; ut cópleaquid est, & quale quid est. Deinde cum dicit.

Etenim impossibile simul manifestum erit dinidentibus: quia no solum boc dicimus possibile, quod aptum natum est mouere aliud, aut moueri ab alio, aut simpliciter, aut modo quoda; sed & aliter. Qua propter quarentes, & de bis superueniemus.

Reddit causam intenti, dicens : 9 ita dicentes de actu, & determinantes de eo; non solu erit ma nifestum, quid est actus, sed etiam quid est possi bile: & si.n. propositust manisestum per unu mo dum, tri potest manifestari per alium, quia non so lùm possibile sic diffinitur, quod est aptu natum mouere, quò ad potentia motiua; uel moueri quò ad potentiam passiuă; sed aliter pót manisestari: & ideo quærentes de his actibus super uenicmus ad maiorem notitiā poslibilis, Notandum elt, oli cut dicit Comentator, de natura relatiuoru est op Hicama unum relatiuorum manisestatur peraliud, quia hæc, actus & potentia relativa sunt, ideo per mani festationé actus manisestatur potentia, & ecouer sò; Et hoc est, quad dicit Philosophus, o non solum manifestatur possibile, sicut manifestatu est superius, sed etiam aliter pot manifestari, scilicet manisestatur actu: de qua manisestatione dicetur statim. Deinde cum dicit.

Est autem actus existere rem no ita sicut dicimus potentia: ut in ligno Mercurium & in toto medieta tem:quia aufertur utique: & scientem & non specu lanté si potens potest speculari: sed hoc astu.

Manifestat naturam actus. Et dividitur in duas partes, lecundu quòd duobus modis iplum mani festat. Secunda ibi [Pala auté infingularibus] Ad tenua pi euidentiā primi notandū est, 궞 actus & potentia sur 👊 funt de primis intelligibilib. & ideo non possunt desar demanifestari per priora; & per consequens nec dif plicare phi finiri: & ideo Philosophus manifestat ea per qua
raphita,
da descriptione, sine collocutione, dicens; co actual

est quæda dispositio opposita potentia. est quæda dispositio opposita potentiæ, & ideo re simum à existere in actu, est aliter re existere, qua que exiftit in potentia, dicimus.n. eande rem existere in des des des potentia, & in actu: & isti sunt duo modi oppositi sue estato existendi, in potetia quide, co modo quo dicimus, di, mapp cp medictas est potétia totu, quia pot auserrià to- num por to, & nó aufertu: & co mó quo dicimus op sciens ria sonthe H est in potentia ad speculandum, on pot speculari & non speculatur. Notandu est, cp actus & poten & de fin. tia funt duo modi entis, & primi modi, & ideo magis deberét uocari dispositiones entis, qua en tia,& ideo Philofophus dixit,& potétia est dispositio entis opposita actui. Deinde cum dicit.

Palàm autem in singularibus industione quod di cere volumus, & non oportet omnis terminum inquirere sed proportionale conspicere: quia vt adificans ad adificabile, & uigilans ad dormiens, & nidens ad claudens quidem oculu, nisum aute habens, & ∫egregatum ex materia ad materiam,& labora tũ ad illaboratũ, est aliud: & huius differétia alte ri parti sit actus determinatus, alteri aut possibile-

Manifestat idem per secundam uiam, quæ ma

nife

sed possione pars est sicut potentia, & altera est sicut actus.

clum.

plicuter.

præcedentis. Ad cuius uiæ euidentiam notandum est, quòd multa sunt, quæ non possunt sciri disfinitiue, sed sciuntur uia analogia, & uia proportionis. Et de isto modo sciendi dictum est in primo Physicorum, quod scitur materia: dictu Tex. 6.69. est enim Primo Physicorum, quòd materia in na turalibus, cuius proportio ad formam substantia lem est sicut proportio linea ad figuram, hoc est ad formam artificialem:hac uia proportionis ma Allus qua nisestat Philosophus actum: quæ uia proportionis via oft ends uocatur etiam à Philosopho uia inductiua; quia hæc proportio, per quam manifestatur actus, inducitur multis. His uisis, patet litera: dicit enim, quòd illud, quod uolumus dicere de manifestastione actus, erit manifestu, si inducamus in mul- B tis actibus:non enim uia ad manifestandum omnia, est diffinitio, quia non omnium est diffinitio Non omnië & terminus: sed oportet iu multis quærere uiam est disse pro pria quere da, sed plu- ctum: quia actus est, qui sic se habet ad potentia, ra nonțică- sicut se habet ædificans ad edificabile; & sicut ui portionabi-claudens oculos; & ficut se habet uidens ad portionabi-claudens oculos; & ficut se habet segregatum ex lia eis. Allus.n. et materia ad materiam ( uocat autem segregatum potentia cu ex materia, formam, quæ educitur de potétia ma fint simple-teriz:quæ forma est actus) & sic se habet clabociter simpli ratum.idest formatum ad illaboratum, idest ad diffinibilia: aliquid in formæ: in omnibus enim istis altera

declarieri Quasi dicat Philosophus, potentiam respicere aexeplis m- Etum, est sicut uigilans respicere dormientem,& fingularib. sic de aliis exemplis: quia sicutin omnibus istis exemplis ponutur duæ dispositiones, & una aspi cit aliam, licut perfectio perfectibile: ita est in po tentia & in actu.

Dicuntur autem actu non omnia similiter, sed aut proportionaliter; ut hoc in hoc, aut ad hoc. Hoc quidem ut motus ad potentiam, illa nerò ut substan tia ad aliquam materiam.

Postquam manisestauit actum, dividit ipsum. Dinidit . Et dividitur in duas partes, secundum duas divisiones, quas ponit. Secunda ibi[Aliter autem & infinitum] Ad euidentiam primæ diuisionis notā dum est, quòd ista uia diuisiua oritur ex uia mani festatiua, quam dedit:dictum est enim, quòd uia manisestandi actum, suit uia proportionis; sicut D ergo duplex proportio est, ita est duplex actus, & duplex potétia. Potest enim designari propor Proportio tio potentia ad actum duobus modis: primo mo do per habitudinem huius in hoc; secundo moactum dudo per habitudinem huius ad hoc; dicimus enim quòd habitudo formæ ad materiam est habitudo huius in hoc;habitudo autem potentiæ actiuæ ad agere est habitudo huius ad hoc; sicut habitudo potentiæ calefactiuæ ad calefacere. His uisis, patet litera;dicit enim, quòd omnia, quædicuntur actu;non dicuntur simpliciter, sed dicuntur secu dum diuerlas proportiones; alia enim dicuntur fecundum proportionem huius ad hoc; alia secu

nisestat potentiam, itaque potest esse declaratio A dum proportionem huius in hoc:secundum primű modum proportionis, scilicet huius ad hoc, se habet motus, idest actus ad potentiam actiui; secundum uerò secudum modum proportionis, scilicet huius in hoc, se habet forma substantialis ad materiam.

Quareret quis. Quomodo sumuntur diuersi- Quapio. modè ista proportiones? Dicendum est, quòd du plex est actus; primus, & secudus: actus primus e forma, uel esse actus secundus est agere : secun- Actus es po dum hunc duplicem actum sumitur duplex po- tentia dutentia; passiua, & actiua: potentia passiua est ad ples. actum primum, qui est forma: potentia autem actiua est ad actuscem, qui est agere. Est at duplex differentia inter hanc potentiam, & illam; Differentia quia potentia passiua terminatur ad actum pri- inter poam mum, & perficitur per illum; potentia autem se- actinam, es cunda, que est potentia actiua, fundatur superactum primum, quia fundatur super formam : ita quòd forma, qui est actus primus, tenet medium inter potentiam actiuam,& passiuam,quia perficit potentiam passiuam, & fundat potentiam a-Cliuam: exemplum ad hoc, caliditas est actus pri mus calidi: & iste actus primus perficit calefacti bile,& fundat potentiam calefactiuam. Secunda differentia est, quia potentia passiua perficitur à suo actu; & ideo dixit Philosophus, quòd ha bitudo actus ad istam potentiam, est habitudo hu ius in hoc:quia est habitudo perfectionis existétis in persectibili:actus autem potentiæ actiuæ, qui est agere, non perficit ipsam potentiam actiuam; sed perficit passum ab ipsa potentia actiua; sicut illuminatio non est persectio illuminantis, sed illuminabilis; & calefactio non est perfectio calefacientis, sed calefactibilis: & ideo habitudo ista non designatur per materiam, sed per aliud; per aliud quidem, quia est ab agente; uel per aliud, quia est ad perficiendum passum. Vtrum au tem sit aliqua actio, quæ perficiat ipsum agens, patebit inferiùs.

Aliter autem & infinitum,& uacuum,& que cunque talia dicuntur potentia & actu multis entium, ut uidenti, & uadenti, & uifibili . Hec quidé enim contingunt & simpliciter uerificari; aliquando quidem hoc uisibile, quia uidetur: illud uerò quia uideri possibile. Sed infinitum non ita potentia ests tanquam actu futurum separabile, sed notitia. Eo enim quòd non deficiat divisio,ostendet esse potentia

bunc actum, in separari uerò non.

Quòd quidem igitur actu, & quid est, & quale, ex his & similibusmanifestum erit nobis.

Ponit secundam divisionem actuum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd quidá sunt actus, qui separantur à potentia; ita quòd quando res est in tali actu, non est in potentia; eo modo quo dicimus, quòd uidere est quidam actus, quia res existens in uidere, non est in potentia ad uidendum: alius est actus, qui non separatur à potentia; ita quòd habito uno actu, adhuc est in potentia ad illum actum; & in talibus potentia

TEX. 12.

, j.

 $\mathbf{Y}\mathbf{y}$  3

#### Metaphylicæ

litera;ita dictum est, quòd ista sunt in actu, sicut uidere,& similia; aliter tamen est in actu uacuu & infinitum, quam sint prædicamenta; quia in ta libus semper est potentia cum actu; in aliis auté ab istis (sicut uidere est) contingit alterum illorum, scilicet potentiam, uel actum ucrificari sim pliciter:quia aliquando funt tantum in actu, scilicet quando uident, uel uidentur : aliquando in potentia tantum, scilicet quando possunt uidere, uel uideri: & ita in istis separatur potetia ab actu, & econuersò:in infinito autem non sic: nó enim dicimus, quòd aliquid est diuisibile in infinitum in potentia; ita quòd aliquando sit actu divisum: in infinito enim potentia non separatur ab actu nisi sola cognitione: ex hoc enim, quòd nunqua F diuisio infiniti cessat, ex hoc semper est actu & potentia: non autem sic est in potentia tantum, uel in actu tantum, quia unum separatur ab alio. Concludit ergo, quæ sunt in actu, & quid est actus, & qualis est actus, dictum est.

Quæreret quis. V trum uacuum habeat actum

Questio.

permixtum potentia? Videtur quòd non; quia quod habet talem actum, est aliquod; sed uacuu nihil est, ergo &c. Ad oppositum est Philosoph. Respondeo, dicendum est, quòd uacuum est locus priuatus corpore: quòd autem aliquis locus prinetur corpore, potest intelligi duobus modic: Locum pri- uel quia simpliciter priuatur omni corpore: & sic mari corpo- impossibile est esse uacuum; quia impossibile est re duplici- locum esse sine corpore: & isto modo nec habet G actum in fieri, nec habet actum in facto esse. Alio modo accipitur uacuum locus priuatus aliquo corpore, licèt non omni: & isto modo uacuum est aliquid:imaginabimur enim suo modo de uacuo, sicut de priuatione materiæ: dicimus enim, quòd materiam semper esse admixtam priuationi;quòd potest benè, & malè intelligi: si enim intelligatur, quò dest admixta privationi om nis formæ, sic non est uerum; & sic privatio non habet esse: habet esse alio modo potest intelligi, quòd existens sub una forma, semper est annexa priuatio ni alterius formæ;& hoc modo uerum elt : & fecundum hunc modum materia semper est in potentia, & semper habet actum annexum potentiz,quòd.s. existens sub una forma, semper est in potentia ad aliam formam. Sic est de uacuo, quia fi uacuum dicat simplicem prinationem, sic nihil cst: si autem accipitur uacuum, secundum quòd locus existens sub uno corpore, est in potétia ad recipiendum aliud; sic uacuum est aliquid, & est semper annexum actui, quia semper in quolibet loco est potentia ad aliud corpus: & sic semper actus coniungitur potentie.

Q uando autem potentia est unumquodque; & quando non; determinandum. Non enim quandocun que, ut terra generatione est potentia homo, aut no; sed magis cum fiat sperma: Sed neque hoc simpliciter forsan.

Ostendit, quando debet dici, rem esse in poté-

semper coniungitur actui. Et hoc est, quod dicit E tia, & quando non. Et tria sacit, quia primò ponit tia,& quando non.Et tria tacit, quia primo poine Res quads quæstionem suam:secundò soluit eam:tertiò osse dicenda si dit, quæ debet uocari prima potentia, & prima effe in poie. materia. Secunda ibi [ Quemadmodum igitur] 114,094. Tertia ibi [Videtur autem quod dicimus esse.] do non. Dicit ergo primò, quòd uidendum est, quando unumquodque dicendum est esse in potentia, & quando non: non enim omne in quacunque dispositione se habens, potest dici in potentia ad aliud fiendum ex eo: non enim terra dicenda est in potentia, ut per generationem fiat homo; sed cum terra transierit ad formam spermatis, tunc est in potentia, ut siat homo: existens autem sper ma, adhuc fortè non est in potentia, sed requiritur a liquid aliud.

> Q uemadmodum igitur nec à medicina omne uti que sanabitur, nec à fortuna; sed est aliquid, quod

possibile est, & hoc est sanum potentia.

Soluit quæstionem prædictam. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit solutionem suam: secundò manifestat ex hoc quoddam, quod dixit, idelt, quòd sperma non est simpliciter potentia homo, ibi [Quale sperma nondum] Ad euidentiam primi notadum est, quòd illud propriè Qualità est in potentia ad aliquid, quod unica mutatio-quides pro ne,& per unum agens potest reduci ad illud:qua prumpui docunque autem aliquid per multas transmuta- is de tiones reducitur ad aliquid, non potest dici esse quod in potentia ad illud. Et hoc est, quod dictum est, quòd terra non est in potentia homo, quia priusquam possit duci ad formam hominis, oport priùs transeat ad formam spermatis: illud autem, quod est in potentia respectu alicuius formæ, po test reduci ad illam formam subita mutatione; absque eo quòd reducatur ad alias formas medias. Et hoc est, quod dicit ista solutio; quam qui dem primò ponit: secundò mani sestat eam in artificialibus,& naturalibus.Secundaibi[Termi nus autem eius]Dicit ergo primò, quòd ficut est Compai. in arte medicinali,& in forma educta per medi cinam; ita est in aliis formis, & in aliis potentiis: cum enim omne possibile est possibile ad recipiendam sanitatem, uel per medicinam, uel per fortunam quo modo actum est in Septimo, q ali <sub>Test</sub>á, 24. quando sanatur aliquis: sed est aliquod proprium o inde. H possibile respectu sanitatis, quod quidem est in potentia sanum; & hoc est quando potest reduci ad actum per unicam motionem.

Terminus autem eius, quod ab intellectu actu fit ex potentia ente, quando uolitum fit, nullo exteriorum prohibente.Ibi autem in eo,quod sanatur,quan do nihil prohibet eorum, que in ipso. Similiter auté potentia & domus, si nihil prohibeat eorum in his materia fieri domum, nec est quod oporteat adiici, aut remoueri, aut permutari, hac domus potentia. Et in aliis similiter, quorum cu que extrinsecus prin cipium est generationis, & quorumcunque etiam in ipso babente quocunque, nullo exteriorum impedien

te,erit per ipsum.

Manifeitat hanc solutionem tam in artificiali-

Proportio

in hoc:quòd hoc dobet dici in potentia fiendum, quod potest reduciad fieri uel ad fiendum unica motione, ullo exteriori prohibente. Et hoc est, quod dicit litera:quòd res, quæ fit ab intellectu, Diffe entis & per artem, fit ex ipso ente, quod quidem ens in post in or est in potentia; quando statim ut uolitum est, podue ad ar- test fieri, nullo exteriori prohibéte; illic autem in tem, nel na eo, quod fanatur per naturam, illud est in potentia, ut sanetur naturaliter, quod statim potest sana ri;quia nihil est in ipso,quod impedit, quin redu Similiter est in potentia ut catur ad fanitatem: fiat domus, si potest statim transire ad formá domus, nullo prohibéte: nec é ibi in materia aliquid qd oporteat addi uel remoueri, ut transeat ad for mam domus: quia multis delationibus & trasmu B tationibus indiget, ad hoc ut transeat ad hoc, ut sit materia propria domus. Et sicut dictum est de materia ista domus, ita dicendu est de materia re spectu cuiuscunque formæ:quia tunc propriè ma teria est in potentia respectu cuiuscuque forma, quando per ipsum agens potest fieri aliqua res, nullo exteriori prohibente. Notandum elt, quòd semper debet esse proportio inter potentiam, & inter poten terminum potentiæ, & agens, per quod potentia minum po- deducitur ad terminum: materia autem, quæ per tentia, o multas trasmutationes deducitur ad alique actu, ficut indiget multis transmutationibus: ita suo mő ídiget multis terminis, & suo mó multis agé tibus:sicut uidemus,quòd panis primò deducitur ad formam sanguinis: secundò ad formam spermatis, & postea ad formã fætus: & hic sicut sunt multæ motiones;ita sunt multa agentia,& multi termini : & ideo non potest dici ista materia esse in potentia fætus, quia oportet quòd transeat per multa media, & per multos terminos: quia priùs est in potentia aliquid aliud, quam sit hocultimum.Deinde cum dicit.

Quale sperma nondum: oportet enim in alio & permutari. Q uando uerò iam per suum principium oft tale, iam hoc est potentia. Illa uerò altero egent principio:ut terra nondum est statua potentia:pernutata enim erit æs.

Manifestat, quod dixit exemplo: in quo manife stat illud, qd dixit, scilicet & sperma no est in po tentia, ut fiat homo. Et hoc est, quod dicit; quòd Exeplo ful cie, quod di sperma nondum in potentia est: cuius ratio est, D quia indiget aliqua permutatione; & ideo unica mutatione & transmutatione non potest transire ad formam: quando autem non indiget nisi una mutatione, tunc in potentia dicitur: quòd autem hoc sit tale, scilicet sperma, indiget altero principio & altera motione; eodem etiam modo dici mus, quòd terra non est in potentia statua; quia antequam transeat ad formam statuæ, oportet & transeat ad formam æris. Deinde cum dicit.

Videtur autem quod dicimus esse, de quo no hoc, fed ecininon, ideft ex altero fastum, uel denominatum;ut arca non lignum, sed lignea:nec lignum terra, sed terreum. Iterum terra si sit, non aliud, sed e-

bus, quam in naturalibus; & est manisestatio sua A eminon. Et semper illud potentia simpliciter, quod posterius est, ut arca no terra; nec terrea, sed lignea. Hoc enim potentia arca, omateriam arca hoc. Sim pliciter quidem ipsius ipsum simpliciter, huius uerd boc lignum.

Oltendit, quæ debet uocari prima materia, & prima potentia. Ad cuius euidentiam notandum Que nuncu est, quòd de ratione illius, quodhabet materiam, pada est pri est; quòd possit denominari à materia: sicut dicimus,quòd illud,quod est ex ære, potest dici æs, sic tensia, ergo denominatur; materia autem per se non de nominat ur, ab alio priori, aliàs materiæ esset ma teria. Verű est th qđ duplex e materia, & duplex potentia. s. propinqua, & remota; materia propin Materia, es qua denosari pót à materia remota; & quia non potentia du est abire in infinitum, necessariò est deuenire ad plez. unam materiam, quæ denominari non potest ab aliquo priori; & hanc uocamus materiam prima. uel poiam primam Et sic materia prima pot hoc mó describi, uel diffiniri; o materia prima est, q denosat ee factibile ex se:ita tame co à nullo prio materia pri re denominatur. His uisis, patet litera. Circa qua ma quid. literam tria sacit:quia primò dicit, quomodo ma teria denominat compositum ex materia:secundò ostendit, quòd ista denominatio non uadit in infinitum, ex quo concludit primam potentiam: tertio ponit quandam conuenientiam inter subie ctum, & passiones ex una parte, & materiam & formam ex alia. Secunda ibi [ S1 uerò aliquid est primum] Tertia ibi[Vt puta passionibus.] Dicit ergo primò, quòd illud, quod fit ex materia, deno minatur à materia: non enim dicimus, quòd materia dicatur de illo simpliciter, sed modo denominatiuo;quia no dicitur esse hoc, sed illius : sicut non dicimus, quòd arca est lignum, sed lignea; nec lignu est terra, sed terreum: & semper mate ria prior denominat factum posterius:unde si ter rafit adhuc ex aliquo alio, non dicetur esse illud, fed illius:hoc est non denominabitur ab illo abso lutè, sed denominatiuè prædicabitur de eo; & séper illud, quod est potentia prius, denominat illud, quod est posterius: sicut terra & lignum denominant arcam: quado dicimus, quòd arca est lignea uel terrea,quia lignum,uel terra funt materia arcæ: & non simpliciter lignum, uel terra; fed hæc terra, uel hoc lignum respectu istius ar-

Si uerò aliquid est primum, quod no adhuc de alio dicitur ecininon, bac prima materia est, ut si terra aerea est, & aer non ignis, sed igneus, ignis est prima'materia, boc aliquid existens. In boc enim dif fert uniuersale & subiettum per esse hoc aliquid ,

Ostendit, quòd nó est abire in infinitum in ta-

cæ. Deinde cum dicit.

libus denominationibus; & per consequens, que la denomi-est deuenire ad materiam primam. Et hoc est, natinis non quod dicit, quòd si ista denominatio semper est à in infinité. priori: si inueniatur aliquod primum, quod node nominatur ab alio, illud uocabitur materia prima: ut si terra aerea est, & aer igneus est, idest si ignis

#### Metaphysicæ

minatur ab aliquo priori; tunc ignis est prima ma teria existens hoc aliquid incomposito. Dico autem hoc aliquid, quia in hoc differt uniuersale,& fubiectum per esse hoc aliquid, & non eé hoc ali quid: uocat autem Philosophus subiectum mate riam. Notandum est, quòd uniuersale prædica Vuinersale tur de eo, cuius est materia: sed tamen differenter:quia materia per quadam denominationem; uniuersale autem non: cuius ratio est: quia uniuer sale non dicit aliquid nisi secundum rationem; ideo quando prædicatur uniuerfale de particulari, non prædicatur aliquid, quod sit hoc aliquid, aliud à particulari: & hoc quia universale & particulare dicunt eandem rem sub diuersa intentio ne;& ideo uniuersale prædicatum de particulari, non prædicatur de alio: materia autem aliud est à forma, cuius est materia: & ideo non prædicatur uera prædicatione, sed denominatiue.

Quæreret aliquis, Vtrum uniuersale prædice-

tur denominatiue. Dicendum est, quòd non, pro

priè accipiendo denominationem. Ad cuius eui-

dentiam notandum est, quòd propriè accipien-

do denominationem, prædicatio uniuoca diui+

ita denominat subiectum, quòd dicit essentian

subiecti; uel partem essentix: & hoc modo prædi

catur universale de particulari: quia eadem essen

tia est universalis, & particularis; sub alio modo,

ita tamen, quòd non dicit essentiam eius, sed dicit aliam realitatem:& isto modo prædicatur ac-

cidens de subiecto: & etiam isto modo prædica-

tur materia de eo, cuius elt materia; quia realitas

quens à realitate compositi, inquantum compo-

situm compræhédit formam. Et hoc est, quod di

cit Philosophus in litera; quòd materia prædica-

tur denominatiue, quia dicit aliam realitatem ab co, cuius est materia; uniuersale autem non, quia

non dicit aliquam realitatem distinctam ab eo,

Quaftio.

Predicatio ditur contra prædicationem denominativam:pre uninoca 2d dicatio autem uniuoca est, quando prædicatum

Pradicatio & alio significato. Denominativa autem prædica G denominati tio est, quando prædicatum denominat subiectu; na quid.

ris.

Materia denominati materiæ est alia à realitate formæ, & per conse-

> cuius est universale. Deinde cum dicit. Vt puta passionibus, quodsubiicitur homo, & corpus, & anima passio autem, musicum, et album. Dicitur autem musica adueniente secundum illud non musica, sed musicum: & non albedo homo, sed album,nec ambulatio, aut motus; sed ambulans, aut motum, ut ecininon.

Ponit quandam conuenientiam interpassio Connenien- nes & substantix ex una parte; & materiam & sia uer pas forma ex alia. Et diuiditur in duas partes, secunfiones & fio dú duas conuenientias.Secunda ibi[Quæcunque buctum, o quidem igitur] Prima conuenientia est, quòd siinter formă cut passio predicatur demominatiue de co, cui us et materia. est passio: ita materia de eo, cuius est materia; no enim dicetur, quòd homo est albedo, sed quòd homo est albus, & sic de aliis passionibus. Et hoc est, quod dicit litera: quòd illud, quod subiicitur,

Ignis denominatita posteriora, quòd non deno- E subiectum est; sicut homo, qui compræhendit ani mam & corpus: passio autem est sicut musicum & album, in quibus passionibus prædicatio est denominatiua, & non in abstracto: non enim dici tur, quòd homo est musica, sed musicus; nec albe do, sed albus; nec motus, sed mouens; nec ambulatio, sed ambulans: & breuiter non illum, sed illius:hoc est nulla passio prædicatur in abstracto, New pa sed in concreto: quod contractu designatur per ser i abstra ecinino: quia ecinino est concretum huius, quod de dico,illud.Deinde cum dicit.

Quacunque quidem igitur sic ultimum substantia. Quecunque uerò non sic, sed species quedam, & boc aliquid, quod prædicatur,ultimum materia, & substantia materialis. Et reste itaque accidit ecinino dici secundum materiam & passiones. Ambo namque indeterminata. Quando quidem igitur dicenda

est potentia, & quando non, dictum est.

Ponit secundam conuenientiam: & est conue - Secunda & nientia ista:quòd sicut formæ materiales resolus menientia, tur ad materiam, ita passiones resoluuntur ad su biectum: & ideo sicut materia additur in diffinitione talium formarum, ita subiectum in diffinitione passionum. Et hoc est, quod dicit: quòd que cunque quidem sic prædicantur, sicut passio de subicato, ultimum ad quod stat resolutio, est ipsum subiectum:quia passiones resoluuntur ad su biectum: quæcunque uerò non sic se habét sicut passio, sed sicut forma & species substantialis;ultimum in eis est materia & substantia materialis: quia ultimum, ad quod stat resolutio formaru materialium, materia est: & ideo benè accidit tã in passionibus, quàm in materia prædicari secundű ecininő, & fecűdúm denominationem; & hoc quia ambo indeterminata funt, scilicet tam mate ria, quàm paísio. Concludit ergo Philosophus to tam partem præcedentem, dicens: quando quidé aliquid dicédu est in potentia, & quando non, di ctum est in præcedentibus. Notandum est, o Passe & passio dicit resuam per modum indeterminati; remsat d quæ quidem indeterminatio determinatur per su cit. biectum: & similiter materia dicit rem suam per modum inderminat i; quæ quidem indeterminatio determinatur per formam. Et hoc est, quod dicit Philosophus:quòd ambo, scilicet materia, H & passio indeterminata sunt. Videtur tamen Co Expo. Aser. mentator aliter exponere istam literam: uidetur enim assimilare passiones formis materialibus : quia sicut in disfinitione passionum accidit aliquod superfluum; ita in diffinitione formarum materialium: uocat autem superfluum diffinitionem per additionem. Quasi dicat:passiones inde terminatæ sunt, & determinatur in sui dissinitio ne per additionem subicci : similiter formæ ma-

Quoniam autem ipsum prius determinatum est, TEX.13. quot modis dicitur; palam quia prior est actus poten ab. F. tia.Dico autem potentia, non solum determinata, qua dicitur principium permutatiuum in alioinquantùm

teriales de se indeterminatæsunt, & determinan

tur per materiam.

quantum aliud; sed totaliter omni principio motivo, aut immobilitativo. Etenim natura in eodem fit. In eodem enim genere potentia: principium enim motiuum, sed non in alio, sed in aliquo inquantum ide . Omni itaque tali prior est actus ratione, & substan tia. Tempore nero, est quidem ut sic, est autem ut no.

Postquam Philosophus determinauit de po-Comparat tentia & actu; hic comparat ea adinuicem. Et Potentia et dividitur in tres partes: quia primò comparat ca secundum prius & posterius: secundo pænes bo num & malum:tertiò pænes cognitionem.Secun da ibi[Quòd autem & melior, & honorabilior] Tertia ibi[ Inueniuntur autem & diagrammata actu.]Dicit ergo primò: & quia determinatum Tex.co. 16. est in Quinto, quot modis dicitur prius: manisestum est, quia prior est actus potentia: quando au- B tem loquor de potentia, non solum loquor de po tentia, que est principium motus in aliud inquan tum aliud; sed etiam loquor de potentia, quæ est principium motus & quietis; secudum enim huc Matura i 1 modum natura est in genere potentix: est enim genere poté principium motiuum non alterius inquantum al sa. Vide 2. terum, sed eiusdem inquantum idem: & tali po-Physic.3. tétia actus est prior ratione, & substantia: tempo re autem est quidem sic; est autem ut non.

Quzreret aliquis, Vtrum natura potentia sit? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius euidentiam no tandum est, quòd potentia universalior est, quàm sit natura:ita quòd natura quasi quædam species potentiæ est:potentia enim de natura sua aspicit motum: quòd autem aspiciat motum, hoc potest esse duobus modis:uel enim aspicit motum respe Au alterius inquantum alterum est: uel respectu eiusdem inquantum idem est:natura autem aspicit motum respectu eiusdem inquatum idem est; ut patet per disfinitionem datam à Philosopho Se cudo Phisi.cu ergo potentia habeat duos modos aspiciendi: secundum istos duos modos descendit in duas species: ita quòd una species est, quæ est respectu alterius, inquantum alterum est; alte ra autem species est, quæ est respectu motus eiusdem,inquantum idem est: & hæc species natura est. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, op natura est principium motus & quietis eiusdem, inquantum idem: & sic patet, quod natura poten tia est, & species est.

Supposito, quòd natura potentia sit, quæreret aliquis, Vtrum sit potentia actiua, uel passiua? Di cendum est, quòd hanc quæstionem soluit Com Commen. 3. mentator Secundo Physicorum, uolens: quòd po tentia, quæ natura est, potest reduci ad potentiam actiuam, & ad potentiam passiuam. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd (ut patuit per præ cedentem quæstionem)natura est potentia, quæ aspicit motu respectu eiusdem:quod autem aspiciat motu respectu einsdem, hoc potest esse duobus modis: uel quia dat sibi mouere: uel quia dat fibi moueri:si aspiciat motă, ita quòd det rei moueri;reducitur ad potentiam passiuam: & isto mo do dicit Commentator & Philosophus, quòd mo

A tus corporum simplicium naturalis & à natura Motos corest, quia per principium & naturam sui, hoc est porum simper materiam possunt moueri motu naturali: Si plicium est autem ista potentia det rei mouere, sic habet renaturalis.

duci ad potentiam actiuam: & isto modo potentia, quæ est natura, reducitur ad formam, sicut pri
2. Cali. ci. 2

mo modo raducitur ad motocionello a modo raducitur ad motocionello a modo. mo modo reducitur ad materiam; hoc modo dicit Commentator Secundo Physic. quòd altera- Commen. 30 tio corporum mixtorum naturalis est ex eo quòd unum contrariorum agit in aliud:quæ quidé con traria sunt de essentia mixti. Et secundum istos duos modos potentie, duz opiniones consurgunt de motu grauium': secundum enim opinionem nonullorum graue mouetur naturaliter & à prin cipio naturali: sed tamen secundum opinionem aliquoru, natura grauis non dat sibi mouere, sed moueri: imaginantur enim quòd mouere sit ex parte generantis, quod quidem generans dando graui grauitatem, dat sibi unde possit moueri: non enim est impossibile, secundum Commen- 66. 26. 27. tatorem Octavo Physicorum, quòd aliquid mo-ueatur ab extrinseco, & quod non habeat à natura sua, unde possit moueri: tunc enim moueretur uiolenter:eo modo quo dicimus, quòd lapis mouetur sursum & uiolenter; si autem ita mouetur ab extrinseco, quòd illud extrinsecum dat sibi, un de possit moueri; túc mouetur naturaliter: & isto modo graue mouetur naturaliter à grauate: quia per naturam sibi datam à grauante, habet unde possit moueri. Secundum autem aliam opinioné grauans dando sibi naturam, dat sibi unde possit Potentia a mouere; & quia omne mouere reducitur ad po- cliva et pas tentiam activam; ideo ista natura sic dicta reduci sont reduci tur ad potentiam actiuam; non enim habent pro mamratio impossibili, quòd idem moucat seipsum (quod nem unuoutrum fit uerum, alibi poterit patere)& quia na- cam. tura ita potest reduci ad potentiam actiuam & ad potentiam passiuam, ideo potentia actiua & passiua non possunt reduci ad aliquam rationem uniuocam. Ideo dicit Commentator Secundo Physicorum, quòd diffinitio natura uniuoca Com. 3.05 s non est: si enim uellemus propriè loqui, dicere-mus, quòd est diffinitio analoga; quia potetia pas siua ad actiuam reducitur: sicut iam declaratum est supra. Deinde cum dicit.

Ratione quidem igitur, quòd prior palàm. Nam per contingere actu esse, possibile est quod primo pos sibile: puta dico adificatorem potentem adificare set speculatorem speculari, & nisibile potens nideri. Ea dem autem ratio & in aliis.Quare necesse rationem praexistere, o notitiam notitia.

Probat, quod dixit. Et dividitur in tres partes, secundú ea, quæ præmisit quia primò ptobat, q actus est prior potentia rone: secundo ostendit, quo actus est prior potentia tpe, & quomo non: tertiò ostendit, quomodo actus est prior potentia substantia. Secunda ibi [Tempore uerò prius] cedu pom Tertia ibi[At uerò & substantia] Ad euidentiam deffini. primi notandum est:quòd licèt actus & potentia correlativa sint, ut dictum est priùs per Commen

Digitized by Google

Questia

Petentia minerfali-

Tex. 15. 3.

Questio.

# Metaphysica

tatorem: tamen ratio potentiæ magis finitur ex E diuersis numero, præcedit; quod enim de potenratione actus, quam econuerso; & ideo dicit Phi losophus quòd actus prior est potentia ratione; na possibile ex hoc dicitur possibile, quia potest habere actum; & ita ratio possibilis sumitur ex na tura actus; ex hoc enim dicimus habere potetiam ædificandi;quia potest habere actum ædificandi; & potentiam speculativam, quia potest speculari:ex hoc quidem uidetur aliquid uisibile, quod uideri potest;& sicut est in istis, ita est in aliis ; & ex hoc sequitur, quòd ratio actus est prior ratione potentie, & per consequens notitia est prior notitia, ga notitiasumitur à rone. Notandum, co si cèt ens diuidatur per ens in potentia, & ens in actu;ut tamen huiusmodi ratio entis saluaturin potentia, non est saluata in ea, nisi in habitudine F ad aliud; ratio autem, quæ faluatur in aliquo in habitudine ad aliud, diminuto modo ibi faluatur; & ideo ratio potentiæ, quæ est in habitudine ad actum, diminuta est respectu actus; & ideo poste rior est ratio huiusmodi ratione illius. Deinde cum dicit.

Tempore uerò prius, specie idem agens prius, sed numero non.Dico autem: quia hoc quidem homine iam ente seeundum actum, & frumento, & uidente prius est tempore materia, & semen, & uisiuum; qua potentia sunt homo, & frumentum, & uidens, nondum autem actu.

Ostendit, quomodo actus est prior potentia tempore, & quomodo non. Et dipiditur in tres Allis que partes, quia primò hoc ostendit:secundo conclu G prior tépore dit quandam conclusionem : tertiò soluit quendam fophisticum Elenchum. Ad euidentiam pri mi notandum est, quòd si actus & potentia com parentur ad idem numero, sic potentia præcedit actum tempore: si autem actus & potentia co parentur ad diuersa numero; sic actus præcedit potentiam. Et secundum hoc hæc pars dividitur in duas partes, quia primò ostendit, quomodo potentia præcedit actum in eodem: secundò oste dit, quomodo actus præcedit potentiam in altero,ibi[Sed his tempore priora.]Dicit etgo, q, a-Ctus est prior potentia tempore: sed hoc est uerum respectu eiusdem in numero:in talienim po tétia præcedit actum tempore: homine enim exi tempore materia, & semen, & uisiuum: quæ quidem materia est in potentia ut sit homo: quod quidem semen est in potentra ut sit frumentums quod quidem uisiuum est in potentia, ut sit uidens;nondum autem sunt in actu.

Sed his tempore priora altera entia actu, ex qui bu s alta sunt. Semper enim eo potestate ente, sit a-Au ens ab actu ente:ut homo ex homine, musicus à musico, semper mouente aliquo primo. Mouens autem actuiam est.

Dictum est autem in Sermonibus de Substantia: quia omne, quod fit; fit ex aliquo, & ab aliquo, & hoc specie idem.

Ostendit, quomodo si potentir & actus sint in

tia deducitur ad actum; oportet quòd reducatur per aliquod prius, quod existat in actu; actus au tem deducens prior est potentia deducta. Imagi nabimur enim, quòd potentia, quæ deducitur ad actum, tenet gradum medium inter actum dedu centem, & actum, ad quem deducitur; ita quòd posterior est actu deducente;& prior est actu,ad que deducitur. Hoc uiso, patet litera; dicit enim quod his rebus, quæ deducuntur de potentia ad actum, priora funt altera entia in actu, ex quibus deducuntur; ex ente enim in potentia fit actu ens; quod autem potentia transcat ad actum, hoc est ab ente actusquod ens deducit potentiam ad actum; sicut ex homine in potentia sit homo in actu; & ex mulico in potentia fit mulicus in actu per aliquod mouens primum; quod quidem mouens est in acturespectu moti. Et hoc satis decla ratum est in Septimo, in tractatu de substantia; Tex. 6.22. ubi ostensum est, quod omne, quod fit, fit ex ali- o mde. quo in potentia, & ab aliquo agéte in actu; quod quidem agens est idem specie cum actu. Notandum est, quòd secundum Auicennam in Metaphylica sua. Illud, quod incst rei ex se, prius est illo, quod inest ci ex alio: ex quo enim poten tia inclt rei ex se, res intimius illam aspicit, qua illud, quod inelt ei ex alio: quandocunque autem aliqua res transit de potentia ad actum, de se ha bet, quòd possit esse, cum tamen non sitiquòd au em sit, hoc habet ab alio; & ideo esse in poten- Esse in par tia ad esle, prius inestrei, quam esse in actu: quod e esse i enim exit de potentia ad actum, uel prius tempo de que re est in potentia, quam sit in actu; uel prius natu fermat. ra: & hoc quia (ut iam dictum est ) esse in potentia conuenit sibi ex se; esse in actu conuenit sibi per aliud. Et ideo benè dixit Philosophus, quòd in eodem numero potentia præcedit actum pro pter primum fundamentum, scilicet quia potentia conuenit rei ex se:in diuersis autem numero potétia preceditur ab actu propter, secundū sun damentum; quia scilicet esse in actu non conue-

Qnapropter & uidetur impossibile esse, adificastente in actu, & frumento, & uldente, prius est (H torem effe, qui non adificauerit aliquid : aut citharedum, qui non citharizauit. Similiter autem & alii.Nam addiscens citharizare , citharizans addiscit citharizare.

nit rei existenti in potentia, nisi per aliud; quod

quidem aliud uocamus actum præcedentem po

Concludit ex præcedentibus unam conclusio nem: dixerat enim, quòd actus pracedit potentiam, posset enim aliquis credere, quòd hoc ha- Colusio e bet ueritatem solum in potentiis passiuis: conclu superioridit ergo Philosophus, quòd hoc habet ucritatem in potentis actiuis aliquibus:namq; quædam po tentiæ actiuæ acquiruntur per actus præcedentes.Et hoc est, quod dixit, quòd impossibile est ædificatorem esse, qui non ædificauerit: quasi dicat, potentia ædificatiua per actum ædificandi ac quiritur:/imiliter potentia citharizandi per actū

Digitized by Google

TEX. 14.

žuo non .

citharizandi;impossibile enim est esse citharedu. A qui non citharizauerit;nam addiscens citharizare,per actum citharizandi addiscit artem. Sicut autem est in istis duobus accidentibus, ita est in

Questio.

Quareret aliquis. Vtrum omnino sit simile de potentia actiua,& de potentia passiua,scilicet q utraque præcedatur ab actu? Dicendum est, o non.Ad cuius euidentiam notandum est, quòd De effentia per se est de essentia potentia passina, qua bactu Postite pai precedaturinam per se notum est, quòd nulla res deducit se ad esse, ut sit; si ergo ita est, per se debet notum esse, quòd nulla potentia passiua pocus nerd est test seipsam deducere ad actum; & sic oportet, co de potentia ab alio deducatur, quod quidem aliud est in actu respectu illius: & sic de perseitate eius est, q. B præcedatur ab actu. Pręcedi autem ab actu, acci dit potentiz actiuz; si enim per se conueniret po tentiz actiuz, quòd przeederetur ab actu, omnis potentia actiua præcederetur ab actu;& si ita esset, procederetur in infinitum in agentibus; si enim potentia passiua præcederetur ab actiua,& illa actiua ab alia; & hoc essentiale esset cuilibeto potentie actiuz, sequeretur quòd esset abire in infinitum in agentibus, uel in potentiis activis. Quòd ergo potentia actiua præcedatur ab actu, habet solum ueritatem in potentiis actiuis, quæ acquiruntur per actum.Imaginabimur enim, q Ordo essen- est ordo essentialis inter potentiam actiuam, & tialis inter passiuam; quia potentia passiua habet reduci ad potentia de actiuam, sicut ad priorem, & non econuersò; & fina et paj ideo potentia actiua naturali ordine præcedit inter poten passiuam; Est etiam essentialis ordo inter poten sias activas tias activas; quia quædam est potentia activa, que agit mota; & eoiplo quòd mota agit, non potest esse prima; & ideo oportet quòd reducatur ad ali quam actiuam non motam; & in tali potentia actiua status est; si autem ante quamlibet potentia actiui præcederet alia, quælibet ageret mota; & sic per consequens quælibet reduceretur; & ita non esset ibi dare potentiam primam: & ita periret ordo in agentibus.

Vnde sophisticus elenchus factus est, quia non habens quis scientiam, faciet cuius scientia est. Ad-

discens enim non habet.

Soluit quendam sophisticum elenchum:quod Obiicit'com quidem habet ortum ex præcedentibus: dictum tra dictaso enim est ex præcedentibus, quòd aliquis addiscens citharizare, per actum citharizandi addiscit scientiam:posset ergo aliquis arguere sophistice sic:addiscens citharizare, non habet scientiam citharizandi,& tamen habet actum cithari zandijergo facit actum scientiz, quem non habet. Primò ergo ponit Philosophus sophisticum elenchum: secundò soluit ipsum, ibi [Sed quia eius, quod fit.] Dicit ergo primò, quòd ex dictis factus est quidam elenchus sophisticus, quòd no habens quis scientiam, faciet actum eius, cuius scientiam non habet: addiscens enim scientiam

non habet, & tamen facit actum scientiz.

Notandum est, quòd apparentia huius elenchi fundatur super duo fundamenta: primum est, cp nullum suppositum aliquem actum habet, nisi habeat formam, ex qua elicitur actus; quia for- Forma ef ma est ratio agendi ipsi supposito : Secudum fun supposito ra damentum est, quod addiscens non habet forma "gendi. ordinatam ad actum fciendi;& hoc quia addifce re est quidam motus ad scientiam : ex his autem duobus fundamentis concludit, quòd addifcens non possit facere accum sciendi. Deinde cum dicit.

Sed quia eius, quod fit, factum est aliquid: & totaliter eins, quod mouetur, motum est aliquid: pala autem in his, que de motu bos. Et discentem necesse habere aliquid scientia forsan. Sic igitur & hoc pa làm,quia & actus sit prior potentia secundum ge-

nerationem & tempus.

Soluit hunc elenchum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hic sophista supponebat, es addiscens nihil habet de forma scientiz; & ideo Solutio obie non potest agere actum scientiz: hoc autem sup stionis. politum interimit Arist. & hoc quia addiscere di cit aliquid de forma, ad quam est motus; & ideo addiscens,& si non habet scientiam complete;ha bet tamen scientiam sub aliquo modo: quia forma qualibet aliquo modo prafuit in moueri: & similiter quod præfuit in moueri, priùs præfuit in potentia mouente. His uisis, plana est literardicit enim:omnis forme, que fit, iam factú est aliquids hoc est, omnis sorma, quæ sit, aliquo modo præfuit in fieri & in moueri: & breuiter omnis eius; o mouetur, iam motum est aliquid: ostensum est n.in fermonibus de motu Sexto, & Quinto Phy Tex. co.7. ficorum, quodscilicet moueri præcedit motum ef et inde. Sed 1e, & econuerso. Et ita si moueri præcedit motu potissime effe,necesse est discetes habere aliquid scientia: tex com. 52 discere enim dicit re suam in fieri & in moueri ? 87. moueri autem præcedit motum esse, & tormam fecundum aliquem modum: & ideo falfum est , quod supponebat; 👽 addifcens nihil habet fcion tiæ.Dicit ergo concludendo sic, quòd ex his, scill cet dichis manisestum est, quòd actus sit prior po tentia generatione, & tempore.

Quareret aliquis, Vtrum omne moueri prace Queftio. dat formam, uel aliquid de forma, ad quam est motus? Dicendum eff, quòd moueri, & forma, ad quam est motus secundum Commentatore Ter- Dolleine tio Phylicorum, non differunt nisi secundum ma Auer. gis & minus:& ideo oportet, quòd forma, in qua elt moueri, habeat magis & minus; in forma, n. 6. Physic. qua indivisibilis est, moneri non est: forma au- 6.71. 4 51. tem in qua est magis & minus, potest moueri; pro batum est autem Sexto Physic. quòd ali quando omne moueri præcedit mutatum esse;& aliquari do mutatum esse omne moueri;& quia usutatum esse terminatur ad gradum formæ; ideo sicut aliquando quodlibet moueri præcedit mutatum ef se,ita aliquando quodlibet moueri præceditaliquis gradus formæ, uel forma secundam aliquos gradusi& ideo licut inter moueri lunt multa mu

# Metaphylica

zata esse, ita ante moueri precedut multi gradus E prie, ] Ad euidentiam prime rationis notandum formæ. Et hoc est, quod dicit Philosophus in lite ra; quòd dum res est in moueri ad formam, aliquo modo potest habere formaj& sicaliquo mo-

do potest agere actum formæ.

Quereret aliquis, Vtrum addiscens possit age re actum scientiz, sicut innuit Philosophus? Dicendum est, quòd addiscens nó est omnino igno rans respectu rei addiscendz; & ideo potest aliquo modo agere actum scientia. Si enim habot ret ignorantiam negationis respectu rei addiscé dæ,non posset moueri ad illam rem motu cogno Primo Po- scitiuo; & hoc quia omnis disciplina & doctrina fit ex præexistenti cognitione; omne cnim quod addiscitur, aliquo modo precognoscitur; ergo omnis addiscens aliquo modo præco- 12 gnoscit illud, quod addiscit; fed non sub illo mo: do, sub quo quæritur; sicut addiscentes ignorantes rem in particulari, possunt eam ptxcognoscer re in universali & generaliter, & quia ista præcognitio est aliquid rei sciendz; ideo dixit Philoso. quòd addisces habet aliquid de scietia; quia iam habet aliquid de re quærenda,& scienda.Vt auté hoc melius uideatur, notandum est:quòd aptitudo ad aliquam rem est quasi aliquid rei : similiter moueri aliquid ad aliquam rem, elt quasi aliquid rei:res enim, quæ non est apta ad rem aliqua, non habet aptitudinem ad illam, & per confequens mihil est illius rei, nec in actu, nec in aptitudine; quado ergo dicit Philosophus, quòd in omni forma facta, uel fienda semper præcessit aliquid for mæ;non est intelligendum quòd pars formæ pre cedat;ita quòd forma habeat partem extra parte; & ita quòd una pars eius precedat, & alia fiattled est intelligendum, quòd istud aliquid, quòd præcedit, est ipsa forma in aptitudine, & ipsa aptitudo ad formam. Et hoc est, quod dicit Commentator in ilto loco: quòd afinus non potelt addilce re citharizare: cuius ratio est, quia nulla aptitudo præcedit in anima asini ad formam, quæ est ars ci tharizandi: homo autem potest addiscere cithari zare, quia in homine est quedam aptitudo ad om nem scientiam per lumen sui intellectus: quam quidem aptitudinem quidam uocat seminarium scientiarum : sicut ergo in motu præcedit aliquo modo forma scienda:ita in lumine intellectus pri mi est aliquo modo omnis forma scientialis: & ideo habens lumen intellectus, potest agere actu

> scientiz: licèt non co modo quo habens scientia completam & actum. At uerò & substantia priùs quidem; quia que go neratione posteriora, specie & substantia sunt prio-: ra; ut uir puero, & bomo spermate. Hoc quidem . ...

jam habet speciem; illud uerò non.

Probat hoc, quòd actus præcedit potentiam. Attus pra substantia quod suit tertium propositum. Et diui sedit poten ditur in quatuor partes, secundum quatuor ratio tiam perfe- nes, quas adducit. Secundaibi, [Et quia omne ad principium] Tertia ibi[Ampliùs autem mato ria potentia est] Quarta ibi[At uerò magis pro-

est; quòd in motu naturæid, quod est prius in intentione, est posterius in executione; & quia natu ra procedit de imperfecto ad perfectum; ideo posteriùs generatione; omne autem imperfectu, ut sic potentialitatem dicit respectu persecti: pse ctū at dicit actum; & ideo sicut persectum præce hominis, quàm puer.

Et quia omne ad principium uadit quod fit & finem. Principium enim cuius causa: finis uerò causa cuius generatio; Finis autem actus, & huius gratia

potentia sumitur.

Ponit secundam rationem; & é ratio talis; finis Secundare prior perfectione est iis, quæ sunt ad finem; sed actus est finis potentia, & non econuersò; ergo &cætera Vnde ca, quæ funt ad finem; pof-funt uocari principiata, & finis principium; unde sicut principium est persectius principiato; ita finis his, qua funt ad finem; & actus poten tia. Et hoc est, quod dicit: quòd omne, quod fit, uadit ad finem, sicut ad quoddam principium: fi- Allas non nis enim est, cuius causa fit aliquid : quod autem est propier est causa, est principium; finis autem potentia; & fed bene eté cuius causa potentia est; actus est: non enim est merso. actus propter potentiam, sed econuersò:nó enim uident animalia, ut uisum habeant: sed ideo ui+ fum habent, ut uideant: similiter aliqui habent scientiam ædificandi, ut ædificent;& similiter ali qui habent scientiam theoricam speculandi, ut speculentur; non autem speculantur, ut habeant scientiam theoricam; nisi sortè meditantes, idest acquirentes sciam per medonem: hi.n. frequeter ex speculari scientiam acquirunt: hi tamen in acquirendo, non speculantur complete; sed sic speculantur, ut non egeant ampliùs per speculari acquirere eam. Deinde cum dicit.

Amplius autemmateria potentia est, donec ue TEX, 16. niat ad speciem: quando uerò actu est, tunc est in spe cie. Similiter autem & in aliis, & quorum motus

Ponit tertiam rationem. Et dividitur in qua- Terria ra. tuor partes:quia primò ponit rationem suam: se-

perfecta funt priùs in intentione, sed tamen sunt dit imperfectu intentione & nobilitate; ita actus. potentiam. Et hoc est, quod dicit; quòd manise- Posteriora stum est, quòd actus est prior potentia substantia, generatio -& specie;nam in his, quæ habent generationem, ne sat prioilla, quæ sunt posteriora specie, substantia, & in- 74 psechiotentione, sunt priora generatione; & econuersò possirio hai
easque posteriora sunt concerciora sunt acusaciona ea, que posteriora sunt generatione, sunt priora, bet intelligi specie, & persectione; co modo quo dicimus, cy de priori es uir est prior puero persectione, & non generatio posterioriin ne, & homo spermate; quod autem sint priora spe o no diner cie, patet; quia ipsaposteriora habent speciem; se:alner ac priora autem von. Notandum est, quòd hic cidens esser uocatur prius specie & perfectione, quod magis perfectius attingit speciem & naturam rei; in generatis au-\*tem polteriora magis,& perfectius attingunt spe rei;sicut homo attingit speciem hominis, & non sperma; & uir nobiliori materia attingit speciem

 $\mathcal{A} = \{0\}$ 

Digitized by Google

Queftio.

Aptitudo quid rei.

Dofftina

fcientiari quid.

dam distinctionem de actu, ad manifestandu qđ dixit, quartò concludit, quod dictum est in positionibus præcedétibus. Secunda ibi [Propter qd ficut docetes] Tertia ibi [Quoniam uerò est horum quidem] Quarta ibi [Quare manisestu, op sub stantia] Dicit ergo primò, o materia quin poté tia est, in specie & persectione non est; quando tierò est in actu per formam, tunc est in specie & in perfeccione; & similiter in omnibus aliis, quæ per motum uadunt ad actum, eorum perfectio & perfellie er finis est in forma, & in actu. Notandum est, op ra finis est in tio Philosophi in breui est ista; apud actum consi forma & a stit persectio, species, & substantia rei; & non apud potentiam: ergo actus est prior potentia sub stantia, perfectione, & specie. Deinde d.

> Propter quod sicut docentes operantem ostenden tes, putant finem reddisse: & natura similiter. Nam si non sit ita, Tassonus Mercurius erit. Non manife stjus.n. o scientia si interius, aut exterius, quemad modum ille.Opus enim finis: actus autom opus.Propter quod & nomen dicitur actus secundum opus,

& tendit uersus entelechiam.

Probat, quod dixit, per signum: & est signum tale;unŭquodq; perfectum est, quod operari pot; Anguie à se sed opus est actus, ergo perfectio consistit apud actum. Et hoc est, quod dicit; signum quod perfe ctio est in actu, est: p docentes, qui possunt osten dere discipulum esse perfectum in operari, putat finem reddisse doctrinæ: nam doctus hoc intendit, ut faciat discipulu, qualis ipse est: ut sicut ipse docere potest & operari, ita & discipulus: Similiter hoc intendit natura: nam unumquodq; tunc perfectum est natura quando potest facere aliud tale, quale ipsum est: & sic perfectio consistit in actu & opere; & nó in potétia. Si enim persectio non consisteret in actu, sed in potentia, non appa reret differentia, inter Passonum, qui suit quidam ignorans, & Mercuriu, qui fuit quida sciens: si.n. perfectio manifestaretur per potentiam, non erit manisestata scientia Mercurii, utru sit sciens, uel Opus mani non sciens: & utru scientia eius sitinterius, uel exfifat habi- tra: opus enim manisestat habitu, & est finis eius : sum, or of opus autactus est; unde & nomen actus ab ope eius fines. accipitur: & propter hoc tédit uersus entelechia, hoc est uersus actu. Notadu est op habitus dicit rë
Habitus dieit esse sui sua per modu potentiz: unde sciens ut sciens, rem
per modum suam dicit per modu potatiz, respectu speculari;
potentia: et opus aut rem sua dicit per modum actus: & ideo ficut potentia est propter actum; ita habitus est propter opus.& sicut potentia persecta est, quan do in actu est; ita actus perfectus est, quando attingit opus: & actum. Et ideo benè dixit Pilosophus, cy nullus persecte docens est, qui non potest perfecté attingere actum docendi; & tunc di scipulus perfecte doctus est, quando potest attingere actum, & opus scientiz, & qui attin-Animarum git magis . Notandum est, quòd animam esse iesseigneran gnorantem, est ipsam esse in potentia ad sciensom quid. tiam; ipsam autem esse scientem, est ipsam

cundò probat cam persignum: tertiò ponit qua A esse in actu scientia, ad minus per modum habitus: si ergo persectio ita esset in potentia, sicut in actuz ita esset perfectus ignorans, sicut sciens: & ita ille Passonus suisset persectus, sicut Mercurius:cum ergo hoc sit falsum:ergo per fectio in actu est, & non in potentia. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd nisi perfectio sit in actu, non apparebit differentia inter scientem,& ignorantem.

> Q uoniam nerò est horum quidem ultimum usus, ut uisus uisio, & præter hanc nullum sit alterum à uisu opus; à quibusdam nerò fit aliquid, ut ab ædificatoria, domus præter ædificationem: tamen non mi nus quide hic finis, hic aut magis finis potétie est; nã adificatio in adificato, & simul fit, & est cu domo:

Ponit quandam diuisionem actus. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd duplex est actus: Actus: Actus duunus, qui manet in agente, alius qui pertransit ad plex. passum. Et inter istos duos actus duplex differen tia est, quia primus actus est perfectio agentis: se cundus at actus est perfectio acti & moti: secunda dria, quia primus actus non terminatur ad ali quod operatum; & ideo simpliciter est finis; secu dus autem actus terminatur ad aliquod operatum, & ideo non est simpliciter finis, sed finis sub fine. His nisis, patet litera. Et dividitur i duas partes, scam duas drias, quas ponit, ibi [Quorum cunq; igitur aliquid] Dicit.n. Philoso. q. in aliqui bus actus & usus est ultimus finis, sicut ultimus fi nis potentiæ uisinæ est uisio: & hoc quia potentia uisiua non terminatur ad aliquod operatum, fa-Etum per actum uisionis:in quibusdam aut actus terminatur ad operatum; ita quòd est ibi aliquid aliud præterusum, sicut ab arte ædisicatoria est ædificatio,& perædificationem est domus, quæ est ipsum operatum. Licet autem ita sit, op differant isti actus, tamen utrunque est finis potentia: nam ædificatio est in ædificato;& fimiliter est, & fit cum domo: & ideo ædificatio & domus est finis potentia. Notandu est, op hæc distinctio ad ducitur ad confirmandum præcedentia: dictu est in præcedentibus, cp actus est finis potentiæ: pos fet ergo aliquis credere, o hoc habet solum ucri tatem in actu, qui non terminatur ad operatum: dicit autem Philoso. hoc habere ueritatem in utraque, quia potentia zdificativa terminatur ad ædificationem,& per ædificationem ad domű.

Quorumcunque igitur aliquid alterum est, quod fit præter usum, horum attus in fatto est: ut adifica tio in adificator contextio in contexto. Similiter autem & maliis: & totaliter motus in eo, quod mo : netur.Quorum nerò non est aliquod aliud opus præ ter actionem, in if sis existit actio: ut uisso in uidente, & speculatio in speculante, & uita in anima. Q uare & felicitas:uita namq; qualis quædam est.

Ponit secundam differentiam inter istos duos actus: & est, quòd ille actus, qui terminatur ad ali quod operatum, ita quòd est ibialiquid aliud pre ter operationem, ille est subjective in sacto, & in operato: sicut adificatio in adificato, & cotextio

### Metaphysica

plex .

Affio do-

Cap. 10.

ples .

Quaftio,

actus, qui non terminatur ad aliquod operatum; ita op nih l est ibi præter operationem, aliquid sub iechiuè est in agente: sicut uisso in uidente, & spe eulatio in speculante, & uita idelt actus uitalis in anima: & si uita est in anima, oportet op sociicitas Pita dupli- sit in cadem: quia selicitas est quædam uita. Notandum est, op duobus modis potest accipi uita: uno modo pro actu primo, quod dicimus effe: & Tex.63.32. hoc modo dicit Philosophus Secudo de Anima. g uiuere uiuentibus est esse: & hoc modo certu est, o ninere est actus manés in agente: quia nine re non exit essentiam, à qua oritur: Secundo modo accipitur uiuere, pro actu uitali; co modo quo dicimus, o intelligere & sentire est uiuere: & ista modo accipit hic Philosophus, uoles op uiuere est P actus in agente manens : quòd aut sic acceperit patet: quia statim subdit, quòd scolicitas est quadam uita; patet autem per eundem in Decimo Ethicorum quòd fœlicitas confistit in actu secudo:est enim sœlicitas actus perfectus secundu uir tutem: Eundem ergo actum, quem aspicit uirtus. aspicit scelicitas: uirtus autem aspicit actum secu dum, ergo & fælicitas: unus.n. & ide acus pót uo cari actus uitalis, & actus fœlix: fœlia aut in quan tum persectus secundum uirtutem, line secundu politicam, & secundum scolicitatem politicam; de qua dicitur Primo Ethicorum: fiue secundum uirtutem speculatinam: & secundum selicitatem speculatinam, de qua dicitur Decimo Eshicoru.

Quereret aliquis, Vtrum speculatio sit actio G manens in agéte, sicut supponit Philosophus ? Vi detur qui non: qui a speculari intelligere alt, intelli gere est quodda pati, ergo speculatio passio est. Ad oppolitű elt Philosophus. Respodea dicendű est, qui nos poneremus intellectú pure passiuú, di ceremus op intelligere est pati:ita op secundu hoc intelligere esset passio, & non actioqui ant sic esset, sic imaginaremur, co obiectum agitest intellectue patitur: & actio obiecti est actio transiens: dicin Actio tran est aut in litera, cp actio transcens no ost perfectio fiens enins agentis, sed patietis: & secundum hor sacio effet e perfectio. perfectio intellectus, & non intelligibilis: & effet Inbiectiue in intellectu, & no in itelligibilis Poster Actio ima tá hac actio fignificari duabus modis;uno mó ub nens dupli- est in agente: alio mó ut est in passo: primo mocuer pot si- do imponatur fibi nomen, & uocetur intellecuit. catios secundo mó et significata per mada passio nis, vocetur intelligeres Etek bie limilis imagina tio, sicut est in uisu; motio, n. pashua potentia uisi un uilio est; sed to hee uilio, ut é ab obiecto, qua da actio est, & uocatur, uel uocari pot coloratio; ut aut est in passo, uncatur uilio: & quia no est uisio, nisi un perseccio passisió midere est pari. Secudu igitur iliu modu dicedi pates elt, quintellectio no est actio manes in agete, sed e passio. Alio mo pot dicisita quod saluetur uerbū Philosophi. s. g.: intellectio fine intelligere estactio, & est passo ? passio quidem quia intellectus primò patitur ab obiecto: actio uerò quia fecundò protene

in côtentoide breuster motus in mobili: ille auté E dit le super, obiectum, que quidem protonto. super obiectu est actio. Et secundu hoc dicit Phi losophus hic, o intellectio est actio manens in agéte; quod ergo dictú est Tertio de Ani. o est pa Tex. 6,14 ti, intelligendum est o intellectus primo patitur com. 19. antequam agat.

Quæreret aliquis. Vtrum hæc intellectio sit sot- Qualit maintellectus fecundă co ages, aut fecundă co pa tiens? Dicendum est, o debemus imaginari de ista intellectione (supposito o sit actio manens) o est in intellectu, & est ab intellectu; & magis det dici esse subjective in co,ut est in, quam ut est ah: Si.n.ita esset ab co, o non esset in eo, non esset persectio eius; & ideo intellectio magis perfectio est, ut est parsso, quá ut est actio; & quia est perfectio eius ut est in co, & non ut est ab co, & ut est ab coactio est: ut aut est in eo, passio est: ideo he c intellectio magis det uocari perfectio, ut passio, qua ut actio. Vnde licet sit actio manes in agente, th op maneat, hoc het magis in quantu paslio, quá inquantum actio. Et secundu hoc, pót explicari ucrbu Philosophi Tercio de Asa, co in- Phi fire telligere est pati; quia hac intellectio magis est pfectio intelligétis, ut est in, quam ut é ab; & ma

gis ut est passio, quam ut est actio. Deinde d. Quare manifestum, quòd substantia, & species a TEL 14. Etus quidam est. Secundum hanc itaq; ronem, palam quia prior substantia est actus potentia. & (ut diximus) tépore semper pre accipitur actus alius ante aliu,usq; ad eu,quòd est semper mouentis principiu.

Ex rationibus præcedentibus concludit conclusioné intentá, dicense manises um est ex præ Illatio pris cedentib. p substantia & species rei est actus, & apair. non potentia; potentia.n.magis det dici specifica bilis quam species, magis substatialis quam substantia; & etia manisestu est, co actus accipitur an te actum, donec deueniamus ad primū actū, & ad primum mouens.Notandú ell o tota natura entis non pót esse possibilis; si.n. tota natura entis ef set natura possibilis, uel sequeretur quesset proces fus in infinitum in agentib. uel ques produceret soiplam: quoru utrunq; é impossibile: Si.n. natura eviuslibet entis effet natura possibilis, quæro de fibil did illo ente, aut producitur à se ipso, & hoc é impos- ur. fibile; aut ab alio; quiero ergo de illo alio, aut hét naturam possibilis, aut non; si non, ergo non tota natura entis est natura possibilis; si sic ergo productum est, quia possibile de se non habet esse; si productum est, uel a se, uel ab aliocà se, est impollibile: si ab alio, uel illud est possibile, uel necesfe; & cũ non sit necesse, secundum quòd suppositum elt, ergo possibile; si possibile, productum eli, & ita in infinitum:oportet ergo, quòd natura Natura entis possibilis reducatur ad necesse esse; & hunc en possibilis uocamus actum, & mouens primum. Et hoc est, haberele quod dicit Philosophus in litera; quòd semper est actus ante actum, hoc est agens ante agens, ufque ad agens primum; quia oé agens moués mo tum reducitur ad agens mouens non motum; co quòd omne agens moues motum copoliti elten

Digitized by Google

actu

A se:quod autem potest non esse, contingit non es-

At uerò magis propriè sempiterna priora substā sia sunt corruptibilibus. Est autem nihil potentia

sempiternum.

Quarta ro.

Ponit quartam rationem. Et dividitur in duas. partes, quia primò ponit rationem suam: secundò ex dictis improbat positionem Platonis de ideis. Secunda ibi [Si ergo aliquæ funt naturæ.] Circa primam ponit talem rationem: sempiterna funt ante corruptibilia substantia, & perfectione; sed sempiterna sunt in actu, & non in potentia; corruptibilia autem sunt in potentia; ergo actus é ante potentiam. Circa istam ronem sic procedit, quia primò ponit uim ronis suz: secundo probat quod dixit.s.q sempiterna non sunt in potentia, p jbi[Ratio uerò hæc]Dicit ergo primò: adhuc ma gis propriè habet probari, o actus est ante poten tiá quia sempiterna sunt priora corruptibilibus; lempiterna autem lunt in actu, & non in potetia; corruptibilia uerò in potentia funt.

Ratio uerò hac, omnis potentia simul contradi-Gionis est: quod quidem enim est non possibile existe re,non utique existet in aliquo:possibile autem omne; contingit non actuesse: quod igitur possibile esse, contingit effe, & non effe. Idem igitur possibile effe, & non esse: possibile uerò non esse contingit non esfe.Contingens autem non esse:corruptibile, aut simpliciter boc ipsum, quod dicitur contingere non esse, aut secundum locum, aut secundum quantum, aut secundum quale. Simpliciter autem quod secundum

substantiam.

Probat, quod dixit. s. fempiterna non sunt in potentia. Et dividitur in duas partes, quia pri non sunt in mo probat, quod sempiterna non sunt in potenpatentia. ria: secundò probat, qu motus sempiternorum no est in potentia, ibi [Neque utique motus siquis est.] Circa primum facit talem rationem: omnis Omnis pete potentia est ad esse, & non esse, & ad contraditia est com-cioria: si ergo in sempiternis est potentia, possunt traditionis esse, non esse: & si possunt non esse, possunt cor rumpi; sed quòd sempsterna sint corruptibilia, est impossibile; ergo &c. Circa istam rationem sic procedit, quia primò ponit rationem suam: secudò ex illa concludit duas conclusiones. Secunda ibi [Nihil incorruptibilium] Dicit ergo primò, ita dictum est, quòd in sempiternis non est poten D tia,quia omnis potentia est ad contradictoria:ita bile a de, gomne possibile aspicit este, & non esse: quod o non este, patet, quia si tantum aspiceret non esse;ita co non aspiceret esse, tunc esset impossibile; quod autem est impossibile, nunquam existet: su autem esse est impossibile, non esse est necessarium: ergo nó fuit possibile, sicut ponebas: ponebas enim, quòd pos fibile ita aspicit non esle, quòd nullo modo aspi-- cit esse; ergo possibile illud, quod aspicit non esse, aspicit esse: & econuers à illud, quod aspicit pon esse, aspicit esse ex quo contingit quòd non actu esse aspicit non esse. Concludatur ergo, que illud possibile, quod potest esse, potest & non es-

se:contingens autem non esse, corruptibile est: si enim contingit non effe fecundum locum, corruptibile est secundum locum; si secundum quan titatem, secundum quantitatem; si secundum qua litatem, secundum qualitatem: simpliciter autem Simpliciter illud est corruptibile, quòd contingit non esse se corruptibile cundum substantiam. Notandum est, quòd quid. ratio Aristote. fundatur super duo fundamenta; primum fundamentum est, op possibile aspicit es le,& non effe; quod quide probat sic; primò quia tantum non potest aspicere non esse, quia si possi bile aspiceret tantum non esse, tunc possibile es- Possibile lo se, esset impossibile; si at esse esset impossibile, tuc gicum, et ne non esse esse necessarium; p autem idem sit possuit possuit suit possuit suit possuit suit possuit suit possuit suit possuit possu dò probat, p non potest tatu aspicere esse; est, le autem ibi[Possibile autem esse] Probat autem sic; possi- Plysica or bile esse contingit non actu esse, si contingit non necessaria actu esse, ergo aspicit non esse. Posset autem aliter minime. sic probari, li possibile tantum aspicit esse, tunc non esse est impossibile; si autem non esse est impossibile, tunc esse est necessarium; tu autem ponebas ipsum possibile, ergo idem est necessaria, & possibile, quod non potest stare. Secundum Corruptibi fundamentum est, quòd illud, quod contingit no lia duplicia esse, corruptibile est; sunt autem aliqua in aliquo, simplicater, quæ non contingunt non esse secundum substan quid: sempi tiam, sicut elementa, & mixta aliqua, quæ contin- terna omgunt non esse tantum secundum locum, sicut par nia primo tes cœli; quæ aliquando sunt in uno loco, aliquan corruptibilia sut securiti do in alio; prima sunt corruptibilia simpliciter; se do modo. cunda secundum quid. Ex his duobus fundamé tis potest concludi, quòd sempiterna non habent potentiam, quia simul & semel esset sempiternu, & corruptibile.

Nihil ergo incorruptibilium simpliciter potentia est ens simpliciter: alind at nihil prohibet, ut quale, aut ubi. Actu ergo omnia; nec corum, qua ex neces state sunt: & quidem ip su prima; namqué si hæc non

essent, nibil utique esset.

Concludit duas conclusiones:prima est, op ni- Conclusio. hil de numero incorruptibilium est in potentia nes. simpliciter, quia (ut iam dictum est) quod est in potentia, est corruptibile: & sic si incorruptibile é in potentia, incorruptibile esset corruptibile, nihil tamen prohibet incorruptibile esse in poter.tia secundum quid ut puta quantum ad ubi, nel quantum ad qualitatem; quantum autem ad substantiam actu sunt. Secunda conclusio est, op nullum de numero necessariorum est in potentia; nã ipla necessaria prima sunt, si enim hac nó essent, alia non essent.

Quercret quis. Vtrum omnis potentia sit ad Questio. contradictoria? Dicendum, cp duplex est potétia, actiua, & passiua; actiua potentia respicit agere, passina respicit esse. Si loquamur de actina poten Potetia du tia, non oportet quòd sit ad contradictoria, sicut plex, probatum est supra de potentia naturaliscuius ra tio est, quia unumquodque sicut se habet ad esse,

## Metaphylicæ

dat unu esse, ita dat unu agere; unde sicut forma dat terminatum esse, ita terminatum agere. Si au tem loquamur de potentia passiua, sic potentia passiua est ad contradictoria. Et hoc est quod di-48. Vil cit Commentator Secundo Physic. quod potenacali. tex. tia passiua est ad utrumliber. Quod autem ita sit 66.38.68 4 possumus uenari duplici uia. Vna via est, op possicel. co. 35. bile diuiditur contra necesse, & impossibile; impossibile enim ita aspicit unum istorum, co non aspicit reliquum, ita enim aspicit non esse, quòd non aspicit esse; impossibile enim esse uocatur il lud, quod nullo modo aspicit esse: si ergo possibile tantum aspiceret no esse, possibile esset impossibile; si tantu possibile aspiceret esse, possibile es set necesse: ut ergo dividatur contra ista duo, p oportet quòd aspiciat utrunque, idest esse, & non este, & non alterum tantiun. Secunda uia ad hoc est: hæc potentia passiua est ad esse, quia esse potest ab alio recipere. s.ab agente, si auté ab alio re cipit esse, de se est sub nó esse, sibi nó repugnat habere; per accidens ergo aspicit esse, no esse.

Quæreret aliquis. Vtrum sempiterna sint in po tentia ad qualitatem, sicut dicit Philosophus? Videtur quòd non; quia quod est in potetia ad qualitatem, alteratur; alteratio autem est uia in gene' rationem, ergo sempiterna possunt alterari, & ge qualitus du nerari : quod falsum est. Ad oppositum est Philo plex:et qua lophus. Respondeo, dicendum est, quòd duplex illaris sem est qualitas, realis, & intétionalis: secundum qua pitena alte rari possie, litatem realem non possunt alterari sempiterna, quales qualitates funt calidum, & frigidu, & hoc quia talis alteratio est uia in generationem; secun dum autem qualitatem intétionalem (qualis qualitas est lumen) alterari possunt; sicut uidemus, co luna de non luminosa fit luminosa; nec talis al

> Quareret aliquis: Vnde sequitur consequentia, quam facit Philosophus; sempiterna sunt pri-

teratio est uia in generationem.

Questio.

ma, ergo non funt in potentia? Dicendum est, co (ut patuit per præcedentia) potentia passina sem Potitia pas se præceditur ab actu; quia semper potentia pas sur præcedente deducitur ad esse: ergo ditur ab actu præcedente deducitur ad esse: ergo ditur ab actu præcedente passiuæ, & eius, quod est in potentia passiua, est; quòd præcedatur: omne auté tale habet rationem secundi,& non primi ; 9 ergo sit in potentia, & quòd sit prima, implicat contradictionem: Imaginatur enim Philosophus, Ens prima ce ens prima divisione dividitur in ens necessafui diussio rium, & ens possibile: & quod impossibile est; co ens possibile sit primum ensised co analogia &:

entia necessaria prima sunt. Deinde d. Neque utique mosus si quis est sempiternus's nec si quid motum sempiternum, no est secundum po: tentiam motum, nisi unde quo. Huius autem materjam nihil probibet existere...

habitudo est inter ens possibile, & necessarium;

quia ens possibile reducitur ad ens necessarium, & non econuersò: & ideo bene dixit in litera, co

Ostendit, or motus sempiternus non est in po

sta le habet ad agere, seut ergo forma naturalis E tentiar Et dividitur in tres pattessquia primò libre ostendit:Secundò ex hoc concludit quanda conclusionem: Tertiò ostendit, que entia transmutabi- Motos seu lia imitantur entia fempiterna:Secunda ibi [Pro- puerus ni pter quod semper agit sol.] Tertia ibi [Imitatur of m puo autem] Dicit ergo primò; q si aliquis motus sem 144. piternus est, in potentia non est, ut aliqui desiciat nec ét motum motu sempiterno, est in potentia: nisi unde quo; quia contingit ipsum esse in alio & alio fitu, ad minus quò ad partes eius; huiufmodi Motifani aut moti sempiterni nihil prohibet esse materia, imi Notandum est, ep partes moti sempiterni sunt in probbe di alio & alio situ secudum ré,& secundu rónem: to marries. tũ aút secundum rónem solùm, sicut habet osten Tra il. di Sexto Phylic.& ideo dicit Philosophus, o hoc Vill it 4 est in potentia unde quo, hoc est quò ad situ, sed Physic, 43. non quò ad forma. Notandum est, que motus benè prohibet, o mobile non est pura forma; quia pu- Pmu 4. ra forma purus actus eft, purus autem actus nullo um mmemó moueri pót, nec ad sitű, nec ad formam, non " " " " aut prohibet ipse motus, quin mobilis sit materia: Ethoc est, quod dicit Philosophus, op motus sem piternus materia non prohibet: Vtru aut heec sit Links uera materia, uel æquiuocè, dictum est superius, teris ak in Octavo. Deinde cum dicit.

> Propter quod semper agit fol, & astra, & totum cœlum. Non est autem timendū, ne quando stent: q4 timent qui de natura. Neg; laborant hæc agentia:no. enim inest potentia contradictionis ipsis, ut curruptibilibus motus: ut laboriosa sit continuatio motus. G Nã substantia materia, et potétia no actu ca huius.

Concludit ex hoc quanda conclusione, dicens; co quia motus sempiternus est: ideo agtit semper fol, & aftra, & totú cœlum: Nec est timendum, op In aginha aliquando stet sol, sicut timent quida Naturales: superiorib. Neq; laborant talia agentia; quia in eis nó est po nuta est de tentia ad contradictoria; si cut ad moueri, & non sugan moueri; queadmodu est in corruptibilibus: Nec anlaba, laboriosa est continuatio motuspistorum: causa.n. laboris in motu est subiecta materia, que est in po tentia ad contrariú. Notandú est, o cœlestia agút in inferioribus mediante motu: eo mó quo dici- Que caktur Secundo de Generatione; co sol agit median fina agust te motu in obliquo circulo: sicut ergo motus sem in hac infe piternus est, ita & actio: sicut ergo ibi no est po rura. Le tentia ad moueri, ita non est ibi potentia ad agere: & ideo benè concludebat Philosophus ex sem com. 57. piternitate motus sempiternitate actionis. Nota dum elt, o causa laboris in inserioribus est sua in naturalitas, quæ est ad aliquod contrariú: quia ma teria pót esse sub alia dispositione, quàm sub illa, Vade ans fub qua est;sicut uidemus, q aialia cũ labore mo menendo de uentur & fatigatur: cuius ro est, qa motus natura fatigame. lis corporis, q est deorsum, aliquo mó contraria tur motui progressino: & ió aía mouet corpus cú labore, & pæna propter motű corporis ad contra riu;quia ergo in cœlo nulla est poteria ad aliquod tale, ideo non est ibi labor, neq; pœna: quia ibi est semper naturalitas, & nulla est potentia ad in naturalitatem. Deinde cum dicit.

Imitantur

Imitantur autem in corruptibilia, & que in tras A mutatione sunt entia, ut terra, et ignis. Etenim hæc semper agunt. Nam secundum se, & in seipsis habent motum.Potentie uerò aliæ, de quibus diffinitü est,omnes contradictionis sunt . N am possibile, sic mouere potest, o non sic, quæcunque secundum rationem.Irrationabiles uerò per aliud esse, or non, co

tradictionis erunt eadem.

Potentia

Ostendit, quomodo ista corpora inferiora imi inter corpo tantur celum, dicens: ita dictum est supra, quod ra corrupti coelestia semper agunt, que sunt incorruptibilia, bilia & in- & fecundum fotum & fecundum partes: elemen corruptibi- ta autem ut terra, & ignis, quæ sunt incorruptibi lia secundum totum, licèt non secundum partes, imitatur hæc corpora:licèt enim sint intransmuta bilia, tamen semper agunt, & patiuntur: in eis.n. B est principium motus secundum se, quia naturali ter mouentur; hæc ergo potentiæ semper agunt. Aliæ autem potentiæ funt ad contradictoria, differenter tamen, quia quædam sunt potentiæ ad co tradictoria, quæ sunt ad mouere, & non mouere: & istæ sunt potentiæ rónales:potentiæ aut irrónæ les ad contradictoria sunt, quia sut ad esse, & no esse. Notandum est, quòd generatio & corruptio or corrup\_ lemper continuè est in elementis, quia causantur sie est conti ex accessu & recessu solisin obliquo circulo:sicut \*\*\* \*\* ele- ergo ille motus accessus & recessus sempiternus mentie, & est, ita generatio & corruptio: & ideo benè dixit Philosophus, o huiusmodi imitantur illa: ideo sicutin actione colorum quædam sempiternitas est, ita similiter in actione elementorum. Notandum est etiam, op potentiæ ad contradictoria sunt in duplici differentia: quædam enim funt actiuæ, quædam passiuæ: actiuæ sunt ad agere,& nó age re;& ista uocantur potentia rationales, quia potentiz naturales actiuz determinatz sunt ad unu: potentiz autem passiue sunt ad esse, & non esse; ut declaratum est paulò superiùs. Et hoc uoluit dicere Philosophus in litera, uolens ostendere, p aliter est ad contradictoria pot entia actiua, & aliter potentia passiua. Deinde cum dicit.

Si ergo aliqua sunt nature, tales autem substantia quales dicunt, qui in rationibus ideas, multò magis sciens utique erit aliquid, quā per se scientia,& motum quam motus. Hic enim actus magis, illa auté potentie horum. Quod quidem igitur est priùs actus D potentia, & omni principio mutabili, palàm .

Ex dictis improbat positione Platonis de ideis. Dictum est enim op persectio rei consistit in actu Innebitur & non in potentia, ex hoc ergo concludit, cp macontra Pla ce nomin potentia, ex noc ergo concludit, qui main ipsa idea, dicens: q si sunt aliquæ naturæ, tales aut substătiæ, quales ponunt, illi qui dicunt ideas esse; magis erit aliquis utique sciens quam per se scientia, & motum quam motus, quia in scientia & in motu est potentia; in moto autem & in scito est actus; concludit ergo, cp actus est prior poten tia in omni principio mutabili.

Quereret aliquis, unde sequitur consequentia Philosophi scilicet op magis erit sciens aliquid quam scientia, & motum quam motus? Dicendu est, quòd secundùm imaginationem Philosophi, Pnde quis aliquis dicitur sciens ex hoc, quòd participat scié dicitur scitia, scientia autem dicit quid in potentia ad hanc ens. aptitudinem, sciens autem dicit quid in actu; Similiter aliquid dicitur motum ex hoc, quòd participat naturam motus, ita e motus dicit quid in potentia, motum autem quid in actu ex partil cipatione motus per le; ergo scientia dicitipsam formam participatam per le; motus similiter dicit ipsam formam motus; & quia unumquodque tunc magis est, quando est in actu, quam quando est in potentia, ut declaratum est per præcedentia, ideo actus sciendi magis est in sciente, quam in scientia,& magis in moto, quàm in motu:& sic sequitur, quòd participans ideam est persectius idea; ficut actus potentia.Deinde cum dicit.

Quod autem & melior & nobilior, & honorabi TEX. 19. lior studiosa potentia actus, ex his est palàm . Q uecunq;.n.secundum posse dicuntur, idem est potens co (DD. 10 traria: ut quod dicitur posse conualescere, idem est et languens:& simul eadem enim potentia conualescen di & laborandi, & quiescendi, & mouendi, & adisicandi & destruendi, & adisicandi & corruédi.Posse quidem igitur contraria, simul existit: contraria nerò impossibile simul existere, ut sanum esse, & la . borare.Quare necesse horum alterum esse bonum . Posse uerò similiter utrunque, aut neutrum . Actus

uerò melior est.

Comparat actum ad potentiam secundum bo nitatem & malitiam: Et duo facit, quia primo po Coparatio nit istam comparationem; fecundò concludi una potentie, co conclusionem, quod malum non est præter res; actus panes Secunda ibi [Palàm ergo] Prima in duas, quia pri bonn et ma mò ostendit, quòd actus nobilior est potentia in lum. bonis. Secundò ostendit, quòd econuerso est in malis ibi [Necesse autem & in malis] Dicit ergo primò, quòd manisestum est ex his, quòd actus est nobilior & honorabilior studiosa potétia, hoc est potentia, quæ est ad bonum: cuius ratio é, quia dictum est in præcedentibus, quod potentia aspi cit contraria, ergo potentia una & eadem est respectu contrariorum, sicut eadem potentia est re spectu conualescentia & languoris, & respectu quetis,& etiam motus respectu edificii & destru Čtionis: sit ergo contraria simul existunt in potentia, in actu uerò simul existere contraria, est Corraria si impossibile, ergo in actu est bonum tantum: potentia uerò est ad utrumlibet scilicet ad bonum etu, est im-& ad malu, uel enim ad neutru é; uel ad utruque possibile. est; ergo actus est melior potentia. Notandum est ergo, quod Philosophi ratio stat in hoc: illud, qđ magis subintrat rationem boni, melius est eo, qd minus subitrat; sed actus bonus melius subintrat, quàm bona potentia, ergo & c. maior patet: mino ré probat Philosophus, scilicet quòd actus bonus melius subintrat, quia actus bonus respicit bonus tantum, potentia autem bona respicit bonum & malum.Deinde cum dicit.

Necesse autem et in malis, finé & actum esse de teriorem.

Quaftio.

ideis.

## Metaphylica

teriore potentia. Quod. n. potens ide cotraria ambo. E bens tres angulos : & sic per naturam composi-

Ostendit, quòd econuersò est in malis: actum & finem necesse est esse deteriorem potentia: cuius ratio est, quia potentia ad malum re spicit bonum & malum, actus autem malus non aspicit nisi malum.

Palam ergo, quia non est aliquid præter res. po sterius enim ipsi natura malum, quam potentia. nõ ergo nec in eis, qua a principio & sémpiternis, nibil est neque malum, neque peccatum, neque corruptu.

nes. Prima est, quòd manifestum est, quòd malú

non est præter res: cuius ratio est: quia malú poste

riùs est potentia, quia non est sine potentia; sed

hoc est in principiis, non est malum, nec corru-

otio;quia corruptio est de genere malorum .

potentia non est præter res, ergo nec malum.

Concludit ex prædictis quasdam conclusio-

Etenim corruptio malorum.

ve et mini Secunda conclusio est, quòd manifestum est, qu in sempiternis, & in his, quæ sunt à principio,

Illationes.

Perum est Notandum est, quòd malum est priuatio persee : qu'dice ctionis, quam aliqua res est apta nata habere : & propier an ideo ubicunque malum est, ibi apritudo est: ubigulos, i qui cunque est aptitudo, ibi est potentia; & ideo ma

Inueniuntur autem & diagrammata actu. nam G COP il. dividentes inueniunt; si ergo essent divisa, manifesta utique essent:nunc autem insunt potentia.

quia (ut dictum est) malum est priuatio perse-

ctionis: cum ergo in sempiternis non sit potétia

sub prinatione, benè dixit Philosophus, quòd in

sempiternis malum non est, quia ibi potentia

In parte ilta comparat actum, & potentiam se cundum cognitionem; uolens oftendere, quòd cognitio consistit in actu, & non in potentia. Et diuiditnr in duas partes, quia primò ostendit, o cognitio ueri consistiti nactu: secundò comparat uerum & fallum ad inuicem . Secunda ibi Compara. [Quoniam autem ens dicitur, & non ens.] Prima sie potentie in duas, quia primò ponit intentum suum: secun-& actus pe dò manifestat per duo exempla. Secunda ibi [Propter quid duo recti.] Dicit ergo primò, p diagrammata inueniuntur, hoc est per inuentionem sciuntur; quando actu habentur apud intellectum: nam Geometræ diuidentes actu, inueniunt naturas rerum: si enim ea, quæquæruntur, essent actu diuisa apud intellectum, uel etia apud sensum, manifesta essent: nunc autem quia funt in potentia, manifesta non sunt. Notandum est, quòd intellectus per uiam compositionis & diuisionis deuenit in naturam rei : si enim uelim scire, quid est triangulus, dicam sic: figurarum alia rectilinea, alia non: triangulus est figura recti linea:& ideo primò diuifi, postea composui; dicé do, triangulus est figura rectilinea: iterum adhuc diuido, dicendo: figurarum rectilinearum alie ha bent tres angulos, alie quatuor, & sic de singulis: facta autem hac divisione, postea componam, di cendo: quòd triangulus est figura recti linea, ha-

tionis,& diuifionis perueni ad naturam trianguli,& quidditatem eius. Et hoc est, quod uoluit dicere Philosophus, quòd intellectus actu diuidens principia rei, rem uidet; quam prius non co gnoscebat: Quod ut melius uideatur, notandum est: quòd principia rei quasi latent in re; intelle- Principia ctus autem explicando ea, illa, quæ crant in qua- rei que dam latentia, ponit in propatulo, & in quoda ma tent in renifelto:poltquam autem polita funt in tali manifesto; habetur notitia de re : & quia quando sunt in latentia, funt quafi in potentia ; cũ autem funt in manifesto, sunt in actu in conspectu intellectus: ideo benè dixit Philosophus, quòd notitia de re est in actu, & non in potentia. Notan- Ex libele ! F. du est, quòd notitia nostra incipit à sensu: & ideo Sanso, or Geometræ uolentes docere nos, ad sensum oste- sensiti. dunt in figuris ea,quæ oftendenda funt,actu diui dentes lineas & figuras: multa enim que funt indiuisa & inseparata, diuisim & separatim ostendunt;in qua divisione & separatione patet, quod debet oftendi: ante autem non patebat. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quex divisione actua li patet res, quæ non patebat: & ideo est cognitio in actu, & non in potentia. Deinde cum dicit.

Propter quid duo recti trigonum?quia qui circa unum punctum anguli equales duobus rectis. Si ergo educeretur qui iuxta costam, uidenti utique sta tim eßet palam.

Manifestat, quod dixit per duo exempla. Et di Existis de uiditur in duas partes, secundum duo exempla, firmat, [Propter quid in semicirculo rectus.] Dicit ergo primò: ita dictum est, quòd ex diussione actuali manisestatur res: si enim aliquis quærat, propter quid trigonus habet tres angulos æquales duobus rectis?manifestum est, quòd hoc est, quia tria guli;qui funt circa unum punctum, funt aquales duobus rectis:hoc autem statim uidenti fieret ma nifestum, si linea, quæ est iuxta costam, educeretur & protraheretur:ita quòd illud, quod primò erat in potentia; fieret in actu per istam protractionem.

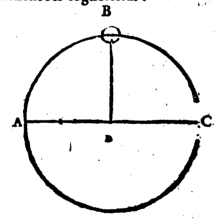
B

Notandum est, quòd ad euidentiam exempli debemus imaginari quendam triangulu, qui uocetur.A.B.C: cuius basis.A. &.C.protrahatur in continuum & directum:hæc auté basis sic protracta facit cum latere trianguli quendam angulum extrinsecum; qui qui de extrinsecus erit aqua lis duobus angulis intrinfecis fibi oppofitis:mani festum est autem, quòd angulus intrinsecus & ex trinlecus consistentes circa eundé punctum, sunt æquales duobus rectis: quia (ut probatum est in primo Geometriæ) linea cadens super lineam,

qualitercunque cadat, facit duos angulos rectos, A facit duos angulos rectos, uel equales duobus re uel æquales duobus rectis: Arguamus ergo sic:an gulus exterior & interior circa cundem punctum ualet duos rectos; sed (ut iam dictum est ) angulus exterior ualet duos intrinsecos sibi oppolitos; ergo interior, qui erat circa eundem punctum cum exteriori, cum duobus interioribus oppolitis illis, ualet duos rectos: & ita tres anguli triaguli funt æquales duobus rectis: quod quidem est manifestum per angulum exterioré: & quia angulus exterior fiebat ex hoc, quòd basis ducebatur in continuum & directum:ideo be nè dixit Philosophus, quòd si basis educeretur, conclusio occulta fieret manitesta. Deinde cum

Propter quid in semicirculo rectus universaliter? 🧝 quia si aquales tres qua bases dua, & qua ex medio super stans resta uidenti; palam ei, qui illud

Manifestat idem per aliud exemplum. Et diui ditur in duas partes:quia primò ponit exemplum fuum: secundò concludit conclusionem principa lem ibi[Qnare palàm.]Dicit ergo primò : quòd si quaratur propter quid angulus, qui est in semicirculo, est rectus?hoc station fieret manifestum, si uideré,quòd duz linez,quz sunt ad basim;& il la,quæ est ducta à medio, sunt æquales: statim .n. qui hoc scit, conclusionem uidet:quasi dicat Phi losophus:cognitio consistir in actu, & non in potenna: quia illa conclusio, quòd angulus, qui est in semicirculo, est rectus, statim uidetur, quando C scitur, quòd duz linez ad basim, & tertia super stans sunt æquales: & quando actu protrahuntur tales linez, statim hoc uidetur; & ita ex actuali protractione res cognoscitur.



Ad euidentiam exempli imaginemur femicir culu. A.B. C. cuius centrum dico, in quo protra hitur linea. A.B, & linea. A. C. in puncto. A. qui quidem angulus est angulus in semicirculo; de quo dico, quòd est rectus, sicut dicit Philosophus, quod patet sic: quia protrahatur linea A.D. tunc erunt facti duo trianguli partiales, sci licet. A, D, .B; & A D, C; & erunt facti duo anguli ad literam D; qui ualent duos rectos; & hoc quia omnis linea cadens super aliam lineam,

Ctis. His sic dispositis, dicemus; quòd in triangulo partiali.A, D, B, angulum dextrum ualet angulum. A. & . angulum. B. & in isto triangulo angu lus.B.& angulus.A.sunt equales:& hoc quia qua do latera alicuius trianguli sunt æqualia, opost et quòd anguli,qui funt fupra basim, sint æquales;la tera autem huius trianguli æqualia funt, quia du cuntur à centro ad circunferentiam; si autem angulus D. extrinsecum ualet B & A,& B & A. an guli funt æquales, oportet quòd angulus . D, fit duplum ad angulum.A. partialem. Similiter in triangulo A,D,C, angulus.D extrinsecus ualet C.& A, sibi oppositos; cii ergo. C.&. A, sint æqua les, eadem ratione qua fupra, oportet quòd angu lus D, sit duplus ad angulum. A. partialem; ergo duo anguli,qui funt in púcto D, funt duplu ad an gulű totalé A, qui est in semicirculo; cű ergo, illi anguli ualeant duos rectos, oportet quòd angulus A. sit medietas duorum rectorum, & per con sequens est unus rectus; quia medietas duorum rectorum unus rectus est. Deinde cum d.

Quare palàm quia potentia entia ad actum reducta inueniuntur, causa uerò quia intelligentia est actus. Quare ex actu potentia, & propter hoc facientes cognoscut. Posterius enim generatione qua secundim numerum actus.

Concludit conclusionem principalem, dicens; quòd manifestu est, quòd potentia entia si sint re ducta ad actum , inueniuntur, & sciuntur : cuius Conclusio causa est, quia intellectus actus est, & ideo oportet, quod si debeat aliquod cognoscere, quòd ex potentia ente fiat actu ens: unde qui faciunt de potentia ente, illi funt, qui faciunt cognoscere, ut manifestum est in disceptationibus prædictis: di Ctum enim est in præcedentibus, quòd in codem · secudum numerum prius est potentia, qua actus : & ideo intellectus priùs est in potentia, postea fit actu. Notandum est, quòd intellectus noster creatur sicut tabula nuda: & ideo de se est Tertio de-A in pura potentia: & ideo nihil intelligit, nisi redu \*\*ime.5. catur ad actum. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd intelligentia est actus: quasi dicat, intellectus ante intelligere est in pura potentia, nec intelligit aliquid de re; nisi reducatur ad a-D ctum:ipfum autem reduci, est ipfum actu moueri ab obiecto, actu cognito, & distincto.

Quoniam autem ens dicitur, & non ens, boc qui TEX. 21. dem secundum figuras Categoriarum; illud nerò secundum potentiam, aut actum horum; aut contraria. Hoc autem maxime proprie, aut uerum, aut falsum.

In parte ista Philosophus comparat uctum, & falsum ad inuicem, dicens: quomodo inuenitur uerum & falsum in rebus. Et diuiditur in duas Coparat me partes, quia primò ostendit, quomó inuenitur ue rum er falrum & falsum in rebus compositis: secundò quo- sum ad inmodo inuenitur in rebus simplicibus. Secunda nicem. ibi[Circa incomposita uerò] Prima pars in tres, quia primò ponit intentum suum: secundò osten

# Metaphysicæ

bus compolitis: tertiò concludit, quomodo inue nitur uerum & falsum in diuisis. Secunda ibi [Hoc autem in rebus] Tertia ibi [Si igitur quidem hæc.] Dicit ergo primò, quòd dicum est Tex. 6.13. in Quinto huius, quòd ens, & non ens multis mo dis dicitur: uno enim modo dicitur fecundum figuras prædicamentorum: secundo modo dicitur secundum potentiam & actum: & hoc uel unius, uel alterius contrariorum: quia utrunque contra riorum aliquando est in actu, aliquando in poten tia:licèt autem dicatur de actu, & potentia; tamé magis propriè dicitur de actu, quam de potentia; tertio modo dicitur ensipsum uerum, & no ens ipsum falsum; ita tamen quòd ipsum ens, quod est uerum, est aliquando falsum. Notandum est, F Ens triplici quòd Philosophus introducit istud capitulum, uo lens dicere, quòd ens triplici modo dividitur ; uno modo fecundum decem prædicamenta:& de isto dictum est in Septimo; sccundo modo fecun dùm potentiam & actum, & de hoc dictum est in hoc Nono. Tertio modo dicitur en sidem o uerum, & non ens idem quòd falfum: & de isto parum uel modicum dictum est in Sexto: & ideo ut habeatur completus tractatus de ente; quod est uerum; dicendum est hic. Deinde cum

> Hoc autem in rebus est componi, aut dividi. Vnde uerus est, diuisum putans diuidi, & compositum cumponi: mentitur autem, econtrariò se habens res. Q uandocunque est, aut non est, quod uerum dicitur, & aut falsum, hoc perscrutandum, quid dicimus. Non enim propter nos existimare te uere album esse, tu albus es: sed propter te esse album, esse nos hoc dicen

tes, uerum dicimus.

dicit.

Ostedit, quomodo est uerum & salsum in rebus compositis, dicens: quòd uerum & falsum est Versm on in rebus, ex hoc quòd intellectus componit, & of in rebus. dividit:intellectus enim tunc uerus elt, cum divi sum putat diuidi, & compositum puta componi:econtrario autem se habens, salsum dicit, & mé titur:quandocunque enim res aliter est, uel non ·est,quàm intellectus putat; tunc falsitas est in intelligentia. Et ideo uidendum est, quare aliquid dicitur uerum, & aliquid falfum : uerum enim & & fallum in intellectu, & etiá in oratione ad rem reducitur; non enim res ab intellectu, sed econuersò intellectus à re ueritaté accipit: non enim dicens, quia puto te uerè esse album, ideo tu es albus; sed econuersò si tu es albus; uerum dicimus, dicentes te esse album . Notandum 🥎 uerți falsum wbi & falsum habent esse in re causaliter, & in intellectu tormaliter: ita quòd unum & idem, quod formaliter est in intellectu, causaliter est in re:& ideo dicit Philosophus, quòd intellectus est uerus propter rem, non res propter intellectum. Deinde cum dicit.

Si igitur quidem hac semper componuntur, & ાંmpossibilia dinidi:hac nerò semper dinisa sunt, છ · impossibilia componi:hac autem contingunt esse co

dit, quomodo uerum & falsum inuenitur in re- E traria, esse quidem componi & unum esse; & non es se, non componi sed plura ese. Circa contingentia quidem igitur eadem sit falsa & uera opinio: oratio eadem contingit quandoque ueram ese, & contingit quandoque esse falsam.

Circa impossibilia uerò aliter se habere, non sit TEX.11 aliquando uerum, aliquando falsum: sed semper hac

uera, & hac falsa.

Ostendit, quomodo uerum & salsum diuersimodè inuenitur in diuersis, dicens : quòd aliqua iunt, quæ semper componuntur, & non possunt & man diuidi:eo modo quo dicimus, quòd homo ita có o falfani ponitur cum animali, quòd non potest diuidi: ali mersimoli qua autem sunt, quæ tantùm dividuntur, & non reprision possunt componi, nec esse unum, sed necessariò Tunt plura: ficut homo naturaliter dividitur ab asino;nec potest esse unum cum co: aliqua uerò sunt, qua aliquando componuntur, & aliquando dividuntur: ficut homo aliquando fedet, aliquando non sedet: & hæc uocantur contingentia. Circa contingentia, eadem oratio, & eadem opi nio aliquando est nera, aliquando est falsa: circa

autem împossibilia aliter se habere, non erit aliquando uerum, aliquando falfum; fed uera femper erunt uera, faifa femper erunt falfa . Notandum est, quòd hac pars sequitur ex prace denti:ex quo enim uerum & falsum causatur ex Tebus, sicut se habent res, ita se habent uerum &

fallum in rebus: ergo quæ aliquando componun tur, aliquando diuiduntur, uel semper erut ueru, uel semper erüt falsum: semper enim uerum est putare effe hominem rationabilem, & suum con trarium semper falsum:& semper uerum est ho-'minem putare non esse asinum, & suum contra-

rium femper falfim.

Circa incomposita uetò quid esse, & non esse, & uerum & falsum. Non enim est compositum ut sit quidem, quandocunque compositum: & non sit, qua docunque divisum fuerit; sicut album lignum, aut încommensurabile diametrum : nec uerum & falsum similiter ad huc existeret, & in aliis. Aut sicut

nec uerum in his idem, sic nec necesse.

Ostendit, quomodo est uerum in simplicibus. Et diuiditur in duas partes;quia primò hoc osten dit:secundò concludit quandam conclusionem ex præcedentibus. Secunda ibi[Palam etiam &] faljam que Prima in duas partes, quia primò dicit, quòd non in fimplica est eodem modo uerum in simplicibus, sicutin bus. compositis:secundò ostendit, quomodo est ueru in simplicibus ibi [Sed hoc est ueru quide, aut fal 'lum] Circa primum ponit talem rationem: unuquodque sieut se habet ad esse, sie se habet ad ue Serido ha rū esse. Et hoc est, quod dicit: quòd uidedum est, quomodo fit, & non fit uerū & falsum circa hæc incompolita & simplicia; non enim circa simpli-'cia est uerû & falsum ex compositione & diuiso ne:non enim possumus dicere, quòd tale simplex aliquando sit, quando compositum est: & aliquan do non lit, quando est diuisum; quia esse, & non effe talium non est in compositione & divisione;

Digitized by Google

propriè.

sicut'esse albi ligni est in compositione subjecti. A forte secundum accidens: similiter circa quiddi-& accidentis; & enim esse diametri & commenfurationis: est in divisione corundem; quia dicimus diametrum incommensurabilem; & quia es se, & non esse non est tali modo in talibus; ideo nec ve ru & fallum. Deinde cum dicit.

Sedboc est neru quidem , ant fallum : attingere quidem, & reprasentare nern. Non enim idem affir matio & representatio signorare autem, non at-

Ostendit, quomo est ueru & falsum in talibus. Et dividitur in duas partes; quia primò hoc osten dir secundo ex hoc ostendit, quod circa talia no ell deceptiosibi[ Decipi enim circa] Dicit ergo, quòd ueruin talibus implicibus est attingere ip Iam naturam implicem,& repræsentare eam; ut B secut in compositis uera consistit in affirmatione; ita in simplicibus uerū consistit in attingentia & representatione; assimatio autem non est idem, quòd repræsentatio; & sicut in talibus uerú est in attingere,ita ignorare est in non attingere.

tellectus du

Notandum est, quòd ueritas intellectus duplex est;una enim ueritas intellectus est, scire simplici ter quidditatem; alia ueritas est, scire quidditaté de re, cuius est quidditas. Aliter enim dicitur intellectus uerus ex eo quod capit, quid oft humani tas; aliter ex eo quòd affirmat humanitatem de co, cuius est humanitas; puta de Sorte, & Platone; Scut etiam aliter dicitur intellectus uerus ex eo quòd capit, quid est albedo; & aliter ex eo quòd affirmat albedinem de eo, cuius est albedo; dicen do hominem esse album. Primo enim modo dici tur nerus ex eo quòd attingit natură & quiddita tem puram in le & limplicem;lectido autem mo do ex eo quòd illam quidditatem, quam attingebat, referebat ad aliud, cuius est; & quia illud attingere est ex hoc, quòd res repræsentatur intelle Omisideo dixit Philosophus, quod ueritas primo Representa modo est in repræsentatione. Vbi notandum est, quicut est aliud diffinitio, & propositio; ita aliud est repræsentatio, & affirmatio; repræsentatio. n. fit per diffinitionem, propolitio autem per affirmationem; & ficut aliud est diffinire, & aliud affirmare; sic aliter est ueritas apud intellectum diffinientem, & aliter apud intellectum affirmanté; quia primo modo ueritas est ex hoc quòd intelle ctus capit quidditatem simplicem, repræsentatá per diffinitionem; fecundo autem modo ex hoc est ibi ueritas, quòd candem quidditatem reslezit ad illud, cuius est. Deinde cum d.

> Decipi enim circa quod quid est, non est, sed aux secundum accidens. Similiter autem & circa compo sisas substantias; non enim est decipi.

Ostendit, quomodo non est deceptio circa sim plices quid plicia. Et tria facitiquia primò hoc ponit: secun-ditate no e dò hoc probat: tertiò concludit, quomodo ueru & fallum diuerlimode est in compositis, & in sim plicibus. Secunda ibi[Et omnes sunt actu] Tertia ibi[Esse uerò ut uerum] Dicit ergo primò, qu airca quidditates simplices non est deceptio;nili

tates compositoru non est deceptio nisi sortè secundum accidens. Notandum est, quòd ex hoc consurgit deceptio, quia aliter opinamur de re; Deceptio quam sit:qui.n. opinatur de Sorte sedere, qui stat; circaque ?. decipitur; quia aliter opinatur, quam sit in recum autem quidditates simplices uniformiter semper se habeat, nec héant copositione infra seipsas;uel omnino nó appræhendútur:& sic homo nec deci pitur, nec non decipitur: uel omnino apprehenduntur, & sic non est ibi deceptio: composita.n. possunt benè appræhendi secundum unam parte, & malè secundûm aliam:& ita poterit ibi esse de ceptio: possum enim benè appræhendere natura hominis,& tamen male appræhendere, quando appræhendo eum stantem, uel sedentem; & ita in talibus potest esse deceptio; in simplicibus auté quia uel totaliter apprahenduntur; uel nullo mo do appræhenduntur; non potest esse deceptio: Ad cuius euidentiam notandum est; quòd deceptio non sequitur quemlibet actum intelligétiæ; quem acis led solum actum compositiuum & diuisiuum; & 6 sequipr. squia circa simplicia non est actus compositiuus & diuiliuus; led folu actus limplicis notitiæ; ideo citca talia non est deceptio. Decipi autem nihil Decipi quid aliud est, nisi affirmare, qd no est affirmandu; uel negare, quod non est negandum; & ideo deceptio non est, nisi ubi est actus affirmatiuus, uel ne gatiuus:dictum est autem iam, quòd circa simpli cia est actus representatiuus;& non actus affirma tiuus, uel negatiuus, uel diuisiuus. Quod, ut adhue melius uidetur, notandum est: quòd decipi sequi Ignerantia tur ignorantiam,& non quamlibet, sed ignoran duplex: es tiam dispositionis; est autem ignorantia dispositio quam eari nis, quando res partim scitur, & partim nescitur; ignorantia autem negationis est, quando res totaliter nó scitur; decipi ergo nó potest fequi igno rantiam negationis; quia qui totaliter ignorat ré, nec decipitur, nec non decipitur; sed sequitur ignorantiam dispositionis; quia ille decipitur, qui aliquid opinatur circa rem, quod non est in re. Si autem ita est, impossibile est, quòd decipi sit cir- simplex ca simplicia; quia simplicia uel totaliter attingun- vel totalitur, uel totaliter ignorantur, ignorantia non distater seitur positionis, sed negationis. Notandum est, quòd sel tetaliper accidens circa quidditates potest este deceptio; licèt enim circa quidditates sit actus simplicis notitiz; quando ipiz quidditates intelligutur; Circa quid tamen inquantum quidditas reflectitur ad aliud, ditates que cuius est quidditas; circa quidditatem est actus ceptio. affirmatiuur, & ita circa quidditatem tit quiddiras oft, semper ueritas est; sed tamen inquantum quidditas reflectitur ad aliud, & inquantum redu citur ad actum affirmaatiuum, potest ibi esse falfitas per accidens, quia illud contingit alicui per accidens, quòd non contingit sibi ratione sui, sed rutione alterius: Licèt enim circà quidditatem hominis non sit salsitas; tamen inquantum humanitas reflectitur ad aliquid aliud, potest ibi elle ueritasj& fallitasjli enim rellectatur od illudj

deceptio.

Circa sim-

tio, et affir

matio diffe

### Metaphylica

cit Philosophus in litera; quòd in quidditate simplicium, & etiam compositorum potest esse falsi tas per accidens, inquantum per actum affirmati uum reducuntur ad aliquid, cuius non sunt. Dein de cum dicit.

Et omnes sunt actu, & non potentia: generarentur enim utique, & corrumperentur: nunc autem ip, sum ens no generatur, nec corrumpitur: ex aliquo.n. utique generaretur. Quacunque igitur sunt quod ue re est quid et actu; circa hoc no est decipi: sed aut in telligere, aut non . Sed quod quid est, quæritur de ip-

sis:stalia sunt, aut non.

Probat, quod dixit, scilicet quòd circa simpli-In simplici- cia non est deceptio, dicens; quòd omnia ista sim plicia sunt actu, & non potentia; si enim essent in F potentia, possent generari & corrumpi; ipsum au tem ens nec generatur, nec corrumpitur; si enim generaretur, ex aliquo generaretur, & sic esset co positum; dictum est autem, quòd simplex est; in ta libus ergo simplicibus, quæ uerè sunt,& in actu; non contingit decipi:sed aut attinguntur per intellectum, aut nullo modo sciuntur. Licet autem non sit in eis deceptio per se tamen est in eis per accidens: quando, scilicet quaritur de ipsis, si talia sunt, aut non sunt: puta si quæreretur, si substan tia simplex est corporea, uel incorporea: si enim dicerem, quòd esset corpores, esset ibi deceptio. quia sibi attribuo, quod sibi non competit.

Quaftio.

tingit deci-

Quareret aliquis, Vtrum sit bona consequentia, quam facit Philosophus, non sunt in potetia, G ergo non potest circa ea esse deceptio? Dicendú est, quòd sic : quòd duplici via possumus uenari. Decipi circa Ad euidentiam prima uia notadum est, quod de rem, contine cipi circa rem, potest esse duobus modis: aliquan do enim hoc oritur ex parte nostra, aliquando ex parte rei;deceptio ergo, que est circa contingen tia, potest oriri ex parte rei: & hoc quia contingés est in potentia, & mutabile: quòd enim sit possibilis deceptio circa Sortem stantem uel sedentem, hoc potest esse, quia Sortes potest stare, uel sedere: & ita talis deceptio oritur ex potentialitate rei. Aliquando autem circa talia oritur deceptio ex parte nostra: circa autem res necessarias & sempiternas non potest oriri deceptio ex parte rei, sed soluin ex parte nostra; quòd ego salsò opiner, hominem esse assum, hoc non potest oriri ex parte rei, quòd scilicet homo sit aliquando asinus, aliquando non; sed hoc oritur ex parte nostra: & sic in sempiternis semper est deceptio ex parte nostra: in contingentibus autem ex parte rei:& hoc propter potentiam purus actus & mutabilitatem; quia aliquando sunt sub una di mel totaliter fpositione: & aliquando sub alia. Et hoc uoluit di taliter igno cere Philosophus in litera; op in semplternis quia non est potentia, non est ibi possibilis deceptio, sed ex parte rei . Secunda uia est ex per se, & per accidens: ex hoc enim quòd non sunt in potentia, sunt purus actus; & ex hoc quod sunt purus actus, uel totaliter nesciutur, uel sciuntur: ex hoc

-cuius non est, est ibi salsitas. Et hoc est, quòd di- E autem, quòd totaliter nesciuntur, non est ibi deceptio,quia deceptio(ut dictum est) nó sequitur Circa alla talem ignorantiam; unde quia in potentia non componer funt, simplicia sunt, a quia simplicia sunt, non est dimponen ibi deceptio, nisi per accidens; inquantum talia, rest est de simplicia apprehenduntur ut composita, uel per ceptie. actum compositiuum nel diuissuum: & quia circa actum compositiuum vel divisuum potest esse deceptio, ideo circa talia aliquando est deceptio p accidens.

> Quareret aliquis, Vnde lequitur consequen- Quefin. tia Philosophisimplex est ipsum ens, orgo nó ge neratur, nec corrumpitur, necelt in potentia? Dicendum est, quòd Philosophus imaginatur, o formalitas estipla entitas; in compositis ergo ex materia,& forma; materia dicitur magis habere entitatem, quam dicatur ipsu entitas. Vnde com polita ex materia & forma, & ex potentia & actu quali funt composita ex esse, & non esse : quatum enim appropinquant ad materiam, tantum appropinquant ad non esse; forma autem pura non est nisi ipsa entitas. Benè ergo dictum est, quòd illud, quod est tantum ens non potest generari; si enim generaretur, materiam haberet; quantum autem haberet de materia, tantuni appropinqua ret ad non effe;& sic effet compositum ex esse,& non esse: Similiter ex học fequitur, quòd illud, quod eft ipfum ens, non est in potentia: quantum enim haberet de poten tia, tanuim haberet de non esse; & sic non esset purum ens, sed quasi compositum ex esse, & non esse. Deinde cum dicit.

Ese uero ut uerum, & non ese ut falsum; unum quidem est, si componitur, uerum; hoc autem, si non componitur, falsum. V num autem si uerè ens, sic est: si uerò non ita, non est. V erum autem intelligere ipsa:falsum nerò non est, nec deceptio, sed ignorantia;non qualis cacitas. Cacitas enim eft, ut utique se intellectiuum omnino non habeat aliquis .

Concludit, quomodo uerum & falsum diuersi modè est in compositis, & in simplicibus, dicens: quòd effe ut uerum,&non effe ut fallum uno mo do consistit in compositione:quando enim componitur quod est componendum, uerum est: si au simplicibis, tem non, falíum est. Aliud autem est ucrú in sim- 😇 🛲 🙀 H plicibus, & hoc uerum est, quia ipsum ens uere in. ita est ens simpliciter, sine compositione: si auté non sit, non est. Circa autem talia simplicia uerum est ex hoc, quòd intelligütur; falsum autem et deceptio non est ibi, sed tantum ignorantia: non tamen ista ignorantia est, sicut est cacitas; cæcitas enim est priuatio potentiæ uisiuæ; & ita ignorantia, que assimilatur cæcitati, est illa, qua aliquis privatur potentia intellectiva: talis autem non est nobis respectu substantiarum simpliciu, quia licèt eas non intelligamus, tamen possumus eas intelligere. Notandum est, quòd ignoran tia potest accipi secundum duos modos: cum enimignorantia sit privatio, ficut privatio potest accipi duobus modis, ita ignorantia: posset enim aliquis

TALUT.

Quo oft in

aliquis prinari nel potentia intelli gendi, nel achu A quam disponunts sere dicinati, quòd omnem nu intelligendi: sic etiam ignorautia respectu subst tiarum fimplicium feparataru potest accipi disobus modis: uel ex hoc quòd prinatur potentia in fantiarum tellettiua, et talis asimilatur excitati: alio modo abfracta - ex hoc quod priustur actu intelligendi, & talis ignorantia potelt effe in nobis respectu substantiarum separatarum.

Palàmeticm & quie de immobilibus non est de coposo socundàm quando fi quie putet immobiliu; ut trigonum, sonon permutari putat, non opinabitus quandoque duos rectes habere, er quandoque nou; permutaretur cuim utique.Sed aliquid quiden, alinid sterð mon; at: parene numer km primum effe unb lum; ant aliquos quillem aliquos ucrònose numero nerò circa unum nec hoa;non enim aliquem quide, aliquem uero non putabit; fod nerum dicit, ant men-

tietur semper sic fe babente.

bile, neccef fariam; & posfibile:

Carollario

Deceptio fetingit.

Concludit quandam conclusionem ex prece dentibus. Ad cuius cuidentiam notandum cit, quòd hac est differentia inter possibile, necessarium,& impostibile;quia postibile aliquando elle Differentia aliquando non est: & aliquando difennicur ali mer possi- qua dispositione, aliquando non disponitur enim dispositione, quam habet. Necessarium autésem per habet, nec aliquando non est, aliquando est, sicut homo semper est animal. Ens autem impos fibile manquam ellificut nunquam elliquod homo sit asimus. Ex tali differentia sequitur, quòd cudi quado in ente possibili potett esse decepcio secundum quid, or in quando; quia enim aliquando funt, aliquando no quibus con funt, potest esse deceptio secundum quando, hoc est secundum uariationem temporum, secundum quod uariatur ipfum possibile; ficutille decipitur:qui opinatur Sortem sedere quando stat . In necessario autem, & impossibili non potest es fe deceptio fecundum quando: fi enim homo eri stimet, quòd homo est animal, non potest esse de ceptio in eo, ex hoc quod homo disponitur per non animal : quia ens necessarium non mutatur in contrariam dispositionem. Similiter in imposfibili non poteft effe deceptio fecundim quando: quid enim existimat hominem non elle allnum, non potest ex hoc decipi, quia homo aliqua. do disponitur per contrariam dispositione, quia femper hoc non est, scilicet quod homo non est. p afinus. His uifis, patet litera: dicit enim, quòd ma. nifestum est, quòd circa entia immobilia non est Circa immo deceptio focundum quando: & hoc fi aliquis co. gitet ea esse immobilia; si enim aliquis cogitaret; quòd triangulus habet tres immobiliter & necess fariò, non opinabitur, quò d quandoque habeat: duos rectos, & quandoque non: sed opinabitur. quòd semper habeat : si enim quandoque haberet, effet ens mobile. De bemus enim scire, quod. immobile est duplex; uno modo infum necesfarium, quod eltaliquid femper; sicut semper ella quòd homo cit animal; lecundo modo ipfum imposfibile, quod semper est aliquid; immobilia enim funt ex co, qu'il l'emper dispossiment. & mi-

merum lemper effe primum, wel millum numeram sunquemeffe primum, uel aliquos numes ros semper esse primos & aliquos nunquam esse primos. Q. d. hac immobilitas, uel est quia predi caru sp sequitur totum subsectum; nel est quia Bunquam fepuratur aliquid, quod fit in fabiectos wel est quia fenquer sequieur aliquid fabicett, & nunquam loquivar aliquid eiuldem; ficut aliquis manerus femper est impar; quòd autem aliquis fir hor, & aliquis non, hor pocell habere ueritatem circa unam specie, nel unum genere; circa aurem unum numero non sesquia non est ibi da reinseriora de quibus predicetur : & de subie-Co Mo nullus putubit, aliquem quidem effe fiz ; shiquem quidem effe non: sed circa unum nume to lemper lie le habens, wel derum dieet, wel men tiener. Et sie explicit Liber Nonus.

#### **METAPHYSICORV** M

ARISTO TELIS.

LIBBR DECIMVS.



NV M quia multis modis dici- TEX. I. tur, in dinisis de Quotiens dictu est prins. Multipliciter nero di-Eto, capitales modi sunt quatuor primorum, & secundum se dicto rum unum, sed non secundum ac-

cidens. Continuum enim aut simpliciter, aut maxi me quod natura,non tactu,nec ligatione. Et borum magis unu & prins cuius indinifibilior motus est, o magis simplex.

Postquam Philosophus determinauit de entes fecundum quod faluaturin decem Prædicamen- Consuma tis, & hoc in Septimo : & secundum quod falua- tio, uterio, turin actu & potentia, & hoc in Nono:in isto Li Libro. bro determinat de ente, se cundum quod saluatur in uno & nullo. Et dividitur in duas parsessoquia in prima parte determinat de uno per comparationem ad multa, ibi [Oppommtur antem unum & multa: J Prima pars in duas partes, quia primò ponit multiplicem acceptione unius: secundo determinat de quadam proprietate unius, ibi (Maxime uero in co, quod est metrum) Prima in duas, quia primò ponit multiplicem acceptionem unium focundo oftendit, quod dimerfe modiunius diversimode participant rationem unins; ita quòd ratio unins non est ratio uninoca, led ratio analoga, que in pluribus modis um nius faluatur fecundium prius & posterius. Secun daibi[Oportet enim intelligere.] Prima pars in duas, quia primò ponit quatuor modos uninssie». cundò summatim recolligit eos ibi [Dicitur qui dem igitur] Prima pars in tres partes, quiá primò ponit primum modeum unius: l'écundo ferendu:.

Digitized by Google

deception

doples.

## Metaphysica !

Vnum, con priè

Questio.

Continu

Differentia inter alti,

taph.49.

BILAS.

Numerus quid.

[Amplius tale] Tertia ibi [Hæc autem si ratio una fuerit.]Dicit ergo primò, quòd in Quinto Li bro, in quo ostendebatur, quotiens dicuntur nomina, dictum est, quod unum dicitur multis mo dis: licet autem dicatur multis modis, tamen capitales modi, & primi funt quatuor tantum: nec ibi accipimus modos unius secundum accidens. sed secundum se: inter enim modos unius, qui sunt per se, quatuor sunt principales: quorum pri mus est ille modus, quo continuum dicitur unu. Vnum enim est aut simpliciter omne continuu , dici aut maxime illud continuum elt unum, quod elt continuum per naturam, & non per contactum, nec per legationem: talia enim funt continua uiolentiam. Et de numero illorum continuorum p illud est magis unum, cuius motus est magis indi uisibilis, & magis simplex; eo modo quo dicimus, quòd linea recta nó habens angulum, est magis una, quàm habens angulum : & hoc quia motus eius uniformior est, & magis simplex: in linea enim recta si una pars mouetur, mouetur tota: in linea autem habente angulum, poflumus imaginari, quòd una pars moucatur, alia quiescente.

Quæreret quis. Vtrum continuum sit unum? Videtur quòd non, quie de ratione unius est, q sit indivisibile:de ratione autem continui est, op fit divisibile, ergo continuum non est mum. Ad oppositum est Philosophus. Dicendum est; quòd duplici uia possumus uenari, quòd, continui elt unum. Prima via elt ex differentia, que est inter potentiam & actumisecunda est ex disferentia,quæest inter numerum & unum. Ad euidentiam prima uie notindum est, quòd bec est differentia inter actum, & potentiam, quia po tentia non dividit, actus autem dividit: unde eas que sunt in potentia sub aliqua formalitate, ut se indivisa sunt; ea autem , qua actu & separatim participant aliquam formalitatem, ut sic divisa funt & numerata; impossibile est enim, quòd an quod sepa- ctus non dividat, sicut dictum est Septimo Metæ 7.Me. phylic.si ergo partes, quæ sunt in continuo, participarent separatim aliquamactualitatem, numo rata essent,& non essent unum: nunc autem quia tantu potetia lunt in toto, nec lunt actu separata, fed funt in potentia participantia unum actume totius; ideo ut sic indiuisa sunt: unde quia indiui-Indinisio & sio est quædam unitas; unitaté at continui & in-t divisionem manisestat Philoso.per motum:manifeltum enim est, quòd in his, quæ actu nume-! rantur; unum potest moueri fine alio; & hoc quia diuisa sunt; diuersitas ergo motus est signum diuisionis:si ergo in continuo una parte mota, mouetur alia; signum est, quòd ibi est indivisio, & per consequens unitas; sic ergo patet prima uia .: Secunda uia est ex habitudine, que est inter-

unum, & numerum. Ad cuius cuidentiam est no tandum, quòd secundum ueritatem numerus no est aliud, nisi unitas divisa; sicut numerus homimi ex hoc oft, quòd humanitas est divisas ideo

tertiò simul tertium, & quartum. Secunda ibi E ubicunque non reperitur aliqua unitas, qua posset dividi in multa, ibi propriè non est numerus; quia enim genus, non dicit propriè unitaté, quæ diuidatur in species, ideo propriè specierum non est numerus; similiter quia non est aliqua unitas communis decem Predicamentis, quæ dividatur in decem Prædicamenta;ideo propriè eorum nó est numerus. Vnde numerus sp catur ex hoc, qu Newsres aliqua unitas in aliqua dividitur; immo, scom ue unde. ritatem, numerus non est aliud nisi unitas diuisas sicut autem illud potest nocari numerus, qui cau satur ex divisione unius; itaillud potest uocari unu, ex cuius diuilione potest causari numerus; & ideo unum est. Imaginabimur enim, quòd ea- Eadem rea dem realitas est in continuo & diuifo; sed tamen litas est i 🙃 differenter; quia continuum indinisum idem est tinno & di quòd unum;continuum autem diuilum idem est = 46. quòd numerus; sicut eadem est realitas humanita tis indivisæ & divise; sed tamen ut est indivisa, est unitas, ut auté diuisa est, numerus est; & sic ea dem realitas est unius & numeri. Ad argu- Ad argue. mentú primò potest dici, sicut dicit Philosophus Quarto Physicorum Capitulo de tempore; dicit enim quod in tempore est dare naturam minimi, & non est dare; sicut una hora minima est, & nó In tempere minima est minima quidem quantum ad multi- dater nate tudinem, scilicer una hora est principium multi- ramum. tudinis:quia in multitudine horarum infra unum non est descendere; inquantim autem una hora est quid continuum, sic non est ibi minimum, G quia continuum est divisibile in infantum: & sic TerrioPby. una hora inquatum est principium multitudinis, 1-31 #69 indinissibilis est inquantum autem est quid continuum, diuisibilis est: & sic secundum hoc, idem diversis modis divisibile est; & indivisibile. Sic di cendum cloin proposito, quòd ipsum unum, qd efocominuminquantum est principium multi. tudinis, eo modo quo dicimus, una linea, uel due linez, indivisibile est inquantum tamen est continutm; divisibile esti: Vel dicendu est ad argu mentum & forte melius, quod licet sit contra ra tionem mius, quod sit divisum actu; tamen non elt cotta rationem cius, quod possit dividi: cuius Ese ano aratio elt, quia quod est actu dinisum, actu nume- sta, or acsus est : quod autemus acu numerus, & unum meri acu, actu, est impossibile: quia sic simul & femel esset bile. divilum & indivilum: quod autem aliquid polsit dividi, & quòd sit actu unum hoc est possibile: quia quod potest dividi, potest esse numerus: 9 autem aliquid litactu unum,& lit potentia nume Continum rus, hoc non est impossibile quòd autem aliquid qua dinifid sit actu album, co potentia nigrum, possibile est. ne dunifibi-Sic ergo non ost impossibile, qd aliquid sit unu, leest. & continuum : & hoc quia continuum non dicit actualem divisionem, sed solum potentialem. Quereret quis. Verum hæc unitas, que potest

esse numerus, reperiatur solum in continuo; uel possit reperiri in aliqua alia forma continua? Dicendum est, quòd secundum Philosophum, ali quid convenire alicui potest esse duobus modis.

Rum est in præcedenti quæstione, quum caufat numerum ex hoc, p unitas dividitur: sicut ergo diuidi,& non diuidi se habent,quia alicui con ueniunt per se, alicui per accidens: ita similiter se habet numerus & unitas. Vult ergo Philosoph. o licet unitas, que potest causare numerum, pri mò est in continuo; secundariò autem est in aliis formis, quæ recipiuntur in continuo; que enim aliquid sit unum de se,& tamen possit dividi, primò conuenit continuo, secundariò sormis, qua recipiuntur in continuo: & hoc quia primò conuenit continuo, o possit habere partem extra partem: secundario aut convenit formis, que recipiuntur in continuo.Imaginabimur ergo fecundum fen-Oinisse qua tentiam Arist. cp diuisso quantitatis, qua quidem . B. lecundum hoc tam in hac forma, quam in illa mais car quantitas est quædam unitas:caufat numerumiut omerom. divisio albedinis,que quidem albedo est quædam unitas, de se causat numerum: sed tamen differen ter, quia co quantitas ex sui diuisione possit causa re numerum, hoc conuenit fibi per fe, non per na turam alterius: cp autem albedo per se possit cau fare numerum, hoc non convenit libi, nili inquatú diuiditur ad diuisionem quantitatis: ita op possibilitas diuisionis, quæ est in albedine, non potest reduci ad actum, nisi in quantum albedo esticitur quanta.Vtrum autem aliquid aliud unum à conti nuo; uel quod non sit receptum in continuo, posfit causare numerum, patebit in sequenti qone.

Quæreret aliquis, Vtrum aliquod unum, quod non sit continuum, nec receptum in cotinuo, pos sit causare numerum? Dicendum est, quin prima qualtione oftenfum eff, op unum, quod eff contimum, ex sui divisione potest causare numerum: in secunda autem questione oftensum est, quicèt unum, quod est continuum, possit causare numerum per sui divisionem; tamen unum, quod recipitur in continuo, etiam potest causare numeru: quia dividitur ad divisionem continui: restat ergo tertia Quæstio, Vtrum scilicet forma specifica, quæ nec est quid continuum, nec quid receptum in continuo, possit causare numerus in qua quidem quie solu recitabo dicta aliquoru: nam Pag. 114. de hoc plenius dictu est in Quarto: Sunt ergo cir pag. 128.4, ca hoc duo modi dicendi': dicunt enim quidam, co nulla forma specifica, nisi illa, quæ est recepta in cotinuo, pot care numeru per lui diuilionem: cuius ró est, quia (ut dictum est) op aliqua unitas: possit care numeru per sui divisione, hoc per se primò est in cótinuo; per accidens aut est in aliis formis, inquantú recipiuntur in continuo: ita cp ois unitas, quæ per sui diuisione pot care numerti, uel est quanta per se, uel per accidés: illæ ergo sor mz, quz nec sunt quantz per se, nec per accidés: nullo mó diuidi possunt: ita op per sui diuisionem causent numeru. Et hæc est ca, quia in separatis à materia non sunt plura individua sub una specie, quia que sint plura indiuidua sub una specie, hoc é ex divisione formæ specificæ; forma aut specifica separata à materia, dividi non pot nec per se, nec

uno modo per se:alio modo per aliud: modò di- A per accidens:quia non est nec quanta per se,nec quanta per accidens

> Alius modus dicendi est, o ois forma specifica est quæda unitas, quæ quide dividi pot per plura Secunda di individua: quia ois forma specifica plurificabilis wifto gonis. est; alias non esset species: quia forma, quæ plurificari non pot, quada singularitas est: quod aut sit species, & co sit quæda singularitas, hoc est impos sibile; qa róni speciei accidit singularitas & multitudo; sicut humanitati accidit, co sit hæc humanitas: Dicunt ergo isti, o ois forma specifica di-uidi pot & plurificari: sed tamé differenter, quia forma materialis ex hoc plurificatur, quia recipi tur in materia quanta: forma aut immaterialis no plurificatur per quantitaté, sed per supposita; & possunt multa reperiri sub una specie: De hoc au phi supra. té satis dicu est in Quarto: tamen Philosophus multum ur sentire primum modum dicendi.

Amplins tale, & magis totum, & habens aliqua formā, et specië:mexime aut si quid natura est tale, et no ui; ut quacuq; uisco, aut clauo, aut coiuctione. Sed bet in se, quòd est causa sibi, quòd sit continuum. Tale uerò eo quò d in motu unum esse et indivisibile loco, et tempore.

Dicit ergo primo: p nó folú continuú est unú, Secundas fed ét illud est unu, quod est quodda totu, habés modus us forma & speciem: Q.d.non solum unitas est ipsa mius. cotinuitas, sed est alia unitas, quæ addit super istā f.ista,quæ est ex forma naturali;secundum q aliquid dicitur totu : maxime aut illud totu uocatur unum, qd est unu per natura, & non per uiolentia: sicut sunt illa, que sunt unu per uiscu, uel p cla uum, uel per aliú modú coniungendi; sed est unú quia hét formá naturalé in se, per quá est unu, hoc aut unum est illud, cuius.s. motus est indiuisibilis,& unus; hæc aut indiuisibilitas attenditur quã tum ad locum; quia.f. ubi mouetur una pars huius unius, mouetur alia. Notandű est op unitas est quædam indinisio; eo modo ergo quo aliqua sunt Pnitas qd. indiuifa,eo mó funt unum; aliqua auté funt indiuisa in forma continuitatis, & secundum istam in diuisionem accipitur primus modus unius: Est au Indinissio tem alia indivisio, quæ addit super istam; secundu quam ailqua non folùm funt indiuifa in forma có tinuitatis, fed etiam in forma naturali ; & fecundu hanc indivisionem accipitur secudus modus unius.Hanc secundom indivisionem,& etiam pri mam manisestat Philosophus, quia diuisa ad inuicem possunt moueri ad diuersa ubi, & in diuer innicen so tpe; illa autem, quæ suntindiuisa sic se ha- dinersa nbo bent, qubi mouetur unum, & aliud; & quando Illatio. mouetur unum, & aliud. Deinde cum dicit.

Quare palàm si quid per naturam motus babet. principium primi primum, ut puta dico lationis circulationem: quia bec prima magnitudo una. Hoc. quidem it aque sic unum continuum, aut totum.

Concludit quandam conclusione; dixit enim, o illud est unum, cuius motus est indivisibilis; ex hoc concludit, quòd illa magnitudo, cuius motus

Digitized by Google

Quaftio.

er mer.

### Metaphysicæ

maximè una:hæc autem est magnitudo primi,sci licet cœli. Et hoc est, quod dicit litera: quòd manifestum est ex dictis, quòd si aliqua magnitudo est, quæ per naturam habeat principium primi Primas mo motus, qui primus motus est motus circularis: 9 tus e circu- ista magnitudo est maxime una, & prima: prima quidem quia habet in se principiu primi motus: una autem quia eius motus est maximè unus, & maximè regularis. Et sic habemus duos modos: quia unum idem est, quod continuum, quò adpri mű modum: & unum idé est quòd torum & per fectum per formam, quò ad fecundum modum.

> Hæc autem si ratio una fuerit. Talia uerò sunt,: quorum intellectiua una.Talia autem quorum indi ussibile. Indiuisibilis uerò eius, quod indiuisibile spe 🗜 cie, aut numero. Numero uerò singulare indivisibi le:specie uerò quod noscibile & scientia.Quare unu utique erit primum, quòd substantiis causa unius.

Ponit tertium modum, & quartum unius. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd aliqua sút, Terrius, o quæ sunt unum cognitione & ratione, quæ taquartus mo men in esse diuiduntur; sicut humanitas in cogni. dus nums. tione & ratione una est, quia cognoscere humanitatem est cognoscere unam realitatem, &: unam formalitatem,& tamen humanitas non elt una in esse, quia secundum esse multiplicatur, & Plura in eë dividitur : unde plura in esse sunt unum in cogni funt unum tione & ratione: ficut Sortes & Petrus funt plune co rone, ra in esse, & tamen sunt unum in ratione humamitatis. Aliqua funt, quæ funt unum in ratione, quia ea cognoscere est cognoscere unum:& etiã funt unum in esse: & tale unum uocatur unum numero, quia numerari & diuidi non potest per se;qualis unitas secundum Comentator. est unitas puncti,& cuiuslibet indiuisibilis, qd est mensura. in quolibet genere; & aliter hæc est unitas indivi dualis, quia ista unitas est ex hoc, quia individuu non potest ampliùs dividi: prima autem unitas est unitas speciei. His uisis, patet litera; dicit. n. Que sunt " quòd alio modo hæc dicuntur, si ratio una fuerit: talia uerò sunt, quorum est una ratio, & quorum notitia & intelligentia est una; notitia autem una est notitia indiuisibilis; esse autem notitiam indiuisibilem, hoc potest esse duobus modis, uel numero, uel specie: numero quidem singulare est unum, supple & cognitione, & esse: specie autem illud est unum, quod est unum notitia, & scientia, & ratione, non tamen secundum esse, quia quæ sunt unum in specie, diuersisicantur in esse: hoc autem unum ratione primò inest substantijs, secundariò autem accidentibus.

> Dicitur quidem igitur unum tot modis,continuu natura, & totum, & fingulare, & universale. Omnia enim hac unum per indinisibile esse, horum quidem motum,illorum auté intelligentia, aut ratione.

Summatim recolligit istos quatuor modos, di cens: quòd tot modis dicitur unu: uno quide modo dicitur unu illud, qd est continuu per natura: secudo aut modo dicitur unu ipsu totu:tertio mo

est maxime unus, & maxime indivisibilis; illa est E do ipsum singulare: quarto modo ipsum universa le.Hæc autem dicuntur unum propter indiuisionem; sed tamen differéter: quia secundú primú, & secundu modu di cuntur unu propter indivisione motus: secundum autem tertium, & quartum mo dum propter indiuisione intelligentie & rationis.

Quareret aliquis ad euidentiam litera, Quid Quefie. uocetur hic notitia? Dicendum est, quòd de diuersis conceptibus diuerse notitie habentur: Diuerse no unde una notitia ex uno conceptu causatur: & sersis coceideo quæcunque cadunt infra unum conceptum, 11bus babeinfra unam notitiam clauduntur: quæcunque au- : .... tem habent duos conceptus, infra duas no titias clauduntur: unde omnia, quæ sunt infra unam speciem, infra unum conceptum sunt; & per consequens infra unam notitiam: quæcunque autem funt infra duas species, infra duos conceptus funt; & per consequens infra duas no titias.Dicimus ergo, quòd aliqua funt, quæ funt diuersa in esse,& diuersa in notitia : quia sunt diuersa in cóceptibus: aliqua sunt quæ sunt diuersa in esse & unu in notitia, sicur diuersa indiuidua fub una specie, quæ unum sunt in uno conceptu; qui quidem conceptus materiallter, & non formaliter uariatur in indiuiduis: aliquid est, quod est unum notitia & conceptu, & in esse etiam. Si cut Petrus, cuius conceptus est unus & formaliter,& materialiter:formaliter quidē,quia formalitas speciei & iudiuidui una est;materialiter autem quia ista formalitas in isto individuo est secundùm unum modum essendi.

Quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, quod di- Questio. cit Philosophus; p ratio, & notitia substantie ma gis est una, quá accidentis: ita co ista unitas primò inest substătiæ? Dicendu est op sic. Ad cuius eui- Pni quid. dentiam notandum elt, quintas includit indivisionem & divisionem : illud enim est unu, quod est indivisum in se, & divisum ab alio omni: illa ergo ratio est magis una, quæ in se est ma- Ratio 1806 gis indiuila, & ab omni alio magis diuifa:talis au ? ... tem est ratio substantiæ respectu accidétis;& hoc quia notitia, & ratio substâtiæ est indepedens:nec elt p additameta; notitia at accidetis non elt noti tia diuisa ab omni alio, sed est notitia dependes à notitia lubitătia, & p conseques minus una qua notitia substătia. Vnde sicut in primo modo, & se cudo unius, illud uocatur magis unu, cuius motus est magis indivisibilis, sicut suit dictum de magni tudine prima: ita in istis duobus modis ultimis: illud uocatur magis unum, cuius ratio indiuisibi lior elt,& uniformior; tale autem est substantia, cuius ratio elt magis uniformis, quam accidentis ratio; quia ista est per additamenta, & illa non; ubicunque autem additamentum est, ibi difformitas est. Deinde cum d.

Oportet enim intelligere,quia non similiter sumen. dum, qualia una dicuntur, & quidem uni esse, & que ipsus ratio. Dicitur enim unum tot modis: com unumquodque erit unum horum, cuicunque extiterit borum aliquis modorum. Vni. autem effe, quan-

Epilogus.

quod & magis propinquum nomini est: potentia

dıxıs.

Ostendit, o ratio unius non saluatur uniuoce, fed secundum priùs & posterius in diuersis modis unius. Ad cuius euidentiam notandum est: 9 ci, sed aua. ratio unius est ratio indiuisi: quia unitas est quælogice deci. dam indiuisio: & ideo sicut indiuisio saluatur secundum priùs & posterius in pluribus; ita similiter & unum; magis enim punctus est unum, quàm continuum; & hoc quia maior indiuisio est in puncto, quàm in continuo; & hoc quia hoc ita est indivisum, quallo modo porest dividi: illud -autem est diuisum-ad minus potentia. His uisis, patet litera: quæ diuiditur in duas partes, quia pri mò ponit, p ratio unius saluatur in pluribus secu B dum prius & posterius: Secundò manischat, qd dixit per exemplum ibi. [Sicut de elemeto & cau fa.] Dicit ergo primò : op oportet intelligere, op illa, quæ dicuntur unum non dicuntur talia simpliciter; sed secundum prius & posterius : hoc au tem ut uideatur, uidedum est, quid est esse unius, & ratio eius: postea uidendum est, quum dicitur quatuor modis, sicut dictum est: & cuicunque extiterit aliquis istorum quatuor modorum, illud uocatur unum;ró tñ unius,quæ est esse eius,qñq; inerit ali cui de istis modis primò; quandoq; aut al teri, secudu q est magis propinquii illi primo, & magis propinquii nomini: qd quide nome fignifi cat ronem illius: quia quidquid est magis propin quum rei importate per nomé, est magis propinquum nomini:hoc autem secundum,licet non sit iplum primum; tamen elt ficut iplum primum in potentia: & hoc quia est propinquum rei; propin quum autem rei, est sicut res in potentia.

Sicut de elemento & causa, si oportet dicere in rebus determinantem, & nominis terminum reddetem. Est quidem.n.ut elementum ignis: est auté for san secundum se & infinitum, aut aliud aliquid tale:est autem non. Non enim idem igni & elemento esse. Sed ut quidem re & natura ignis elementum. Nomen uerò significat, eo quòd accidit ipsi: quia est aliquid ex boc, ut primo in existente. Sic & in causa & in uno, & talibus omnibus. Propter quod & uni esse, indivisibile est esse. Quod quidem hoc enti & inseparabilisant loco, ant specie, ant mente, ant & toto & determinato.

Quia dixerat, o ratio unius saluatur in aliquibus secundum prius & posterius; ad hoc autem Exemplo dicendu, accipienda erat ratio, & diffinitio impor perie, qued tata per nomen unius: & tunc saluatur primò in co, quod primò participat rationem importatam per nomen; secundariò autem faluatur in illo, qd est magis propinquum nomini; manisestat ergo modò hoc, quòd dixerat per excplum, diceus: Quod ita est de uno, sicut de elemento, & causa; si enim uolumus uidere, quomodo elementum saluatur in pluribus, debemus accipere rationem elementi; quæ quidem ratio illud est, quod determinate inuenitur in rebus:sicut dicimus, quòd

doque quidem horum alicui inerit, quandoque alti, A ratio elementi reperitur in igne; quæ etiam ratio est terminus, qui redditur per nomen, idest de terminate significatur; hæc autem ratio non est idem cum illo, in quo saluatur: ignis enim est ele mentum; & infinitum; quod secundum Pythagoram, secundum se est quasi quoddam separatum, forsitan est elementum, uel fortè aliquid aliud: Quidquid autem sit elemetum, tamen cer tum elt, q li ignis est elementum, q nó est idem esse ignem, & esse elementum; alias omne elemé tum esset ignis; cu enim dicitur, op ignis est elementum; ignis, & elementum quodamodo sunt idem,quodammodo non; funt.n.idem in re, & secundum naturam, quia realiter ignis est elemé tum; sed tamen non sunt idem tale modo, co ra tio elementi sit ratio ignis: istud enim nomen elementi benè significat, quod ratio elemeti, quæ est, e illud, ex quo primò fit aliquid, tanquam in existente, insit ipsi igni: sed tamen hoc non signi ficat, o ratio elementi sit ratio ignis; quia ratio elementi est quædam ratio, quæ saluatur in pluri bus secundum priùs & posteriùs. Et sicut dictu est de ratione clementi, ita dicendum est de ratione caz,& similium: de numero quorum est ra cio unius: esse cnim unius est ró eius. s. esse indi uisum : quia ratio unius est ratio indiuisi & separati; & ista saluatur in pluribus: quia unfiquodque sicut participat indivisionem, sic participat Indiviso unitatem; aliqua.n.sunt indivisa loco, aliqua spe cie, aliqua mente & notitia; aliqua funt, que funt indiuila totalitate; co modo quo dicimus, quòd totum est unum. Notandum est, quòd Philoso phus in hac parte tria includit; primò enim dat in telligere, quòd omnes modi unius participant unam rationem, scilicet rationem indivisionis;& secundum diversam participationem illius ratio nis funt diuersi modi unius; quia aliqua funt, quæ sunt indiuisa loco & tempore: aliqua sunt, qua sunt indiuisa forma naturali, quæ dat esse totum & perfectum; aliqua sunt, quæ sunt indinisa ratione & notitia, sicut dictum est in præceden-Secundum, quod dat intelligere Philophus est; quòd ratio ista, qua saluatur in pluribus modis unius, non est idem cum aliquo istorum; sicut si ratio unius est ratio indiuisionis, si ratio in diuisionis saluatur in continuo, no est idem ratio indiuisionis, & continuu; alias continuu esset indi uisu,& omne unu esset continuu,qd falsum est; quia ratio idiuisionis est in plus, qua continuu: un de continui no est omne indiuisi, sed quoddam. Et ponit exemplum de ratione elementi; ratio ele menti saluatur in igne, tamé non est idé esse elementi, & esse ignis; aliàs omne elementum esset ignis. Vnde licèt sit una realitas ignis,& ignis qd est elementum; tamen ratio elementi non est ratio ignis; sicut cum dico, homo est animal: idem realiter dico per hominem & per animal;tamé ra tio animalis non est ratio hois; aliàs omne animal esset homo. Tertium qd dat intelligere Philosophus, est; cy licet hæc ró unius, quæ est ró idivisio Aaa 2

## Metaphysicæ

nis; faluetur in pluribus, tamem faluatur in eis se E mensuratur, uel est continua, uel discreta; si conti cudum priùs & posteriùs:quia quædam sunt,quæ magis appropinquantur ad rationem unius, & ad rationem entis; quædam, quæ minus; & ponit exé Ro elemiti plum de ratione elementi; ratio enim elementi est, ex quo primò coponitur res, & est in eo, quod compositum est, ad differentiam prinationis: hæc auté diffinitio saluatur in elementis, sicut in igne, fed non primò, sed primò saluatur in prima mate ria:& ita hoc significatum elementi est in aliquibus secundum prius & posterius: ignis enim non potest esse elementum primò, quia resolubile est ad materiam & formam. Vnde ratio elementi pri mò conuenit materiæ, secundariò aliis.

Maxime uerò in eo, quod est metrum, idest mensu vam esse primum uniuscuiusque generis, & maxime propriè quantitatis. Hinc enim ad alia nenit.

Postquam posuit multiplicem acceptionem unius, in hac parte ponit quandam proprietatem Petefit pro unius. Et dividitur in duas partes, quia primò osté ruras qua dit, quomodo esse metrum conuenit uni ; ita 🔈 proprium unius est esse mésuram: in secunda par te mouet quandam quæstionem de uno,scilicet quomodo le habet ad lublitatiam ibi [Secundum substantia uerò.]Prima pars in duas partes; quia primò ponit, co duo coueniunt uni: secundò manisestatilla, ibi [Metrum etenim.] Dicit ergo pri mò, cesse metrum, & esse mensura, maxime con uenit alicui primo in unoquoq; genere, quod est indiuisibile. Licèt aut in omni genere hoc sit, tahi proprie uatur ad alia. Et sic duo sunt, quæ conueniút uni; primum est, quod sibi primò conuenit ró mensuræ; secundum est, cp ex eo diriuatur ró mensuræ ad alia.Deinde cum dicit.

Metrum etenim,id est mensura est, quo primò qua titas cognoscitur: cognoscitur uerò aut uno, aut numero, quantitas in quantum quantitas, numerus au tem omnis uno. Quare omnis quantitas cognoscitur inquantum quantitas, uno: & quo primò cognoscitur, hoc ipsum unum. Quapropter unu numeri principium, secundum quòd numerus.

Manifestat duo supra posita. Et dividitur in

duas partes, secundum o duo manifestat. Secunda ibi [Hinc auté & in aliis. ] Dicit ergo primò, ró mensurz primò conuenit uni; quare metrum H habet rónem resolubilis, ideo non pot habere róquantitatis est illud, quo quantitas cognòscitur, ois auté quantitas in quantu quantitas uel cogno scitur per numeru, uel per unu, omnis aut numerus per unum cognoscitur; ex quo sequitur, quunu numerus p est, ex quo cognoscitur omnis quantitas, & ex auo primò cognolcitur; & ch num elt principiu numeri, inquantum numerus. Notandum est, 9 Philosophus in hac parte uult probare, cy ró men surandi conuenit uni; probat autem sic: illi couenit primò ratio mensura, quod mensurat omnia alia, & ipsum à nullo mensuratur: unum est huius

modi; ergo sibi primò conuenit ratio mensura: Quòd aut sibi primò coueniat hoc. s. o mensuret

oem quantitatem, probat sicios quantitas, que

nua potest mensurari duobus modis; uno modo Quentia quo dicimus, cy hac linea continua est duoru pe- pluter si dum: secundo mó quantitas discreta mensuratur suratur. per unum; quia omnis numerus uno mensuratur: & lic unum menturat omnem quantitatem, & th à nullo mensuratur: ex quo sequitur 👽 sibi primò conuenit ratio mensura. Et quia ro mensure est ratio notitiz; ideo etiam sibi conuenit (ut dicit Philosophus) o sit illud, ex quo primò cognoscimus: & quia hoc fibi non conuenit, nisi inquanti menfurat numerum, fecudum o numerus (ideo enim est primò mensura, quia omnis numerus re soluitur ad illud) ideo tertiò concludit Philosophus, geft principium numeri, secundum genumerus absolute accipitur:quia illud,quod é principium numeri cocreti, qui uocatur numerus nu

meratus; non potest esse principium absolute. Quereret aliquis ad euidentiam litera, Vtrum Queli, esse mensuram primò coueniat uni, quod est prin cipium numeri, secundum quamerus? Dicendum est co sic: hanc autem conclusionem uenari possumus duobus modis, siue duabus uiis. Prima uia est ex habitudine, quæ est inter quantitatem continuam, & quantitatem discretam: ad cuius ancidentiam notandum estro quantitas continua non est cognoscibilis perfecte, nisi inquatum est resolubilis ad quantitatem discretam. Debemus musika enim intelligere, op partes in continuo quoddam esse potentiale dicunt,& confusum: discre-Romessir men hoc propriè est in quantitate, & ex hac deri- G tio autem, & partes discreti quoddam esse actua- Cortain le dicunt: & quia cognitio nostra ex actu oritur, nofita 🍽 quia potentia non cognoscitur nisi per actum, ió de amor. quantitas coutinua, quia dicit esse potentiale, no est benè cognoscibilis, nisi inquantum resoluitur ad discretam;discreta autem quantitas est mensu ra quantitatis continuæ; eo modo quo dicimus; Bolentes dare notitiam alicuius quantitatis conti nuæ; hæc quantitas est quatuor pedum, uel duorum; quantitas auté discreta mésuratur per unu; quid mofe & hoc quia resoluitur ad ipsum. Hic ergo erit or raur. do, o quantitas cótinua resoluitur ad discretam; & discreta resoluitur ad unû: unû autem non am pliùs resolubile est; & ió ita mésura est, o nó est mésurabile.Imaginabimur.n.o quatitas cótinua nem primæ mensuræ, quia resolubile, ut sic, non pot esse primum:ipsum aut unum, quia est illud, ad quod stat tota resolutio quantitatiua; ideo habet rationem primi:patet ergo prima uia.

> Secunda uia est ex differentia, quæ est inter secilari unum, quod est principium numeri, secundum q numerus, hoc est numeri non applicati; & unum, quod est principiŭ numeri applicati ad materiam ficut ad materia grauiti, uel sonorti, uel aliquorti similium.Imaginabimur,n. q in melodiis est qui Ri dam numerus applicatus ad sonos; & sicut ibi est in pident. aliquid, quod habet ronem numeri: ita est ibi aliquid, quod habet rationem unius. Et sicut dico de sonis, & de numero sonorum: ita dico ego

Quantitas que cegueleitur.

guid.

ment primo To mensura.

TEX.3.

quod habet rationem numerisficut pondus, quod numeratur & mensuratur per unciam: sicut si diceremus, quòd libra habet duodecim uncias, diceremus quòd libra habet rationem numeri respectu uncia: uncia autem respectu unius: & sic in ponderibus est unum applicatum, & numerus applicatus:ergo numerus est quedam formalitas, quæ potest applicari ad omnia, que posfunt nume rari per numeru: & etiam unitas ad omnia, quæ possunt mensurari per unum. Vni ergo considera to in sua formalitate, potest primò conuenire re spectu omnium ratio mensura:non autem uni ap plicato materiæ:licèt enim unciæ, quæ est quoddam unum in ponderibus, possit primò conueni re ratio mensuræ omnium ponderum, non tamen B potest sibi conuenire simpliciter respectu omniú: quia uncia nunquam mensurat numerum in so-Vni autem considerato in sua formalitate, potest primò conuenire ratio mensuræ respectu omnium: & hoc quia hæc formalitas potest appli cari ad omnia, que possunt participare unum in -unoquoque genere,& quia hoc unum est principium numeri, secundum quòd numerus, non secundum quòd talis numerus, sic applicatus alte-ˈri,benè dictum est;quòd unum, quod est principium nameri, secudum quòd numerus; est illud, cui primò conuenit ratio metri; & sic patet secunda uia. Deinde cum dicit.

Hinc autem & in aliis dicitur metrum, quo pri mò unumquodque cognoscitur. Et metrum idest men fura uniuscuiusque unum, in longitudine, in latitudi--ne,in profunditate,in grauitate,& uelocitate.

Oltendit, quòd ratio mensura, & ratio unius transfertur ad alia genera: ita quòd in unoquoque genere est unum, quod mensurat omnia il-In ano quo. lius generis. Et dividitur in duas partes, quia prique genere mò facit, quod dictum est: secundo remouet que quod oft me' dam errorem, ibi [Et scientiam autem rerum me sră alieră. trum dicimus]Prima pars in duas, quia primò ostendit, quod in unoquoque genere est una men 'sura:in seconda parte ostendit, qued illa mensura est unigenea mensurato, ibi [Semper autem cognatum]Prima in duas, quia primò ponit, quo modo est una mensura unius generis: secundò oftendit, quòd aliquando contingit, quòd fintplu res mensuræ in uno genere, ibi[Non semper autem numero.] Prima in duas, quia primò oftendit, quòd, ratio menfurz transfertur ad alia genera à quantitate: secundò exemplificat de illis generibus, ibi [Grauitas enim et uelocitas. ] Dicit ergo primò:ita dictum est, quòd ratio mensurz primò conuenit uni; ex hoc autem derinatur metrum ad alia genera; ratio enim metri & mensuræ in unoquoque genere est, quo primò cognofcitur unumquodque illius generis: quæ quidem mensura est in unoquoque genere, & in longitudine,& in latitudine,& in profunditate,& in ue locitate, & grauitate: in omnibus enim istis est unum, quod monsurat omnia illius generis. Dein-

de ponderibus: in ponderibus enim est aliquid, A de cum dicit.

Grauitas enim & uelocitas commune est in con trariis.Duplex enim eorum utrunque: ut graue,& quod est quantameunque habens inclinationem; & 'quud est habens excessum inclinationis. Et uelocitas,&quantumcunque motus habens,& excessum motus.Est enim nelocitas quadam, or tardi, et gra

nitas lenioris. Exemplificat, quomodo in unoquoque gene- Exemplo re est unum, quod mensurat omnia illius gene- ad hue ma-Et dividitur in quatuor partes, quia primo nifestat. exemplificat in graui & leui: fecundò exemplificat in quantitatibus, sicut in lineis: tertiò exempli ficat in motibus. Secuda ibi [In omnibus autem his.]Tertia ibi[Et motum simplici motu]Quartò exemplificat in musicis, ibi [Et in musica diæsis. ] Ad evidentiam primi notandum est, quòd ubicunque est dare magis & minus, ibi est dare maximum; quia magis & minus sunt quidam gra Phi magis dus formales, qui aspiciunt ipsum maximum: si- ibi masicut enim in agentibus ordinatis per se, remoto mum. primo agente, remouentur omnia posteriora agé tia;ita similiter in gradibus formalibus per se or dinatis, remoto primo gradu, remouenturomnes gradus posteriores: & ideo si non est dare maximum, non est dare magis & minus : & si est dare magis & minus, est dare maximum; quod quide maximum est mensura iphus magis, & ipsius minùs: nam aliqua iudicamus esse magis alba, uel minùs;quia magis appropinquant, uel minùs ab ipso albissimo. Si autem hæc regula est uera, oportet quòd ubi est dare magis & minus graue, quòd ibi sit dare grave maxime; quod quidem sit Gravitati mensura omnium gravium; & si est dare magis con romen & minus leue, oportet quod sit dare leuissimum; sura. quod quidem sit mensura omnium levium: & sic in genere grauium & leuium est dare unum. Visis his,patet litera Philosophi;dicit enim,quòd grauitas &uelocitas,idest leuitas uel grauitas (uo catur enim hic uelocitas, leuitas) habent aliquid commune in contrariis, quia unum potest esse graue & leue. Graue enim & leue duobus modis dicitur;uno enim modo dicitur grave, quod ha- Grave & bet quantameunque inclinationem ad locum de leue dupliorfum; secundo modo non solum dicitur graue, quod habet inclinationem, sed quod habet excef sum incli nationis; eo modo quo dicimus, quòd hoc est grauius illo, quia grave, hoc fecundo mo do acceptum, incomparationem fonat. Similiter fecundo modo dicitur leue, siue uelox non solu, quod mouetur furfum, sed quod habet excessum

motus; eo modo quo dicimus, quod hoc effleuius

illo. Et hoc secundo modo relocitas inuenitur in

tardo, idest in graui; & similiter grauitas inueni-

tur in leui. Exemplum de primo; quia aliquando

dicimus, quòd tardum leue est, respectu tardio-

ris. Exemplum de secundo; quia dicimus, quòd

enim accipiatur leue pro eo, quod habet inclina

tionem ad locum furlum, fecundum quòd acci-

aer, qui est leuis, grauis est respectuignis.

Aaa 3

### Metaphylicæ

piebatur leue primo modo; sic ignis & aer leuis. E dia enim & talento, & semper maiore, latebit utjest; si autem accipiatur leue secundum quòd dicit quendam excessum, sic aer aliqualiter grauis

est, inquantum est minus leuis, quam ignis. Notandum est, quòd ubicunque reperitur ratio Whire men mensurati, ibi aliqualiter reperitur ratio quantiro quantita tatis (mensurari enim est proprium quantitatis)

propria autem passio non potest reperiri in aliquo, nisi in eo reperiatur ratio subiecti sui, quia passio nunquam separatur à subiecto:omnia ergo,quæ mensurantur, induunt rationem quati; uel enim sunt uera quanta, uel habent aliqué mo dum quanti. Si ergo grave & leuc debent induere rationem mensurationis, oportet quòd i ndust Quățitat à aliquem modum quanti:hic autem modus quandimessua so titatious est magis & minus: ideo dicit Philosolă ingenere phus, quòd graue & leue possunt considerari duo guatitatis: bus modis. Vno modo absolute; secundum quòd in uneque non dicunt de essentia sua nisi inclinationem ad que genere, locum deorsum, uel sursum: & secundum huc mo er in omni dum accipiendi, non est ratio mensurationis in forma, habe grani se lani Coma de and la coma de la graui & leui, fecundùm quòd menfura hic quæri tur. Secundo modo possunt considerari graue & leue, secundum quòd induunt modum quantitatiuum, qui modus est magis & minus; & secundu istum modum accipiendi, graue & leue induunt rationem mensurationis; quia mensurantur per maximum graue, & maximum leue. Secundum etiam istum modum accipiendi, grave salvatur in leui,& leue in graui;fecundùm quòd minùs le ue est respectu grauioris. Deinde cum dicit.

In omnibus autem his metrum, idem mensura, et principium unum aliquid & indivisibile: quoniam & in lineis utimur quasi indiuisibili;pedali ubique. Namque metrum unum aliquid quærunt & indiuisibile. Hoc autem aut simpliciter, aut quali, aut

Exemplificat, quomodo unum est, quod menfurat in lineis. Et dividitur in duas partes, quia Exeplo com primò facit, quod dictum est: secundò manisestat quoddam, quod dixit ibi [ Vbicunque quidem igitur.]Dicit ergo primò: quòd in omnibus istis generibus est dare unum, quod est principium & metrum omnium, quæ sunt in uno genere; ita 9 omnia illius generis illo mensurantur: illud auté est minimum indiuisibile. Quòd autem ita sit, patet in linei s: uolentes enim mensurare lineam, uti mur aliqua linea indivisibili; sicut linea pedali,& per illam mensuramus lineam. Ita quòd in omni genere metrum quæritur, quod est unum, & indi uisibile:hoc autem indiuisibile simplex est, siue in genere qualitatis, siue in genere quantitatis: in genere qualitatis simplicissimus color, sicut albe do mensurat omnes colores: in genere quantitatis unitas mensurat numerum. Deinde cum d.

V bicunque quidem igitur uldetur non esse aufer re, aut addere; hoc est cert um metrum. Quapropter numerus certissimum:unitatem enim ponunt omnino indinisibilem. In aliis uerd imitantur tale: a sta-

que & additum aliquid & ablatum, magis quam à minore. Quare à quo primo secundans sensum non contingit, hoc ownes metrum faciunt, & bumidorum, & sicorum, & gravitatis, & magnitudinis: & tunc putant cognoscere quantum, quando cogno scunt per hoc metrum.

Manifestat quoddam, quod dixit: dixerat enim quòd unum, quod mensurat in unoquoque gene re, elt indiuisibile: hoc autem manifestat. Ad cu- Metri priius euidentiam notandum est, cp ex mensura ac- më in que cipitur certitudo mensurati, & ideo mensura de- que grant bet esse certa, & uniformiter se habens. Ex quo bile. sequitur, quòd mensura debet habere rationem minimi & indiuisibilis: si enim acciperetur pro Mesma la mensura aliqua magna quantitas, faciliter posset esse corta, uariari per additionem, & diminutionem, & ta-quia ab es men lateret nos uariatio eius, & sic illa mensura titudo miss certa non esset: utpote si acciperetur aliquod sta ratio dium pro mensura longitudinum, uel talentum pro mensura ponderum, taciliter in talibus posset esse error. In mensura autem indiuisibile non faci liter accidit error; quia siue subtrahatur aliquid à minimo, siue addatur, non latet nos, His uisis, patet litera: dicit enim primò, quòd ubicunque non est facilis additio, uel diminutio, illud est metrum certissimum: & ideo sequitur, quòd unum; & indiuisibile sit metrum certissimum in omni genere. Indivisibile enim est duobus modis; uno mo- Indivisibile do indivisibile simpliciter: & isto modo dicimus deplorer. ue graue est respectu leuioris, & minus graue le- C unitatem esse indiuisibilem. Secundo modo dici tur indiuisibile persquandam imitationem,& isto modo ponimus indivisibile in continuis: sicut dicimus, quòd linea pedalis est indiuisibilis, non simpliciter, sed per quandam imitationem, & qua rum ad nos tale est indivisibile: & hoc quia si siat additio uel diminutio alicui magno, ficut stadio uel talento, magis latet, quam suffat in aliquo minori. Et ideo illud, quod est indivisibile secundu sensum:hoc est, illud, à quo non potest subtrahi, uel cui non potest addi aliquod sensibile, quod la teat; hoc ponitur metrum tam in humidis, quam

> inde cum dicit. Et motum simplici motu & uelocissimo.Paruis- TEX.3. simū enim hoc habet tempus. Qua propter in Astro logia tale unum principium & metrum. Mosu enips regularem supponunt, & nelocissimum eum, qui celi,ad quem alios indicant.

in liccis:licut est granum,& ordeum:quam in po

deribus, sicut est graue, uel leue; quam etiam in

magnitudinibus, sicut est latitudo, uel longitudo: H & tune omnes putant cognoscere ipsam quanti-

tatem, quando cognoscunt per hoc metrum. De

Exéplificat, quomodo est dare unum in moti- of in me bus, dicens: quòd omnes motus inferieres mélurá erbes esp tur motu diurno, qui quidem est motus simplicilsimus, & velocilsimus: patet, quia mensuratur à minimo tempore. Vnde Astrologi talem motum ponunt principium & metrum omnium motuum; supponunt enim motum cœli es

habens omné modum unitatis: quia regularitas sun fecudi est quædam unitas; & per istum modum judicant Astrologes de omnibus aliis motibus. Deinde cum dicit.

> Et in musica diæsi soquia minimum. Et in voce, ele mentum ut bac omnia unum aliquid mon sta ut com mune aliquid quod unum fed ficut dictum eft.

Exemplificat, quomodo illud, quod menfurat in sonis harmonicis, est unu& indivisibile, dices; p in mulica diælis, idelt differentia duoru fonoru semitonorum (tonus enim dividitur per duo femitona inæqualia) est primum, & mensura & fimiliter in uoce est aliqued unum, quod mensurat; & illud est minimum: ficut litera est m enfora fyllabarum, & fyllaba menfura dictionum; hoc autem unum non est quoddam commune, sed in B

Questio.

F

ķ

ter.

Formaliter

unoquoque genere est aliquod speciale unum. Quæreret aliquis, ad euidentiam litere, Vtrú ex mensura, quæ est in genere quantitatis, possit transferri ratio mensuræ ad alia genera, sicut dicit Philosophus? Videtur quod non: quia ratio mensuræ in genere quantitatis discretæ(de qua quantitate hic loquitur)est unum indivisibile.od non potest reperiri in quantitate continua, quia quantitas continua est dividibilis in infinitum:ero tale unum non potelt transferri ad continui. Præterea prædicamenta funt impermixta:ergo ra "f. no reali tio unius, que est in predicaméto quatitatis ad mi nus per reductionem non potest transferri ad pre dicamentum qualitatis, ergo ratio mensuræ non secundum quod est principium quantitatis discretz est, quòd illudvnum est divisibile omnino, ergo non potest transferriad motum diurnum: quia ille motus, cum sit de genere continuorum, dinisibilis est. Ad oppositum est Philosoph.Di cendum est, sicut dicit Philosophus; quòd ratio unius, qnod quidem est principium quantitatis di scretz, transfertur ad alia genera, & per conso-Proprieta - quens ratio mensura. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd quatuor funt proprietates huius principio unius, quod est principium quantitatis discretz, se cundum quas proprietates potest transferriad alia genera, nó tamen secundum omnes proprie tates ad omnia genera. Prima proprietas est, quòd omnia genera cognoscuntur differentia in speciebus ex quodam aspectu, quem habent ad unitatem:nam qui longiùs aspiciunt unitate, compositiores sunt; & qui propinquiùs, simpli+ ciores. Vnde duo termini adinuicem comparati, specie disferunt; quia aliter & aliter aspiciunt uni tatem: differunt etiam secundú compositionem, Differtis & simplicitate; quia longinquiùs & propinquiùs specifica nu aspicione unitate ergo unitas est, secundú quam refu, un accipitur tota differentia specifica numerorum; & secundú quam accipitur disterentia numerorum secundum compositius, & simplicius. Et fecundá islam proprietatem potest transferri vinum ad ens, quod mensurat omnia prædicaméta:leundu quòd dicinus, quòd substantia pri+

le uelocilsimum, & regularem, & per consequés A ma, sine primum ens est mensura omnium entiummam ipfum primum ens est prima unitas, & prima simplicitas; socundu quam accipitur dif ferenția specifica in omnibus entibus; nam Gcut numeri specie differunt, ex hoc quòd aliter, & aliter aspiciunt unitatem; ita similiter diuersa entia differunt ex hoc quòd aliter & aliter alpiciunt primum ensunde dux diuerfx species non sunt nisi duo aspectus diuersi ad primum ens. Sicut etiam duo numeri differunt secundum com politionem,& simplicitatem, ex hoc quòd longin quiùs,& propinquiùs aspiciunt unitatem:ita simi liter entia differunt secundum compositionem, & simplicitaté ex hoc, quòd longinquiùs, & propinquiùs aspiciunt primum ens. Debemus enim Oi ens, aliimaginari, quòd omne ens, aliud à primo, cadit ad à prime in quandam compositionem: quia omne ens aliud of copositi. à primo, compositum est: omnis autem compositio quédam numerum dicit:ipsum autem ens pri mum omnino compolitionis caret, & ideo unitas est. Habebit ergo se primum ens ad secunda entia, sicut unitas ad numerum : sicut enim unitas aspicit numerum, ita suo modo primum ens aspicit alia entia, & econuersò: sicut ergo in numero, numeri propinquiores uni, compositiores sunt, quam longinquiores; ita similiter entia qua tò magis sunt propinqua primo enti, minus com polita sunt, & minus cadunt in ratione numeri. Videmus enim, quòd aliqua entia componuntur ex potentia & actu: aliqua ex materia & fortrásfertur ad omnia genera. Preterea ró unius, 🍙 ma:aliqua ex partibus quantitatiuis , & una com politio semper est maior, quam alia. Isto etiam modo accipiendo proprietatem unius, dicimus quòd albedo est mensura omnium colorum;quia colores tantò nobiliores sunt, quantò magis ap-

> nium colorum, idelt specierum sub colore. Secunda proprietas est, quòd unum habet ra- Secuda pro tionem indivisionis: sicut multiplicitas est qua- prutas. dá diuiso, uel ex diuisione causatur : & secudum istá proprietatem unú transfertur ad alia genera; trásfertur.n.primò(ut iá dictú est) ad primú ens; quia primum ens, est ens indiuisum; & numerus transfertur ad alia entia, quia omnia entia a primo(ut iam dictum est)ponunt in quendam numerum; transfertur etiam secundum hunc unu, ad motum primi mobilis; numerus autem ad alios motus. Videmus enim, quòd uniformitas, & regularitas quædam indivisio est; si enim est aliquis aliquando uelocior, aliquando tandior, ex usio: @ boc difformiter se habet, & per confequens mo- multiformi do diviso; si autem semper esset sequè velox, ex tas dimsie.

propinquant ad albedinem: & tantò ignobiliò-

funt in æquali gradu; fed fe habent ficut magis, & minus: Ita quòd una semper est nobilior alte-

ra:magis autem, & minus nobile semper suppo-

nut aliquam specié nobilissimam in sali genere;

& ideo in colore est dare unam speciem nobilis-

simam,scilicet albedinem,quæ erit mensura om-

res, quantò magis remouentur. Debemus enim Octano hu-

imaginari, quòd species sub codem genere non 110.

# Metaphysicæ

hoc semper se haberet unico modo, & modo in E ultimum in resolutione, & prius in compositiodiuiso; motus enim diurnus se habet regulariter,. & ex hoc habet rationem indiuisi, & per consequens rationé unius; motus autem inferiores aliquando funt tardiores, aliquando uelociores; ex quo sequitur quòd habent rationem diuisi, & p consequens rationem numeri; primus ergo motus aspicit alios motus, sicut unitas aspicit nume rum. Vnde sicut de numeris iudicamus per unitatem, ita de motibus inferioribus iudicamus p motum primum; debemus enim imaginari, quòd omnia secunda teducuntur ad prima, ita quòd bi formia reducutur ad uniformia, & per ea cogno scuntur,& mensurantur;& divisa reducuntur ad indiuisa, & multa reducuntur ad unum.

prietas.

Tertia proprietas unitatis est, quòd est quædá 🗜 formalitas, applicabilis ad multas materias; eo co modo quo dicimus, unum hominem, uel unu equum, uel unam lineam; in talibus enim formalitas unitatis est tracta ad multa subiecta. Et sicut dico de unitate, ita dico de numero, quia numerus est quædam formalitas; quæ ad mul-tas materias contrahi potest : dicendo enim decem homines, decem equos, formalitatem denarii trahimus ad equos, & ad homines. Et secun dùm istum modum ratio unius, & etiam ratio numeri trahitur,& transfertur ad alia genera: intelligemus enim quòd ficut unum fimpliciter acceptum & formaliter, mensurat numerum simpliciter acceptum & formaliter; ita unum tractu ad talem materiam, menfurabit numerum in tali G materia:eo modo quo dicimus, quòd unctia men furat libram:unctia enim habet rationem unitatis; libra autem respectu eius habet rationem numeri:& eo modo quo dicimus, quòd motus regularissimus mensurat alios motus irregulares: nam regularitas est quedam unitas:unde motum regularem mensurare motum irregularem, idem est, quòd unum in tali materia, mensurare numerum in tali materia.

Quarta proprietas unius est, quòd ad ipsum stat tota resolutio numeroru : ita quòd est primu in compositione, & ultimum in resolutione. Et se cundá istam proprietatem transfertur ratio unius ad aliqua alia genera: transfertur enim ad genus continuorum: in genere enim continuorum ponimus aliquam mensuram, ad quam stat tota resolutio continui:sicut in lineis ponimus linea pe-Notandum tamen, quòd resolutionem stare ad aliquod minimum, hoc potest intelligi Refolutio - duodus anduos infinitum, not potent internge mem esse ad duodus modis; uno modo quia illud est simplicialiqued mi ter indiuisibile; & tale minimum non potest powimi, stat ni in continuis:quia si poneretur continuum pol duplicuer. set resolui ad indiuisibilia, quod est impossibile; quia is resolueretur ad indivisibile, componeretur ex eis. Alio modo potest poni minimum, ad quoditat resolutio quantum ad nos: & isto modo ponituraliquid indiuisibile in genere continuorum; eo modo quo ponimus lineam esse indivisibilem. Et secundum istum modum, quo unu est

ne; ponimus etiam unum non solum in compositione quantitatiua, sed etiam in compositione es fentiali: dicimus enim quòd compositum resolui tur in materiam & formam, quia respectu compoliti habent rationem unius, & rationem menfuræ. Ad primum argumentum dicendum est, Adarra quòd licèt in continuo non sit dare indivisibile, & minimum; & hoc quia est divisibile in infinitum, tamen est ibi dare indivisibile quantum ad nos. Ad secundum dicendum est, quòd non est impossibile, quòd realitas unius prædicamenti in duat modum alterius : eo modo quo dicimus, 🧇 albedo, quæ realiter est in prædicamento qualitatis, potest induere modum quantitatiuum, inqui tùm suscipit magis & minùs:quia(ut dictum ell) magis & minus sunt modi quantitatiui. Ad ter tium dicendum est, quòd licèt motus primi mobilis sit divisibilis, tamen inquantum est regularissimus induit rationem unius, & quantum ad hoc habet rationem indiuisibilis.

Non semper autem numero unum metrum; ne- (aþ.3 rum aliquando plura:ut dieses due, que non secundum auditum, sed in rationibus: & noces plures, quibus mensuramus. Et diameter duobus mensuratur, & latus, & magnitudines omnes.

Hic ostendit, quòd nó semper metrum, quod mensurat, est idem numero; sed aliquando plurifi catur. Et diuiditur in duas partes, quia primò facit, quod dictum est: secundò concludit, quæ di-Cta sunt de metro, & mensura, ibi [Sit itaque metrum] Dicit ergo primò, quòd non semper metrum, quod mensurat, unum elt; sed aliquando mensurantia plura sunt: sicut in melodiis duo diæfes, idest duo semitona, quæ non distinguitur propter sui paruitatem à sensu auditus, sed à ratione, quæ ponit differentiam inter unum semitonum & alium. Hoc etiam est in uocibus, scilicet quòd sunt ibi duæ mensuræ: uidemus enim, quòd pes & fyllaba menfurant carmen & ucrfum:uidemus etiam, quòd dux syllabæ, quarum una est breuis, & alia longa; mensurant pedem; eo modo quo dicimus, quòd aliquis pes constat ex duobus longis, & aliquis ex una longa, & dua bus breuibus;& sic de aliis. Hoc etiam quòd sint dux mensura unius, habet ueritatem in quantita tibus:uidemus enim aliquando, quòd una quantitas per duo cognoscitur; sicut quantitas diametri arcualis potest mensurari per plura latera ex agoni, descripti infra circulum: latus etiam exagoni,& quælibet alia magnitudo fimul aliquando non potest inueniri nisi per duo. Deinde cum dicit.

Sit itaque metrum omnium, quod unum:quod co gnoscimus, ex quibus est substantia, dividentes autem secundum quantitatem, aut secundum speciem. Et ideo quod unum, indiuisibile; quia quod primum singulorum indivisibile. Non similiter autem come indinisibile, ut pes, & unitas: sed hoc quidem omninosillud uerò indivifibile ad sensum nolvit; sicut di-

libile.

Concludit, quod dictum est ex præcedentibus de metro, & mensura, dicens: quòd dictum est, quòd metrum est unum, & habet rationem unius: cuius ratio est, quia illud unu est, ad quod terminatur diuisio, & resolutio: non potest autem terminari divilio & resolutio nisi ad unum. Ista autem, ad que terminatur divisio rei, sunt illa, ex quibus est res, & in que res dividitur, sue secundùm diuisionem quantitatiuam, siue secund ùm divisionem, quæ est secundum speciem: sicut cópositum dividitur in materiam & sormam, quæ diuisio uocatur diuisio qualitatiua : & quia ad illud unum stat divisio;ideo indivisibile est primu respectu omnium, que sunt in illo genere. Hoc R autem indiuisibile non similiter est in omni genere:aliquando enim istud indiuisibile est indiui fibile simpliciter: aliquando autem quantum ad nos tantum. Exemplum de utroque: dicimus enim, quòd unitas est quoddam indivisibile: dici mus enim, quòd pes est quoddam indivisibile so lùm quò ad nos, & secundùm institutionem no-Rram:sic instituimus, quòd linea pedalis mensuret lineam. Quod autem pes non possit esse indi uisibile simpliciter, patet: quia continuum est; có tinuum autem diuidi potest.

Doofie.

Epilogus,

Tex. 15. ug.

pore.

Solutio pro pria,

Quareret quis, Vtrum mensura possit plurifieari, sicut dicit Philosophus? Videtur quod non, quia secundum Philosophum Quarto Physicorum, non est dare duas mensuras fimul, sicut duo tempora; nisi una contineat aliam, sicut annus có tinet dié. Præterea oia mensuratur minimo sui generis, sed minimum nó potest esse nis unum; quia quod per superabundantiam dicitur, uni so li conuenit. Ad hanc quæstionem respondet bre-Solutio Auer uiter Commentator: dicit enim, quod possunt elrois.4.Phy. se duz mensurz eiusdem, si una resoluitur ad a-Cap. de tem liam, sicut maior resoluitur ad minorem, sicut neumeta composita mensurantur per plus uno neumate: & similiter uersus & carmen mensurátur per pedem & fyllabam : ita tamen quòd pes resoluitur ad syllabam: & sic licet ibi sit mensura maior,& minor;tamen illa menfura, ad quam stat tota resolutio, una est: sicut dicimus, quod libra mensurat,& etiam unctia; sed tamen quia libra habet rationem mensinrati, quia mensuratur D per unciam;ideo dicimus, quòd illud, quod men Tarat tantum,& non menfuratur, est tantum unum, scilicet unctia. Possumus autem & planiùs dicere, quando quæritur, Vtrum mensura plurificetur:dicemus enim, quòd aliquando men fura de fe una est,& tamen accidit, quòd multi-Mensuram plicetur, quia in alio recipitur: sicut albedo est dwerfimede menfura omnium colorum,& albedo una effeucotingit mul tia est, & una quidditas: accidit tamen sibi, quòd multiplicetur, inquantum in alio recipitur : si enim albedo non esset quidditas recepta,nó multiplicaretur: fed quia est recepta in materia, ideo multiplicatur secundum multiplicationem mate

Hum est iam . Nam forsan omne continuum est diui A riz; & ideo illa mensura, que est mensura omniu entium, scilicet entitas prima, est tatum una, quæ non potest multiplicari: & hoc quia entitas prima nullo modo recepta est in alio. Alio modo contingit, quòd quidditas mensurz est quidditas recepta, sed tamen non est multiplicata; & hoc quia non est recepta, nisi in una materia, & in uno subiecto. Debemus enim imaginari, op quidditas in una materia habet unum modum essendi:in diuersis autem materiis habet diuersos mo dos essendi:& sic secundú diversas materias mul tiplicatur. Si ergo contingit, quòd quidditas non recipiatur, nisi in una materia; non erit nisi una; sic autem comingit in quidditate mensura, quas est tempus; nam si contingeret, quòd quidditas temporis esset quidditas recepta in omni motu, oporteret quòd essent diuersa tempora, & per consequens diversæ mensuræ, secundum diversitatem motuum: sed quia quidditas temporis solùm est quidditas recepta in motu primi mobilis;quidditas temporis est una numeraliter, & ra tio mensuræ tantum una est. Tertio modo ali quando contingit, quòd menfura multiplicatur, quia non accipitur mensura prima, ad quam stat tota resolutio: nam si acciperetur mensura prima, non esset nisi una. Videmus enim, quòd ternarius mensuratur per binarium, & etiam menfuratur per unitatem; & ita eiusdem sunt plures mensuræ;sed tamen non primæ,quia prima men fura in tali genere non est nisi una, uel unitas; un de secunda mensura, scilicet binarius ad unitaté resoluitur;& sic prima mensura, scilicet unitas tã tum una est. Et hoc est quod dixit Commenta- Vbisupra. tor, quòd postunt esse duz mensurz eiusdem, sci licet maior,& minor ; ita quòd maior refoluitur ad minorem. Quarto autem modo aliquando contingit, quòd mensura multiplicatur, quia unu non mensurat, nisi reiteretur & replicetur; & hoc modo dictum est in litera, quòd latus exagoni p sui replicationem mensurat diametrum.

> Quinto modo contingit, quòd multiplicetur me fura; quia esse mensurati consistit in quadam copolitione;& quia cognitio sequitur esse, non potest cognosci esse illius compositi, niss per plura, ad quæ resoluitur esse illius compositi. Et hoc est uerum tam in compositione essentiali, quam compositio in compositione quantitatiua; in compositione dupler. quidem essentiali non possumus, cognoscere ipsum compositum, nisi cognoscamus principia componentia; sicut principia, quæ sunt materia, & forma, uel potentia & actus; unde potentia & actus aliquo modo funt menfura rei, compofitæ ex potentia & actu. In compositione auté quantitatiua, quia aliquando una quantitas ex duabus quantitatibus cognolcitur, ficut quantitas quina rii ex notitia binarii & ternarii; & hoc modo dictum est etiam in litera, quòd notitia dictionis ha betur ex notitia syllabarum. Ad argumentum Adargum. primum dicendum est, quòd non est simile de té pose & aliis meniuris, quia (ut dictum est) tem-

# Metaphysica

pus est mensura recepta in uno motu, & ideo no E remus, quod numerus mensurat numerum à qui mult iplicatur . Ad secundum dici potest, p non est dare nisi unum minimum in uno genere & ordine: in diuersis autem ordinibus possunt dari diuerfa minima, ficut aliud est minimum in continuis, & aliud est minimum in discretis : cu ergo ca, que mensurantur ab uno, sint infravnum ordinem, uidetur quòd non possint habere nisi unum numerum. Sed tamen aliquando contingir, quòd illud minimum de se est unum, sed tamen multiplicatur propter materiam, in qua reci pitur, sicut dictum est de albedine: aliquando có tingit, quòd esse mensurati consistit in quadam compositione; quæ quidem compositio respicit duo minima, hoc est resolubilia; & tamen illa mi nima non sunt propriè unius ordinis, sed sunt diuersarum rationum: & isto modo dicimus, quòd materia & forma funt duo refolubilia, quæ ueniunt ad esse compositi; & quia sunt diuersarum rationum, non est possibile, o multiplicentur.

Semper autem cognatum est metrum: magnitudinum quidem enim magnitudo: & secundum unuquodque, longitudinis longitudo, & latitudinis lati tudo, vocis uox, gravitatis gravitas, unitatum unitas. Sic enim oportet accipere: sed non quod numeroru numerus. Et quidem oportebat si similiter, sed non similiter dignificant, sed ac si unitatum unitases dignificarent metrum sed non unitatem. Nume rus autem pluralitas unitatum eft.

Postquam ostendit, quòd metrum unum est; hic oftendit, quòd iftud unum eftvnigencum me surato, dicens: quòd metrum semper cognatum G est, ut unigeneum mensurato: dicimus enim, op Metram z magnitudinum mensura est magnitudo,& simimigeneum liter longitudinum longitudo, & latitudinis latimenssurato. tudo, & uocum uox, & grauitatis grauitas, & uni tatum unitas. Videtur enim, quòd unitas sit men fura unitatum, id est numerorum, non autem o numerus lit mensura numerorum;quia omnis nu merus elt refolubilis, unitas autem non: & ideo unitas habet rationem primi, & per consequens rationem mensuræ:non sic autem numerus: sed .tamen si uolumus obseruare unigeneitatem inter mensuram & mensuratum; ita quòd similiter dicantur;oportebit dicere, quòd numerus est mé sura numerorum, & non unitas: quia unigeneitas est inter numerum & numerum, magis quam H inter unitatem & numerum: & sic uidetur, quòd numerus magis habeat rationem mensura, qua unitas:quod tamen falfum est: quia non est æquè dignum numerum esse mensuram, sicut unitate: nec ista unigeneitas debet aliquem mouere, quia non debet esse unigeneitas in omnibus; dicere enim, quòd numerus est magis mensura, quàm unitas propter unigeneitatem; idem est quòd dicere, quòd unitatum est magis metrum unitates & numerum; quia numerus non est nisi collectio unitatum. Notandum est, quòd si attenderetur unigeneitas & conuenientia inter mensurá & meniuratum per omnem modum; magis sice

quòd unitas: hoc autem dicere, scilicet quòd nu merus magis habet rationem menfuræ quam unitas, idem est quòd dicere, quòd unitaces magis habent rationem menfuræ quam unitas, quia unitas & numerus idem funt. Quòd autem unitas & numerus magis habeant rationem mensura, quàm unitas, hoc falfum est: & hoc quia unitas eadem respectu numeri & respectu unitatum ha bet rationem primi mensurantis:non ergo debet attendi inter menfuram & menfuratum uniformitas per omnem modum; sed uniformitas, quæ attenditur inter menfuram & menfuratum est folum uniformitas cuiuldam ordinis; sicut naturali ordine magnitudo mensurans, & magnitudo mensurata uniformia sunts& ideo illa, que sút infradiuerfos ordines, feipfa non menfurant ; ficut albedo nunquam menfurat sapores, sed solu colores. Et secundum hoc unites est magis menfura, quam numerus; & hoc quia naturali ordine totus ordo numerorum oritur ab unitate, & ad cam resoluitur; ut autem hoc meliùs uideatur.

Quaritur, Vtrum mensura sit semper unigenea mensurato? Videtur quòd non: uidenius enim, quòd primum ens est mensura omnium Quefin entium; & tamen non est unigeneum omnibus entibus; quia omne unigeneum uniuocum est; inter primum autem ens,& alia entia non est vniuocatio. Præterea, illa propriè sunt unigenea, qua sunt unius rationis; mensura autem & mensuratum non semper sunt unius rationis; uidemus enim, quòd albedo est mensura omnium colorum; albedo autem cum aliis coloribus non est unius rationis. A'd oppositum est Philoso. Ad hanc gónem dicédum elt, quinigeneitas elt quædam unitas; quærere ergo quam unigeneita tem habet menfura & menfuratum; idem eft, op quærere, quam unitatem heat mensura & mensu Ad quod dicendum est, quòd ista unitas non potest este unitas omni modo uniuocationis; nam illa, quæ funt uniuoca, funt unius rationis; que autem funt unius rationis, non est ma ior ratio, quòd unum sit mensura alteriùs, quàm econuersò; ex quo enim unam rationem participant, si uni conuenit ratio mensura, & reliquo; & fimiliter si uni convenit ratio mensurati, & reliquo; non ergo unitas, que est inter mensuram & mensuratum, est unitas uniuocationis omni modo. Nec potest esse unitas nominis tantum, quæ uocatur unitas aqniuocationis: quia si hoc esset, tunc mensura & mensuratum essent æquiuoca; quod non est possibile; simpliciter enim mensura attributionem habet ad mensuratum; unum autem æquiuocorum non habet attributionem ad aliud; ergo non est unitas rationis tantum; restat ergo iuuenire aliam unitatem ab his duabus inter mensuram & mensuratum. Ad cuius eui- Pair dentiam notandum est, quòd unitas analogiæ no logue que ell unitas æquiuosationis, nec unitas noministátùm; led tenet quendam gradum medium inter

uniuoca;

cialissima

uniuoca, & equiuoca; similiter unitas generis no A cudum patet, quia unigeneitas (de qua loquimur est propriè unitas uniuocationis, quia (sicut pro-Pninocatio batum est in Septimo Physicorum) uniuocatio proprie est proprie non est nissin specie specialissima. Nec Fide 7. Ply quia ea, quæ conueniunt in genere physico, mafic. 24. & gis conveniunt, quam æquiuoca. Potelt tamen re duci unitas generis ad unitatem analogiæ: dicemus enim, quòd inter mensuram & mensuratum. aliquando est unitas analogia, aliquando est unitas generis; quando enim dicitur, quòd ens primum est mensura omnium entium; non potest di. chquod inter mensuram & mensuratum sit unitas generis, quia ens primum non est in genere: . est ergo ibi solum unitas analogie, quia omnia en tia attributionem habent & analogiam ad ens p in duas partes, quia primò facit, quod dictum est: primum:quando etiam dicimus, quòd exempla-, tum mensuratur ab exemplari: ibi est unitas analogiz, & non est unitas, quz est inter mensuram & mensuratum: quia exemplatum: omne habet analogiam & attributionem ad exemplar. Aliquando auteminter mensuram & mensuratum est unitas generis; sicut inter albedinem mensura tem, & alios colores mensuratos est unitas generis. Debemus enim imaginari, quòd inter menfuram & mensuratum est semper aliquis ordo:un de corum, quæ nullum ordinem habent adinui-Romenson cem, unum non est mensura alterius: similiter in per accidens ordinatis unum non est mensura al terius, quia inter mensuram & mensuratum opor tet quòd sit ordo, & ordo per se: & ideo quia indi uidua materialia ordinem habent adinuicem aced dentalemideo unum non est mensura alterius:iu speciebus auté, quia ibi est ordo per se, potest es so ratio mensura & mensurati. Hic autem ordo. Ordo per se per se potest causari duobus modis: uno modo quia iste ordo est infra unitatem analogiz: & boc modo dicimus, quòd ordo per se est omnium en tium ad primu ens. Alio modo potest causari iste: ordo per se ex boc, quòd illa, qua ordinatur, sunt infra unitatem generis; illa enim, quæ funt infra unam speciem, non habent ordinem nisi acciden talem; & ideo unum non mensurat aliud propriès. sed species, que sunt infra unum genus, habent: ordinem essentialem, & ideo una species potest, offe mensura aliarum specierum: sicut albedo est mensura omnium colorum, non autem est men- D sura saporum: quia sapor & color sunt infra duo. genera, & per consequens infra duos ordines, & infra duas attributiones:menfura autem & menfuratum funt infra unum ordinem. Notandum tamen, quòd quando dicitur, quòd mensura & mésuratum sunt intra unum genus, accipitur uni tas generis largo modo, secundum quòd est quid. commune ad aliquid, quod est directe in generer nam nos uidemus, quòd unum mensurat numerum:unum autem indirecte est in genere,numerus autem directe. Ad argumentum patet, quia hic non requiritur nisi unitas analogiz, que potost esse inter ens primum, & alia cutia, Ad sea

hic)nó est unitas speciei, sed est unitas analogia, uel generis. Deinde cum d.

Et scientiam autem rerum metrum dicimus , & TEX.5. sensum propter idem, quia cognoscimus aliquid ipsis; sed mensurantur magis quam mensurant. Sed ac cidit nobis, ueluti si alio nos mensurante, agnoscamus quanti sumus, per cubitum ad tantum nostri adiicere. Prothagoras uerò hominem ait omnium esse metrum, ac utique si scientem diceret aut sentientem. Hos autem, quia habent, hic quidem sensum,ille uerò scientiam, que dicimus esse metra eo-... rum,qua subiiciuntur. Nihil itaque dicentes super-

abundans, uidentur aliquid dicere.

Remouet errorem quorundam. Et diuiditur secundo summatim epilogat ea, quæ dicta sunt Explodutur de natura unius, ibi[ Quod quidem igitur uni el- orror. se.] Ad euidentiam primi notandum est, quia dictum est, quòd per metrum cognoscimus men suratum, posset aliquis credere errans, quòd quia per scientiam nos cognoscimus res exteriores, co scia esset mensura reră exterioră:&quia p sensus cognoscimus sensibilia, posset aliquis credere, o sensus esset mensura sensibilium: utrunque tamé falsum est, quia nec scietia mesura est intelligibi lium, nec fensus sensibilium: immo magis econ- Sensibile uersò sensibile est mensura sensus, & intelligibi-sensus, intel le est mensura intellectus: ita quòd intelligibilia lectus mess & sensibilia sunt quædam extrinseca, quæ quasi passunt. appolita nobis, mensurant intellectum nostrum & sensum. His uisis, patet litera: dicit enim quòd quia per scientiam cognoscimus scibile, ideo dicimus scientiam esse mensuram scibilium: & pro pter eandem causam dicinius, p sensus est menfura sensibilium; quia per sensus aliquid cognosci, mus. Sed tamen econuersò est, quia scietia & sen. sus magis mensurantur, quam mensurent: accidit enim nobis mensurari à scibili & à sensibili:uelut, si alio nos mensurante per cubitum extrinsecu, applicatum ad quantitatem nostram, cognoscamus quanti sumus;ita similiter per res exteriores, nobis appositas, mensuratur intellectus, & sensus noster, quia sensus & intellectus mensurantur. Error Py-Ideo errauit Pythagoras, qui posuit, quòd homo thago alias est mensura omnium : est enim mensura sensibilium per sensum, intelligibilium per intellectum. Pythagoras autem sic dicens, nihil dicebat, cum tamé uideretur dicere aliquid magnum & super abundans:benè dico, quòd nihil dicit, quia non, est nerus, quòd sensus & intellectus mensurent, fed magis menfurantur.

Quareret aliquis, Vtrum intellectus nofter me Quefie. suretur à rebus, uel mensuret ipsas res? Dicendu elliquòd intellectus noster mensuratura emensu rat. l. li accipiamus, mensuram largo, modo pro cognitione. Hanc autem seritatem possumus ue nari duobus modis: unus modus est ex habitudi- Primus me ne,quæ est inter esse in conceptu,& esse in esse- dus. Qu. Ad cuius cuidentism notandum est, quòd

duplicater

caufatur .

# Metaphylica

naturalibus: nam in rebus artificialibus esse in esfectu, oritur ab esse in conceptu, quia artisicialia Vide Aver. oriuntur ab intellectu, uel conceptu artificis: & phy. 5 1.00 ideo in artificialibus esse in conceptumensurat sulib.destr. esse in essectu: unde domus in mente artificis, disput. 10. mensura est domus, que est in materia. In rebus 13 fol. 3.du autem naturalibus, quia res naturales non causan tur ab intellectu nostro, sed magis econucrsò (có ceptus enim noster causatur à rebus naturalibes) ió in talibus esse in effectu est magia causa ipsius esse in conceptu, quam ecouverso: concepsus .n. noster est uerus, quia conformatur rebus naturalibus; non autem res naturales sunt ueræ, quia co formantur nostro conceptui. Si tamé res natura les ueræ sunt ex hoc quòd conformantur alicui F intellectui oportet quòd ille intellectus sit menfura rerum naturalium; talis aut est intellectus di uinus: & ideo talis intellectus diuinus est mensu ta omnium rerum.

Secundus medus.

Scds modus accipiédi hác ueritaté, est ex habitu dine, quæ est inter poiam actiua, & palsiuam. Ad cuius euidentia notadu est, quidquid est in po tétia passiua, sub aliquo mó prioritatis est in po tentia actiua, quia nihil est in passiuo uel passibi li,quòd non aliquo modo oriatur ab actiuo: cum ergo mensura habeat rationem prioris, & menfuratum rationem posterioris; magis dicemus, p potentia actiua sit mensura potetiæ passiuæ, qua econuersò: cum ergo obiectum moueat intelleaum nostrum, & sensum; & intellectus & sensus G moueantur; magis dicemus, quòd obiectum intelligibile est mensura intellectus, quam ecouersò. Deinde cum dicit.

Q nod quidem igitur uni esse maxime est secun- i dum nomen, quod determinat metrum quoddam, et maxime quantitatis, deinde qualitatis, palàm: Erit !! autem tale hoc quidem si est indivisibile secundim quantitatem, illud autem si secundum qualitatem. Propter quod indivisibile est, quod unum, aut simple citer, aut inquantum unum.

Epilogat, quæ dicta sunt de ratione unius dicens:quod dictum est, quod ratio unius, & esse eius est, quòd sit quoddam metrum. Dictum etias est, o ratio mensura & metri primò est in quantitate, deinde in aliis prædicamentis, sicutin præ H dicamento qualitatis. Dictum etiam est, o illud unum indivisibile est uel secundum quantitaté, quando est in prædicamento quantitatis; uel secundum qualitatem, quado est in qualitate: istud: etiam indivisibile est uel simpliciter, uel ad minus inquantum unum. Notandum, quod potest. contingere, quòd aliquid est divisibile, quod tamen inquantum unum est indiuisibile : sicut li-i nea pedalis ponitur quoddam unum ad mensurádum lineas, que cum fit quoddam cótinuum, diuisibile est, inquantim tamen habet ratiouem unius, indiuisibile est;si enim debet diuidi, hoc a inquantùm potett habere rationem: numeri<sub>te et</sub> Vnde si reperiatur aliquod unum, quod nullo mo

aliter est in rebus artificialibus, & aliter in rebus E do possit habere rationem numeri ; illud est simpliciter indiuisibile: si tamen reperiatur aliquod unum, quod possit habere rationem numeri; licet inquantum unum sit indiuisibile, tamen inquantum potest habere rationem numeri divisibile é.

> Secundum substantiam nerò & naturam queten TEX.1. dum est, utro modo se habeat; quemadmodum in du bitationibus trastauimus, quid quod unum est, & quomodo oportet de eo suscipere, utrum uelut substa tia aliqua existente ipso uno, sicut Pythagorici dicunt prius, & Plato posteriù s: aut magis supponitur aliqua natura. Et quomodo oportet notius dici & magis, sicut qui de natura. Illorum enim alius dixit amicitiam effe quidem unum, alius aerem, alius infi

Postquam ostendit, quòd proprietas uniusest, quòd sit mensura, & quòd transferatur ad alia ge nera: hie quærit Philosophus, Vtrum possit repe- An dans riri aliquod unum, quod fit menfura omnium fub Rantiarum,& omnium entium:illud enim, quod fit majora est mensura substantia, est mensura omnium en tium; quia ratio entis primò & princ ipaliter repe ritur in substantia. Ad euidentiam autem huius Capituli notandum est, quòd ubicunque potest: reperiri numerus, & ordo per se; potest reperiri aliquod unum, quod mensurat omnia, quæsunt infra illum ordinem: unde quia infra colores potest reperiri numerus specierum per se ordinata rum, ideo potest reperiri unum, quo possunt mésurari omnes colores: & huius ratio est, quia cum omnis multitudo reducatur ad unum, oportet op ubicumque est aliqua multitudo ordinata per se, quòd sit aliquod unum, quod sit mensura alicuius muhitudinis: & quia in quolibet genere est dare aliquam multitudinem & aliquem ordinem per se:ideo oportet quòd in quolibet genere sit aliquod umum, ad quod reducatur tota multitudo. Appello autem genus largo modo, pro quali bet manerie universaliter:eo modo quo dicimus. quod alius ordo est in sonis, & alius in ponderibus, & sic de aliis. Necessitas ergo ponendi unum est, quòd reperitur aliqua multitudo per se: ordinata, & effentialiterromnis autom talisad unum reducitur. Et similiter necessitas ponendi: diuersum unu, est diuersus ordo, & diuersa multitudo. Si ergo necessitas ponendi unum est ordo essentialis, cum omnia entia formalia ad inuicem: ordinentur essentialiter, oportet dare aliquod unam, quod non folum respiciat ordinem huius generis, uel illius, sed ordinem totius entis. Videmus enim, quòd ordine essentiali super sorma elementarem est forma mixri, & super sormam mixti forma uegetabilis, & super formam uege. tabilem forma sensitiua, & super formam sensiti uam intellectiva: & lic ascendendo, oportet deue nire ad aliquod unum, quod sit mensura totius: multitudinis: quia ergo in ordine totius entis elt dare aliquod unum, ideo Philosophus hic quarit de illo uno, Vtrum scilicet sindare aliquod unum respectuomnium entium, & respectuom-

nium

in unoquoque genere? Et dividitur in duas partes, quia in prima parte quærit quæstionem, & sol uit eam:in secunda parte quia fecit mentionem de ente & uno, maniscestat quo se habent ens & anum ad inuicem, ibi[Quia uerò idem] Prima in duas, quia primò quærit quæstionem, in qua quæ ritur, Vtrum unum, quod ponitur mensura entium, debeat poni, sicut ponebant Antiqui? in se-«unda parte oftendit, quomodo impossibile est, quòd sic ponatur: in tertia parte probat, quòd sicut in quolibet genere est dare unum: ita est dare unum quod est mensura omnium entium. Secunda ibi [Si itaque nullum.] Tertiaibi [Adhuc autem similiter.] Dicit ergo primò, postquam dictum est de uno, uidédum est de uno, quod est in substantia, Vtrum sit dare aliquod unum, quod sit substantia omnium rerum: quæ quidem qó mo ta est in Tertio: est.n. qo quidem, quid est unum in substantia: & Vtrum suscipiendum est de eo, sicut dixerunt Antiqui, Vtrum. s. hoc unu sit quedam substantia separata per se subsistens, sicut di xerunt priùs Pythagorici, & poltea Platonici: aut Vtrum ista sit sicut dixerunt Naturales: dixerunt enim, quòd illi uni supponitur aliqua natura: ita quòd illud unum non est separatum, sed est in alíqua natura fenfibili, ad quam ficut ad quoddam prius,& ad quoddam notius reducitur illud unū: Opinio An- hoc autem unum ab aliquibus Naturalibus diciziqueră de tur amicitia; & hoc secundum Empedoc.qui posubstantia suit quatuor eleméta principia materialia, & duo . Phys. tex. agentia, scilicet amicitiam & litem; sed tamen co.6. co in- quia agens est ante passum, ideo naturam istius unius attribuebant primo agenti, & non principio materiali: & quia inter agentia amicitia excedit odium,ideo unum attribuebant amicitiæ, & non odio. Alii autem naturales dicebant, quòd hoc unum, quod quæritur, est aer: sicut illi, qui ponunt, quòd aer est tota substátia corum, quæ sunt. Alii autem posuerunt, quòd illud unum est infini tum quoddam: sicut illi, qui posuerunt infinitos athomos, sicut Democritus, uel infinitas partes si milares sicut Anaxagoras. Notandum est, quòd maria d sub sicut se habuerunt Antiqui ad substantiam rei & stantia rei necessarium, ita se habuerunt ad hoc unum. Ad i medii pro substantiam autem reise habuere antiqui diuersi modè: dixerunt enim quidam, sicut Platonici, co substantia rei est quidditas separata: quia sicut hu manitas hominis est humanitas separata, qua uocabant per se hominem, ita substantia omnium entium est entitas separata & unitas, quam uocabant per se ens, & per se unum: & ideo dixerunt, quòd illud unum, quod quæritur, quod est mensu ra omnium entium, & maximè entis, quod est sub stantia, est unum, quod est separatum. Alii autem dixerunt quòd tota substantia entium estaliquod corpus sensibile:sicut tota natura entium est aer, uel aqua, quia ponebant, quòd substantia rei ex materia est: & ideo si res fiunt ex aere, tota substă tia rei é aer: & si ex aqua, tota substátia rei é aqua:

nium substantiarum; sicut oft dare aliquod unum A & quia (secundum cos) non est dare nisi eus sensi bile,ideo ponebant, quòd substantia omnium en tium erat materia, ex qua fiebat ens sensibile, & per consequens totum ens: quia secundum eos ens sensibile, & totum ens convertuntur. Et isti naturam unius attribuebant aeri, uel aqua, uel ali cui alteri naturæ sensibili, ex qua dicebant omnia fieri. Qui autem dicebant, quòd substantia entis funt infinitæ partes similares, uel infiniti athomi, isti unum attribuebant infinito. Deinde cum d.

Si itaque nullum uniuersalium esse substantiam est possibile, sicut in sermonibus de substantia, & de ente dictum est. Nec ipsum hoc substantia, nisi unum aliquid preter multa possibile est esse: commune nam que:Sed si ut prædicatum solum, palam quòd neque ipsum unum. Nam ens & unum universaliter prodicantur de omnibus maxime: quare nec genera natura quadam, & substantia separabiles ab aliis funt.Nec unum genus contingit esse propter easdem causas;propter quas quidem,nec ens, nec substantia.

Oltendit, quòd non potelt poni istud unum, si cut ponebant Antiqui, & maxime sicut ponebat Plato: & est ratio ipsius talis. Vnum, quod quari- Lupus anti tur, substantia est; unum autem, quod ponitur à quert cire Platone, est ipsum universale, sed universale substantia non est, ergo unum positum à Platone, no est unum, quod quæritur : Quod auté universale non sit substantia, probat: quia esse substantiæ est esse in essectu,& non in conceptu,esse autem uni uersalis est esse tantum secundum prædicatione, & per consequens non est nisi esse in conceptu . Et hoc est, quod dicit litera: quòd si nullum uniuersalium substantia est, sicut dictum est in sermo nibus Septimi Libri, in quibus fit métio de ente, Tex. 6.45. & substătia, nec ipsum unum, quod ponitur à Pla or unde. tone quoddam uniuerfale, erit substantia; quia si uniuersale esset substantia, esset quoddam per se subsistens præter muka, quod haberet esse in esse ctu; quod non est uerum: quia ipsum uniuersale est quoddam commune secundum prædicationem; & ita suum esse est esse in conceptu; si autem ipsum prædicamentum, & ipsum universale non sunt substantia, quia suum esse est in prædicari,& in dici; manifestum est, quòd nec ipsum ens universale est substantia; & hoc quia ens & unu conuertuntur, & ens & unu sunt quæda uni uerfalia, quæ de multis prædicantur: (i ipfum ens & unum eo ipso qui uniuersalia quadam de multis prædicantur: & si ipsum ens & unum eo ipso ช universalia, non sunt quedam substantiæ in eftectu separabiles; manitestum est, op ncc ipsum genus propter eandem causam substantia é; quia ipsum genus universale est.

Quareret quis. Vtru illud unu, quod quaritur, Qualio. qđ est mensura osum entium, possit poni unu se paratu universale, sicut ponebat Plato? In hac qo ne duo sunt uidenda; primò.n. uidendum é, Vtrû hoc unu, quod ponitur mensura entium, deat esse separatum: secundò supposito o sic, uidendum é, Vtrum hoc unum debeat dici uniuerfale?

Digitized by Google

er inde.

## Metaphysicæ

Artic. Y.

sibile.

unum, quod quæritur, quod debet poni mensura omnium entium; debet poni ens separatum, & nó ens in materia:quod patet duplici uia. Prima uia Pหนั, quod talis est:illud unum, quod quæritur, est illud unu, quod est mensura omnium entium: nullum auté tiu, è ens se ens potest esse mensura omnium entium, nisi illud ens, ad quod habent analogiam & attributio nem omnia entia: tale autem ens non potest esse ens in materia; omne enim ens, quod é ens mate Ens natura riale, est ens possibile; & per consequens cu ens le i ens pos possibile sit ens reductum, ens materiale est ens reductum: & quia ens reductum impossibile est

quòd sit primum in tota analogia entium: si enim esset primum, esset ens non reductu: si esset mate riale & possibile esset reductum; & sic esset redu F ctum, & non reductum: Et ideo eo ipso quòd tale ens, quod quæritur, est ens, quod est primum intota analogia entium; oportet quòd sit ens, quod est necesse esse : quia si esset possibile, non esset primum ens: eo ipso autem quòd hoc ens est necesse esse, oportet quòd sit sparatu à materia; quia necesse esse non est esse receptum in materia.

Secunda via. Secunda uia ad hoc ostendendum est ex hoc, q illud unum, quod quęritur, est illud, a quo incipit numerus entium, numerus autem non incipit nifi ab ente separato. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd ita suo modo imaginandum est de uno, quod quæritur, sicut de uno, quod est in quo libet genere, de quo iam dictum est:unum aute, quod est in genere, sic se habet, quòd ab eo gradatim & ordinatim est numerus illius generis:sicut quia albedo est unumin coloribus, ideo secundùm quòd colores gradatim,& fecundùm 🔈 nobiliùs & ignobiliùs respiciunt albedinem, secundum hoc causatur numerus colorum. Similiter unum hoc, quod quæritur in entibus, debet ef Le unum, a quo gradatim descendat totus numerus entium: hoc autem non pot esse niss ens sepa ratum; quia ens coniunctum cum materia non potest esse primum, a quo descendat totus nume rus entium. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd duplex est numerus, materialis, & formalis: de numero materiali non loquimur, sed de formali:numerus autem formalis est ex diuersitate formarum, quæ gradatim delcendunt abyno primo, quod quidem primum est eus separatu; & sic patet primum.

Arti. 2.

Numerus

duplex.

V niver sale duplex.

Secudum qd debetuideri est, Vtrum hoc vnu separatum possit dici uniuersale. Ad quod dicen dum est, o universale dicitur duobus modis:uniuersale uno modo dicitur in prædicando: secundo modo in causando: accipiendo primo modo uniuersale, impossibile est, o istud unum, quod queritur, sit universale : quia (sicut oftensum est) istud, quod quæritur, est necesse esse: ipsum auté necesse este est per se subsistens in effectu: ipsum autem universale in prædicando non est subsistés in effectu. Si autem quæratur, Vtrum sit universa le in causando? Dicendum est, o sic, quia illud v-

Quantum ad primum notadum est, quòd hoc E num, quod quaritur, est totus numerus entium: Philosoph.ergo improbauit in litera, o tale unu, quod quæritur, non potest esse universale in prædicando:quia uniuerfale,quod prædicatur,non é substantia in effectu, sed solum in conceptu.

> Adhuc autem similiter in omnibus necesse est se habere. Dicuntur autem aqualiter ens, & unum. Ergo quoniam in qualitatibus est aliquid quod unu, & aliqua natura, & similiter in quantis; palàm quia, o totaliter quarendum quid quod unum; que admodum & quid ens, tanquam non sufficiens quod

hoc ipsum, ipsius natura.

Postquam ostendit, quòd istud unu, quod qua rit; non est ponendum, sicut ponebant Antiqui: hic oftendit, quod est necesse dare aliquod unum respectu omnium entium, quod sit mensura eorum. Et dividitur in duas partes, quia in prima & oisso parte hoc probat per rationem: in secunda parte 1148. per exemplum. Secunda ibi [At uerò & in coloribus] Est ergo ratio talis: ens & unum conuertuntur, ita quunumquodque sicut se hét ad ens, sic se habet ad unum: si ergo in ente particulariter accepto & in genere est dare unum, quod mé priore furat omnia illius generis; ergo limiliter in toto illeun, ambitu entis est dare unum, quod mensurat omnia entia: & non solum sufficit supponere, q hoc est unum; sed etiam ostendendum est, quid é hoc unum. Et hoc est, quod dicit litera, quun & ens necesse est similiter se habere in oibus;ita o sicut si ens é in aliquo genere, oportet op quaratur aliquod unum illius generis, & si quæritur de ente in genere tali & tali : ét oportet & detur aliquod unum, quod respiciat totum ambitum entis. Videmus.n.cp in qualitatibus est aliquod unum, & aliqua natura, quæ est mensura qualitatis; sicutal bedo colorum: similiter in quantis est aliquod unum, quod mensurat omnia quata, ergo similiter in toto ente. Videndum est ergo, quid est illud unum, & quid est illud ens, quod mésurat omnia entia: benè dico, quidendum est, quid est; quia non fusficit supponere quia est.

At uerò & in coloribus est aliquid, quod color unus, puta albus. Deinde alii ex hoc & nigro uiden tur geniti. Nigrum uerò priuatio albi est, ut lucis tenebra.Hæc enim est privatio lucis. Quare si entia 1-1 essent colores, essent utique numerus quidam entia: sed quorum?palam utique,quia colorum . Et ipsum unum esset utique aliquid unum, put a album. Similiter autem & si melodiæ essent, numerus utique essent, diæsum equidem sed non numerus substantia ip forum. Et ipsum unum esset utique aliquid, cuius sub stantia non ipsum unum sed diasis. Similiter autem o in sonis: elementorum essent utique entia nume-. rus, & ipsum unum elementum uocale. Et figurere Eilinea: figurarum utique esset numerus, & ipsum unum trigonum: eadem autem ratio & in alus ge-

neribus.

Probat, quod dixit per exempla: & pos- Exemplis set esse melius sorte ratio, & est ratio talis: in sentin quolibet genere inuenitur aliquis numerus, qui

entium in tali natura; & talis numerus est numerus, qui incipit à speciali uno, quod est primumin illo genere; ergo cum iste numerus non sit nume rus omnium entium, oportet reperiri numerum omnium entium, qui causetur & mensuretur ab aliquo uno primo, quod non est in genere, sed est principium totius entis. In hacratione sic procedit; quia primò ponit antecedens, scilicet quòd in quolibet est dare aliquem numerum, & aliquod unum: secundò infert consequens, quòd si est dare in omni genere, oportet o sit dare in toto ambitu entis,ibi[Quare siquidem] Dicit er go primò, q in coloribus est dare unum colore, puta albedinem, qui est mensura omnium colorum: & hoc quia albedo est perfectior, & simpli- B cior aliis coloribus: simplicior quidem, quia colores medii compoliti sunt ex extremis; sicut ex albo & nigro:perfectior autem, quia color extremus sicut nigredo respectu albedinis se habet sicut priuatio respectu habitus; & sicut tenebra respectulucis: si enim omnia entia essent colores, numerus colorum esset numerus entium: ita quod numerus entium esset numerus quorundam, scilicet colorum; & unum, quod quæritur, esset album, quod est unum in numero colorum: sed hoc est falsum, scilicet quòd numerus entium sit numerus colorum: ideo oportet quærere alium numerum, & aliud unum. Et similiter si omnia entia essent melodia, numerus melodiarum esset numerus entium, qui quæritur: & quale, sed similiter se habet sieut ens.
unum, quod quæritur, esset diæsis, quæ ponitur
Ostendit, quo se habent ad inuicem ens, & uunum, quod quæritur, esset diæsis, quæ ponitur unum in melodiis: fed hoc est falsum: quia numerus, qui quæritur, est numerus substantiarum; numerus autem melodiarum non est substă tia:& unum, quod quæritur, est unum, quod est substantia; quod est primum respectu omnium substantiarum:ipsum autem unum, quod est die sis, substantia non est. Similiter si omnia entia es fent soni, numerus sonorum esset numerus entium; & ipsum elementum uocale, idest litera uo calis esset mensura dictionum, & esset unum, qd quæritur; sed quia hoc est falsum; oportet quære re aliud unum: Et si figura rectilinea esset omnia entia numerus figurarum esset numerus omniŭ entium; & unum, quod est in figuris, scilicet nuntur ad triangulum) esset unum, quod quæritur: & quia hoc non est uerum, oportet querere aliud unum. Et sicut dictum est de istis generibus,scilicet quòd est ibi dare aliquem nume rum,& aliquod unum; ita similiter est in aliis ge neribus.

Q uare siquidem in passionibus, & in qualitatibus,& in quantitatibus, & in motu numeris existentibus, & uno aliquo in omnibus: numerus est quorundam, & ipsum unum aliquid unum, sed non boc ipsius substantia;& in substantiis necesse est similiter se habere: similiter enim se habet in omnibus. Q nod quidem igitur unum in omni genere est que-

non est numerus totaliter entium, sed numerus A dam natura, & nullius natura boc ipsim quod unum, palàm. Sed ficut in coloribus colorem unu qua rendum ipsum quod unum, sic etiam in substantia,

substantiam unam ipsum unum.

Concludit confequens, scilicet quòd est dare unum, quod est mensura omnium entium; em lufert intel. ximè substantia, quia idem est unum, quod est tum princimensura substantiarum, & totius. Et hoc est, qd pale. dicit: o si in passionibus, & in qualitatibus, & in quantitatibus, & in motu inuenitur numerus, & unum; & ille numerus non est numerus simplici ter, sed numerus quorundam entium: illud etiam unum non est substantia, sed accidens; si inquá ita est, oportet in substantiis dare aliquod vnum,& etiam in omnibus entibus: quia idem est unum, quod est unu in substantiis, & in toto ambitu entis, & hoc unum substantia est:licèt præce dens unum non fuerit substantia. Cócludit ergo Philoso. p manifestum est, p in omni genere est dare aliquod unum;& ideo tantum istud unum E substantia, uel natura alicuius: quia istud unu no est substantia illorum, respu quorum est unum, si cut albedo non est substantia omnium colorum. Manifestum etiam op sicut in coloribus est dare 🔑 unum, quod quidem unum substantia non est, ita similiter in substantiis est dare unam substantiam,quæ est mensura.

Quia uerò idem fignificant aliqualiter unum, & TEX. 👟 ens;palàm per assequi equaliter Categorias:et quia non sunt in nullo una, ut neque in quid est, neque in

num; quia idem significant, & æqualiter se habet ad inuicem:hoc at probat duabus rónibus . Pri- Engo una ma ró in principio, ibi [Et pp hoc quunus ho] Di id m fignification aqua cit ergo primò, quanifeltum est, que ens & unu luter se bene idem lignificant:& hoc quia licut unu non est in aliquo prædicamento, nec in una aliqua natura. una, quæ sit quid, uel quale, uel quantùm, & ita de aliis prædicamentis, ita nec ens.

Et propter boc quòd unus bomo non prædicat al terum aliquid ab bomine, quemadmodum nec esse, præter quid, aut quale, aut quantum . Et uni esse, id.

quod unicuique esse.

Probat per scdam roem, qunum, & ens ide fignificăt;& est ratio talis : quia sicut unum nihil triangulus (quia omnes figura rectilinea refol- D pradicat aliud ab hoie, quado de unus hó; ita nec ens predicat alia natura ab hoie; quado dr ens hó; nec ét ens prædicat alia natura à decé predicamé tis:natura.n.entis nó est alia natura præter quid, præter quale, & præter quantu: nec et and internal de præter quale, & unu esse, idem poster. Com menta, bic. præter quale, & præter quantú: nec ét alia natura est dicere: & ita ens, & unu conuertutur. Notan 8. 6 12. dum est, op tribus modis (ut dicit Comm.) probat Mesaph. 19 hic Philolo.cp unum & ens conuertuntur:Prima & 20.000. ro est:quia sicut unu sequitur omnia prædicame ta, ita & ens: & sicut unu dividitur per decé prædicamenta, ita & ens. Secunda ratio est: quia si cut unu non est in aliqua una natura; ita nec ens. Vbi notandum est, quòd unum, uel ens esse ali-

Bbb 2 quam

## Metaphysicæ

quam unam materiam, potest intelligi duobus E sub triplici genere cărum: het.n. konem agenti, modis: uno modo quòd unum & ens dicant aliquam unam naturam communem decem prædicamentis: ita & unum & ens immediate significét istam naturam, & istum conceptum, & mediante illo conceptu significent decem prædicamenta: & hoc est impossibile secundú Cómentatoré primò quia secundú hoc, ens & unum non descé derent îmediate in decem predicameta, sed p me diu, qd est impossibile: quia intellectus illius me dii eet alius intellectus ab intellectibus pdicame talibus, qu' nó potest esse; quia ois intellectus uel est substétiz, nel est accidétis. Secudo hoc est im possibile, quia scam hoc, ens & vnú essent genus: de natura autem generis est, quòd per media de De natura scendat in species : si ergo ens, & unum per me- F dia descenderet in prædicamenta, essent genera. Tertia ratio est, ad probandum, quòd ens & unum idem dicant:& est, quia idem est dicere ens homo, & unus homo: idem enim dicitur, quando dicitur unus homo, homo, & ens homo: quia per hæc tria una realitas dicitur: cum enim dico homo humanitatem dico:cum dico, ens homo, idé dico:licèt secundùm alium modum:cū dicovnus homo, idem dico; licèt per alium modum. Vbi di cit Comm. qu licèt ens, & unum idem dicant; tamen synonima non sunt:quia licèt dicant eadem rem, tamen dicunt eam secundum alium modu: licet enim idem di catur, quando dicitur ens homo,& quando dicitur unus homo; tamen per alium & alium modum dicitur illa realitas, quado G dicitur, per ens, & quando dicitur per unum.

Questio.

79.

Quareret aliquis ad euidentiam prima lectio Vtrum sit idem unum, quod est mensura unius entis, scilicet substantiz, & totius entis? Et uidetur quòd non, quia substantia est unu ens prædicamentale; ens autem in sua universalitate ambit omnia prædicamenta; non autem uidetur esse idem, quòd mensurat unum prædicamentu, & omnia prædicamenta. Ad oppolitum est dictu Comm.qui ponit, a primus motor, & primum ens est mensura substantiarum; certum est auté, 22. Merap. Q primum ens elt mensura omnium entium; er-38. 41. 44 go idem est mensura substantia & totius entis.

Et inde jub Dicendum est, cp idem unum est, quod est menstătia orbis sura substantiæ & totius entis: hanc autem conde et 8. Phy ficer.78.0 mus modus est, si ostendatur, quid est unum, qd est mensura substantiarum, & quid est unum, qd est mensura totius entis:boc.u.uilo statim apparebit, p idem est, quod est mensura substantia & totius entis. Ad cuius euidentiam notandum est, op unum, quod est mensura substantiarum osum, elt prima substantia immaterialis: debemus.n. imaginari, quòd fubstantiz materiales reducuntur ad substantias immateriales, & omnes substa tiz immateriales reducuntur ad unam primami substantiam immaterialem, quam dicimus primum motorem, & exemplar, & primnm finem; quia illa prima substantia respu aliarum se habet

& roem formæ exemplaris,& rcem finis.Sic ergo illa prima substantia est mensura osum substa tiarum; diximus.n.in præcedentibus, cp oia, quæ funt infra unu ordine, ad unu primu reducuntur; & quia substantia materiales naturali ordine sut infra substantias immateriales, oportet o totus iste ordo reducatur ad aliqd primu;quod quidem est mesura oium illoru, & hoc primum est prima substantia immaterialis, sic ergo prima substătia est mensura osum substantiaru. Mensura at osum entium(ut declaratu est in præcedentibus) é primum ens,& prima substantia: si.n. differret, possi bile effet, co aliud unum effet menfura fubstantia rum, & aliud esset mensura totius entis; sed quia idem est primum ens, & prima substantia; quia non potest esse primum ens, nisi sit prima suba, nec econuersò; li.n. prima substantia est, oportet Prims si. o sit substantia immaterialis, quæ sit suum esse; sauin quia si non esset suu esse, suum esse esset ab alio, midis # ergo est substătia prima, oportet op sit suum esse: si at est suum esse, oportet o sit primum ens; quia idem est ens, quod est suum esse, & ens primum. Et sic patet, quidem unum est, quod est mensura substantiarum, & totius entis: & hoc quia idem est prima substantia, & primum ens; & sic patet prima uia, & primus modus. Secunda uia accipiendi hanc conclusionem, e suidon

ex duplici analogia, quæ est inter entia: est.n.una analogia, & una attributio omnium prædicamé- Andre torum ad substantiam:est alia analogia & attribó 🎶 🚾 omnium entium ad primum ens immateriale, quod dicimus effe primum principium. Et differunt ista analogia & ista attributiones in duobus:primò quia in prima analogia decem entia prædicamentorum reducuntur ad aliquod primum, quod primum est quidem in genere; redu cuntur.n.ad substantiam; substantia auté genus est:in secunda autem attributione reducunturad aliquod primum, quod non est in genere: quia prima substantia, & primum ens in genere non primi as est. Secundò differunt he dux analogix, & at- mi ingu tributiones; quia secunda reducitur ad primam; " ita quod primum in secunda analogia est mensu ra alicuius primi i alia:in una enim analogia præ dicamenta nouem reducuntur ad substantiam; ita quòd quantùm ad istam analogiam substantia est ens primum non reductum; sed quia hæc analogia ordinatur ad aliam,oportet & primum in ista analogia reducatur ad primum alterius: in ista enimanalogia tam accidens, quàm substantia, & breuiter quidquid est in genere, reducuntur ad primum ens, quod est extra genus. Et ex En prim hoc sequitur, quens primum, quod non est in ge quod. nere, est illud unum, ad quod reducitur substantia, quod est genus: & quia ad substantiam, quod est genus, reducitur omne accidens, oportet qu istud ens primum,quod est primum respectu sub stantiz, sit primum respectu totius entis: si enim

#### Liber Decimus.

spectu accidentis: & quia substantia & accidens diuidunt totum ens, oportet quòd fit unum respectu totius entis. Ad argumentum patet, quia illud, quod est primum respectu primi entis, qd est substantia, oportet quòd sit primum respectu totius entis prædicamentalis: & ita idem est unű, qđ est mensura substantiaru, & totius entis.

Questio.

Quæreret quis, Vtrum ratio mensuræ propriè conueniat Deorquia de ratione mensure est, co per sui replicationem mensuret mensuratum; sicut uncia per sui replicationem mensurat libra; fed hoc non potest conuenire Deo, quòd per sui replicationem mensuret alia; ergo ratio mensuza Deo non conuenit. Ad oppolitum:illud,qd

fus divisio quo dividi-

est maxime actu, est mésura respectu rerum, que B: sunt in potentia: si Deus est purus actus, & alia entia funtin potentia, ergo fibi mazime conue-Mensuram nit . Ad hanc quæstionem dicendum est, quod alicui cone- mensuram proprie conuenire alicui, potest este niur dupli duobus modis:uno modo quantum ad notitiam nostram:secundo modo quantum ad rem in se: multa enim attributitur priùs alicui quò ad nos, quæ tamen secundum rem sibi posteriùs conueniunt:potest ergo esse, quòd ratio mensurz quan tùm ad notitiam nostram priùs insit-quantitati; sed tamen in re priùs & propriùs conuenit Deo. Ad cuius euidentiam uidenda funtilla,in quibus Romensure confistit ratio mensura: quibus uisis, apparebit, que propris quod illa propriishme conneniunt Deo, & per sime comeniu consequent ratio mensuras libi proprie conuenit illa autem, quæ conveniunt mensuræ, inter alia tria sunt, secundum dicta aliorum in præcedenti Lectione. De essentia enim mensura est, quòd: habeat rationem unius, & per consequent rationem irresolubilis: & ideo ponebatur, quòd nume rus mensurabatur ab unitate, non autem ecouer sò:quia omnis numerus ad unitatem refoluitur, īpfum autem unum ad nihil prius potest resolui: & ideo unum est mensura numeri , non econu**er** sò. Hæc autem proprietas propriissime conuenit Deo: ens enim primaria diuisione diuiditur in ens, quod est necesse esse, à in ens, quod est posse esse:licèt autem ens,quod est possibile esse , possit multiplicari; tamen ens, quòd est necesse esse, necessariò ita unum est; quòd nullo modo multiplicari potest; ideo Deus cum sit necesse esse, necessariò habet rationem unius: & sicut omnis numerus resoluitur ad unu, sic omne ens possibile resoluitur ad necesse eé, & reducitur ad illud. Et sic secundum istam proprietatem mensure, ro mensuræ propriè conuenit Deo.

Secunda proprietas, & ratio mensuræ est, quòd habeat rationem indiuisibilis: benè enim potest esse, quòd aliquid est unum, & habeat rationem unius,& tamen dividi potest:secundum qué modum dicimus, quòd continuum unum est, & tamen diuisibile est:non ergo idem est esse unum, & esse indivisibile. Benè ergouerum est, quòd omne unum est indiuisum; non tamen omne unu

elt primum respectu substantiæ, est primum re- A est indiuisibile: sed aliquod unum est, quod diuidi potest; sicut unum, quod est continuum. Sic er go ratio indiuisibilis non omnino idem est, quod ratio unius. Sic ergo ratio indiuisibilis est secunda ratio mensuræ: de ratione enim mensuræ est, quòd sit quoddam unum indivisibile; & hoc propriissime conuenit Deo: licet enim ens possibile habeat rationem unius; non tamen potest habe- Ocens possis rerationem unius indiunibilis; quia omne ens bile est copo possibile compositum estromne autem composi- Deus que à tum resolubile est, & diuisibile in sua principia, unus. ad minàs secundum intellectum, quia intellectus potest resoluere compositum in principia sua: ens autem, quod est necesse esse, ita est unum, & habet rationem unius, quòd habet etiam ratione indiuisibilis. Imaginabimur enim, quòd unum proprie opponitur multitudini; indivisibile auté opponitur compositioni; siue diuisibile opponiturindinisibili:unum autem opponiturilli,quod est actudiuisum: ens ergo possibile unum potest esse quia non est actu diuisum; sed tamen indiuifibile non potest esse, quia resolubile est, & divisibile in sua principia, ad minus per intellectum: ens autem, quod est necesse este, unum est, & indiuifibile est; quia nec actu diuisum est, nec per antellectu resolubile ad aliqua principia. Ens ét possibile, licet possit esse unu, secundum o vnum opponitur multitudini; tamen non pot esse unu scam compositionis en auté necesse pot esse unu utroq; modo; primo est umunifecundum quòd unum opponitur multitudini;quia nec sunt,nec possunt esse multi Dii:&: etiam secundum quòd unum opponitur compo fitioni: & hoc quia in Deo non potest esse aliquis modus compositionis: & quia unum oppositum compositioni, dicitur indivisibile; ideo ratio indi nisibilis propriissime conuenit Deo, & per conse quens ratio mensura.

Tertia ratio,& proprietas menfuræ est , quòd habeat rationem independentis,& causantis: & i deo dixit Philosophus in litera, quòd scibile est Sciena cur mensura scientiæ, & non econuerso scientia est bilis. mensura scibilis: & hoc quia ratio scibilis respectu scientiz est ratio independentis, & causantis: ratio autem sciétiæ respectu scibilis est ratio cau fati, & dependentis: cum ergo ratio dependentis sit in omni ente; alio a primo; & ratio independe tis sit in ipso primo, oportet quòd habeat rationé mensuræ; & quod ratio mensuræ proprie sibi con Scietia noueniat:quia inter omnia entia solum conuenit si fra cătur à bi ratio independentis. Notandum tamen, op rebus; scia econuerso est in Deo, & in nobis: in nobis enim aut Des est ratio dependentis est ex parte scientiæ nostræ;ra ca reri. 12. tio autem independétis ex parte scibilis; in Deo Mesaphas. autem & scientia divina independens est, quòd non causatur à scibili: ex parte autem scibilis dependentia est, quia scibile a scientia diuina caufatur. Ad rationem in oppositum potest dici, Adargum. quod non est universaliter de ratione mensura, quòd per sui replicationem mensuret; sed solum

Bbb

## Metaphylica

de ratione mensura, que est in genere quantita. E ponantur secudum multos modos, sicut dicetur; tis, siue per se, siue per reductionem: uidemus enim, quòd albedo mensurat, & tamen non men-

furat per replicationem.

Quaftio.

Quæreret aliquis, Vtrum Deus secundum ge est mensura, aspiciat res secundum esse essentiæ, an secundum esse existentia? Dicendum est, qui magis secundum esse essentia: hanc autem con-Prima pia. clusionem uenari possumus duabus uiis. Vna uia est, quia res mensurantur à Deo, secundum quod habent rationem numeri:rationem autem nume ri habent secundum esse essentia, & esse speciei; Tento. 10. & ideo dicitur in Octavo huius, quòd species sut. sicut numeri;& dictum est paulò supra, quòd res, numerantur a prima unitate, quia ab ea descen-& diminutionem; quia una species semper est in-

Secuida nia minori gradu, alia in maiori. Secunda uia est, Deus quot si uideatur, quomodo Deus est mensura, caufa rera. cuius euidentiam notandum est, quòd licet Deus. aspiciat res, & ut causa agens, & ut exemplar; ta-, men magis dicitur effe mensura rerum, ut exem plar est, quam ut agens est: nam ideo mensura re rum est, quia res illum imitantur secundum gradum suum; invitatio autem respicit imitationem. exemplaris: quod patet ex hoc, quòd ratio imitabilis est ratio idex, & ratio imitationis est ratio ideati; idea autem ad exemplar pertinet. Deus, ergo ex hoc magis est mensura secundum quod exemplar, quam secundum quòd agens est; ratio autem exemplaritatis essentiam respicit;ratio au tem agendi respicit existentiams& ideo Deus ma gis est mensura sub ratione exemplaritatis, quam

lub ratione agentis, & per consequens res magis. mensurat, quantum ad esse essentiz, quam quantum ad esse existentia.

Opponuntur autem unum & multa secundum plures modos.Quorum uno unum multitudo, ut indi sibile, & divisibile. Quod quidem enım divisum aut dinisibile multitudo quedam dicitur: indinisibile

uerò aut non divisum unum.

paratine ad

sa quo oppo

Postquam determinauit de uno in se:hic deter minat de uno in comparatione ad multitudine. Et dividitur in duas partes, quia primò determimultitudi - nat de uno in comparatione ad multitudinem: se cundo determinat de contrarietate, que est que dam species multitudinis, ibi[ Quoniam autem differre contingit.] Prima in tres, quia primò de terminat de oppositione unius ad multa; secundo determinat de modis siuc speciebus unius; tertiò de modis siue speciebus multitudinis. Secunda ibi[Est autem unius quidem] Tertia ibi[Quare palàm quòd diuerfum Prima i duas, quia primò Paues mult apponuntur : secundò respondet cuidam tacitæ quæstioni ibi [Dicitur auté ex contrario.] Prima in duas, quia primò ponit, quòd multitudo & unum opponun tur: secundò ostedit, quo genere oppositionis op ponuntur, ibi[Quoniam ergo quatuor modis . ]. Dicit ergo primò, quòd licet unum, & multa op-

tamen quatum spectat ad præsens, dicimus quòd unum & multa opponuntur, sicut divisibile, & in diuisibile; de ratione enim multitudinis est, quòd sit divisibile, uel divisum; de ratione autem unius est, quòd sit indivisibile, uel non divisum. No-Maline. tandum quòd multitudinem dici de aliquo, uel mem dut de aliquibus pot intelligi duobus modierum mo de aliquibus, pót intelligi duobus modis: uno mo do quia sunt actu diuisa & separata: secundo modo quialicèt non fint actu diuifa, tamen funt pro. pinqua separationi, & diuisioni; eo modo quo dicimus, quòd aqua est multa, licèt partes aque no fint actu diuilæ: & hoc quia partes illius sunt propinquæ divisioni & separationi. Propter hæc duo dixit Philosophus, quòd multitudo uel dicitur de dunt ad modum numeri secundùm additionem p. illo,quod est actu diuisum, quò ad primum; ucl quod est divisibile, quò ad secundum.

Aliter posiumus exponere Philosophum, dicé. do quòd unum potest dici duobus modis: nam unum idem est quòd indivisum: indivisum auté Puir al dici potest duobus modis: aliquid enim est indi- with uisum actu & potentia; secundo modo aliquid est cim. indiuisum actu, sed non potentia; eo modo quo dicimus, quòd continuum est unum; licèt enim continuum sit indiuisum actu, tamé divisibile est in potentia; & tale unum habet rationem multitudinis, inquantum hahet rationem diuisi bilis in potentia. Et hoc cst, quod dicit Philosophus, qu ubicunque multitudo est, uel est diuisio, supple actualis, uel dividibilitas, quia porest dividi; illud autem est uerè unum, quod opponitur utrique, scilicet & dinissioni actuali, & dinissioni potentiali;& ita illud est verè unu, quod nec est divisum, nec est divisibile. Manifestum est at, quòd aliqui do aliquod uocatur unum, quod non est diuisum; licet sit divisibile, sicut dictum est de continuo: ali quando autem uocatur aliquid unum, quia ab eo prinatur & divisio, & divisibilitas; eo modo quo dicimus, quò d punctus est unus. Deinde cum dicit.

Quoniam ergo quatuor modis oppositiones dicun tur, & borum secundum prinationem dicitur alterumscontraria utique erunt: & neque ut contradi-Etio, neque ut ad aliquid dieta.

Ostendit, seçundum quem modum opponuntur unum & multa, dicens: quòd cum oppositiones dicantur quatuor modis, s. quod aliqua oppo re spiesm nuntur priuatiue, & aliqua contradictorie, & ali- un ini qua contrarie, & aliqua relatiue, manifestum est, m. quòd unum & multa opponuntur prituatiue: & hoc quia alterum istorum indinisibile est:indiusibile autem in prinationem sonat, si opponuntur prinatiue, contraria sunt: & manisestum est, quòd unum & multa non oponuntur contradictorie, nec relatiue. Notandum est, quod secundum Principal Commentatorem, prinatio & habitus funt radix habitus contrarietatis, quia contraria reducuntur ad pri- radis (16uationem & habitum;& ideo Philosophus dicen ex defina do, quòd unum & multa opponuntur priuatiue, Ghias dixit quòd opponuntur contrariè, accipiens con

trarie-

trarietatem pro priuatione & habitu:quia diuisi- A aliquam formalitatem, quæ non habeat rationé bilitas (ut dicit Commentator) habitus est, indiui sibilitas autem est priuatio diuisibilitatis: & ideo, secundum eum multitudo sonat habitum, unum

autem sonat prinationem.

Quareret aliquis, Vtrum unum & multa posfint opponi contradictorie? dicendum est, quod non.Ad cuius euidentiam notandum est, quòd il Oppositio co la, quæ opponuntur contradictorie, opponuntur tradictoria secundum affirmationem & negationem; ita tamen quòd illa negatio potest reperiri in ente, & non ente; & hoc quia negatio est altera pars con tradónis, non determinás fibi uerum ens:fi ergoita esset, o negó & priuó, quam dicit unu (quia unum est priuatio diuisibilitatis) possit reperiri in ente, & non ente; tunc unum & multa possent R opponi contradictorie, sed quia negatio & priua tio, quam importat unum, non reperitur nisi in en te, ideo unum & multa non opponuntur contradictorie, sed magis priuattue. Sicut enim unitas est iudiuisio entis;ita unum est ens indiuisum, & ita unum determinat sibi subiectum, & naturam entis.

Quaft io.

Quereret aliquis, Vtrum unum, & multa oppo nantur relatiue? Videtur quòd sic: quia unum est mensura multitudinis, ut dictum est paulò supra; sed mensura & mensuratum opponutur relative; ergo unum & multa opponuntur relatiue. Ad op politum est Philosophus. Ad hanc questionem se mi duplex cundum communiter loquentes diltinguimus de duplici uno:est enim quoddam unum, quod con C uertitur cum enterest aliud unum, quodest in præ dicamento quantitatis, quod quidem unum est principium numeri. Dicitur ergo communiter, quòd primum unum, quod couertitur cum ente, opponitur multitudini, & hoc quia unu, quod est principium numeri, est mensura ipsius numeri, si cut dictum est supra. Declaremus ergo, sicut ip-Pui conner si declarant: quid est illud unum, quod conuertiribile cum tur cum ente, & quid est unum, quod est princiesseria rei. pium numeri. Vnum quod couertitur cum ente, esseria rei. sequitur essentiam rei in omni prædicameto; quæ libet enim essentia in omni prædicamento, & esfentia est, & una essentia est; quia ab codem habet esse, quòd sit essentia, & quòd sit una: exemplum de humanitate; humanitas est principium D habeat rationem duplicis unitatis; rationem qui- quid. formale hominis, & quantum ad hoc essentia est, & eadem humanitas est quædam formalitas indi uisa ab omni alio; & quantum ad hoc humanitas De vone unitas est, quia de ratione unitatis est, op sit quedam indiuisio; eadem ergo essentia humanitatis, & essentia est, inquantum est principium essendi, & unitas, inquantum est quædam formalitas indiuisa in se, & diuisa ab omni alia formalitate; & quia omnis formalitas est indiuisa in se, & diui

sa ab omni alia formalitate; ideo ista unitas, quæ

est indivisio formalitatis in se, & divisio ab om-

ni alio, sequitur omnem formalitatem; & quia se-

quitur omnem formalitatem, conuertitur cum

ente; quia non est dare aliquam entitatem, nec

unitatis. Et sicut dixi de humanitate, ita potest intelligi de albedine:albedo enim & effentia eft, & unitas est:essentia quidem, inquantum est prin cipium essendi album: unitas autem, inquantum est quædam indivisio, uel quædam formalitas indiuisa in se, & diuisa ab omni alia formalitate : sicut dico de alb edine, ita potest dici de formalita te in quocunque prædicamento; & sic illud unu, & illa unitas sequitur ambitum totius entis;& hoc quia sequitur omnem formalitatem in quocunque predicamento. Vnum autem, quod est principium numeri, non reperitur nisi in prædica "", quod mento quantitatis: & ideo quantum addit quanti Frincipii tas continua super ens, tantum addit secundum numers, ubi unum super primum:primum enim unum in genere non est, sed secundum sic, ad minus per reductionem. Quod autem illud unum, quod est principium numeri, sit tantum in prædicamento quantitatis; potest sic ostendi: quia illud unum, quod est principium numeri, est illud unum, ex cuius diuisione causatur numerus; non autem po test diuidi, nisi habeat partem extra parté:quod autem unum habeat partem extra partem, hoc non potest esse, nisi illud unum continuum sit;ita quòd idem sit unum, quod est principium nume ri,& continuum.Licet tamen differenter dicantur unum, & continuum : unum enim dicitur, in- "", " " quantum est quid indiuisum; continuum autem, tinum que inquantùm potest diuidi; quia ex eius diuisione potest causari numerus. Vt autem hoc uideatur, notandum cst, quòd numerus (secundu istos) Numerus proprie non est inter illa, quæ differunt specie, quid,et ubi. fed folum inter illa, quæ differunt individualiter, & materialiter: quod autem differant materialiter, hoc est ex divisione materia: materia autem non diuiditur nisi per diuisionem quanti,& continui; ergo numerus propriè acceptus semper est ex divisione continui;& cum continuum sit qddam unum, sicut patet ex Quinto huius , numerus causatur ex divisione unius; ita quòd nume- or inde. rus non est nisi quædam unitas, quæ per agens di uila est; sic ergo unum, quod est principium nu- Numerus meri, addit supra primum unum rationem conti quid. nuitatis. Imaginantur tamen, quòd continuitas Cotinuitas dem unitatis formalis, quæ convertitur cum ente:& rationem unitatis, quæ est principium nume ri. Nam continuitas est quædam sormalitas, quia continuitas non est omnis formalitas, sed est formalitas specifica; & quantum ad hoc est quædam formalitas indivisa in se, & divisa ab omni alio; & secundum hoc, habet unitatem formalem, de qua dictum est, quòd conuertitur cum ente... Eadem etiam continuitas est principium indiuiduationis; sicut dicimus, quòd alia & alia albedo elt, quæ est in alia & alia parte continui; & una al-

bedo est, quæ est in una parte continui; & quan-

tùm ad hoc ista continuitas habet rationem uni-

tatis numeralis. Ipla etiam unitas potest causa-

# Metaphysicæ

re numerum ex sui divisione; & quantum ad hoc E sur e: unum autem, quod est de transcédebtibus habet rationem etiam unius, quod est in prædicamento quantitatis: quia non omne unum potest causare numerum, sed solum illud unum, qd est quantum. Hic ergo est unus modus declarandi differentiam, que est inter unum, quod co uertitur cum ente, & unum, quod est principiú

Possumus tamen & meliùs dare aliam differentiam: quia secundum differentiam iam data, Differentia unum, quod est principium numeri, non est in se secunda in paratis a materia & a quantitate: ex quo unum, cter \*\*\*\*,94 quod est principium numeri,idem est, quod con conucreum tinuum: sicut continuum non est in separatis a materia, ita nec unum. Possumus ergo dare aprincipium lium modum, dicendo: quòd in qualibet: formali F tate recepta possumus considerare duplicem uni tatem:unitatem, que sequitur sormalitatem in se: & unitatem, quæ sequitur formalitatem ut recepta est:in albedine enim considero duplicem vni tatem:unitatem, quæ sequitur albedinem in se;eo modo quo dicimus, quòd albedo est una essentia:& unitatem, quæ sequitur albedinem ut rece pta in alio: eo modo quo dicimus, quòd albedo Petri est una, ex hoc quòd albedo illa recepta é in uno. Prima unitas est illa, quæ sequitur omne ens:secunda est, que est principium numeri:secu dum autem politionem præcedentem ista unitas semper est per continuum; & hoc quia omnis for ma recepta semper est in continuo, & quanto. Secundum autem istum modum dicendi hæc u-

nitas secunda causatur ex hoc, quòd sorenalitas recepta est uel in continuo, sicut in formis materialibus: uel in supposito, sicut in sormis in matezialibus:quia non reputo impossibile,quòci in sot nusimmaterialibus possint esse multa incliuidua sub eadem specie: quod si hoc est, oportet quòd ibi formalitas specifica recepta sit in alio & alio Quantitas, supposito, & non in alio & alio continuo: quia in continua non separatis a materia non est quantitas continua: of injepera fic ergo unitas prima sequitur formalitatem in se. Vnitas autem secunda sequitur sormalitaté . receptam, & formalitatem diuisam per supposita:unde cum dicitur,una albedo; potest intelligi duobus modis:uel una unitate essentiali, uel una unitate accidentali:si enim intelligatur una albedo,scilicet una essentia; quia albedo est una esfentia, sic est una unitate essentiali: si autem intel

Pnitas du ligatur una ex uno modo recipiendi, sic est una unitate accidentali; quia ficut forma accidit, o plex . recipiatur in alio:ita fibi accidit, quòd fit una ista unitate. Visa ergo differentia inter primum u-

Questio.

Quæreret aliquis, Vtrum sit uerum, quod di-Aun est, in præcedenti quæstione, quod unum,

num, & secundum; dicitur communiter, quòdpri

mum unum opponitur multitudini priuatiuė: se-

cundum autem unum opponitur multitudini, &

numero relatiue; quia opponitur sicut mensura

quod est principium numeri, habet rationem me

non? Dicendum est, quòd forte non uidetur alioui impossibile, quòd unum, quod est transcedes, habeat rationem mensuræ: Roet communiter dici tur, quod non. Ad cuius evidentiam notandum. Differente clt, co inter unum quod est de transcendentible. est, ch inter unum, quod est de transcendentibus, mun erafet. & unum, quod est principiu numeri, potest dari des, co preduplex differentia. Prima differentia est, quia se- ducamerai. cundum unum addit supra primum determinatum modum mensurandi. Secunda autem differentia est, quia secundum unum addit supra primum determinatum modum mensurandi,& determinatum modum principiadi. Primò dico, co addit determinatum modum mensurandi, dicendo enim unam albedinem, notifico albedine, sed tamen hæc notificatio aliter est per unum, quod est de transcedentibus, & quod sequitur formali tatem, & aliter per unum, quod lequitur receptio nem formalitatis: si enim intelligatur, quòd albedo est una prima unitate, tunc nobis notificatur, quòd est una essentia:si autem intelligatur,quòd est una secunda unitate, tunc intelligitur, quòd al bedo non est una formalitas, sed quòd habet seuno modo recipiendi: & ficut forma recepta addit supra seipsam ut formalitas tantum est, ita se cundùm unum addit supra primum modum men surandi. Secundò dico, quòd secundum unum ad dit supra primum unum, determinatum modum principiandi. Vbi tamen notandum est, quòd pri mum unum est unum, à quo numerus inchoatur, uel multitudo, sed tamen non principiatur; dicen do enim una essentia, tres essentia, quatuor essen riz, dico quòd unum inchoat multitudinem, sed tamen no propriè causat, uel principiat quia ubi cunque multitudo caufatur ex uno, oportet quòd illa unitas diuidatur in illa multa numerata, multis autem essentiis non est aliqua essentia commu nis, quæ posset dividi in eas: nisi forte dicatur, co essentia generis est una essentia, quæ dividitur in Genes species, sed tamen genus propriè nó habet essentiam. Secundum autem unum causat numerum, quia secundum unum est ex hoc, quòd formalitas diuisa est: diximus enim pluries, quòd formalitas quælibet una est in se, & tamen secundum multos modos potest recipi in multis. Vnde sic' H dicit Arist. quòd numerus causatur ex divisione formalitatis, & ideo propriè illa habent numeru, quæ sunt sub una formalitate. Sic ergo & primű unum, & secundum habent rationem mensura, & non habent rationem indiuisionis, quia primu unum est ex hoc, quòd essentia est indivisa; secun dum autem unum est ex hoc, quòd modus essentiæ est indiuisus. Considerabimns enim quòd albedo in Petro est quædam essentia indivisa in se, & diuia ab omni alio, & quantum ad hoc habet primam unitatem; & eadem albedo habet quendam modum in Petro indiuisum in se,& diuisum ab omni alio: & quantum ad hoc habet secudam unitatem. Et sic patet, quòd primum unum, & se cundum possunt opponi privative sua multitudi

cèt habeant rationem mensurationis, ut iam dictum est, tamen magis dicitur de secundo uno, quod est mensura, & quòd opponitur relatiuè me surato, quàm de primo: cuius ratio est, quia primu unum uon principiat numerum, ut dictu est; nec propriè numerus est, quod causatur ex diuisione talis unius;& ideo licèt illud unum mensuret aliquo modo; eo modo quo dicinus una essentia: ta men non mensurat numerum, quia numerus ab eo non caufatur. Secundum autem unum duobus modis mensurat;uno modo mensurando re, quæ est una ista unitate, sicut dicimus una albedo: secundo modo mensurat numerum, qui causatur ex diuisione formalitatis, quod non potest facere primum unum; quia inter diuersas formalita- R tes propriè non elt numerus. Deinde cum d.

Dicitur autem ex contrario, & ostenditur i psū unum ex diuisibili indiuisibile propter magis sensibi lem multitudinem esse & divisibile, quam indivisibile.Q uare ratione prior multitudo indivisibili pro

Respondet cuidam tacitæ quæstioni. Ad cuius

euidentia notadum est, op aliquis posset sic argue

Remouet ta Elio.nem.

Ex libello de Senfu et fenfili.

Questio.

re contra Philosophu, & dicere: dictú est, cp unu habet rationé indiuisibilis: si aut habet ronem indiuisibilis, oportet o heat ronem priuationis, & multitudo het ronem habitus: cum ergo priuatio sit posterior habitu, sequitur quòd unum sit posterius multitudine: quod tamen uidetur impossi bile, quia unum respectu multitudinis habet rationem prioris. Ad hoc autem respondet Philoso Que num phus, uolens; quòd aliquando aliqua sunt priora quò ad naturam, quæ tamen sunt posteriora quò ad nos; sicut composita sunt posteriora simplicibus,& tamen quò ad notitiam nostram sunt prio ra:a simili unu quò ad natura est prius multitudi ne; sed quò ad notitiam nostram posterius est: & quia impositio nominis sequitur notitiam, ideo unum, quod est minus notum, nominamus per modum negationis, & multitudinem per modu attirmationis:& quia etiam sicut intelligimus,ita diffinimus, & notificamus, ideo unum notificamus per multitudinem, non quia multitudo sit prior in se , sed solùm quia est prior quò ad nos . His uisis, patet litera Philoso.qui dicit, q ipsum unum notificatur per contrarium suum, & indiui D sibile per divisibile: huius ratio est, quia multitudo est magis sensibilis, quam unum, & per consequens magis nota nobis, quia omnis scientia nostra ortum habet à sensu: & quia multitudo magis nota est, ideo est prior ipso uno, non secundum naturam, sed quantum ad fensum, & quantum ad notitiam, quæ oritur à sensu.

Quareret aliquis, Vtrum ratio unius consistat in prinatione, an ratio multitudinis? Circa hanc quæstionem duo sunt declaranda: primò enim de clarabitur, quòd esse uniuscuiusque in unitate co sistit:secundò declarabitur, quòd licèt unum sonet prinationem, tamen seçudum ueritatem ma-

ni; hoc autem unum & primum, & secundum, li- A gis habet rationem prioris, quam multitudo : ex quo patebit dictum Philososophi, qui ponit, que Esse mins unum quò ad naturam prius est multitudine. Pri cuinsque in mum patet : nam essentia cuiuslibet rei uel sim- unitate com plex est, uel composita: si simplex est, statim appa siftu. ret, quòd suu esse in unitate est; quia simplicitas é quædam unitas:si eomposita est, tunc esse eius est duplez. ex unione principiorum:quando enim principia sunt diuisa, res non habet esse: sic ergo & esse rei Simplitas & simplicis, & esse rei compositæ in unitate est: & queda uniideo unitas est in omni essentia. Et hoc est, quod tas. dicit Boethius, op omne, quod est, ideo est, quia Propositio unum numero est: quasi dicat, esse uniuscuius- Boetho. que in unitate consistit: sic ergo patet primum

declarandum.

Ex quo patet secundum: ex hoc est esse cuiuslibet rei, quod est unum esse: & non esse eius est ex hoc, quòd principia eius diuisa sút, & ideo unita:manisestum é, quòd unum respicit esse rei, & etiam indiuisibile ipsum esse respicit : diuisibi le autem respicit non esse rei. Ex quo sequitur, quod indiuisibile dicat positionem secundum rem; diuisibile autem priuationem: sed tamen quia unum est ignotius nobis quam multitudo,& idiuilibile quam diuilibile; ideo iplum nominamus per negationem & privationem. Vi demus enim, quòd incorporeum magis dicit ré positiuam, quam corporeum: sed tamen quia cor poralia sūt nobis magis nota, quam īcorporalia; ideo nominamus ista per nomé positiuũ; illa auté per negationem.

Est autem unius quidé (sicut & in divisione cotra TEX. 10. riorum descripsimus)idem, et simile, et equale:Plu ralitatis uero, diuersu, et dissimile, et inæ quale.

Postquam determinauit de uno in habitudine ad multitudine; hic determinat de modis unius. Modiunius Et dividitur in duas partes; quia primò ponit mo qui o quot. dos unius: secundo determinat de eis. Secunda ibi [ Di&o uerò eodem multipliciter ] Dicit er-, go primo; quòd ficut dictum est in Quinto in Tex. 6.7.00 diuisione contrariorum, modi unius sunt idem, tex.non hasimile, & æquale; & hoc quia idemptitas est unitas bente com. in fubstantia : fimilitudo autem est unitas in qua litate;æqualitas autem est unitas in quatitate.Mo di autem pluralitatis,& multitudinis sunt diuersű, dissimile, & inæquale: quia diuersitas est mul titudo in substantia: dissimilitudo est multitudo in qualitate; inæqualitas autem est multitudo in quantitate. Deinde cum d.

Ditto uerò eodem multipliciter uuo quidem modo secundum numerum, quod dicimus aliquando ip-

Determinat de duobus modis unius. Et diuiditur in duas partes; quia primò determinat de codem: secundo determinat de simili. Secunda Quapossimo ibi[Similia uerò si non eandem]Prima in tres par dici unum. tes, secundum tres modos eiusdem. Secunda ibi [Hoc autem si ratione] Tertia ibi[Amplius aute] Ad euidentiam primi notandum est, quòd quæcunque sic se habent adinuicem, quòd unum non

## · Metaphysicæ

unum: sic autem se habet ad inuicem subiectum, & accidens; quod est in illo subiecto. Sortes enim & album, si Sortes sit albus, non ponunt in nume rum,& ideo dicunt idem. Hoc est ergo, quod di-Tres modie- cit Philosophus, quòd ide dicitur multis modis: tamen inter alios modos eiusdem aliqua dicuntur idem secundum numerum, quia non ponunt in numerum, sicut subiectum, & accidens: aliqua do enim ipsum subiectum, & quod est in subie-Ao, attribuimus accidenti: sicut cum dicimus, album currit: & aliquando dicimus ipsum unum, & idem de subiecto, & accidente, quia idem ipsum est relatiuum idemptitatis. Deinde cum d.

Hoc autem si ratione & numero unum funt; ut tu tibiipsi & specie, & materia unum.

Ponit secundum modum eiusdem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd aliquando aliqua dicuntur eadem, quia sunt unum in supposito, licet sint diversa in ratione, sicut dictum est in modo præcedenti: quia Sortes, & albus sunt eadem; sunt enim suppositaliter eadem, diuersa tamen sunt ratione. Secundo modo aliqua dicutur eadem, quia sunt unum in supposito, & in ratione: eo modo quo dicimus, quòd Sortes est idem sibilipsi . Sortes énim à seipso non habet diversita tem suppositalem, nec habet diversitatem secundùm rationem: & iste est secudus modus, de quo dicit hic . Tertio modo aliqua dicuntur eadem, quæ habent diuerlitatem suppositaliter, licet habeat unitatem in ratione; co modo quo dicimus, quòd Sortes, & Plato, licèt sint diuersa supposita, tamen sunt eadem in ratione humanitatis. His ui sis, patet litera: dicit enim quòd hoc dicitur idem secundo modo, si fuerit unum numero suppositi, & materie,& etiam si fuerit unum ratione;& istomodo dicimus, quòd tu es idem tibiipsi propter unitatem materia, tamen suit diuersitas rationis. Deinde cum dicit.

Ampliùs autemi si ratio prima substantia una fuerit, ut aquales linea retta eadem & aqualia, & isagonia & tetragonia, & etiam plura. Sed in bis equalitas unitas.

Ponit tertium modum eiusdem: & est tertius modus, quando aliqua sunt unum ratione, licèt Terrius mo- fint diuerfa supposito. Et hoc est, quod dicit, quòd tertio modo aliqua dicuntur cadem, si ratio substantialis corum sucrit una, licet supposita sint diuersa; ponit autem exemplum in quantitatibus, secundum positionem eorum, qui ponebant qua titates esse substantias rerum. Vnde dicit, quòd linez rectz, & zquales ezdem funt, quia licèt dif. ferant supposito; tamen conueniunt in una ratio ne, uel certitudinis, uel æqualitatis; & similiter plura tetragona, idest figura habentes quatuor an gulos, si sint isagona, i. æquales uel æqualiu angu-loru, sunt eædé; quia licèt sint plura entia in suppo sito, tamen conueniunt in una ratione. Quia tamen exemplum non est conueniens, dicit; quòdunitas in talibus non debet dici idemptitas, sed

ponit in numerum supra aliud, illa possunt dici E magis æqualitas; illa enim ratio est una, in qua co ueniunt plures linea ratione aquales; & plura te tragona equalia; est autem hæc unitas quantitatis. quæ quidem unitas facit æqualitatem. Deinde cum dicit.

Similia uerò si non eadem simpliciter entia, nec TEX, 11. secundum substantiam in differentia subiectam, sed si secundum speciem eadem sint. V t maius tetrazonu minori simile: & inequales rette. He namque similes quidem, eadem ner à simpliciter non.

Ponit modos similitudinis. Et dividitur in qua tuor partes, secundum quatuor modos, quos po- Similino. nit. Secunda ibi [Alia si eandem speciem] Tertia ibi [ Alia si sit eadem passio ] Quarta ibi [Alia si plura] Ad euidentiam primæ partis notandum, quòd unitas in qualitate substantiali facit idem; unitas autem in qualitate facit simile. Vnde si ali qua funt, quæ funt unum in qualitate substantiali, & accidentali, sicut possibile est, quòd Sortes, & Plato conueniant in humanitate, & albedine; magis debent dici eadem, quàm similia; & hoc quia unitas substantialis dignior est, & ideo magis denominat:illa ergo propriè dicutur similia, quæ conueniunt in unitate accidentali; licèt non conveniant in unitate substantiali. Et hoc est, quod dicit; quòd aliqua dicuntur similia, si non Queproni sint simpliciter cadem; ita quòd conueniant in fimilia unitate substantiali, nec si sint indivisa secundum substantiam, sed si sint eadem secundum specié accidentalem; ponit autem exemplum in mathe maticis, dicens; quòd maius trigonum, & minus similia sunt; licèt non sint æqualia; & ratione linee inæquales similes sunt, licet non sint æquales; pos sunt tamen dissimiles esse; sed non exdem . Notandum est, quòd si inspiciamus secundum modum eiusdem, & primum modum similis, reperie mus quòd sententia Philosophi erit, quòd ubi est similitudo & æqualitas, ibi potest idemptitas esse; & isto modo dicimus, quòd similes linea & Phismites requales cedem funt; hic autem est similitudo si- do, co espe ne æqualitate, & ideo potest esse idemptitas; & ilto modo dixithic, quòd plures lineæ ratione æquales similes sunt, tamen non possunt dici eædem.Ex hoc autem fortè dat nobis intelligere Philosophus, quòd idéptitas est perfecta unitas; Idental ita quòd illa, quæ habent perfectam unitatem ta perfellami in qualitate, quam in quantitate, possunt dici ea- 1441. dem;quæ autem habent imperfectam unitatem, ficut illa, que conueniunt in qualitate tantum, & non in quantitate, non possunt dici eadem. Accipitur autem hic unitas non pro unitate substantiæ, sed pro unitate qualitatis,& quantitatis; ita quòd Philosophus in isto modo aliud dat intelligere in modo similitudinis, & aliud in exemplo; quia primus modus fimilitudinis est, quòd aliqua funt unum in qualitate:ex exemplo autem datur intelligi, quòd aliqua funt eadem in qualitate & quantitate, aliqua non, quia conueniunt tantum in qualitate. Deinde cum dicit.

Alia si eandem speciem habentia; in quibus ma-

Digitized by Google

einfdĕ.

infdem.

das mu∫dē.

tus & minus sit, nec maius sic, nec minus.

Ponit secundum modum similitudinis. Ad cu ius euidentiam notandum est, quòd similitudo Setudus mo est participatio unius qualitatis. Vna autem quades similate litas duobus modis potest participari: aliquando contingit, quòd qualitas, que suscipit magis & minus, participatur secundu magis & minus; & iste modus participandi sacit secundum modum fimilitudinis: aliquando autem contingit, quòd qualitas, quæ suscipit magis & minus; participatur à diuerlis secundu magis,& minus;& iste mo dus participandi unam qualitatem, facit tertium modum similitudinis. His uisis, patet litera: dicit enim quòd aliqua dicuntur similia, quia habent eadem speciem qualitatis; quæ quidem qualitas suscipit magis & minus, tamen non participatur B ab illis secundum magis & minus, sed in eodem gradu. Deinde cum d.

Alia si sit eadem passio,& una specie, ut album ualde et minus similia dicuntur esse, quia una species

Ponit tertium modum similitudinis, dicens: Tertius mo- quòd aliqua dicuntur similia, quia habent eandé dus similitu qualitatem, que quidem qualitas suscipit magis & minus,& eam participant secundum magis & minus:&ifto modo dicimus, quòd magis album, & minùs album fimilia funt: quia participant ean dem speciem qualitatis; licet participent eam in diuerío gradu.

Questio.

Quæreret aliquis, Vtrum propter magis & mi nus possit dici:quòd aliqua sint dissimilia? Videtur quòd sic, quia dissimilitudo est quædam diuer sitas circa qualitatem, sed magis & minus dicunt quadam diuersitatem circa qualitatem, ergo pro pter magis & minus aliqua possunt dici dissimi-Ad oppositum est Philosophus, qui ponit, quòd propter magis & minus aliqua non dicuntur dissimilia, sed magis similia. Ad hanc quæstio Magis et mi nem dicendum est, quòd magis & minus inxqua nus maqua litatem faciunt, & non dissimilitudinem. Ad culitatefaciut ius euidentiam notandum est, quòd licet magis & minus reperiantur in qualitate, tamen sunt mo di quantitatiui: nulla enim qualitas dicitur habere magis & minus, nisi inquantum iuduit ratione quanti.Imaginabimur.n.q duplex quantitas est: quatitas molis, & quantitas uirtutis; & utraq; qua titas habet suas passiones; passiones enim quanti D tatis molis sunt maius & minus; passiones autem quantitatis uirtualis sunt magis & minus; eo mo do quo dicimus, quòd albedo est magis & minùs intensa;albedo enim ut albedo inquantum qualitas, non habet magis & minus, sed inquantum in duit rationem quanti uirtualis. Si ergo ita est, ergo magis & minus funt magis passiones quanti, quàm qualis; & ideo cum unitas in quantitate faciat æqualitaté, & diuersitas saciat inequalitaté, magis & minus dicunt quandam diuersitatem, in quantitate uirtutis: propter quæ, magis, scilicet & minus aliqua dicuntur potius habere inæqualitatem, quam dissimilitudinem. Dicemus ergo,

A quòd aliqua funt, quæ funt similia & equalia; sicut illa, que participant unam qualitatem in uno gra du:aliqua sunt, quæ sunt similia, & tamen habent inæqualitatem; sicut illa, quæ participant unam qualitatem in diuerlo gradu,& lecundu magis & minus. Ad argumentum dicendum est, quòd ma Ad argum gis & minus non dicunt diversitatem in qualitate, sed magis in quantitate. Deinde cum d.

Alia si plura ĥabent eadem , quam altero , aut simpliciter, aut que in proptu, ut stamn argento, nel auro ignis, aut rubicundum, & ruffum.

Ponit quartum modum similis, dicens; quòd Quartus me aliqua dicuntur similia non consideratione unius dus similitu qualitatis tantum, sed multarum : dicuntur enim dinis. similia quia in pluribus conueniunt, quam differant; quod autem conueniant in pluribus, hoc po test esse duobus modis, uel simpliciter, uel quantu ad ea, quæ in promptu sút. Et isto modo dicimus, quòd stamnum simile est argento, quia in multis conueniunt; & ignis auro; & ruffum rubicundo. Deinde cum dicit.

Quare palàm,quòd diversum & dissimile multipliciter dicitur. Et hoc quidem aliud opposite & ide.Proprer quod omne ad oc, aut idem, aut aliud.

Ponit modos multitudinis; sicut enim idem, si mile, & zquale funt modi unius, ita diuerium, dif simile, & inequale sunt modi multitudinis. Diui- Modi multi ditur autem hæc pars in duas partes: quia primò tudinis ponit modos diuersi: secundò ostendit, in quo dis ferant differentia, & diuersitas, ibi [Differentia uerò, & diuerlitas] Prima in duas, quia primò po nit modos diuersi; secundò concludit quandam proprietatem diuersi, ibi[Diuersum quidem igitur]In prima parte ponit tres modos diuersi.Secunda ibi[Hoc autem si ratio] Tertia ibi[Tertiu autem.]Ponit ergo primò primum modum, dicens; quòd manifeltum est, quòd si idem & simile dicuntur multis modis; quòd etiam diuer sum , & dissimile multis modis dicuntur. Vno enim modo omne illud tiocatur diuerium, quod non est idem; omne enim ens ad aliud ens comparatum, uel est idem, uel diuersum. Deinde cum d.

Hoc autem si non, & materia, & ratio est una. Quapropter & tu & propinquus diuersus.

Ponit secundum modum diuersi. Ad cuius eui dentiam notandum est, quòd duo individua eius dem speciei diuersa sunt in materia; sed tamen secudus mo conveniunt in ratione speciei; p.n. forma fit alia dus dinerss & alia in alio & in alio individuo, hoc est quia in alio & alio recipitur; & ita propter materiam, & recipiés est diuersitas i individuis. Et hoc est, qd. dicit:quòd aliqua dicuntur diuerla propter diuer sitatem materia, quia licet conueniant in una ratione specici, tamen disserunt in materia & in for ma, secundum quòd divisa est per materiam : & hoc modo diuertitatis dicimus, quòd tu es diuerfus à proximo tuo, cum quo conuenis quantum ad rationem speciei. Deinde cum d.

Tertium autem ut que in mathematicis. Ponit tertium modum diuersi. Ad cuius euidentiam

Digitized by Google

Quantitas duplex.

Passiones que.

## Metaphysica

Proprietas

dentiam notandum elt, quod diversum, & idem E Huc autem ipsum idem genus, aut species. Omne na opponuntur:quot autem modis dicitur unum op politorum, tot dicitur & reliquum: dictum autem fuit supra, quando ponebantur modi eiusdem, 🕫 idem uno modo erat in quantitatibus mathematicis: quando enim in quantitatibus crat similitudo, & æqualitas, illæ quantitates dicebantur eedem:per oppositum autem tertius modus diuersi est in quantitatibus mathematicis, sicut possemus dicerc, quòd lineæ rectæ inæquales diuerfæ funt: ita quòd ficut priùs æqualitas erat quædam idem ptitas, ita hic inæqualitas est quædam diuersitas. Et hoc est, quod dicit litera: quòd tertium modum diuersi ponimus in mathematicis. Deinde cum dicit.

Diversum quidem igitur aut idem propter hoc F o mne ad omne dicitur, quecunque dicunt & unum, & ens. Non enim contradictio est ipsius eiusdem . Quapropter non dicitur in non entibus. Non idem auté dicitur. In entibus uerò omnibus dicitur. Aut enim unum, aut non unum, aptum natum & ens & unum. Diuersum igitur & idem ita opponuntur.

Concludit quandam proprietatem diuersi. Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd hec est pro prietas contradictorie oppolitorum, op possunt reperiri tam in entibus, quam in non entibus: si enim currit,& non currit opponuntur contradictorie, oportet quòd non currere uerificari possit rie opposito de ente, & non ente: Non sic autem est de aliis generibus oppositionis, contrariè enim oppolita non uerificantur nisi de ente:similiter priuatiuè opposita, & etiam relatiue. Si ergo idem & di uerlum opponerentur contradictorie, possent ue rificari de ente, & non ente:sed quia ita non est, ideo non uerificantur de non ente;oppositio nãque, quæ est inter idem & diuersum, sequitur op positionem, quæ est inter unum & multa: sicut er go unum & multa non uerificantur nisi de ente tantum, ita idem, & diuersum non uerificantur nisi de ente. His uisis, pater litera, quæ dicit: 9 omne ens comparatum ad aliud ens, uel est idem cum eo, uel diuersum ab eo:idem enim & diuerfum non opponuntur contradictorie: si enim con tradictorie opponerentur, alterum eorum posset uerificari de non ente;quod tamé falfum est,quia non ens nec est idem, nec diversum : licet autem idem & diuerfum non opponantur contradictorie;tamen idem, & non idem bene opponuntur contradictorie: & ideo non idem potest uerificari de non ente;idem autem & diuersum solum ue rificantur de entibus;omne enim ens, quod com paratum alteri enti, non est unum, illi tamen potest esse unum; quia diuersitas includit subiectu, & aptitudinem: sic ergo idem, & diuersum opponuntur tantum circa entia. Deinde cum d.

TEX. 12.

Differentia uerò, & diuersitas aliud. Diuersum enim a quo est diuersum non necesse aliquo esse diuersum;omne namque diner sum, aut idem quodeūque est ens. Differens uerò ab aliquo, aliquo differes. Quare necesse ipsum,idem aliquid esse, quo differut.

que differens, differt aut genere, aut specie. Genere quidem, quorum non est communis materia, nec generatio ad inuicem, quorumcunque alia figuracate goria. Specie uerò, quorum idem est genus. Dicitur autem genus, secundum quòd ambo idem dicuntur, secundum substantiam differentia. Contraria uerd differentia sunt, & contrarietas differentia quada.

Ostendit, in quo differant differentia, & diuer sitas. Et dividitur in duas partes, quia primò sacit, quod dictum est: secundò probat, quod dixit ibi[Quod autem hoc benè.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd aliqua different per to- pifainilif tum sui, &isto modo dicimus, quòd si prædicame ference ta non differrent per totum sui, oporteret, quòd mefua, partim conuenirent, & partim differrét: si autem predicamenta per aliquid sui conuenirent, & per aliquid sui differrent, oporteret quòd prædicame ta conuenirent in aliquo comuni coceptu,& sic prædicamenta nó essent de esse primi conceptus, sed essent de esse primi conceptus resoluti ad unum primum: cum ergo hoc sit impossibile, opor tet quòd differant per totum sui. Isto etiam mo-Difm? do dicimus, quòd duæ differentiæ dividentes idé misto genus, per totum sui differunt: si enim duz differentiæ per aliquid sui differrent, & per aliquid sui conuenirent, oporteret o qualibet differétia species eslet:oporteret etiam, quòd eslet abire in infinitum in differentiis. Primum patet, si enim duæ differentiæ conueniunt in aliquo conceptu, ille conceptus non potest esse conceptus speciei, quia conceptus unius speciei non potest esse com munis duabus differentiis: oportet ergo quòd sit conceptus generis:si ergo differentia conucuitt per aliquid sui in aliquo comuni conceptu, oportet ergo quòd ille communis conceptus sit de es sentia illarum duarum differentiarum; & sic conceptus generis est de essentia differentia, quod non est possibile, nisi differentia ponatur species. Secundum, scilicet quòd sit abire in infinitum in differentiis, patet; si enim dfiæ per aliquid sui có ueniut, & per aliquid sui drunt; quæro de illo, p quod differunt:cum enim illud sit differentia, có tinget quòd differentia habeat differentiam: de

illa ergo differentia, quæ habet differentiam, que

ro, utrum per aliquid sui conueniat, & per aliquid

sui differat, an per totum sui:si ista differentia per

totum sui differat, ergo non omnis differentia ab

alia differentia differt per aliquid sui. Et sicut po

nitur, quòd hæc secunda differétia per totum sui

o differes

TEX.13.

different specie. Prima, que per sui totum diffe- A differentia sunt illa que in aliquo conueniót: hoc runt, ab Arist. uocantur diuersa : quæ autem per aliquid sui conueniunt, & per aliquid differunt, uocantur differentia. His uisis, patet litera: dicit Discefium, enim Philosophus, quòd differencia, & diuersa aliud sunt:diuersum enim non est necesse esse diuersum abillo, a quo est diuersum aliquo, idek peraliquid sui: omne enim ens comparatum alte ri enti;uel idem, uel diuersum est:hoc autem aliquando est per totum sui, aliquando autem per aliquid sui. Differens autem ab illo, a quo est differens, non est differés per totum sui, sed aliquo idest per aliquid sui: & ideo necesse est, quòdilla,quæ differűt, sintidem in aliquo, in quo drunt illa,qu.z diuersa sunt:Hoc auté, in quo conueniat species est: quia omne differens, idest diuersum (ita cy accipiatur differens pro diuerlo)est diuerfumgenere, uel specie: genere quidem sunt diuer sa, quorum non est communis materia; & inter que non potest esse generatio mutua: talia aurem dunt, que funt in diuersis prædicamentis: diueria autem specie sunt illa, quorum est idem genus; in quo quidem genere conueniunt illa, que differunt secundum speciem, & substantiam: de nume ro quorum sunt contraria: quia contrarietas est Genus logi differentia quædam fecundum fpem. Notadum, cum, es ge qu debemus luo mó imaginari de genere logico, mus natura sicut de genere naturæ, qd est materia: illa enim uocantur diuersa in genere natura, qua non pos funt resolui ad unam materiam;eo modo quo di C cimus, quòd cœlum, & elementum sunt diuersa in genere naturę: quia non possunt resolui ad unam materiam. Similiter illa funt diuerfa in genere logico, quæ non possunt resolui ad unum có ceptum communem; qualia sunt illa, quæ sunt in diuersts prædicamentis. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera; quòd illa suntdiuersa in ge nere, quorum est diuerla materia; sicut illa, quæ -- . funt in diuersis Categoriis:accipit onim materia pro quocunque informabili per aliquid, siue sit aliud secundum rem, sine sit aliud secundum ro Materia i né:materia.n.quam ego uoco hic genus naturæ, genus natu insormabilis est per aliud, qd est aliud secundum rem:genus autem logicum per differentiam, que est aliud secundum rationem. Quasi dicat: ergo quecunque non possunt resolui ad aliquod principium, quod quidem principium materiale est, quia potelt informari per differentias; illa differunt genere; quia omnia, que conveniunt in gene D sit, si debet esse in predicamento; si autem ens respossunt resolui ad unum conceptum, qui tenet locum materizi Deinde cum d. . . . .

Quòd autem hoc bene supponimus palàm ex induttione;omnia enim differentia uidentur eademiet non solum dinersa entia. Sed bac quidem genere dinersa, bac autem in eadem coelementatione catego rie; quare in codem genere, & in cadem specie. Determinatum autem est in aliis, que sunt genere cadem, o qua dinersa.

Manitestat quoddam, quod dixit: dixit enim, q

uult manisestare. Ad cuius euidentiam notandu quod secundum sententiam Philosophi omne Differens a differens diuersum est; non autem omne diuers & diuersum fum differens est:diuersa enim illa uocantur-que quid, differunt; siue differat per totum sui, siue per par- quomodo se tem sui: sideo diuersa aliquando sunt diuersa genere, aliquando non: differentia autem illa uocan tur, quæ lunt diuersa genere, & conueniunt gene re: uel quæ drunt materialiter, & conueniunt in spé:& sic diuersitas est inter dria genere, uel d: ia spé, uel dria numero: differétia autem est quedam diuersitas infra genus, uel infra speciem. Quo uiso,patet benè quod dicit:quòd manifestum est ex inductione, quod illud, quod supposuimus, ue differentia, & in quo differunt diuerla; genus uel B rum est, scilicet quod differentia est quædam diuersitas, & non omnis: omnia enim uidentur differre, non folum illa, que sunt diuersa entia pre dicamentalia; sed aliqua sunt, que sunt dinersa ge nere; aliqua funt, quæ funt diuer la infra unum ge nus, uel infra unam speciem; & ista, quæ sunt diuersa infra unum genus, & infra unam speciem, differentia dicuntur: quæ autem funt eadem genere uel quæ non, dictum est in Quinto huius.

Quæreret aliquis, Vtrum prædicamenta, uel Quastio. differentiæ possint in aliquo differre,& in aliquo convenire? Dicendum est secundum sententiam Auicennz, aliquid effe commune ad aliqua, duò bus modis, contingere potest; aliquando enim il-Iud, quod est commune aliquibus, est commune Anicenna illis secundum continentiam; aliquando secunda decirina. conuenientiam. Voco autem secundum contine tiam, quando illud, quod est commune aliquibus, est de intellectu illorum, & est infra continentia essentialem illorum. Secundum convenientiam autem uoco, quando aliquid ita est commune ali quibus, quòd non est de intellectu, nec de continentia essentiali illorum. His nisis, dico quod in Ens que es prædicamentis ens est commune secundum con- coe pradiuenientiam, non secundum continentiam : simi+ caméiu, & liter differentiis genus est commune secundum genus diffe .conuenientiam, non fecundùm continentiam 🔾 Primum, scilicet quòd predicamentis ens siz com mune secundum convenientiam, non secundum continentiam, patet:nam ens ab esse imponitur; esse autem non est de continentia pradicamen. Esse non est torum : ad hoc enim quod aliquid lit in prædicar de continen mento, non requiritur, quod sit; plunia enim in na praciea prædicamento est, & tamen non opostet quod mentorum. esset de intellectu & continentia rei squæest in predicamento; oporteret quod omne, quod est in prædicamento, estet actu; quia res non potest -leparari ab eo, quod est de intellectu & contimentia sui : si ergo ens non est de continentia rei, que est in prædicamento, non est com+ mune secundum continentiam; sed est commune secundum convenientiam. Vbi notandu elt, quo omne, quod est in prædicaméto; uel est, mel habet habitudiné ad effe. Lquia no est impossi

# Metaphylicæ

Pradica mune, & quomodo non: & per conseques, & præ enta que dicamenta conueniunt in aliquo, o est ens comconceniume. mune secundum convenientiam, & non secun-

Differètie niunt in genere, quod quidem genus est eis coe que genere secundum conuenientiam, non sedm continen-

consensis. ciam: secundum continentiam quidem no potest esse genus cóc, quia (ut probatum est) genus non est de continentia dfiz:alias sequeretur, o dfia effet composita ex genere, quod est impossibile. F Licet autem genus non sit commune secundum continentiam; tamen elt coe secundum consequentiam. Debemus.n.imaginari, o sicut proprius actus requirit propriam potentiam:ita specialis differentia arguit speciale genus; genus Genus ad enim se habet ad differentiam, sicut potentia ad differetiam actum: & habitudo, que est inter genus & differentiam; est sicut habitudo, quæ est inter potenbabet. tiam & actum. Sicut ergo sequitur, est proprius actus; ergo est propria potentia: sic sequitur, est different ia, ergo est genus: unde sequitur, si róna le est, ergo animal est; non co animal sit de conti

mento, uel est, uel sibi non repugnat esse: & sic es

se sequitur ad omne, quod est in prædicamento, uel secundum actum, uel secundum habitum:res

enim, quæ nec est, nec potest esse in prædicamen

to, non est. Habemus ergo, quomodo ens est com

dùm continentiam. Similiter differentiæ conue-

nentia rationalis, sed solum de convenientia. Quoniam autem differre contingit ab inuice differentia plus & minuls, est aliqua maxima differen- G tia: & hanc dico contrarietatem.

Superius determinauit de uno in se; sequitur de uno in comparatione ad multitudiné: & quia contrarietas est quædam multitudo; ideo hic determinat de contrarietate. Et dividitur in duas tas quel, et partes, quia primò ostendit, cocotrarietas est que dam differentia maxima: secundò quærit, Vtrum contraria differant genere, uel specieribi [Diuer sum autem specie] Prima in duas, quia primò determinat de contrariis: secundo de mediis, ibi [Quoniam autem unum uni contrarium est] Pri ma in duas, quia primò oftendit naturam contra rietatis: secundò comparat opposita cotrariè alise oppositis, ibi [Prima uerò contrarietas] Prima in duas, quia primò uenatur naturam contrarietatis,& diffónem eius:lecudò ostendit,quo omnes aliz diffónes contrariorum consonant diffóni da sz,ibi[Necesse autem.]Prima in duas, quia primò ostendit, quæ est natura contrarietatis: seeun dò ex hoc concludit unam proprietatem contrariorum, ibi[His enim entibus.] Prima in duas, quia primò ostendit, q contrarietas est maxima differentia: secundò ostendit, quòd si est maxima differetia, quòd est perfecta: ita quòd contra rietas est maxima differentia, & persecta. Secunda ibi[At uerò maximum] Circa primum sic pro cedit, quia primò ponit, quèd contrarietas est maxima differentia; secundo probat ibi [Quia ue rò maxima est.] Dicit ergo primò, qubicunque

bile ipsum esseita quomesquod est in prædica- E est dare magis & minus, est dare maximum, esgo ubicunque est dare maiorem & minorem dif ferentiam, est dare maximam; quæ quidem maxi ma differentia uocatur contrarietas. Notan- Maju e dum, quòd sententia Philosophi est in hoc: quòd maupa aliqua differunt formaliter secundum magis & street minus: si autem aliqua differunt formaliter secundum magis & minus, oportet quod differant secundum maximum:quoniam nunquam est dare magis & minus, nisi sit dare maximum: contrarietas ergo differentia est, non quacunque, sed formalis, non quæcunque, sed maxima. Ex quo habemus diffinitionem contrarietatis, quia contrarietas est differentia formalis, maxima. tas quel. Deinde cum d.

> Quia uerò maxima est differentia, palàm ex indu 🔎 Cione. Genere namque differentia non habent uiam in inuicem, sed distant magis, & incomparabiliter. Differentibus uerò specie generationes ex contrariis sunt ut ultimis. V ltimorum nero distantia maxi ma est. Quare & que contrariorum.

Ad cuius cuidentiam notandum, quòd magis & minus non propriè sunt inter diuersa genere. Debemus enim imaginari, or magis & minus,& maximum dicunt quendam ordinem formalem; illa autem, quæ funt in diuersis generibus, non ca Proprie dunt infra unum ordinem formalem, sed infra duos ordines; & ideo illa, quæ sunt in diuersis generibus, non comparantur secundum magis & minus, & maximum distare; & per consequens non comparantur secundum contrarietatem; contraria ergo oportet quòd sint in codem genere; in quo quidem genere est dare magis & minus & maximum distare. Si autem hæc sunt uera, patet probatio Philosophi, quæ talis est: quòd contrarietas sit maxima distantia; hoc manisestum est ex inductione; quia inducendo in omnia contraria, illa, quæ contraria funt, non differunt genere; 🔎 🖊 cuius ratio est, quia contrarietas est quadam comes, uia formalis, ita quòd ab uno contrario sit no sono deuenire in aliud; inter autem differenta gratt genere uia non est: contrarietas etiam est quædam distantia formalis eiusdem ordinis; qui quidem ordo non est inter differentia H genere. Oportet ergo, quòd ea, que contraria funt: sint differentia specie, & sint sub codem genere; non autem omnia talia, quæ funt lub eodem genere, contraria sunt; sed solum illa, que ultimò distant; quia contraria sunt, ex quibus fiunt generationes: generationes autem fiunt ex ultimis; ergo contratietas est ultima distantia: si autem est ultima, oportet quòd sit maxima, quia maximum, & ultimum conuertuntur. Notandum est diligenter, quòd ratio Philosophi in breui est ista:ultima distantia & maxima distantia convertuntur; sed contrarie tas est ultima distantia; ergo est maxima distantia. Quòd autem sit ultima distantia, patet inducendo per omnia contraria; quia illa

stant: sicut dicimus, quòd album & nigrum contraria sunt; quia ultimò distant : non autem dicimus(propriè loquendo) qualbum & fuscum con traria sint: Patet etiam, quod contrarietas sit ultima distantia, per rationes: quia generationes ma gis fiunt ex ultimis, quam ex mediis; sicut album magis fit ex nigro, quam ex fusco; immo non sie ex fusco, nisi in quantum habet rationem inigri. Deinde cum dicit .

At nerò maximum in unoquoque genere perfe-Gum: maximum enim, cuius non est excessus, & perfectium, cuius non est adhuc entra sumere aliquid possibile. Finem enim habet perfect a differentia, sisut Aalia, eo quod finem habeant; dicuntur perfe tanibil autem extra finem: ultimum autem in om Bi ni, & continet. Propter quod nibil extra finem, nec eget aliquo, quod perfectum.

Q nod quidem igitur contrarietas est differencia perfecta ex his palam. Multipliciter autem dictis contrariis, si sequetur quòd perfette, ita sicut utique quod est contrariis esse extiterit ipsis.

Maximi, o perjectu

Ostendit, quòd si contrarietas est maxima differentia, oportet quòd sit persecta; quia maximu & perfectum idem funt. Et hoc est, quod dicit:q maximum in uno quoque genere perfectum est; quod patet, quia maximum est, quod non excedi tur: & perfectum est, extra quod nihil est sumere; quali dicat imperfecta excedi postunt; quia extra ea aliquid potest sumi, à quo excedutur; perle eta autem excedi non possunt, sicut persecus me dicus in tali genere à nullo exceditur; quia nihil extra est sumere, à quo possit excedi; persectum ergo est, quod non habet excessum: Cum ergo manifestum sit hoc, oportet quod idem sit maximum,& perfectum: ergo idem est maximum,dif ferentia, & perfectum:perfecta aut alia; quæ fine attingunt; extra autem finem nihil est fumere: er go extra perfectam differentiam nihil conucnit fumere;& similiter extra maximam: ergo maxima differentia, & persecta idem sunt. Similiter perfecta differentia elt ultimata differentia; extra autemiultimum nihil est sumere; ergo extra perfectam differentiam nihil est sumere, & nihil potest sumi; ergo maxima differentia, & persecta idem sunt. Concludit ergo Philosophus ex omni bus dictis; quòd manifestum est, quòd contrarie-D tas est pertecta differetia: sed quia cotraria multipliciter dicuntur, ideo persecta differentia non omnibus conuenit aqualiter: sicut enim aliquibus conuenit ratio cotrarii, ita ratio persecti. Vi dernus enim quòd album, & fuscum aliquo modo possunt dici contraria; sed non ita pertectè, sicut album & nigrum : & hoc quia ratio perfecti nó ita couenit albo, & susco; sicut albo, & nigro.

Quæreret aliquis. V trum contrarictas sit maxima distantia, uel persecta, sicut dicit Philosophus? Dicendum est, quòd sic. Ad cuius eui-dentiam notadum, quòd in dissinitione cotrario num aliquid est loco generis, & aliquid loco dif-

proprie uocantur contraria ; que ultimo di- A ferentie, sine differentiarum; cottarietas enim di Contrarieflantia est;ita quòd distantia est loco generis : cũ tas quideos enim contrarietas sit quædam multitudo, quia multitudo, ubicunque contrarietas est, ibi multitudo est: ex hoc est multitudo, quia distantia est: sic ergo loco generis distantia cadit in diffinitione contrarietatis:oportet ergo uenari differentias, quæ quidé sic possunt accipi. Distantia quædam est localis, Distatia du quædam est formalis:Licèt ergo distantia localis plex erque aliquo modo saciat contrarietatem, non tamen contrarietas ita propriè, sicut distantia sormalis: contrarietas. ergo distantia est, sed non que cunque, sed sormalis: Quod autem aliqua differant formaliter, Aliqua dif hoc potest esse duobus modis, uel quia sunt in di ferre forma uerlis generibus;uel quia sunt in codem genere, luer, duplicontrarietas ergo est distantia formalis, non eo-cuer. rum, quæ sunt in diversis generibus; sed in uno : huius ratio est, quia duo cotraria semper sunt infra unam distantiam: illa autem, quæsunt in diuerlis generibus, semper sunt infra duas distantias; sicut sapor & albedo infra duas distátias formales funt; & ideo contraria non funt:ergo contrarietas est distantia formalis corum, que sent sub codem genere. Sed non omnia talia contraria dicuntur; de numero enim eoru, que sunt sub Que sunt eodem genere, quædam ita distant, quòd non ul sub code ge timo diffant; ficut album, & fuscum formaliter omnie distant: sed quia non uleima diffant: sed quia non uleima diffant: distant; sed quia non ultimò distant, cotraria no sant. dicuntur. Propriè ergo secundum sentétiam Phi losophi, cotrarietas est distantia formalis corum, quæ funt fub eodem genere, & quæ ultimò di-Hant;& quia ultima distantia est perfecta,& maxima; ideo benè dictum est, quòd contrarietas est perfecta, & maxima differentia. Deinde

His enim entibus, palam qued non contingit uni plura contraria esse: nec enim ultimo ulterius. Et erit utique aliquid. Nec distantia unius; plura sunt, quam duo ultima. Totaliter autem si est contrarietas differentia : differentia nerò duorum:Quaro &

Concludit unam proprietatem contrariorum, dicens; quòd si hæc, quæ dicta sunt, uera sunt; ma Proprietas niseltum est, quòd plura non sunt contraria uni; contrariosed tantum unu est uni contrarium. Quòd autem "". unum sit tantum uni contrarium, patet duobus modis; quia contrarietas est ultimata distantia: Vnum uni ultimo autem non potest accipi aliquid ultimius; contraruo. patet etiam secundò; quia contrarietas est una distantiajuna autem distantia non habet nisi duo. ultima; dictum est enim, quòd cotrarietas est per fecta differentia; perfecta autem differentia tantum duorum est, quæ ultimò distant. Notadum e, quòd duobus modis posset aliquis imaginari, quod plura contrarientur uni. Prima imagination plura uni elt, imaginando, quòd illa plura fint infra unam contrariaro distantia formalem; sicut si diceremus, qu alba co duplicuer. trariatur nigro, & fulco; que quide funt infra una distantiam: Hac autem imaginationem excludit Philosophus per primam rationem; quiasi ita el

Digitized by Google

Ccc 2

Questio.

## Metaphysicæ

set, sequeretur, quitimo esset ultimius; & maxi- E ipsi. C. si autemita est, tunc hac non est una con mo esset aliquid maximum: cum enim contrarie tas sit ultima distantia; si album & suscum sunt contraria, oportet o ultimò distent; cum ergo al bum & nigrum magis distent, quàm album & fu scumssequitur op aliquid sit ultimo ultimius. Secu dò posset aliquis imaginari, quunum contrarietur pluribus secundum diuersas distantias; ita o secundum unam distantiam contrarietur uni;secundum altera contrarietur alteri: sicut si diceremus, op albedo contrarietur nigredini, & sapori: hanc imaginationem excludit Philosophus per secundam rationem, dicens: co contraria semper sunt infra una distantia; una autem distantia non habet nisi duo extrema. Imaginabimur enim 🕫 sicut una linea terminatur à duobus punctis; ita F una distantia formalis, quæ est contrarietas; terminatur à duabus formis: dicere enim quòd sunt dux distantix, est dicere, quod sunt dux contrarietates, & non una: Imaginabimur enim in distantiis formalibus, sicut in distantiis localibus:una enim distantia localis est inter sursum & deorsum;& similiter inter dextrum & sinistru; & alia inter ante & retro: similiter una distantia formalis est inter colorem & colorem, & alia inter saporem & sapore: sicut ergo sursum ita opponitur extremo suz distantiz, q non opponitur extremo alterius:ita similiter in formis color opponitur extremo suz distantie, o non opponitur extremo alterius.

Question

Doctrina Com.6 2.

Quareret aliquis, Vtrum possit dari alia uia G ad oftendendum, quòd unum non contrarietur duobus? Dicendum est, quòd præter uias datas potest dari uia Auicennæ, quam ponit in Metaphysica sua. Ad cuius euidentiam supponamus, quòd unum contrarietur duobus, puta quòd.A. contrarietur.B. C. si ergo ita est, quærepro hoc A. mus ab aduerfario, utrum. A. contrarietur ipsi. B, Physic. & ipsi.C. secundum eandem rationem; an secun dum diversas: hoc est quærere, utrum. A. aspiciat B,& C. secundum unam rationem; an secundum duas:si enim ponatur quòd contrarietur ipsi B,& ipfi.C.fecundum unam rationem:fi.A.afpicit.B. & C. fecundum unam rationem, sequitur quòd tantum unum uni contrarietur: non enim debemus ponere B.& C.tamquam duo extrema; sed tanquam unum: ex quo enim secundum unam rationem contrariatur ipsi. A; non contrariatur nisi secundum ratione unius: & ita licet diuersisicentur, tamen ad rationem contrarietatis non ha bent nisi rationem unius: Exemplum nigredo contrariatur albedini Petri, & albedini Martini: non tamen propter hoc dicendum est, quòd unu contrarietur duobus; quia albedo Petri & Martini non contrariantur nigredini, nisi inquantum habent rationem unius. Si autem dicatur, p.A. contrariatur. B, & C. fecundum duas rationes; tunc oportet, q.A. respiciat B. & C. secundum duas rationes: ita quòd fecundum unam rationé opponatur ipsi.B,& secundum aliam opponatur

trarietas, sed duæ contrarietates: ita quòd una có trarietas est inter. A, & B, & alia inter A. & C. ex quo enim B,&.C.dicunt duas rationes; oportet quòd illis duabus rationibus respodeant dua rationes in A.ergo secundum unam rationé aspi cit B,& secundú aliam aspicit. C.& sic hic erunt. quatuor rationes, & per consequens quatuor ex trema, & duz distantiz, & duz contrarietates. Deinde cum dicit.

Necesse autem & alios terminos esse ueros contrariorum: etenim plurimum differt perfetta diffe rentia. Genere autem differentibus non est magis extra accipere bis, qua specie: ostensu.n.quia ad ea, que sunt extra genus, non est differentia. Horum autem hac maxima. Et in eodem genere plurimum differentia contraria: maxima namque differentia borum, qua perfecta. Et qua in eodem susceptino plurimum differentia:eadem enimest materia contrariis. Et que sub eadem potentia plurimum diffe rentia. Etenim scientia circa unum genus, que una

in quibus perfetta differentia maxima.

Oltendit, quomodo omnes diffinitiones contrariorum consonant dica dissinitioni. Ad cu ius euidentiam notatum est, quòd contraria mul me piantis modis diffinittur: uno enim modo (sicut iam me contre dictum est) contraria sunt, quæ plurimum disse-rioren, runt sub codem genere. Secundo modo eriam dicuntur contraria, quæ sunt in eodem susceptibili, & in eadem materia. Tertio modo, que cadunt sub eadem scientia: & istæ diffinitiones duæ concordant primæ;quia illa, quæ plurimùm differunt sub codem genere, sunt illa, qua sunt termini eiusdem motus:termini autem motus că dem materiam respiciunt : illa etiam, qua plurimum differunt in codem genere, extrema sunt unius distantiæunum autem extremum unius di frantiæ formalis se habet sicut babitus, reliquum ficut priuatio: priuatio antem & habitus cadunt fub una scientia:& ita bene dictum est, quòd có traria sunt, quæ cadunt sub aspectu unius sciétiæ. His uisis, patet litera: dicit emm; quòd necesse est per iam dicta, omnes disfinitiones contrariorum esse ueras: dictum est enim quòd contraria sunt, quæ plurimùm differunt: ex quo conclusum est, H quòd contrarietas est persecta differentia:ex quo etiam concluíum est, quòd illa, quæ differunt ge nere, non sunt contraria: quia inter differentia genere non est dare magis & minus, & maximam differentiam: contrarietas autem est maxima differentia eorum, quæ funt sub eodem gene re:& ista fuit prima diffinitio contrariorum. Ex Contrario qua diffinitione sequitur, que contraria sunt, que que 1 00 maxime different in eadem materia, & in eodem dem form susceptibili:quia contraria sunt apra nata fieri cir no pette ca idem: Ex quo tertiò sequitur, quòd contraria sunt, quæ maximè differut; & quæ cadut sub eadé potétia sciétiæ:una.n.sciétia est circa unu genus: cú ergo cótraria lint, quæ maximè differút i eodé genere; sequitur op una sciétia erit circa cotraria.

TEX, 15

Sed non omnis privatio: multipliciter enim privatio: sed quecunque perfecto sucrit.

fittonum qualis.

Postquam determinauit de contrarietate in se; hic comparat oppositionem contrarietatis ad Oppicina alias oppositiones. Et circa hoc duo facit, rea respecta quia primò ostendit, quòd principium contraali aru oppo rietatis elt priuatio & habitus : secundò hoc pro-

bat. Secunda ibi [Si igitur opponuntur.] Prima in duas, quia primò facit, quod dictum est; quòd scilicet contrarietas aliquo modo est priuatio & habitus:secundo ostendit, quòd natura contrasietatis non saluatur unisormitet in omnibus, in quibus saluatur, sed secundum diversos modos. Secunda ibi[Alia autem contraria.] Dicit ergo primò, quòd priuatio & habitus faluantur in con B trarietate; quia priuatio & habitus includuntur in contrariis; quia unum contrariorum se habet ut priuatio, & reliquum sicut habitus: sed tamen licet priuatio & habitus saluentur in contrarietate; tamen non omnis privatio contrarietas est: cum enim priuatio dicatur multipliciter, non omnis priuatio est illa, quæ saluatur in altero con trariorum; sed priuatio, que est persecta: fita

quòd convraria includunt habitum & priuationem non quocunque modo, sed secundum per-Prinatio no sectam distantiam. Notandum est, quòd priest pura ne uatio, que saluatur in altero contrariorum, non gario.

gatione .

est pura negatio: si enim esset pura negatio, non posset uocari persecta prinatio; quia ratio perse-Ro perfecti cli non faluatur in pura negatione: priuatio er- C no salvatur go, que saluatur in altero contrariorum, est priua tio, quæ aliquid supponit, scilicet extremum distantiz formalis. Dicemus ergo, quòd habitus & prinatio, quæ sunt in contrariis, sic se habent; quòd habitus faluatur in extremo unius distantiæ,& priuatio in altero extremo: & quia ista extrema perfecte diltant, sequitur quòd priuatio & habitus perfecte distant: & ideo ita non omnis priuatio est illa, que saluatur in omni contrarietate, sed perfecta; hoc est remotiva. Videmus enim, quòd in fusco est priuatio albi, & in nigro similiter; sed tamen priuatio albi remotiùs saluatur in nigro: in fusco autem secundú modum

> Alia autem contraria secundum hoc dicentur. Hoc quidem pro habere. Alia uerò pro facere, aut facta esse. Alia autem per acceptiones esse, & abie Giones horum, aut aliorum contrariorum.

> minus remotum: & ideo in albo est priuatio per-

fecta, & non in fusco.

Oltendit, quòd ratio contrarietatis non salua tur unisormiter in omnibus, in quibus saluatur; sed secundum diversos modos, & secundum di-Ro corrarie uersas habitudines. Et hoc est, quod dicit; cy alia saus non a- dicuntur contraria, quia includunt formas conqualuer un trarias: Alia dicutur contraria, quia actu faciunt oi bus reperi & introducunt contrarietatem; eo modo quo dic mus, que calclaciens & frigefaciens cotraria sut. Tertio mó dicuntur contraria, quia factiua funt, idest possunt sacero, & introducere contrarieta-

Prima uerò contrarietas habitus & priuatio E. A tem; eo modo quo dicimus, co calefactiuum & fri gefactiuum contraria funt. Quarto modo aliqua dicuntur contraria, quia funt acceptiones contra riorum; eo modo quo dicimus, quòd moueri ad albedinem,& moueri ad nigredinem contraria funt:quia funt acceptiones duorum terminorum contrariorum, scilicet albedinis & nigredinis.

Quinto modo aliqua dicuntur contraria, quia sút acceptiones & remotiones contrariorum: sicut dicimus, corruptio caliditatis & frigiditatis có trarietatem habent, quia sunt remotiones duoru contrariorum, & sic secundum diuersas habitudi nes ad contraria, diuersimodè dicuntur contraria. Notandum est, quòd contrarietas non sal- Corrarietas uatur uniuoce in illis, in quibus saluatur; sed secti quo saluadum priùs & posterius: cum enim contrarietas sur in his sit distantia formalis, sicut dictum est; contrarie- in quib. vetas primò saluatur in formis, que maximè distat : persur. in aliis autem non faluatur, nisi fecundum attributionem & analogiam ad has formas. Aliqua enim aspiciunt has formas in ratione subjecti;& ideo subiecta formarum contrariarum contraria dicuntur: Aliqua autem aspiciunt has formas, in quibus primò saluatur ratio contrarictatis, in ratione causa; & ideo causa formarum contrariarum contraria uocantur: sicut calefaciens & frigefaciens. Aliqua respiciunt sormas contrarias, ficut uia respicit terminű: & isto modo dicimus, quòd contrarictas est inter calefieri, & frigefie-

Si ergo opponuntur contrado et priuatio, et contra rietas, et ad aliquid: horum aut primum contrado: contradonis at nihil est medium: contrarior at con singit: Q à quidé non ide cotrado et contraria, pala.

ri; & hoc quia sunt uiæ ad formas contrarias.

Probat, quòd dixit, scilicet quòd contrarietas aliquo modo est priuatio & habitus. Et dividitur Descrimeia hæc pars in tres partes, quia primò comparat có ter proprutrarietatem & contradictionem: secundo opposi taté, co con ta contradictorie, & opposita prinatine: tertio pro bat, p oppolita contrariè etiam opponuntur lecu dùm priuationem & habitum. Secunda ibi[Priuatio uerò] Tertia ibi [Si itaque generationes.] Comparat ergo primò opposita contradictoriè& contrariè:ostendens, o contrarietas non est contradó, dicens: cum aliqua opponantur multis D modis,scilicet contradictorie, priuatiue, & relatiue; manisestum est, quod prima oppositio Inter cotra contradictio est. Manifestum est etiam, quòd dictoria no oppositio contradictorie, & oppositio contrarie est medium; non sunt idem: cuius ratio est, quia inter contra-ter contradictoria non est mediu, inter contraria at contin-ria. git esse mediú. Notandú est, op prima oppó contradó est,sicut dicit Philo.cuius ró est,quia cótra do aliquo mo faluatur i aliis generibus opponis; Pria oppor quia negó & affirmó, quæ funt extrema contradó corradictio. nis, saluantur in extremis aliarum oppositionum: ficut patet, quia saluantur in prinatione & habitu:quia priuatio est quædam negatio, & habitus quædam affirmatio. Saluantur etiam in relatiue oppolitis; eo modo quo dicimus, quòd pater non

Digitized by Google

Ccc 3

## Metaphysica

do quo dicimus, quòd nigrum est privatio albi. Notandum est, quòd duobus modis probari potest, quòd contradictio non est contrarietas: primus modus est, quia extrema contrarietatis sunt in certo genere,& semper sunt circa naturam en tis: extrema autem contradictionis non lic: quia, contradictio potest reperiri in ente,& non ente: Secundò hoc patet per rationem, quam dat Philosophus: quia inter contraria euenit dare medium; quod nullo modo euenit in cotradictoriis. Deinde cum dicit.

Priuatio uerò contradictio quadam est: aut enim quod impossibile est totaliter habere; aut si quod aptum natum habere non habeat, prinatum est, aut totaliter, aut aliqualiter determinatum. Multipli- F citer enim iam hoc dicimus, sicut divisum est à nobis in aliis.Ergo priuatio quædam est contradictio , aut in potentia determinataj, aut concepta cum susceptiuo. Quapropter contradictionis quidem no est medium, sed privationis alicuius est. Aequale nam que, aut non equale omne equale uerò, aut inequale non omne;nisisolum in susceptiuo aqualitatis.

Comparat privativa, & contradictoria ad inuice, ostendens: quòd oppositio prinatina no est oppositio cótradictoria. Ad cuius cuidentiam no oppo contra tandum est, quòd duplex differentia potest dari inter priuatiue oppolita,& contradictorie.

Prima differentia est, quia prinatine opposita determinant sibi certum subiectum, & certam natradictoria: & ideo prinatine opposita opponuntur contradictoriè, nó circa oé ens, led circa tale ens:ita quòd oppositio prinatina est quædam con tradictio in tali genere. Secunda differentia se quitur ex ista:nam quia priuatiue opposita habet fieri circa certum genus; ideo non uerificantur de omni, sed solùm de certa natura, & certo genere; contradictoria autem, quia non determinat sibi certum genus, & certam materiam; ideo de omni ente uerificantur, scilicet tam de ente, qua Inprinatise de non ente. Posset dari tertia disserentia, quia oppositis pot enim prinatiue opposita determinant sibi certam ze medium) materiam, & certum subjectum; ideo inter ea po won same in test esse medium ad minus per abnegationem; nec est uidens: quia autem cotradictoria possunt uerificari tam de ente, quam de non ente;ideo in ter ea non potest esse medium: ex quo enim aspi ciunt ambitum entis & non entis, nihil est, quod possit excipi ab ambitu contradictionis: sicut nihil potest excipi ab ambitu entis,& non entis: & ideo quidquid est,& non est, cadit sub altero extremo contradictionis. His uisis, patet litera: di cit enim Philosophus, quòd si priuatio non est co tradictio; potest tamen dici quædam contradictio: & hoc quia determinat sibi certum subiectum. Aliquando enim priuativa sibi determinant subiectum tantum; eo modo quo dicimus, quòd subiectum, quod non habet habitum a nec

Privatio que est com tradictio.

Prima proprietas elt, quòd priuatio est quædam contradictio in determinato subiecto, & in deter minata potentia. Secunda proprietas est, quòd Proprieta. inter priuatiue opposita potest esse medium, qd ses princis-

nullo modo potest esse inter contradictoria. Tertia proprietas est,quæ sequitur ex prima,scilicet quòd prinatiue opposita nonverificantur de omni, quod tamen falfum est in contradictoriis, quia contradictoria de omnibus uerificátur, quia semper altera pars de quocunque ente, uel non ente est uera, uel falsa: omne enim, uel est æquale, uel non æquale: æquale enim & non æquale contradictoriè opponuntur: non tamen omne cst æquale, uel inæquale; sed solum illa natura, quæ é susceptiua æqualitatis, uel inæqualitatis, est æqua turam; circa quam habent fieri:non fic autem có- 🔓 lis, uel inæqualis:ita quòd æqualitas uel inæquali tas ita se habent circa talem naturam, & circa ta le subiectum determinatum; sicut se habet æquale & non æquale circa totum ens, & non ens. Deinde cum dicit.

> Si itaque generationes ipsi materia ex contra- TEX. 16. riis fiunt, quia aut ex specie, aut ex speciei habitu, aut prinatione aliqua speciei & forme: palàm quia contrarietas privatio quadam utique erit omnis.

Ostendit, quòd in contrarietate saluatur priua tio,& habitus.Et duo facit,quia primò hoc probat per rationem: fecundò hoc probat per inductionem.Secunda ibi[Palàm autem.] Prima in duas, quia primò probat, quòd privatio & habi- Habitus & tus faluantur in contrariis, non aut omnis priua- primatio pri eo modo quo dicimus, quòd lapis nec est cæcus, H tio, ibi[Privatio uerò non omnis] Primò ergo po cipis set ce nit rationem suam, & est ratio talis: generationes trarietaus. & motus fiunt ex contrariis; sed illa, ex quibus funt generationes, & motus, se habent secundu prinationem & habitum; quia unum extremum motus est priuatio alterius; ergo contraria se habent fecundùm priuationem & habitum. Et h**oc** est, quod dicit litera: quòd si ita est, quòd genera tiones fiunt ex contrariis, quæ sunt in potentia materiæ:si ita est etiam, quòd generationes siunt ex habitu & priuatione habitus; quia termini ge nerationis & motus respicient se secundum pri uationem & habitum: manifestum est, quòd con trarietas est quædam privatio, quia in omni con trarietate includitur prinatio.

Prina-

est filius. Saluatur in terminis contrariis; eo mo- E potest habere, dicitur privatum, sicut lapis dicitur priuatus esse uisu. Aliquando autem priuatio determinat sibi subiectum, & possibilitatem ad habitum; eo modo quo dicimus, quòd subiectum, quod est aptum natum habere habitum, & non habet, priuatum est illo habitu. Quòd autem hoc subiectum dicatur priuatum habitu, quodest Subiectum aptum natum habere, hoc potest intelligiduobus primari hamodis:uno modo,quòd dicatur priuatum quocu bien duplio que tempore, & qualitercunque non habeat: secundo modo quòd dicatur priuatum certo tempore,& certo modo.Ex hoc autem, quòd priuatiuè oppolita determinant sibi determinatam na turam, & possibilitatem determinatam; sequuntur tres proprietates privative oppositorum.

Prinatio uerò non omnis forsan contrarietas causa uerò quia multipliciter contingit priuari pri natum: ex quibus enim permutationes extremis co

Ostendit, quòd & si prinatio faluatur in con-Que prina. trariis, non autem omnis prinatio. Ad cuius eui-Bio corrarie dentiam notandum est, quòd sicut distantia, quæ Bate faciat. saluatur in contrarietate, non est omnis distantia; sed distantia maxima, & remotissima: ita prinatio, quæ saluatur in contrariis, non est omnis priuatio; sed priuatio remotissima, qua saluatur in extremo remotissimo. Videmus enim, quòd album,& suscum opponuntur secundum priuationem, & habitum; quia fuscum est prinatio albi ; fed tamen non propter hoc propriè dicuntur contraria; quia prinatio, quæ saluatur in susco, no B est privatio remotissima; quia remotior est illa, que saluatur in nigro; & ideo nigrum & album opponuntur contrariè; quia prinatio, quæ saluatur in nigro, est priuatio remotissima. His uisis, patet litera, quæ dicit; quòd non omnis priuatio contrarietas est; cuius ratio est, quia prinatio dicitur multis modis, & in multis saluatur; saluatur enim in mediis,& in extremis; sed folum illa priuatio, quæ saluatur in extremis, ex quibus fiunt permutationes, illa est, que facit contrarietatem. Deinde cum dicit.

> Palàm autem & per inductionem : omnis enim contrarietas babet prinationem alterius contrario rum. Sed non similiter omnia: nam, inaqualitas aqualitatis, & dissimilitudo similitudinis, & mali-

Probat, quod dixit, per inductionem. Et diuiditur in duas partes, quia primò inducit in multis contrariis, quòd semper unum contrariorum est priuatio alterius: secundò specialiter inducitin primis contrariis ibi [Sufficit autem] Prima in duas, quia primò inducit in multis contrariis, 🕫 unum contrariorum est priuatio alterius: secundò q hoc potest esse, & intelligi multis modis. Se cunda ibi[ Differunt autem] Dicit ergo primò, quòd unum contrariorum est priuatio alterius, hoc patet inducendo in multa contraria: nam uidemus, quòd omnia contraria ita se habet, quòd unum est prinatio alterius, sed non similiter, sicut inæqualitas est privatio æqualitatis, & dissimilitudo priuatio similitudinis, & malitia est priuatio uirtutis. Deinde cum dicit.

Differt autem, ut dictum est . Hoc quidem enim si solum sit prinatum; hoc antem si est, aut quando: aut in quo, ut si certè ætate aliqua, aut principali, aut omnino.

Oltendit, quomodo differenter priuatio salua tur in diuerlis. Et diuiditur in duas partes, quia Nen simili- primò hoc ostendit: secundò ostendit, & concluser in oibus dit, quomodo ex hoc inter priuatiue opposita po test esse medium ibi[Quapropter horum quide.] Dicit ergo primò, quòd quamuis unun contrariorum sit prinatio alterius, tamé multum differt, aliquid esse prinationem alterius: dinersimodè

A enim dicitur aliquid privatum aliquo: primò si non habeat illud: secundo modo si non habet illud, quando aptum natum est habere , uel si non habet illud in parte, in qua est aptum natum habere, siue illa sit pars principalis, siue non: uel si non habet illud in ætate, in qua est aptum natum habere: sicut puer non dicitur insensatus, uir autem sic, si non habeat sensum: & hoc quia uir est aptus natus habere sensum. Deinde ipse

Quapropter borum quidem medium est; sed neque bonus homo, neque malus. Aliorum uerò non est, sed necesse esse aut parem, aut imparem. Amplin's alia quidem babent subiectum determinatum; alia autem non. Quare palàm quia semper alterum contrariorum dicitur secundum privationem.

Ostendit, quòd priuatorum potest esse mediu, dicens: quòd horum priuatorum potest esse me- Quo prime dium:sicut dicimus, quod iste homo nec est bo- tine opposit nus, nee est malus: & isto modo dicimus, quod tori si me puer non est bonus, nec est malus bonitate, uel dim. malitia morali; & hoc quia bonitas, uel malitia moralis determinat sibi determinatam ætatem;& ideo cum puer non sit in tali ætate, non dicitur Pirtus mob onus uel malus, communiter loquendo. Alioru ralis requiautem privatorum non est medium, sicut non po natam ata nimus medium inter par & impar, quia omnis 100m. numerus uel est par, uel impar. Similiter aliqua priuatiua determinant sibi subiectum, & possibi-litatem determinatam: ex quo contingit quòd in ter priuatiue oppolita potest esse mediu: sicut uir- Inter prima tus uel malitia determinant sibi hominem ciui- \*\*\*\*è \*\*\* ppostlem: & ideo ille, qui non est ciuilis, non est propriè bonus, uel malus bonitate, uel malitia ciuili.

Notandum est, quòd duobus modis probat Philosophus: quòd inter priuatiue opposita potest esse medium. Primus modus est, quod aliqua priuatiua determinant sibi tempus:quæda uerò non: ficut bonitas, & malitia moralis sibi determinant determinatum tempus: & ideo medium potest es mali pe se inter ista duo : quia ex quo determinant certu toft esse metempus, quicunque non attingit illud tempus, dum. nec est bonus, nec est malus, moraliter loquendo: quædam autem sunt priuatiue opposita, quæ non determinant fibi certum tempus:ficut par,& impar in numero: & ideo inter talia non ponitur mcdium. Secundo modo probat Philosophus, 9 inter priuatiue opposita potest esse medium in determinatione subiecti, & possibilitatis ad habitum:quia enim bonitas, & malitia ciuilis non est nisi in illo, qui est aptus natus uiuere ciuiliter, ideo qui cunque non est aptus natus uiuere ciuili ter, sicut rusticus, ille nec est bonus, nec malus, ci uiliter loquendo. Deinde cum dicit.

Sufficit autem & si prima & genera contrario- TEX. 17. rum, puta unum & multa. Alia namque ad hacre ducuntur.

Inducit in primis contrariis, quòd unun contrario um est priuatio alterius, dicens: quòd unu contrariorum sit prinatio alterius, hoc sufficien-

Inducting

probat, 94

dixit.

# Metaphylicae

Particula

i :•

mur in oppositis contrariè, sicut quando quarimus, utrum hoc sitalbum, uel nigrum? aliquando in oppositis contradictorie: sicut quando quarimus, utrum hoc sit album, uel non album? in iliis enim, quæ non habent oppositionem, non utimur hac interrogatione, Vtrum: non enim quærimus utrum homo sit homo, uel album?nisi sortè suppo sito, quòd impossibile sit, quòd simul sit homo & albus; in solis enim oppositis interrogamus per hanc dictionem Vtrum:& in his, quæ no possunt simul existere; & in his, quorum utruq; non est si mul uerum: sicut cum querimus, utrum Cleon ue nit, aut Socrates? supponimus quòd utrunque simul non uenit:si enim utrunque ueniret simul,fa non enim est inter aliqua, que sint in aliquo gene re oppositionis: quia Cleon, & Sortes non opponuntur, nisi ex suppositione tantum, quia sup ponitur, quòd non simul ueniant. Deinde cum

Nam opposita sola non contingit simul existere, quo & bic utitur in eo quòd, uterque uenit? Si.n. fimul contingeret, ridiculo fa erit interrogatio. Si ne rd & ita similiter incidunt in oppositionem in id; quod unum, ant multa: ut utrum ambo uenerunt, aut diter?

- Probat ipsam maioré: fuit autem maior, quòd hac dictione Vtrum, non utimur nisi in oppositis: & est probatio sua talis; hac dictione Vtrum, non De natura trimur nisi in his, quæ non possunt simul existere; talia autem funt opposita; de natura enim opposi torum est, quòd non simul existant: & ideo hac di Etione Vtrum, utimur in solis oppositis, & que no existunt simul:quærere enim utrum hoe sit, uel illud, in his, que fimul possunt contingere, rediculo sa quæstio est. Et ideo quæstio per Vtrum incidit in qualtioné unius & multi:sicut cum quaritur, utrum ambo uenerunt, uel alterum tantum : unu autem & multum opponuntur. Deinde cum d.

Si itaque in oppositis semper est ipsius V trum in TEX. 18. terrogatio, dicitur autem utrum mains, aut minus, ant equale; aliqua oppositio adhuc equalis. Non enim alteri soli contrarium; nec ambobus. Q uid .n. magis uel maiori aut minori?

Ponit minorem suz rationis: ponendo autem Minor röis. minorem, repetit maiorem: ut ex hoc habeat có clusionem. Dicit ergo, quòd si interrogatio per utrum, semper habet locum inter opposita, sicut dictum est in maiori:& per hanc dictionemVtrū, hocsit magis, vel minus æquale; manisestum est, quòd aliqua oppositio est inter magis & minus, & æquale:non enim poteft dici,quòd ipſum equa le opponatur contrarie uni istorum tantum, & non ambobus, quia non est maior ros o opponatur majori, qua minorimon.n.interrogamus, utru hoc sit æquale, uel mains? sed interrogamus de tel bus, utrum hoc sit æquale, uel magis, uel minus? Deinde cum dicit.

Amplius inequali contrarium est equale. Qua

non utimur, nisi in oppositis: sed aliquando uti- E re in pluribus erit, aut in uno. Si uerd inæ quale significat idem simul amborum, utique erit quidem oppo. litum ambobus.

> Ponit secundam ratione. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit rationem suam: sec undò confirmat eam per dictum Pythagora, ibi Et du Seconde bó.] Primò ergo, co aquale opponatur maiori & minori, hoc patet: quia æquale opponitur iæqualiz inæquale autem non saluatur in uno tantum, sed Inaquali in pluribus:inequale enim est, quod est maius, uel para quod est minus; ergo quod opponitur inaquali, opponitur maiori & minori. Deinde cum d.

Et dubitatio iuuat dicentes, insquale dualita-TEI.19.

Confirmat, quod dixit per dictum Pythagotua esset quæstio, qua quæritur, utru uenit Cleon, p rædixit enim, quòd inxquale consistit in quada dualitate; quia comprehendit maius & minus: hocautem patet per dictum Pythagoricorum; quia attribuebant inæqualitatem & alteritatem Pyhym dualitati & numero pari;æqualitatem & idempti " tatem numero impari. Notandum est, quod migus. Pythagorici dicebant quod numerus par a prin cipium infinitatis & alteritatis; & quia dualitas é primus par 3 ideo dualitati attribuebant alteritatem & inæqualitatem:numero autem .impari attribuebant unitatem, & finitatem; & de hoc saus dictum est in Primo huius.

> Sed accidit unum duobus contrarium, quod eff impossibile.

Probat, quòd æquale non potest opponi maiori,& minori contrariè. Et dividitur in duas par. tes, secundum duas rationes, quas addircit. Se- Aegudin ounda ibi [Ampliùs aquale.] Ponit ergo primò opportun sationem, quæ talis elt; quod si æquale opponitur maiori, & minori contratie, sequitur cp vnum. opponitur duobus cuius contrarium potitum elt In præcedenti Lectione: dictum est enimibi, y unum uni opponitur: si ergo aquale opponitur. maiori & minori, ut probatum est; tamen non potest poni, quòd opponatur contrariè. Deinde cum dicit.

Amplius equale quidem medium uidetur esse ma gni & parui. Contraria autem intermedia neque ni detur neque est diffinitione possibile. Non en sm utique esset perfecta, mediatio alicuius existens > H sed magis habet semper suimet aliquod medium.

Ponit secundam rationem ad probandum, qu æquale non opponitur maiori & minori contrarie;& est ratio talis:æquale est medium interma contain gnum & paruum: contraria autem non funt media, sed habent medium. Quòd autem contrarium non sit medium, paret ex diffinitione contrariorum; quia contraria sunt, quæ persectè & maxime distantimedii autem ex extremi non est perfecta distantia, mediatio enim & perfecta distantia non est unde natura contrariorum est, p inter ensit medium.

Restat igitur aut ut negatione opponi, aut ut pri nationem. Alterius quidem utique naque non contingit . Quod enim magis-magni,aus parui?ambo-

V tram dicitur: ad alterum nerò non. V t utrum ma ins, aut aquale, aut utrum aquale, aut minus? sed

semper tria.

Ostendit, quòd æquale opponitur magno pri natiue: ostensum est enim, quòd aquale opponitur magno & paruo:oftenfum est secundo,quòd 250 aqua- non opponitur contrarie; & cum non opponatur \*Pon- relatiue, restat quòd negatiue & privatiue: sic ergo hic concludit, quòd zquale opponitur magno & paruo negatiue & prinatiue. Et dividitur in tres partes; quia primò concludit, quòd æquale opponitur magno & paruo negatiue, uel priuati nè: secundò ostendit, quòd non opponitur eis ne gatiue, sed prinatiue: tertiò concludit, o aquale est medium inter magnum & paruum; & quod R opponitur eis sicut medium extremis. Secunda ibi[Non priuatio autem] Tertia ibi[Quapropter & medium est.] Dicitergo primò, quòd ex quo equale non opponitur magno & paruo contrarie, restat quod opponantur ambobus uel negatiuè, nel priuatiuè: non enim potest dici, quòd op ponantur alteri tantun; quia non est maior ratio, quòd opponatur uni quam alteri; æquale enim non est magis negatio magni, quam parui, sed est negatio utriusque, & ideo ambobus opponitur. Quod etiam patet, quia per hanc dictionem Vtrum, non interrogamus de altero tantúm, puta de maiori tantum, uel de minori, scilicet dicendo, utrum hoc fit æquale, uel maius, uel minus; sed interrogamus de tribus, dicendo. s. Vtrú hoc sit æquale, uel maius, uel minus? Deinde cum

> Non autem prinatio ex necessitate: non enive omne equale, aut maius, aut minus; sed in quibus aptum natum est esse: est itaque aquale, quod neque magnum, neque paruum, aptum natum magnum & parnum esse: opponitur ambobus ut negatio pri-

Ostendit, quòd equale non opponitur maiori, nel minori negatiue; sed magis prinatiue. notandum est, quòd hac est differentia inter negationem & prinationem, quia negatio non de-Nestopii terminat sibi subiectum; priuatio autem determi no que nat sibi subiectum : si ergo æquale opponeretur negatiue maiori & minori, non determinaret sibi subiectum: ita quòd hæc negatio posset esse circa omne ens:cum autem hoc sit falsum,æquale non opponitur maiori & minori negatiue, sed magis priuatiue:quia æquale est priuatio maioris & minoris in determinato subiecto, & in determinata materia. Et hoc est, quod benè dicit litera:quòd hæc particula Non,quæ includitur in ip to æquali (quandoquidem æquale est, quod non est magnum, neque parudim) nó est negatio, sed magis priuatio; quia si esset negatio, omne ens posset dici equale, quod no est maius aut minus, quod tamen falsum est: quia non omne, quod no est maius aut minns, potest dici æquale, sed solùm illud ens, quod non elt maius aut minus, ta-

rum igitur negatio primatica. Quapropter ad ambo A men ell aptum natum elle maius aut minus, dicitur æquale:ita quòd diffinitio æqualis est, quòd Equale qd. æquale est, quod non est magnum & paruum, po telt tamen esse magnum & paruum. Ex quo sequitur, quòd æquale opponitur magno & parito, ut negatio priuatiua, hoc est, ut negatio, quæ habet uim privationis:privatio enim addit supra ne gationem determinationem subiecti, & determi nationem aptitudinis.

> Quapropter & medium est: & quod neque malum,neque bonum opponitur ambobus, sed innomina tum. Multipliciter enim dicitur utrunque; & non est unum susceptiuum, sed magis quod neque album, neque nigrum. V num uerò non hoc dicitur, sed determinati coloris, in quibus dicitur prinatine negatio bac. Nam necesse aut pallidum, aut rubeum es-

se, aut tale aliquid aliud.

Concludit, quòd æquale est medium inter ma gnum & paruum,& opponitur magno & paruo; sicut medium opponitur extremis. Et dividitur in duas partes,quia primò facit,quod dictum est: secundò remouet errorem quorundam opponétium contra prædicta, ibi[Quare non recte incre pant]Dicit ergo primò, quia æquale est negatio priuatiua maioris & minoris, est medium intermaius & minus: unde sicut ponimus medium Medium da inter bonum &malum, quod nec est bonum, nec plex:nomiest malum : ita ponimus medium inter maius & naen, et inminus, quod non est neque maius, neque minus; "" neque minus; & hoc uocamus æquale: nec est uis, nisi quòd me dium inter maius & minus nominatum est; medium autem, quod est inter bonum & malum, in nominatú est: Quòd autem hoc medium nomina tum, sit aliquando innominatum, ideo contingit; quia negatio, quæ negat utrunque extremum, ali quando cadit super aliquod certum & determina tum; aliquando cadit super aliquo indeterminato;& tunc illud,quod suscipit negationem illam, non est unum tantum, sed multipliciter dictu; eo modo quo dicimus, q illud, quod suscipit negationem albi & nigri, non est unum tantum, sed multiplex; illud.n.quod nec est album, nec est ni grum, est medium inter album & nigrū; & quia medium & extrema funt in eodem genere, opor tet op hoc medium sit in genere coloris; sed tamé non est necesse, o sit unus color tantum, quia illud, quod est medium inter album & nigrum, qd nec est album, nec nigrum, potest esse pallidum & potest esse rubeum, uel aliquid aliud simile. Notandum est, o facilius est nominare unum, Facilius est quam plura; & determinatum, quam indeterminatum: si autem sic est, patet dictum Philosophi, multa, g medium aliquando est nominabile, aliquando non. Ad cuius euidentiam notandum est, cy in quolibet medio includitur negatio extremorum; sed aliquando negatio, qua negantur extrema, ca dit super aliquo uno certo; & quando ita est, qu est unum & certum, de facili intelligi potest, & per consequens nominari; quia nomen sequitur intellectum,& conceptum: que.n.benè intelligi

# Metaphysicæ :

mus, benè nominamus; tunc ergo medium benè E fundamento, ficut similitudo non opponitur qua nominabile est. Aliquado autem est, o negatio, qua negantur extrema, non cadit super uno tantum, sed super multis; sicut negatio albi & nigri cadit super pallido, & rubeo, & citrino, & sic de similibus. Et quando ita est, tunc medium non é nominabile uno nomine; sicut.n.illa media non reducuntur ad unum certum intellectum, ita no reducuntur ad unum certum nomen.

Quare non rett è increpant opinantes similiter di ci omnia, ut si calcei & manus medium, quod neque calceus, neque manus: quoniam quidem & quod neque bonum neque malum, boni & mali, tanquam omnium futuro aliquo medio. Non necesse autem accidere hoc.Hac quidem oppositorum connegatio esta quorum est medium aliquod, et distantia aliqua na- F ta est esse. Horum autem non est differentia nam in alio genere, quorum connegationes. Quare non unu,

quod subilcitur.

Excludit errorem quorundam, opponentium contra prædicta; dictum est enim, quòd in medio clauditur negatio extremorum; sicut medium inter album & nigrum est, quod nec est album nec nigrum, & medium inter bonum & malum est, cui illatio co quod nec est bonú, nec est malum: posset aliquis: era determi contra hoc opponere, & dicere: quòd si hoc est uerum, quòd illud est medium, in quo clauditur negatio extremorum aliquorum, secundum hocposset esse medium inter quascunque res, quia quæcunque duæ res possunt negari à tertia. Sic ergo ponit istam opinionem, dicens: quòd illi, qui G super magnum relatiue acceptum, & paruum fic opponunt; quòd si hæc sunt uera, omnia habebunt medium, quia inter omnia potest inueni ri medium per negationem; sicut medium per ne gatione potest esse calcei & manus, illud scilicet quod non est calceus, nec manus : si enim hoc est medium inter bonum & malum, quod nec est bo num, nec est malum; eodem modo poterit dari medium inter quæcunq; duo; scilicet illud, quod nec est hoc, nec est illud. Isti inquam non recte increpant, nec recte opponunt : quia non est necesse, quòd si in hoc clauditur negatio talium, qu illud sit medium inter illa. Ad hoc enim, quòd aliquid habeat rationem medii, oportet quòd sit negatio extremorum:ita tamen quòd hoc,in quo clauditur negatio extremorum, & ipía extrema sint infra unam distantiam unius generis;talia au cem, quæ dicta funt;non funt infra unam diftantiam unius generis; quia extrema, & medium, in quo ponitur negatio extremorum; non funt infra unu genus, sed infra aliud & aliud:calceus enim, & manus; & illud, in quo ponitur negatio horum duorum, non sunt infra unum genus, nec est aliquod unum, quod subiiciatur extremis.

Quareret aliquis, Vtrum aquale opponatur magno & paruo? Et uidetur, co non, quia equalitas est quædam relatio fundata in quantitate, ut Pag. 143. E patet ex Quinto huius: æquale ergo, quod est medium inter magnum & paruum, super magnitudinem fundatur: relatio autem nó opponitur suo

litati, super quam sundatur. Ad oppositum est dia ctum Philosophi. Ad hanc quæstionem distingua dum est de magnitudine: dico enim quod magni Magnita tudo accipitur duobus modis:uno modo absolu- do com tè: alio modo relatiuè. Vno enim modo & pri- tas; mara mo magnitudo idem est, quòd quantitas, que ha depluta bet parté extra partem continue:sicut eurm multitudo accepta absolute, idem est, quòd quátitas, quæ habet partem extra partem discrete; ita magnitudo absolute accepta, idem est quòd quantitas, quæ habet partem extra partem continuè. Et sic accipiendo magnitudinem, certum est quòd æquale non opponitur nec magno nec paruo: & hoc quia æqualitas fundatur super magno: om Oli equalita ne enim equale in cotinuis aliquod magnum est, 145 m (m) & omnis æqualitas in continuis in magnitudine mais facts fundatur; unde sicut relatio non opponitur suo ganadue; fundamento, ita nec æqualitas opponitur magni- & of di tudini. Secundo modo accipitur magnitudo rela qui utiuè:ita quòd magnum, quod denominatur à ma 8mm. gnitudine, relatiuum est . Dicitur autem magni tudo relatiua, non quantitas continua simpliciter, sed quantitas continua in excessus magnitudo enim absolute accepta (ut iam dictum est) idem est op quantitas continua: magnitudo at relative accepta idé est op quantitas continua in excesso. Imaginetur ergo, o sicut super quaritaté cotinua, & super magnitudinem absolute acceptam, fundatur magnum & paruum absolute acceptum:ita etiam relative acceptum. Est enim magnum rela tiue acceptum, quoddam quantum, quod est in excellu respu alterius; eo modo quo dicimus, o mons magnus est respectu grani milii:si enim ko quamur de magnitudine absolute accepta, sicut mons magnus est, ita & milium: quia utrunque quantum est:si autem loquamur de magnitudine relatiue accepta, mons magnus est, no autem mi lium:& sicut magnum idem est, quòd quantum, quod est in excessu respectu alterius; ita & paruŭ idem elt, o quatum, quod elt cum defectu relpu akerius. Dicimus enim milium esse quid paruu respectu montis, ita quòd milium paruum est.& mons magnus elt; quod non potett effe uerum, Acquate nili accepta magnitudine relatiue, quia (ut iam quidique dictum est) utrunque est magnum magnitudine meds not absolute dicta. Accipiendo autem sie magnum & gro, o per paruŭ relatiue, dico quod æquale opponitur ma- m. gno & paruo, sicut negatio & prinatio utrisque; est enim magnum relatiue dictum quantum excedens: paruum autem quod exceditur: equale át elt quantum quod respu utriusq; nec excediunec exceditur: & sic prinat utrunque. Ita quòd aquale alicui opponitur relathie, quia æquale alicui est æquale: ali cui autem opponitur negatiue & prius tiuc; quia æquale est prinatio maioris & minoris. Ad argumentum patet, quia per argumentú probatur, quòd æqualitas, non opponitur magnitudi ni, super quam fundatur; hæc autem elt magmitt

Deriforia

Quaftio.

do absoluta: non autem probat, quin opponatur A ni uni: quia tantum unu opponitur: Sic ergo. magnitudini relative dicta.

Quæreret quis.Vtrum oppolitio,quæ ell inter æquale, & magnum & paruum; possit reduci ad oppositionem unius & multi, sicut dicit Philoso. Dicendum ofic. Ad cuius euidentiam notadum est, o ratio aqualis est ratio unius; quia (ut iam di chum est) equalitas est unitas in quantitate; magnum autem & paruum dicunt multitudinem in quantitate:nam magaum respectu alterius, respe ctu cuius est magnum, excessum dicit; excedens: autem, & excessum varietatem habent in quanti-Aequale di tate, & per consequens multitudinem. Et sicut di ese mussor... eo de magnosita dico de paruo: æquale ergo uni mitate qua formitatem dicit quantitatis; quia ubicunque zqualitas est ibi est uniformitas quantitatis: ma- B gnum autem & paruum difformitatem dicunt Vbi differ quantitatis: ubicunque autem difformitas est, ibi mitas, ibi multitudo est. Et sic patet, quòd æquale, & mamulinudo. gnum & paruum opponuntur, sicutvnum & mul

··æquale est privatio magni & parui.

ta:unde sicut unitas est priuatio multitudinis, ita

Quaffia.

Quæreret quis, Cum magnum & paruum dicant respectus, sundatos super magnitudinem absolute dictam; & æqualitas in continuis simi-···· , ·· liter dicat respectum fundatum super magnitudi nem absolute dictam, Verum eodem modo respectus æqualitatis, & respectus magni & paruifundétur super magnitudinem? Dicendum quod non; cuius ratio potest patere ex questione precep denti:dictum est enim in quastione pracedenti, C co ratio æqualis est ratio unius ; ratio autem ma-Ro aqualie grii & parul est ratio multitudinis. Magnitudo en go absolute dicta, est fundamentum aqualitatis inquantum induit rationemvnius: est auté sunda mentű magni & parui, inquantum induit rónem multitudinis:ideo.n.hoc est equale illi, quia quan titas huius & illius habet unitatem: ideo aut hoc est magnum & paruum respectu illius, quia quan titas utriusque multitudinem habet & numerū: ficut.n.inæqualitas est relatio fundata super quan titatem, ut habet rationem multitudinis, ita simili ter magnum & paruum dicunt relationes, funda tas super quantitatem, ut habet rationem multitudinis, & numeri.

🕆 Similiter autë & de uno & de multis dubitabit 🛭 🖸 utique aliquis. Nam si multa simpliciter uni opponuntur, accidunt quedam impossibilia: nam unum paucum, aut pauca erit: nam multa paucis oppo-

Poliquam poluit qónem de æquali; & magno & paruo: hic facit qonem de oppolitione, quæ est inter unum & multum, & inter multum & paueum. Et diuiditur in duas partes, quia primò in prima parte ponit qonem;in fecunda foluit eam, ibi[Vno quidem modo] Ad euid entiam qónis no tandum est, quideo dubó est de oppone, que est inter unum & multum; quia prima facie uidetur, sp si multum opponitur unisch non potest apponi pauco; & si opponitur pauco, co non potest oppo

tota quastio est, quomodo potest esse, o unu opponitur multo & pauco? Hac ergo pars diuiditur in quatuor partes, scom quatuor rónes, quas adducit.Secunda ibi [Ampliùs ipfa duo.] Tertia ibi[Ampliùs si ut] Quarta ibi [Et quod cunque.] Ponit ergo primam ronem, quæ talis est:si multū opponitur uni, sequitur q paucum & unum sint idem; led hoc est impossibile; ergo & primum. Et hoc est, quod dicit litera : 9 aliquis dubitabit de oppone, quæ est inter unum & multum: nam. si multa opponuntur uni, sequuntur multa impos: sibilia; sequitur enim, q. sit paucum; nam si multa opponuntur paucis, lequitur q li opponutur uni, op paucum & unum fint idem. Notandum est, op consequentia Philosophi accipitur ex hoc, quòd unum uni opponitur: nam fi multum opponitur uni, & opponium pauco sine distinctione & simpliciter, sequitur quòd unum & paucum sint ide: nam li nó lint idem, unum opponitur duobus:cű ergo hoc sit impossibile, sequitur o fi multu opponitur uni, o non opponatur pauco; & si opponitur pauco, qu non opponatur uni: uel sequitur တ္ unum & paucum sunt idem. Notandum, မှ no Multitude est inconveniens, p unum sed m diversas intétio simplicues nes & rónes opponatur duobus; sed hoc est inco non offoni ueniens to unum fedm unam roem & unam inte panco tionem opponatur duobus:multitudo ergo scam diuerías róes pót opponi duobus, fetl fed m vná roem non potest. Et hoc est, quod dicit Philos. in litera, quimpossibile est, quimultitudo simpliciter hoc est sine distône opponatur uni, & pauco.

Amplin's ipsa duo funt multa, si duplex multiplexidicit autem secundum duo. Q uare unum paucum. Ad quid enim funt multa ipfa duo, nifi ad uni

o pancuminibil enimest minus.

Ponit secundam róem. Ad cuius euidentiam notandum est, o sicut prima ró probabat, o mul titudo non opponitur uniquia fic unum & pau- Seda # 44 cum essent idem:ita ista secunda ro probat, o no idem. emnis multitudo opponitur pauco; quia si hoc es set uerum-unum esset paucum; & est ro talis. Si omnis multitudo opponitur pauco, cum dualitas sit multitudo, sequitur o dualitas opponatur pau cossed illud paucum, respu cuius dualitas df pau cum, non potest esse, nisi unum; ergo unu & paucum funt idem. Et hoc est, quod dicit litera: pma nitestă est, o dualitas est multitudo; quod patet ex hoc, quia duplex est multiplex; duplex autem a duobus denominatur: si ar dualitas est multitudo comnis multitudo dr respu pauci; sequitur quòd dualitas sit quædam multitudo: & cu dualitas nó ht mukitudo, nili respectu unius, quia nihil est MMI mi. minus uno; sequitur quum sit paucum; hoc au mes mos tem est impossibile, ergo est impossibile, go omnis multitudo opponatur pauco.

Ampliùs si ut in longitudine produ**ctum & bre** ue, sic in multitadine multum & pancum,

Ponit tertiam rationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hæc ratio non est rectè

Digitized by Google

Quaffio.

# Metaphylica ...

lud, quod sequitur ex przcedenti ratione. s.quòd unum sit paucum, est impossibile: & est ratio ta-From off lis. Sicut le habet productum & breue ad longitudinem;ita se habet multum & paucum ad mul titudinem; sed in longo & breui sic est, quod illud, quod est longum, est breue respectu longioris;& iltud,quod est breue, est longum respectu breuioris;ergo similiter se habebit in multo. & pauco;quod illud, quod est multum, est paucum respectu pluris; & illud, quod est pancum, est multum respectu pauciorissex quo habeo, quòd ficut longum est breue; & econuersò; ita: multum est pausum, & econverso; si ergo unum est paucum, sequitur quòd unum sit multum; sed Notandum ett, quòd hæc ratio aliter potest sormarificificut longum & breue funt passiones lo

propria pas gitudinis;ita multum & paucum sunt passiones fione et fine multitudinis: impossibile est autem, quòd propina proprio su passio reperiatur sine proprio subjecto; ergo impossibile est, qualtum de paucum reperiantur possibile. fine mukitudine: si ergo unum: est paucum, com paucum fit passio multi, sequitur quad unum sit multum; hoc est impossibile; ergo & primumi

Deindocum dicit.

Et quodeunque fuerit multum & multa, & mult titudo. Si no aliquid differat forte in continuo bene terminabili paucum multitudo quadam erit. Quare imim multitudo quadam est si quidem est co. paucion. Hoc autem necesse; & si duo sunt multa ...

Ponit quartam rationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd hac ratio est ad pro-Punn esse bandum, qu'od impossibile est, qu'od unum sie multum; quod quidem impossibile sequebaturex possibile of præcedenti ratione. Et dividitur hec pars in dues partes, quia primò ponit rationem suam secundò manifestat quoddam, quod dixit, ibi. [Sed forfia tan]Est ergo ratio talis:quodcunque est multur est multa & multitudo; nisi forte bene differant in continuo benè terminabili; tale autem continuum ita est multum, quod non est multa i siant tem ita est, quòd illud, quod est multum, est multa; sequitur quòd cum paucum se multum, quòd etiam sit multa, & etia multitudo: & quia (ut probatum est) unum est paucum, si dualitas est multi tudo, lequitur co unum sit multa, & etiam multitudo, Notandum est, o consequentia Philosophi talis est: si unuin est paucum, sequitur op unum sit Pascow of multum; quia pancum est passi o multi: si autem ' unum sit multum, sequitur etiam op sit multa, & multitudo; quia non differt multum: & multitudo, nisi in continuo bene terminabili. Notandum est quòd imum sit multum non uidetur om - nino impossibile:nam(sicut dictum est supra) du plex est unum, quia quoddam unum est, cuius es se simplex est, nec est ex compositione partium: & tale unum non potest esse multum : quoddant est unum, cuius esse est ex compositione principiorum & partium; & tale nuum potest habero

ad propolitim; led est ratio ad probandum, o il. E rationem multi: quòd ergo unum sit multum, non uidetur omnino impossibile; quòd autem sis multitudo & multa, hoc uidetur impossibile; quia ratio unius repugnat rationi multitudinis in a-Ctu. Et propter hoc Philosophus postquam pro bauit, quòd unum est multum, si unum est paucum; quia hoc non uidebatur magnum impossibile:ideo probat, quòd unum est mutta. Deinde cum dicit:

Sed forsan multa dicuntur quidem ut & multum.Sed ut différens uelut aqua eft multum, multa autem non. Sed quæcunque divisa in bis dicuntur . . .

. Manifestat quoddam, quod dixit: dixit enim quòd multum & multa non differunt; & hoc ma nifestat, dicens: quòd sortè omne multum est multa: forte autem differt in aliquibus : aliquibus enim inest multum, quòd non inest multa; ita quòd in aliquibus differunt multum & multa; sed in his, quæ sunt divisa actu, non differt multum & multa: quia in his, quæ funt actu, ita elt ibi mul 🚜 🚜 tum, quod est ibi multitudo. Notandum, quòd i magin differt dicere magnum, comultum; quia magnu omi reperitur in continuis; multum autem reperitur innumeris. Aliquod enim continuum est, de continuum quo ita dicitur magnum, quòd non potest dici deples. multumidicitur enim magnus homo, sed non di citur multus homo. Aliquod autem continuum est, de quo potest dici multum; sieur est cotinui, quod est humidum, puta aqua: dicimus enim, qu aqua multum est:licet autem de aqua possit dici, quòd sit multa; tamen non porest dicil, quòd sit multz, nifi aqua fuerit actu divifa. Imaginabisur ergo, quòd aliquod continuum est, de quo dicitur magnum, & non multum: aliquod continuum est, de quo dicitur multum: sed nullum cótinuum est, de quo dicatur multitudo, uel multa in plurali: unde in tali continuo differt multum & multa: quia ergo paucum est in numeris; si paucum dicetur multum, dicetur & multa, uel multitudo. Et hoc est, quod unit Philosophus dicercin literaquod si unum est paucum, sequitur quòd unum fit multum: & non folum fequitur, quòd fir multum, sed etiam quòd fir multa: quasi dicat:in continuis aliquando reperitur multum, & non multitudo: sed in numeris multum & mul titudo:&ideo si unum multum est, sequitur quòd sit multitudo; quòd autem unum sit multitudo, hoc est impossibile.

Vno quidem modo si fuerit multitudo, habens excedentiam, aut sempliciter, aut ad aliquid: & paucum similiter multitudo defectum babens. Hoc autem ut numerus, quod & opponitur uni sohim. Ita enim dicimus unum, aut multa; ut si quis dicat unum, & pluraliter una, ut album & alba, G mensurata ad metrumsidest mensura & mensurabile: sic 🕁 multiplicia dicuntur . Multa enim unusquisque numerus,quia unum,& quia mensura bilis uno unusquisque, & ut quod opponitur uni non

Proposita quastionis anodatio.

Soluit quæltionem iam dictam. Et dividitur in A titudinis secundum unum modum non plus est. duas partes, quiaprimò in prima parte ostendit, op differenter opponitur unum multo, & pauco: in secunda parte oftendit, per quem modum op ponitur multum uni, ibi[Opponitur itaque] Prima in duas, quia in prima ostendit, quomodo di uersimodè multitudo opponitur uni & pauco:in fecunda parte oftendit, quo dualitas est multitu do, & quomodo non, ibi[Sic igitur funt] Ad enidentiam primæ partis notandum, o multitudo Multitude dicitur duobus modis;absolute, & relative; multi deplicuer. tudo absolute est de natura quantitatis discrete, quæ quidem quantitas est discreta ex hoc, quòd quantitas discreta habetur in quodam excessu. Sicut.n.dictum fuit supra, magnitudo diciturduo bus modis, absolute, & relative: ita similiter mul p titudo duobus modis dicitur: uno modo absolutè; & fic multitudo opponitur uni: fecundo módo dicitur multitudo relative; & sic multitudo op ponitur pauco. His uisis, patet litera, qua dicit: quòd uno modo dicitur multitudo, fi fuerit aliqua quantitas, quæ habeat excedentiam, uel sim pliciter, uel respectu alicuius: simpliciter quidem;sicut dicimus, quòd pluuia multa est, quando pluit ultra communem curfum: refpectu autem alicuius, ficut dicimus, op multi homines mul ti funt respectu trium: & sic primo modo multitudo dicit excedentiam; & paucum libi opposithin dicit multitudinem in quodam defectu; eo inodo quo dicimus, o tres homines pauci funt respectu decem. Secundo modo dicitur multitu C do ipse numerus; qui quidem numerus opponitur uni:& ista est multitudo absolute dicta; quæ quidem multitudo opponitur uni: ita.n. opponti tur unum & malta, sicut opponuntur unum & Oppo inter una pluraliter, & album & alba:oppositioautem, nne er mul quæ est inter unum & multa; est oppositio, quæ elt inter mensuram & mensuratum; nam numerus aspicit unum, sicut mensarata aspiciunt metrum;& sicut mensurabile aspicit mensuram. Quòd autem numerus mésuretur ab uno, patet: quia secundum aspectum, quem habent numeri ad unum, numeri dicuntur multiplices: unusquis que.n. numerus multiplex dicitur ex hoc, quia aspicit unum; & quia unusquisque numerus est menfurabilis uno:multitudo.n. de qua hic loqui D · tur, est illa, quæ dicitur de numero absolute; quæ ita opponitur uni, co non opponitur pauco. Nota dum est, o si volumus videre, quo differat multi tudo primo modo dicta, & fecundo modo; uiden dam cst, quis est intellectus multitudinis. Ad cuius cuidentiam notandum elt, o ficut intellectus magnitudinis elt, cy fit quantitas continua; ita in tellectus multitudinis est, op lit quantitas discreta:quantitatem at discretam esse in aliquo, potest Quantitate intelligi duobus modis:uno modo quia ibi est nu difreta esse merus, siue sit numerus in eo in excedentia, siue ialique, du in defectu: secundo modo potest intelligi, qua titas discreta est in alio, quia est ibi numerus in

quodam excessu. Et sic patet of de intellectu mul

nisico sit numerus; & talis multitudo est, que opponitur uni:eo modo quo opponitur divilum indiuiso. Et hoc est, quod dicit Philoso. & opponi tur multum uni, sicurplurale singulari; & hoc qa plurale dicit divisionem rei signatz, sicut album dicit divisionem albedinis. De intellectu verò multitudinis secundo modo accepta est, o sit nu therus; fed in hoc non est totus intellectus multitudinis, sed oportet addere : intellectus.n. huins multitudinis est, quòd sit memerus in quadam ex cedentia: & ideo secundum istum intellectum. quem addit multitudo secundo modo dicta, sup multitudinem primo modo dictam;oportet acci pere oppositum eius peenes desectum. Multitus. do.n.fecundo modo dicta fuper multitudine pri mo modo dictam addit excedentiam: & quia de tectus opponitur excedentia; ideo multitudo in defectu (quá dicimus paucum) opponitur multi tudini lecundum illum modum datæ: de intelle-Qu'enim eius erat, p effet multitudo in quadam ex cedentia; & ideo quant\u00fcm ad hoc fuum oppofitum accipitur poenes defectum.

Quereret quis. Vnde sequitur consequentia; Quefic quam facit Philos.in literary quia unusquisquu merus dicitur multiplex: per respectum ad unu, ergo numerus aspicit umm, sicut mensura aspicit metrum? Dicendum est, p de ratione mensure(ut dictum est in præcedentibus) duo sunt: pri De rone më mumiest notitia, quia per mensuram deuenimus sura due sue in notitiam mensurati:secundum est, comensura ta aspiciunt mensuram secundum diversos gradus; lieut dictum fuit, o species entium sub diuersis gradibus aspiciunt primum ens. Ethz due conditiones reperiuntur in multiplicitate eius: nam in notitiam multiplicitatis numeri denenimus per unum:ideo enim unusquisque numerus multiplex est, quia aliquotiens continet unum: multiplicitas etiam secundum diuersos gradus seruatur in numeris, secundum o diuersimode aspiciunt unum: sicut dicimus, quòd multiplex feruatur in binario; & hoc quia binarius duplum est respectu unius; cin ternario secundum ratio nem tripli ; in quaternario secundùm rationem quadrupli;& sic semper multiplicitas diuersimode servatur in numeris secundum diversos respe Etus ad unum. Quali ergo dicat Philosoph.unulquisque numerus multiplex est, & multiplicitas eius cognoscitur per unum aliquotiens replicatum:multiplicitas etiam cius servatur diuersimo dè in numeris, secundum diversum aspectum ad 🗼 unum. Ex quo sequitur, quum fit mensura mul Fut of me titudinis numerolæ; & hoc quia dicit notitiam sura maltimultiplicitatis; quia etiam secundum unum uariatur secundum diuersos gradus multiplicitas

Sic igitur sunt multa & ipsa duo:ut at multitudo habens excedentiam, aut ad aliquid, aut simplici ter non sunt: sed primum pauca simpliciter ipsa duo. Multitudo enim est, qued defettum babens prima.

Ddd 2 Often

Digitized by Google

multitudemu,qui.

# Metaphysica

Dualitate

effe multi-

pliciper.

wa Anax

mo buius,

tex.18.

dici multitudo, & per quem modum non. Et diui ditur in duas partes, in secunda quarum excludit quendam errorem, ibì [Quapropter non rectè.] Ad euidentiam primi notandum est, pista pars pro tanto adducitur hicaquia supra argutum suit, qu'si dualitas est multitudo, sequitur qu unum sit paucu; & hoc quia uidebatur impossibile, & dua litas esser multitudo. Ad solutionem huius argu menti adducitur ista pars, quæ ostedit, per quem modum dualitas est multitudo, & per quem mo dum non; & ell sententia buius partis, cp dualitas non est multitudo, secundum o multitudo est numerus in quadam excedentia; & ideo dualitas non potest dici multitudo in defectu. Et hoc ell, quod dicit litera; quòd sic igitur socundum ch R multitudo idem est quod numerus, ipsa duo mul ta siintisecundum autem co multitudo habet excedentiam, uel simpliciter, uel respectu alicuius, ipla duo non lunt multa, led lunt, prima pauça 3 & hoc quia dualitas est prima multitudo habens defectum. Notandum est, quimpossibile, quod vi debatur in argumeto, enat illud: o li dualitas erat multitudo sequebatur o unum erat paucum: ut ergo excludat hoc imposfibile Philos.diftinguis; Si.n.dualitas esset multitudo in excedentia; quia omnis talis multitudo opponitur pauco, sequeretur o-nnum eflet paucum; fed quia dualitas non est talis multitudo, sed solum est multitudo, quæ opponitur uni; non sequitur quòd unum sit paucum: & hor quia talis multitudo non opponitur pauco, sed uni. Dualitas ergo potest dici multitu do duobus modis:potelt enim dici multitudo ab folute, secundum op multitudo ide est, qo numerus & potest dici multitudo in defectu; qua quidem multitudo in defectu idem elt, qo paucitas; sed non potest dici multitudo in excedentia: pót .n.dualitas esse multitudo, qua opponitur multitudini in excedentia; quia ipla elt paucitas; sed no potest dici multitudo in excedentia, quia si hoc esset, aliquid esset infra dualitatem a quod posset dici paucum.

Q napropter non reliè dixit Anaxagoras, cum dixiset, quia simui omnes res erant infinita, & mul situdine, & paucitate .. Oportebat autem dicere pro & paruitate. & paucitate. Non enim infinita; quoniam paucum, non propter unum (ut quidam di

cunt) fed propter duo.

Excludit quendam errorem. Ad cuius euiden tiam notandum est, op politio Anaxagoræ suit, gomnia latebant in quodam mixto, & per gene rationem extrahebantur de illo mixto, & separa azoram.Vi de etiā 1 pri bantur;ita tamen quilla extractio & separatio na dit in infinitum; ex hoc.n.generatur aer ex aqua; quia partes aeris trahuntur ex aqua:nunquam au tem tantum poslunt trahi, quin aliqua remancat; & hocquia infinite partes aeris lunt in aqua: sic ergo Anaxagor, aliquam infinitatem poluit in se bus, quæ generantur. Dixit tamen bene, quòd hac multitudo erat in multitudine & in partim-

Oftendie, per quem modum dualitas potest E te; cum autem postea dixisset; p erat in multitudine & in paucitate, salsò dixit; quicunque enim dicunt infinitatem esse in paucitate, errant; & hoe quia est dare primam paucitatem, sicut dualitatem; ubi autem in infinitum est, ibi non est dare primum. Imaginamur ergo, o magnum & parnum funt passiones continuise, quia continuum est divisibile in infinitum, ideo potest dari infini- Magna tas in paruitate: multum autem & paucum sunt parme, mal passiones discreti, quia autem quantitas discreta habet statum in descendendo, ideo non est infini /pre passi tas in paucitate; quia dualitas est prima pauci- "es. . tas. His nilis, patet litera, quæ dicit: quia ita ell, q dualitas est prima paucitas; ideo non recte dixit Anaxago, cum n.primò dixillet que res erant infi nitæin multitudine & paruitate; postea dixit,cy In paneira erant infinitæin multitudine & paucitate, quod neuisselle tamen fallum est; quia non est infinitum in paucitate:paucum,n.non est præter unum ( ut quidā : aedicunt) sed est preter duo : ita & dualitas est prima paucitas; si autem est prima paucitas non est dare infinitatem in paucitate.

> Opponitur staque unum multis ut metrum men furabili . Hoe autem ut que ad aliquid, quecunque non feeundunt fe corum que ad aliquid Dinisum est autem a nobis in alusquia duplisiter dicuntur, que ad aliquidialia namque us, confraria: alia ut sciesia ad scibile: quia dicitur aliquid aljud ad ipsumo us

Osteditsper quem modum multa & unum op ponutur. Et diniditur in duas partes, quia primò ponit quinum opponitur mulus relative: fectido Paser = ostédit que multitudo absoluta non opponitur pau sa relam co, ibi[Pluralitas auté nec pauco, ] Prima in tres, oppositor. quia primò ostendit, quant opponitur multitu dini relatiue: secundo ostendit, o sequitur, quòd unum sit paucum: tertiò manifeltat quadam, que dixit.Scda & Tertia ibi[Multitudo at ] Dicit er go primò , qui unu opponitur multis, sicut metru opponitur mensurabili; & ideo opponitur sibi re latiue; quia mensura & mensuratum sunt de numero illorum, quæ funt ad aliquid, & quæ funt re latiuà. Notandum tamen, co relatiua lunt in duplici differentia:quæda.n.funt relatiua, quæ funt relativa secundum se:ita op utrunque resertur ad aliud, & relatio includitur in utroque relatiuoru: quadam ucrò sunt relativa, qua non sunt relatiua secundum se: sed quia alia reseruntur ad ipsa: de hoc autem dictum est in Quinto : ibi.n. dictu Paga; 8. est, que relativa dicuntur duobus modis; alia enim .n. sunt relativa contraria, quia unum resertur ad 🗢 🖦 lume aliud, & econnersò: alia sunt relatiua, qua sic se est sea. com habent ad invicem, sicut scientia & scibiles scibile.n. non refertur ad sciențiam, nisi quia scientia refertur ad ipfum;talia at funt unu & multa; quia unum non refertur ad multa, nisi quia multu refertur adiplum. Notandum, op si deat uideri iste passus, recurrendum est ad Quintum: ibi.n.dictu est, pouzdam sunt relativatin quibus est relo se cundu rem in utrog; extremo: quada funt relatiua, i quibus relo no est sedm re i utrogextremo:

clausam in ipso refertur ad aliud: qualia relatiua hic a Philosopho uocantur contraria. Quzdam sunt relatiua, quibus relatio secundum rem est in uno extremo tantúm, & in altero fecundúm rationem; & talia relatina funt relatina, que se habent sicut mensura & mensuratum:quia in mensurato est realis aspectus, & realis dependentia ad mensuram; in mensura autem solum secundu rationem: & in talibus relatiuis mensura non refertur ad mensuratum secundum aliquid sui; & quia relatio non clauditur in eo, quia si claudere tur, menfura eiset relatiuum secundum rem; sed refertur ad aliud, quia. s. aliud, uidelicet mensura tum, refertur ad ipsam.

Vnum uerò esse minus aliquo, puta duobus, nibil B

prohibet. Non enim si minus & paucum.

Ostendit, quòd non sequitur, quòd si unum opponitur multitudini, quòd propter hoc unum Pancitas re sit paucum. Et hoc est, quod dicit; quòd benè uepugnation: rum est, quòd unum, quod opponitur multitudies est Passo ni, est minus ipsa multitudine; non tamen sequitur, quòd si unum est, quòd sit paucum: paucitas enim repugnat uni, quia paucitas est passio numeri.Deinde cum dicit.

> Multitudo autem quasi genus est numeri.Est.n. numerus multitudo, uno mensurabilis.

Manifestat quædam, quæ dixit. Et diuiditur in duas partes, quia primò manifestat, 🔈 unum est mensura, numerus autem mensuratum: secun dò quò d numerus & unum funt relatiua, non au tem relatiua contraria, ibi [Et opponuntur.] Dicit ergo primò, quòd numerus lit mensuratum, & unum mensura, patet ex diffinitione numeri: est enim numerus non omnis, sed multitudo mé furata per unum:ita quòd in ilta diffinitione mul titudo tenet locum generis; mensurari autemiper Genus que unum, tenet locum differentiæ. Notandum est, fe her ad dif quod genus ad differentiam fe habet, sicut poten ferensiam. ria ad actum; ita quòd dicere, rem elle in genere, est dicere rem esse in potentia : ex quo sequitur, Genes no e quod qui dicit genus, non dicit totum intellectu sorus muelle vei; quia intellectus generis expectatintellectum differentiæ. Si autem ita est, quicunque dicit nu merum effe multitudinem, non dicit totum intel Multiendo lectum numeri; '& in hoc assimilatur multitudo The generi generi; quia sicut dicens genus, non dicit totum assimulatur intellectum rei; ita qui dicit numerum esse multi tudinem, non dicit totum intellectum multitudi-Et ideo dixit Philosophus in litera, quòd multitudo est quasi genus; hoc est assimilatur ge nerkquia dicens multitudinem, non dicit totum intellectum numeri : elt enim numerus multitu-· do certificata : qui enim dicit homines esse quinque, uel esse sex, & sic de aliis numeris; dicit mul-🛌 titudinem certificatam. V nde ubicunque numerus est, ibi certitudo est: hæc autem certitudo & certificatio semper est per aspectum ad unum:

ita quòd unumquodque per se, & per relatione A autem aliter & aliter certificet, hoc est quia quinarius, & quaternarius aliter & aliter aspiciunt unitatem. Deinde cum dicit.

> Et opponuntur aliqualiter unum & numerus, non ut contrarium, sed (sicut dictum est) eorum, que ad aliquid quædam. Inquant ùm enim metrum, hoc autem mensurabile sic opponuntur. Quapropter non omne, quodcunque fuerit unum, numerus est; puta si quid indinisibile est.

relatiue. Et dividitur in duas partes, quia pri- Vnom, co mò ponit modum oppositionis: secundò manite- multa que

Ostendit, per quem modum unum & multa, puta unum & numerus, opponuntur: quia scilicet itat alium modum in exemplo, ibi [Similiter au- opponium. tem.]Dicit ergo primò,quòd unum & numerus opponuntur aliqualiter, quia relatiuè; non tamen funt de numero relatiuorum contrariorum, sed (sicut dictum est) sunt de numero relativorum. quorum unum est mensura & metrum, aliud est mensuratum. Ex quo sequitur, quòd unum refer tur ad numerum, quia numerus refertur ad ipsum:hoc autem est, quia unum non depender a numero, sed numerus dependet ab uno; quia si numerus est; oportet quod sit unum: sed non sequitur, quòd si unum est, quòd propter hoc sit nu merus; quia si est aliquod unum omnino indiuisum, illud a nullo numero dependet. Notandum Phi relatio est, quòd ubicunque relatio realis est, ibi est rea- realis , ibi lis ordo, & realis dependentia: si ergo unum rea- erdo er deliter refertur ad numerum, realiter dependet ab realis. co;& quia hoc fallum est, quia unum potest esse fine numero; ideo unum non refertur realiter ad numerum. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera; quia unum potest esse sine numero, numerus autem non potest esse sine uno, sequitur quòd numerus refertur realiter & per se ad unu: unum autem non refertur ad numerum per se, sed inquantùm numerns refertur ad ipsum. Notandum est, quòd aliquod unum est, quod de pendet aliqualiter a numero; & aliquod unum,

quod non dependet. Dictum est enim supra, co Vnites doduplex unitas est:quædam est unitas, quæ consur plex. git ex compositione aliquorum, sicut ex composi tione potentiæ & actus; uel ex compolitione else,& essentia: qua quidem unitas stat cum nume ro parti um componentium. Est alia unitas, quæ sequitur simpliciter & indivisibile esse rei; sicut est unitas puncti: & talis unitas opponitur compolitioni; & ista unitas non dependet a numero ; prima enim dependebat a numero partium com ponentium; hæc autem non. Et hoc est, quod dicit Philosophus in litera, quòd si est aliquod nnum omnino indiuilum, illud non dependet a numero. Deinde cum dicit.

Similiter autem dicta scientia ad scibile, non similiter assignatur. Videbitur enim utique scientia ad metrum ese;scibile uero, quod mensuratur. Accidit autem scientiam quidem omnem scibilem esse; scibile uerò non esse scientiam, quia modo quodam scientia mensuratur scibili.

Ddd 3

aliter enim certificat, qui dicit homines esse quin que, & aliter qui dicit homines esse quatuot: quòd

quid.

Digitized by Google

Ma-

# Metaphysica

enim, quòd numerus dependet ab uno: non autem unum à numero; quia metrum non dependet a mensurabili, sed econuersò mensurabile à metro. Et hoc patet in scientia & scibili: non enim tia ad scibi codem modo se habet scientia ad scibile, sicut sci bile ad scientiam: & hoc, quia licet quibusdam ui rus ad unii deatur, quòd scientia sit metrum, scibile autem sit mensurabile; tamen secundum ueritatem con-\*trarium accidit, quia scibile refertur ad scientia, sicut metrum ad mensurabile; scientia autem ad scibile, sicut mensurabile ad metrum; & ideo scibile non dependet à scientia: non enim oportet, quòd si scibile est, quòd sit scientia eius; scientia autem dependet a scibili; quia scientia mensuratur à scibili. Deinde cum dicit.

> Pluralitas autem nec pauco est contraria, sed buic quidem multum, sicut excedens multitudo excesse multitudini. Neque spsi uni omnino, sed hoe quidem (ut dictum est) quia divisibile, illud auté quia indinifibile.Hoc autem ut ad aliquid, ut feientia fci bili, si fuerit numerus: unum uerò metrum.

Ostendit, quòd multitudo absolute dicta, non opponitur pauco, sed opponitur uni . Et hoc est, quod dicit: quòd multitudo absolute dicta non est illa, que est contraria pauco; sed multum, quod opponitur pauco, elt multum excedens: multitudo enim, quæ opponitur pauco, é multitudo exce dens:quia oppositio, qua est inter multum & pau cum, est sicut oppositio, que est inter excedens & excessum . Multitudo autem absoluta opponitur G uni, sed non opponitur uno modo tantum, sed duobus modis;quia mukitudo opponitur uni, sicut divisibile opponitur indivisibili: secundo mo do oppolitio que est inter unum & multum, est sicut oppolitio, que est inter mensuram & menfuratum, & hoc quia unum est metrum, numerus autem mensurabile. Ad euidentiam totius lectionis est notandum: quòd aliqui distinguunt tripli -cem multitudinem; dicunt enim, quod est quadam multitudo transcendens, que circuit omnia prædicamenta; & ista multitudo est ex divisione formali, sicut ex divisione formali,quæ est inter albedinem & nigredinem,causatur multitudo inter albedinem & nigredinem;& quia ista divisso sormalis reperitur in omni prædicamento, sequitur quòd hæc multitudo sit in opposita se omni prædicamento: hæc autem multitudo oppo nitur uni, sicut divisso opponitur indivissoni: sicut enim ista multitudo est ex divisione formarum adinnicem; ita unum sibi oppositum est ex divisio ne forme. Secunda multitudo est, quæ est in gene se quantitatis tantum; & bæc multitudo caulatur ex divisione continui; & quia continuum est in genere quantitatis, lequitur quòd hæc multitudo etiam sit in genere quantitatis. Et hæc est multitudo,quæ dicitur numerus:prima enim multitudo non potest dici propriè numerus, quia prima multitudo circuit omnia predicamenta, numerus autem tantùm est in predicamento quantitatis:

Manisestat, quod dixit per exemplum: dixit E sed secunda multitudo, qua tantum est in pradicamento quatitatis, idem ell quod numerus. Vbi Numerius notandum est, quòd duplex numerus consucuit duplex. distingui;numerus formalis, qui causatur ex diui sione formarsi ad inuicem: & iste idem est, quòd multitudo transcendens, & ideo non est propriè numerus: & est numerus materialis, & iste causa tur ex divisione: & iste numerus idem est, quod multitudo,quæ est in genere quantitatis: & de isto numero dictum est in litera, quòd est multitudo mésurata per unum. Tertia multitudo est in genere relationis, & ista est multitudo, quæ op ponitur pauco; sicut excedens multitudo opponi tur excesse multitudini.

> Quæreret aliquis, Vtrum multitudo, de qua di Quagria F ctum elt, quod est transcendens, possit dici nume rus? Dicendum eft, quòd hic funt duo modi dice Prima opi. di. Vnus modus dicedi communis cit, quòd mul- 📶 titudo transcendens no potest dicinumerus. Ad hoc autem funt tria motiua: primum motiuñ elt, quòd multitudo transcendens in omni prædicamento elt, numerus autem tantum elt in prædica mento quantitatis. Imaginatur enim, quòd nume rus est multitudo contracta ad prædicamentum quantitatis: & ideo dixit Philosophus in litera, quòd numerus estmultitudo meniurata per unu; quòd autem sit mensurata, hoc habet quia quan ta; & ita numerus est multitudo tracta ad rationem metri & mensurationis; & per consequens ad rationem quantitatis. Ita quòd in diffinitione Transcelle numeri cadit multitudo transcendens, quasi ge- non liet vinus; & hoc quia trascendens non habes propriè ne genera. rationem generis:menfurari autem per unum, ca dit licut differentia. Secundum motiuum est ex uerbis Philosophi Tertio Physic.ubi dicit, quòd Tex 168. numerus caulatur ex divisione continui: ex quo accipiunt ist, quòd numerus non est omnis mul titudo, sed solum est multitudo, que causatur ex divisione continui, talis autem non est multitudo transcendens: multitudo enim, que causatur ex divisione continui, tratta est ad continuum, nec potell reperiri nisi in continuis: multitudo autem transcendens reperitur in continuo, & extra con tinuum, ficut in fubstantiis leparatis. Tertium motisum est ex hoc, quòd Arithmetica est de me H mero; si autem numerus idem esset, quòd multitudo transcendens, Arithmetica esset de aliquo transcendente; & sic esset de aliquo, quod reperiretur extra continuum, & extra materiam: hoc autem non uidetur, quia scientia Arithmetica est scientia mathematica; scientia autem mathematica est de his, que sunt in materia secundum esse, licet sint separata secundum rationem & intellectum. Hic est ergo unus . modus dicendi.

Est & alius modus dicendi , quiquidem est in Scota opis, hoc, quòd numerus nó reperitur extra continu**ű;** horum autem sunt tria motiua. Primum motiui est ex habitudine,quæ est inter proprium subiechim & propriam passionem, talis autem habitu

Multitudo wiplen.

fimpliciter

eni opposi-

vi,que,

#### Liber Decimus.

do est inter proprium subiectum & propriam A nem continui, sequeretur quòd omnis numerus passionem, quòd nunquam propria passio est sine proprio subiecto, & ubicunque est propria pas sio, ibi est subiectum; si autem hoc est, sequitur quòd ubicunque est passio numeri, ibi sit numerus:in fubstantiis autem separatis, in quibus non reperitur passio continui, reperitur passio, quæ non potelt conuenire nisi numero, ergo ibi est nu merus, ibi enim reperitur par & impar: equè . n. benè quaternarius quatuor angulorum est par, si eut quaternarius quatuor lincarum. Secundum motiuum est ex propria ratione numeri;nam ratio numeri est ratio mensurationis, ratio autem mésurationis est ratio certificationis; sicut autem numeró in genere est certificatiosita propria nu mero est propria & specifica certificatio: ubicuq; B ergo erit talis certificatio & talis mensuratio, ibi erit ratio talis numeri; uidemus enim quòd æquè benè certificat, qui dicit quatuor angulos, sicut qui dicit quatuor lineas: ergo sicut quaternarius linearu habet rationem numeri pp propriam ra tionem certificationis; ita similiter quaternarius fubstantiarum separatarum. Vt autem uideatur Numerus. numeras, a ista uia, & hoc motiuum:notandum est, quòd isti imaginantur de numero, quòd numerus est quædam formalitas, quæ potest applicari continuo, & non continuo: ficut quaternarius est quadam formalis certificatio, quæ potest applicari omnibus, quæ sunt apta nata certificari per quaternarium; talia autem aliquando funtinfra continua, aliquando nó;illa autem formalitas à Philosopho nocatur numerus quo numeramus; formalitas au tem applicata uocatur numerus numeratus. Ter tium motiuum est ex differentia, quæ est inter Punctum & unitatem; nam secundum Philosounitas que phum Primo Posteriorum, punctus & unitas differit. " in hoc differunt, quia unitàs abstrahit à situ, & à de 5.Meta. positione; punctus autem concernit situm & posi-12. 6 4. tionem: est enim punctus unitas posita; quia: et 1. de Ani ergo numerus abstrahit à situ, abstrahit a contima: 69.00 nuo; nec oportet quòd semper reperiatur in con-. 3. de Ant- nuo; punctus autem quia concernit politionem & situm, concernit continuum. Illa autem diffe-Differentia rentia, quæ est inter unitatem & punctum; uidesater nume tur effe inter numerum simpliciter, & numerum, rum simple- qui est in continuo: numerus enim timpliciter ac D ceptus sequitur unitatem simpliciter acceptam; merum inco sicut ergo unitas simpliciter accepta abstrahita continuo; similiter & numerus. Vnde si uellemus diffinire numerum simpliciter acceptum, dicere mus;quòd sicut unitas est indiuisio sine positione; ita simpliciter numerus est diuisio sine positione, & fine fitu. Pro hoc autem facit uerbum Philoso Tex. 6.25. phi Quinto Physicorum, ubi dicit; quòd consequenter se habens est in prioribus ratione; conse quenter se habens reperitur in numeris, numeri autem abstrahunt a ratione continui & materiæ: & ideo quantitas discreta, & numerus habet quã dam prioritatem respectu continui;si autem ita es set, quòd omnis numerus causaretur per divisio-

m4,25.

haberet posterioritaté respectu continui, & quòd numerus non esset in prioribus ratione. Imagina tur ergo isti, & ubicunque multitudo est, siue sit multitudo formalis, siue sit multitudo materialis, ibi numerus est; sed tamen ibi plus est aliquid de intellectu numeri, quam multitudinis; nam de De roe mal ratione multitudinis est, quòd sit quædam divisso sundiniso actualis, siue sit divisio per formas, siue sit per ma """ de teriam: de ratione autem numeri est ratio multitudinis, quæ est ratio divisionis, & plus; quia oportet, quòd numerus omnis mensuretur per

Videtur tamen mihi dicendum, quòd prima Opinio pro opinio probabilior est, quia ratio numeri non est pria. propriè nisi in illis, in quibns dividitur unum; numerus auté est in aliquibus ex hoc, quòd aliquod unum in illis dividitur, ficut dicimus, quòd nume rus est in hominibus ex hoc, quòd humanitas in illis dividitur. Vnde ubicunque est numerus, aliqua realitas numeratur, & dividitur: duabus auté formis nulla realitas est communis; quia realitas Realitas ge generis non est realitas propriè una, & ideo dua- neris no est bus non est una realitas communis, que numere proprievas tur in illis, & per consequens inter duas formas non est propriè numerus; sed numerus propriè est in illis, in quibus forma una, & una realitas nu meratur, & dividitur: boc autem est in individuis, in quibus numeratur una forma specifica per ma teriam:quia tamen, secundum Philosophum, hæc forma non dividitur nisi per additionem continui;ideo secundum eum, numerus non exit ambi tum continui. Vtrum autem forma specifica pos Pg.227.6 sit aliter numerari, quam per divisionem cótinui, dictum est supra. Hoc autem certum uidetur secudum sententia Philosophi, quod numerus propriè est ex divisione formæ specificæ per individua.Ex quo sequitur, quòd numerus formalis (se. cundum eum) non est proprie numerus; licet pol. sit uocari numerus largo modo: sed numerus propriè est, qui causatur ex divisione sorma, uel per, continuum, uel per supposita.

Queniam dutem contrariorum contingit me- TEX.22. dium esse aliquid & quorundam est, necesse ex contrariis effe.

Postquam determinauit Philosophus de contrariis; hic determinat de mediis. Et diuiditur in duas partes, quia primo ponit intentum suum: se Media com cundo iplum prolequitur, ibi [ Omnia namque travera e media.]Primò ergo ponit intentum suum, dices: correrp co. quòd quia contrariorum conuenit esse medium; flata junt. & quia quædam contraria habent medium, necel se est ipsum medium esse ex corrariis: Hæc est er go conclusio probanda, quòd media, que sunt in ter contraria, componuntur ex contrariis. Deinde cum dicit.

Omnia namque media in codem funt genere; Ժ quorum funt media. Media enim hac dicimus, in que cunque permutari priùs est necesse, quod permuta-Bur, ut a grani in acutum si transit, per mediam ra-

# Metaphysicæ

tionem ueniet priùs ad medios sonos. Et in colori- E extrema deularent a medio:secundum inconuebus si neniet ex albo in nigrum, priùs neniet ad fuscum & ad puniceum, quam ad nigrum. Similiter autem er in aliis. Permutari uerò ex alio genere in aliud genus non est, nesi secundum accidens, ut ex colore in figuram. Necesse est ergo media, et quo

Tum sunt media, in codem genere esse.

Prosequitur intentum suum, scilicet quòd me dia sunt ex contrariis. Et dividitur in duas partes; quia primò probat quædam necessaria ad pro positum suum probandum: secundò probat propositum suum ibi[Si uerò sint in eodem genere.] Prima in duas, secundùm quòd duo præmittit necessaria ad propositum suum:primu est, quòd media sunt in eodem genere cum extremis; hoc est quòd media sunt semper in opposita cotrariè. p

Secundum ponitur ibi[At uerò omnia media.] Primò ergo probat, quòd media sunt in eodem genere cum extremis: & est ratio talis; mutatio omnis est ab extremo in extremum per mediu, fed mutatio non est a genere in genus, ergo extrema & medium funt in eodem genere. Circa autem hanc rationem sic procedit, quia primò po nit hanc propositione, o mutatio est ab extremo in extremú per mediú, dicens: p mediú & extre ma, quoru sut media, sunt in eodé genere; patet, gailla sút media, in quibus necesse est priùs mutari illud, qd mutatur, qua in extremis; quia quid gd mutatur ab extremo in extremu, trásit p me diú, sicur patet in sonis, quia si aliquis trásit ab hy pote, hoc est à graui sono ad netem, idest ad acu tum, oportet quòd transeat per mediam rationem, & per medios fonos: hoc etiam patet in co loribus, quia si aliquis mouetur ex albo in nigra, oportet quòd transeat per colorem medium, pu ta per colorem rubeum, uel puniceum: & sicutdico de coloribus, ita dico de aliis; quia semper deuenitur ab extremo in extremum per mediű . Secudo ponit secundam propositionem, scilicet quòd nunquam motus est a genere in genus, dicensiquod non contingit permutari ex alio gene re in aliud genus, nisi force secundum accidens : sicut non contingit esse motum in figuram ex colore, nisi forte per accidens. Tertiò concludit ex duabus propositionibus conclusionem princi palem, dicens: quòd si hæc sunt uera, necesse est media,& extrema, quorum sunt media; esse in eo Motor fem dem genere. Notandum est, quòd motus sem per est inter extrema; que extrema sunt termini unius distantiz:unius enim motus est una distantia;& ideo extrema illius debent esse termini unius distantiz:illa autem, quz funt in diuersis ge neribus, non funt infra unam distantiam, & per consequens motus non transit à genere in genus: ex quo oportet, quòd extrema motus fint in eodem genere. Debemus enim imaginari, quòd in distantia formali ita est, quòd extrema non de niant's medio:si autem esset, quòd medium esset in alio genere ab extremis, sequerentur duo inconuenientia: primum inconueniens effet, quod

niens effet, quòd duo diversorum generum esset infra unam distantiam, quod est impossibile. Debemus enim imaginari, quòd duo extrema Due entre. cum medio faciunt unam distantiam: si ergo ex- ma cum = trema,& medium effent diversorum generum, die fauna sequeretur quòd duo diversorum generum esset infra unam distantiam. Notandum, quòd licèt mutatio per se non sit à genere in genus ; tamen mutatio potest esse a genere in genus per accidens: cuius ratio est, quia secundum quòd ac cipimus hic per accidens: illud uerificatur de aliquo per accidens, quòd uerificatur de illo ratione alterius: potest autem esse, quòd mutatio sit de genere in genus, non ratione illius, sed ratione eius, quod est in eodem genere: sicut mutatio est ex albo in nigrum, & si est in quantum, non est ratione quanti, sed ratione nigri; cum quo iun

At nerò omnia media sunt oppositorum quorun dam:ex his enim solis secundum se est permutari. Quapropter impossibile est esse media non appositorum: esset enim permutatio on non ex oppositis:oppositorum enim contradictionis quidem medium no est. Hæc enim est contradictio, oppositio eius cuicun que adest altera pars, non babentis medium ullum. Caterorum nerò, alia ad aliquid, alia nt prinatina, alia contrariazeorum nerò qua ad aliquid; quacunque non contraria, non habent media. Causa uerò, quia non in codem genere sunt.Quid enim scientia et

G scibilis medium? sed magni & parui.

Ponit secundum, quod est necessarium ad pro positum, scilicet quòd media, quæ quæruntur, sūt Ad cuius euidentiam notan-Melinns inter contraria. dum est, quòd ratio Philosophi, per quam pro-datarat M bat, quòd media sunt inter contraria, fundatur posseren. fuper duo fundamenta. Primum fundamentum est, quòd media sunt inter opposita; cuius ra tio est, quia media sunt inter extrema, inter que est motus & mutatio; sed motus & mutatio semper est inter opposita; quia motus est uia de op- mungh polito in oppolitum. Secundum tundamentum Philolophi est, quòd medium non est inter Media = opposita contradictoriè, nec inter opposita priva ser qua tr tive, nec inter omnia relativa; sed solum inter re posita ut. latiua,quæ funt contraria.ex quo sequitur, quòd ex quo motus per primum fundamentum est in ter oppolita,& per secundum non ell inter oppo sita contradictoriè, nec prinatinè, nec relatinè (ni si sint relativa contraria) quòd media semper sint inter contraria. His uisis, patet litera Philosophi:primò enim ponit primum fundamentum, dicens: quòd omnia media semper sunt inter op polita; cuius ratio ell, quia motus per se, semper est inter opposita: si autem media essent inter no opposita, sequeretur, quòd motus esset inter non opposita; quia media sunt semper inter illa, inter quæ est motus. Secundò ponit secundum sun damentum, dicens: quòd inter opposita contradi ctorie non est medium; contradictio enim est op

Digitized by Google

politio

ria daint medium.

Quaftio.

Extrema

media.

contrariè: eoru at, que opponutur contrariè, que da hent mediu, & qda non; relativa.n.non contra ria no habent medium. Vocantur at relativa no contraria, que non referuntur ex equo; quia unu refertur ad aliud, led non econuersò : nisi fortè per accidens; sicut scientia & scibile: talia enim relativa non habent medium; cuius ratio est, quia e no con. non funt infra unum genus, nec infra una distan traria qua. tiam, nec infra unam uia: non enim est uia à scien tia in scibile, nec ecopyersò. Relativa autem con traria, que ex aquo referuntur, & que possum el se infra unam distantiam, & unam uiam; medium R habetsqualia funt magnum & paruum, inter quæ est medium aqualenti Notandum est, quòd hic pon facit mentionem de prinatiuis, scilicet quomodo habeant medium, & quomodo non, quia de hoc fatis dictu est paulò supra ubi ostesu est. quomodo priuatio se habeat ad contrarietatema

quam de non ente; cuius oppositionis medium

non esticzterorum autem oppositorum quædam

opponuntur relatiue, quadam prinatiue, quedam

modum privativa habent medium, & per quem modum non.

Quareret aliquis, Quomodo lequitur confequentia quam facit Philosophus, scilicet quaia altera pars contradictionis dicitur de omnizideo inter contradictoria non est medium ? Dicendu est, quòd si esset medium inter contradictoria: cũ extremum non prædicerur de medio, neutra pars contradictionis dicetur de illo medio:sicut si me dium effer inter hominem, & non hominem, nec homo, ner non homo diceretur de illo medio: homo enim & non homo extrema funt contradi ctionis; extrema autem de medio non prædican non pradi. tur: sicut album & nigrum non prædicantur de tantur de fusço. Si autem peutrum extremorum diceretur de illo medio, tunç alterum extremorum contradictionis non esser uerum de omni, quod est alte rum ab illo extremo: sicut si non homo diceretur de eo, quod est medium inter hominem & non boninem, non dicerctur de omni, quod est alterum ab homine; cum illud medium alind sitab homine. Si ergo semper altera pars contradictio nis ucrificatur de omni siue ente, siue non ente; quod est alterum ab altero extremo; impossibile D elt quòd inter cotradictoria fit medium: si enim inter ea esset medium, altera pars nou verificare, tur de omni, quod effet alterum ab altero extremorum; quia non uerificaretur de medio.

& quomodo non; etiam oftensum est, per quem

Si uero sint in codem genere media, ut oftensum est; & media contrariorum necesse ipsa componi ex bis contrariis. Nam erit aut aliquid genus ipsoru, Aut nullum. Et si quidem genus erit, ita ut sit prius aliquid contrariis; disferentiæ priores cotrariæ evunt facientes contrarias species, ut generis. Ex genere enim & differentiis species. V t st album & ni grum'contraria, est autem bic quidem difgregatiuns color, ille uerò congregatiuns color, be differen

Rositio, cuius altera pars ucrificatur tam de ente, A tia congregativum & diferegativum, priores. Qua re bac contraria innicem priora. At nerò contrarie differentia, magis sunt contraria,

Ostendit, quòd media componutur ex extremis contrariis. Et tria facit, quia primò ollendit . Media en quod extrema contraria componuntur ex genere, extre mis & differentiis: lecundo oftendit, quod media co. contrariis ponuntur ex codem genere, ex quo componun- component tur contraria extrema led tamen ex aliis differen imtiis: tertiò ex hoc concludit, quòd media componuntur ex contrariis extremis. Secunda ibi [Et reliqua ctiam media] Tertia ibi[Querendum au tem.]Dicit ergo primò, quòd si media sint in co dem genere cum extremis, & si media semper funt inter contraria, ut iam oftenfum est; necesse est media componi ex contrariis: contrariorum autem est aliquod genus, aut nullum : oftensum ell autem quod contrariorum aliquod genus ell, quia contraria sunt, qua sunt maxime distantia in Commin codem genere. Si autem species contrariæ sunt que in codem genere, oportet quòd aliquid prius sit & contrariis speciebus, ex quibus contrariis spe cies contrariæ constituantur: differentiæ enim co traria priores sunt speciebus cotrariis, ex quibus differentiis & genere species consistunt : sicut album & nigrum funt contrarie species, & si album & nigrum habent unum genus, oportet of fint alique differentiz priores albo & nigro, sicut disgregatiuum, & congregatiuum: ex quibus dif ferentils cum genere consistunt album & ni-Differile grum: quia albedo est color disgregativus, & ni- priores sue gredo color congregativus. Et iliz differentiz peciebus co priores sunt in contrarietate, & magis sunt con- waris; & grania, quam fint species: quia cotrarietas, quae ell magis conin differentiis, est causa illius contrarietatis, que "aia. est in speciebus. Notandum est, quod sententia Philosophi in hoc est; quòd si species contrariz funt sub codem genere, oportet quòd speciebus fit aliquod prius, ex quibus cauletur contrarictas in speciebus;illud autem prius differentia est. Ve autem uideatur dictum Philosophi:notadum est. quod ea, quæ distant sormaliter, non distant pæ- luer distat, nes potentia, sed pænes actum; immo sormæ ha- panes quid bet unitatem in potentia, pænes actum autem di distant. stinguuntur; dualitas enim formarum non est poe nes potentiam, quia multe clauduntur infra un naturam, & unam potentiam: sed semper duali- A.liplore. tas formarum est penes actum: cum ergo contrarietas sit quadam distantia formalis; hac distantia non potest accipi penes genus; quia esse generis est este formale; & contraria, ut sunt in genere, magis habent unitatem, quam habeant distantiam: & ideo ut sic, contraria non sunt: 0portet ergo, quista distantia formalis penes actu accipiatur: actus autem generis differentia ell. Benè ergo dixit Philosophus, que contrarietas, que est in speciebus; penes differentias accipitur. Deinde cum dicit.

Et reliqua & media ex genere erunt et differen tiis. Vt quicun que colores albi es nigri fient medii.

Digitized by Google

TEX.23.

## Metaphylicæ

aportet hos ex genere dici est autem genus color : E ex differentiis quibusdam . Hac nero non erunt prima contraria. Si autem non erit unufquifque aut' albus, aut niger. Altera igitur media. Ergo primowww.contrariorum beerant: Prime autem differen tia compregatiuum & diffregatiuum, quia bac pri ma funt.

Oltendit quòd etiam media componuntur ex

zwi' species media ficet differetia : CONSTATIO.

Media com genere, & differentis : que differentie funt alle pouvem ex a primitiuis , que constituunt extrema! Et hoc genere, o est, quod dicit; quod non solum extrema, sed et differentiis. media funt ex genere & differentiis: sicut colores medii inter album; & nigrum, funt ex genere & disserentiis: que quidem non possunt esse Siem dan- differentiæ constituentes prima contraria, id est prima differentia, qua constituum colores extre mos, sed sunt differentie medie inter differenwasses, das, que constituunt colores extremos . Si enim differentia differentia constituens colorem medium, cadem sie proprie effet cum differentiis, que constituut colores ex tremosificut albedinem & nigredinemidem eflet color medius, & color extremus : cum autem fint diuerfi; oportet quod differentia, que conffituit colorem medium, no sit eadem cum illis dif ferentiis, que costituunt colores extremos, sed e media inter illas: sicut proprie drie, que coffituit colores extremos, funt congregatiuum & differe atiuum ;& utraque istarum propria est; inter gatiuum ; wutraque ittarum proprià eff; inter

Quarendum autem quacunque contraria non in genere, ex quo media ipsorum. Necesse enim que suit in evdem genere, ex incompositis genere componi; aut incomposita effe. Contraria namque incoposita sunt ex muicem: quare principia. Q ua aute unt inter media, aut omnia, aut nullum. Ex contra

rils vero fit aliquid.

Contraria

piata .

Oftendie, quomodo media componuntur ex extremis. Er duo facit, quia primò hoc oftendit per unum modum: fecundo per alium, Secunda ibi [Quare erit in hoc transmutatio.] Primus mo dus est ex hoc, quòd medium ab extremo differt secundum magis & minus : ponit ergo primum modum, dicens: quod fi media, & extrema estent in alto genere, querendum effet, ex quibus effent mediaguia hoc haberet magnam dubitationem; fed quia media & extrema funt in codem genere, statim apparet, co media coponuntur ex cotra riis:ofa.h.quæ funt in eodem genere, uel funt in copolitajuel funt copolita ex incopolitis: incopo fita stit ipla cotraria extrema, sicut albu & nigru, sont simpli quorum unum non componitur ex alio; & quià cia, esprici incomposita sint, ideo prima sunt: composita au pia: media uerò coposi tem ex incompolitis funt ipla media: uel enim saco prici omnia media componuntur ex cotrariis, uel nul him: gliod autem nullum componatur, hoc est im posfibile:restat ergo quod omnia. Ex hoc ergo, quòd quædam, quæ funt in genere, funt incomposita, & quædam composita; & secundum hoc aliger & aliter aspicium genus: manifestum est quod media componintur ex extremis.

Quare erit in hoc transmutatio, prius quam il ipfa:utrlusque enim er minus erit, er magis. Medit igitur crit! & hoc contrariorum. Et alia igitur omnia composita, que sunt media. Nam buius quidem magis, istius uero minus compositum est aliqualiter ex illis, quorum dicitur esse, huius quidem magis il lius verò mmus. Quomam autem non sunt alia priora eiuldem generis contrariis, omnia utique ex con trariis media erunt. Quare & inferiora omnia, & contraria, & media, ex primis cotrariis erut. Quod quidem igitur media, o in codem genere omnia, o intermedia contrariorum, G. componentur ex contrariis omniaspalam.

Offendir per secundum modum, quomodo media componuntur ex extremis, dices; quòd traf mutatio prins est in mediti, quam in extremum; ex quo fequitur, quòd medium est magis & minuis respectu utriusq; extremi elt. ii. susce minus buc circa di album, quam fimpliciter album; & minus nigru, quam fimpliciter nigrum "& magis accedens ad nigrum, quam simpliciter albumi& magis accedens'ad album, quain simpliciter nigrum: & quia medium est magis & minus respectu urriusque extittiiisideo oporter, quod fit medium interilla; illud enim quòd est magis & minus tale, oportet quod lit mediam iuterilla, que lunt limpliciter talia; quia criam medium ell magis & minus respecta utriusque extremorum, oportet quod sit compositum ex utrisque extremis, quoru elt medium. Concludit ergo Philosophus, quòd quia no furt aliqua extrema priora contratris; que funt fub codem genere, oportecquod omnia media fint ex contrairis. Ex quo lequitur quod omniz inferiora; idelt omnes inferiores species sub genere, fue lint contrarie, fine medie, funt ex primis contrarils, que quidem confluis lant différentiæ. Ex quo habemus totamintentionem Philosophi, scillicet quod media sunt in code genere cum extremis: & quod media componuntur ex contrariis. Notandum'est, quòd duobus modis uenetur Philosophus, quòd media componuntur Funda ex extremis. Primus modus hoc querendi, est ex ta Philipdiuerla habitudine, quam habent extrema & me Phidixad genus:cum enim flut in code genere,opor ter quod hæc & illa aspiciant genus; hæc sicut sim plicia, & illa sicut composita: & cum primus modus & lectidus aspiciendi genus sit impossibilis, restat quod tertius solus sit possibilis : quod enim media & extrema alpiciant genus ficut fimplicia, uel sicut composita, est hipossibile: restat ergo o aspiciant sieut simplicia; & media aspiciant genus ficut composita:non enim possumus dicere econ uersò, scilicet quòd media sint simplicia, & extre ma fint composita. Secundus modus hoc uenandi, est ex magis & minus; que quidem uia probat primam, quia huius reddit caufam, quare extrema simplicia, & incomposita funt; media auté composita funt? Ad cuius cuidentiam notandum est, quod extrema si comparentur ad gentis & dif ferentiam, funt compolita; quia extrema species



dictum est; si tamen unum extremum comparètur ad aliud, utrunque incompositum est: quia ra tio unius non saluatur in alip: nec enim ratio nigri faluatur in albo, nec econuersò: medium auté compositum est, quia ratio utriusque extremi sal uatur in medio: sicut ratio albi & nigri saluatur in fusco. Et hoc probat Philosophus ex magis & Routing; minus:ratio enim quare fuscu est minus album, extremi sal .... in jai quam album simpliciter, est; quia in fusco aliquo modo saluatur ratio nigri:& ratio, quare fuscum est minus nigrum, quam nigrum simpliciter, est; quia in susco saluatur ratio albi: ergo ipsum minus ostendit, quòd ratio albi & nigri saluatur in fusco. Similiter ipsum magis hoc ostendit: quòd enim fuscum magis accedit ad album, quam ni- B grum, hoc est, quia in susco aliquo modo saluatur ratio albi, & magis accedit ad nigrum, quam ad album:hoc est quia in eo saluatur aliquo modo ra tio nigri.

Dinersum autem specie, ab aliquo dinersum est:et oportet hoc ambobus in esse: ut si animal diversum est specie, ambo animalia. Necesse ergo in codem ge nere esse dinersa specie. Tale enim genus noco, quo ambo unum & idem dicuntur; non secundum accidens habens differentiam, sine ut materia ens, sine aliter. Non solum enim oportet commune existere, puta animalia ambo; sed & alterum in talibus hoc ipsum animal, ut hoc quidem equum, illud uerò bominem. Propter quod boc commune diversum ab in nicem est specie. Erit itaque secundum se boc tale quidem animal, illud nerò tale: ut hoc quidé equus, illud uerò homo.Necesse ergo differentiam hanc,diuersitatem esse generis. Dico enim generis differentiam, dinersitatem, qua dinersum facit hoc ipsum.

Contrarias quid;et quo frans.

Ad cuidentiam huius lectionis notandum est, quòd contrarietas differentia quadam est, & dituplex di- stantia: distantium autem quædam distant secundum genus:quædam autem funt in eodem generested tamen distant secundum speciem. In parte ergo ista uult ostendere, quòd contrarietas est quædam differentia,& quædam diftantia,non fecundum genus, sed secundum speciem. Et dividi tur in duas partes; in prima parte ostendit, quòd contrarietas est distantia secundum speciem: in fecunda parte oftendit, quòd in quibusdam contrariis est aliter, quia quadam contraria sunt, qua solum differunt secundum materiam; & quedam, quæ differunt secundum genus, Secunda ibi [Du bitabit autem utique] Prima i tres:nam in prima uenatur, que sit differentia secundum speciem: se cundò ostendit, quòd differentia secundum speciem saluatur in contrarietate: tertiò ex omnibus istis concludit quandam conclusionem. Secunda ibi[Contrarietas igitur,] Tertia ibi[Quare palā.] Differ entie Venatur ergo primo que est differenția secundu speciem. Ad cuius euidentiam notandu est: quòd differentia secundum speciem est diversitas formalis, quia ea, quæ differunt specie, differunt sor mai& quia differentia secundum speciem est dif

componuntur est genere & differentiis, ut iam A ferentia formalis, ideo oportet quod sit diversitas generis, Debemus enim intelligere, quoq ui ui tas formalis, & diuerfitas materialis in hoc different diffe runt, quia diuerfitas formalis est diversitas gene- siaformale ris:nam de essentia generis est, quod sit quodda co materia frigibile & dillinguibile per formas: quia genus lem est, in quo potentialiter conueniunt multe forme diuerlitas materialis est, qua diuiditur species; spe ciei enim repugnat, quòd frangatur, uel distinguatur per formas: cum enim species sit forma, species est una forma: & sicut impossibile est, quòd una sormalitas fiat duz formz, & distinguatur por formas duas; ita impossibile, quòd una species distinguatur, & dividatur per sormas:restat ergo quòd dividatur per materiam: & sic sua divisio materialis est. Debemus enim ima ginari differentiam inter genus, & speciem; sicut inter potentiam & actumiquia genns potentiam divident, dicit; species autem actum: non est autem impos- or quo à ge sibile, quòd illud, quod est potentia, frangatur & sate differe distinguatur per diversas formas; & sic potentia generis per diuerlas formas specificatur: ex quo sequitur, quòd sua divisso sormalis est: Impossibi le auté, quòd unus actus dividatur per duos actus & duas formas: quia si actus diuiditur, nó nisi per materias dividitur, uel per supposita: cum ergo species lit actus, sua divisio materialis est. His wil sis, patet litera Philosophi, cuius sentent ja est : 2 differentia secundum speciem est diuersitas eorum, quæ sunt in codem genere, & per quam diuersificatur ipsum genus. Et hoc est, quòd dicit Philosophus: quòd diuersum specie ab aliquo di uersum est: & oportet quod in differentibus specie unum aliquod sit, quod quidem aliquod differentibus specie insit; & quod quidem aliquid per illa differentia specie dividitur: ut si animal est diuersum specie, oportet quòd ambo, quæ differunt specie, sint animalia; ex quo sequitur, quod diuersa specie sunt in codem genere. Genus autem dicitur unum & idem, quod prædicatur de Genus quid differentibus specie:prædicatur(inquam)non secundum accidens: genus etiam dico, quod non fo lum prædicatur de pluribus differentibus specie; fed etiam fine fit materia, fine non; dinerliheatum est per differentia specie. Non enim solum oportet, quod ipsum genus sit quoddam commune differentibus specie, sed etiam oportet, quod sit quoddam diuersificatum, & quasi factum alterum per ea,quæ differuur specie: sicut animal est quod dam genus, in quo conueniunt ambo, quæ funt animalia; & etiam animal secundum differentias diuerlificatur:cum fecundum unam differentiam sit hoc tale, puta homo, & secundum differetiam aliam sit aliud, puta equus:& sic commune diuer fificatum est per dissarentia specie. Ex quo sequitur principale iatentum, scilicet quod necesse est differentia secundum speciem esse diuersitatem generis:diuersitatem autem generis hicyocamus diuersitatem, qua ipsum genus diuersificatur. Notandum est, quod licet genus assimiletur ma-

Species que

teriz, tamen materia non est; diuersificatur enim E dividentes genus, reducitur ad contrarietatem. materia per formas,& genus per differentias;ta-Mei mete, men aliter & aliter;materia enim ita diuerlifica via assimile tur per formas:quòd materia cum forma facit co politum; ita tamen quòd materia non est ipsum compositum, sed est pars compositi: & ideo sicut pars non prædicatur de toto, ita nec materia præ dicatur de compolito; genus autem diuerlificatu per differentias, fit specis; ita tamen, op genus & species idem totum dicunt: licet illud dicant secu dum aliam & aliam rationem:nam genus denominat illud totum ab eo, quod possibile est, & quali trahibile per differentias ad species: differentia autem denóminar illud totú ab co,qd for male est: species aut dicit illud totu, quasi copositum ex potentiali & formali. Et ideo propter dif p ferentiam, quæ est inter mareriam & genus, dixit Philosophus in litera, quòd siue genus, siuc mat eria, siue nominatum diuersificatur per differetias. Notandum, quòd diuersificatio generis per diffe rentias, uocatur diuersificatio essentialis respectu dinersificationis, qua dinersificatur species per in diuidua:intimiores enim funt differentiz generi, quam individua speciei:diuersificatio enim gene ris est diversificatio per formas; quòd enim genus habeat naturam diuersificati per formas, hoc est sibi essentiale: quod autem habeat naturam unius, hoc est per intellectum, qui in duabus formis concipit quendam conceptum tenuem, que nocamus conceptum generis. In specie autem econuersò est, quia species de se est una formalitasiquòd auté ilta formalitas diuerlificata fit, hoc per extrinsecum est: id est per materiam, & per agens. Et ita uidetur, quòd unitas per se aspiciat speciem; diuersitas autem per accidens; quia per The africi- extrinsccum: diversitas autem per se respicit gepecie, nus; unitas autem per accidens: quia per intelle-Etum, qui in duabus formis concipit intellectu te nuem & semiplenum. Hoc est ergo, quod dicit Philosophus in litera: quod genus non per accidens, sed per se diuersificatum est per sormas.

Contrarietas igitur hac erit. Palam autem & ex inductione: omnia enim dividuntur oppositis. Ostendit, quòd diuersitas in specie est contra-

rietas,& quòd etiam cótrarietas est diversitas in Dineffitas I specie. Et dividitur in duas partes, quia primò specie est co hoc oltendit per inductionem: secundo per ratio rarietas:es nem,ibi[Et quòd contraria,]Dicit ergo primò : \* ita dictu est, o diuersitas est cotrarietas in spe; co trarietas autem est quædam diuersitas in specie; quòd auté ita sit, manischum est ex inductione; quia omnia genera, quæ dividútur, per species di uidutur, & per oppolitas species; quæ oppolitio non potest reduci nisi ad contrarietatem. Notan dum est, quòd inductio, per quam probat Philoso phus, quòd in diuersis specie saluatur cotrarietas, **'fundatur** fuper duo fundamenta.Primum funda'métum est, quòd in dividédo omnia genera divi

duntur per oppositas species. Secundum sunda-

mentum est, quòd oppositio, quæ est inter species

Primum fundamentum, scilicet quòd genus diulditur p oppositas spes, patetiquia ca, quæ opposita non sunt, possunt simul existere: ca autem, quæ funt infra unum genus, fimul existere no pol sunt:licet enim illa, qua sunt infra diversa genera, sicut albedo &dulcedo possunt simul existere; Que sinti. tamen ea, quæ sunt infra unum genus, simul exi- fra mog stere non possunt, ex quo relinquitur, quòd sunt mu, sim oppolita. Secundum fundamentum, scilicet quòd oppositio, que est inter du s species dividentes idem genus, reducitur ad contrarietatem, patet: quia non potest reduci ad contradictionem, quo niam altera pars contradictionis nihil ponit:utra que autem specierum dividentium idem genus, Sola opt aliquid ponit. Eodem modo non potest reduci ad 14 mm priuatine opposita; quia priuatio est negatio in suma subjecto, nec dicit aliquid positiuum. Nec potest reduci ad oppolitionem relatiuorum; quia(licut fupra dictum est ) non est necesse, quòd relatiuè oppolita fint unius generis, nisi fint relativa contraria, sicut est magnum & paruum.

Et quod contraria in eodem genere sunt, ostensu est:nam contrarietas erat differentia perfecta:diffe rentia uerò qua specie, omnis alicuius aliquid.Quare hoc idem & genus in ambobus. Quare & in eadem coelementatione omnia contraria categoria, quacunque specie differenția, & non genere, diuersaque ab invicem maxime. Perfetta enimipsorum differentia, & simul invicem non fiunt; erg o differen tia contraria est. Hoc enim est diversa esse specie in eodem genere entia, contrarietatem habere entia

individua.

Ostendit candem conclusionem per ratione, & est ratio talis; contrarietas est quadam diversitas in codem genere; talis autem est diuerfitas secudum speciem;quia(ut dictum est) diuerlitas lecundum speciem est diversitas, qua diversificatur genus: Ex quo fequitur, quòd contrarietas est di uerlitas fecundum speciem: ita quòd in præcedê te inductione habemus, quod diversitas secundu speciem est contrarietas: per istam autem rationem habemus, quòd contrarietas est diuersitas fecundum speciem. Circa autem istam rationem sic procedit, quia primò ponit rationem suam, oftendens; quòd contrarietas est diverfitas secun dum speciem: secundo ostendit, qua funt cadem in specie. Dicit ergo primò: quòd manisessum est ex præcedentibus, quod contraria sunt in codem genere: quia contrarietas est quædam distátia perfecta corum, que sunt sub codem genere; quali dicat cotraria sunt, quæ distant infra unum genus; talia autem, quæ diffat infra unum genus, Differentia funt differentia specie; quia illa differunt specie, specie que. que funt unum aliquid; hoc est, que conveniunt In uno aliquo, scilicet genere. Ex quo sequitur pri mò, quòd tam contraria, quam differentia specie habent idem genus, & amborum unum genus est. Ex quo sequitur, quòd omnia contraria, qua different specie, & non genere (hoc autem dixit

Λ.

. prz-

rût genere, (de quibus fiet métio in fine ) funt infra unum genus, & infra unam categoria. Ex quo etiam sequitur, o contraria sunt etiam maxime dinersa ab innice; quia contrarietas est persecta differentia in codem genere: & etiaquia contraria non funt simul ad inuicem. Ex quo ultimò sequitur, contrarietas est differentia secundu spe cien : quia dinersa specie sunt entia individua, quæ habent contratietatem infra unum genus. Dinisio du Notandum est, o duplex divisio est; materialis, & formalis:& sicut est duplex divisio; ita est duplex indivisio; est enim quædam indivisio, quæ opponitur diuisioni formali: est alia indiuisio, que opponitur divitioni materiali: Quando ergo dixit Philosophus, & species funt entia indivi- B. negationem omniti formarissic genus per negadua, intelligendum est de indivisione, que oppo nitur diuitioni formali; quia species non potest dividi per formas: quia dividi per formas, tantum conuenit generi. Non tamen potest intelligi de indinissone, que opponitur divisioni materiali; quia licet species non possit dividi per formas; tamen potest diuidi per materiam. Deinde cum dicit.

Eadem uerò specie quacunq; contrarietatem non babent, individua est ia: In divisione enim & mediis fiunt contrarietates prius, quam ad individua .peruewiatur.

Poliquam ostendit, quæ sunt diuersa species hic oftendit, que sunt eadem specie: & continue-Eademspe- tur sic litera . Lam dictu est, co diuersa specie sunt C entiaindiuidua, que habent contrarietatem ad inuicem; eadem uerò specie dicuntur, quacunqu funt entia individua, non habentia contrarietatem ad inuicem : in divisione enim generum per species semper frunt contraries ates in omnibus inter mediis, donec perueniat divisio ad individua, in quibus non est contrarieras. Quasi dicat Philosophus, genus dividitur per species, & species per individua; & quamdiu durat divisio per species in omnibus generibus inter mediis inter generalissimű & specialissimű, tá din durat dinitio per cotraria: quado aut deuenitur ad diuilione speciei p indiuidua, perueniturad aliqua, quæn $\delta$   $\mathbf{D}$ sunt contraria. Notandú est, sp superius uocauit spēs entia individua; modo etiā uocat individua entia que nó dividuntur: sed tri differeter hæc uo Species qua cantur entia individua, & illa: spes enim (ut ia dire dicuntur ctu est) dicutur entia individua; qa nó dividuntur sadinidud. divisione formali; sed divisione materiali. Dicemus crgo, o genus dividitur divisione tormali: spes aut no dividitur divisione formali, sed materiali: individuum autem non dividitur nec divisione formali, nec materiali. Deinde cum dicit,

Quare palàm quia ad id, quod uocatur genus; nec idem, neque diversum specie, nibil est eorum, qua conveniunt ut generis specierum. Nam materia negațione ostenditur: genus autem materia: quod dicitur genus, non ut Heraclidaru, sed ut in natura. Neque adea, que in codem genere, sed differunt ge-

preferuado se à quibusdam contrariis, que diffe- A nere abillis : specie narà ab eis; que in codere genere. Contrarietatem enim necesse est differentiam affe, non differre specie. Hoc autem ingli meodem

genere existentibus falum. Concludit quandam coclumonem : yel meliùs concludit tres conclusiones. Prima conclusio est, Refolucio di ipla species, que est sub genere, mon debet storum per dici eudem specie cum genere, net diuersa spe-tres conclu-eie a genere: cuius ratio est, quia ca, que conueniunt in specie, conucniunt, & cocernunt unam differentiam: & ea, quæ differunt specie, concernunt duas differentias; genus autem magis co- Genus cui gnolcitur & oltenditur per negationem differen coparatur: tiaru, qua per cocernentia iplaruigenus enim est g quomoficut materia: sicut ergo materia cognoscitur per tioné differentiarii loquimur autem hic de genere, quod reperitur in naturis rerum, non de gene re, quod reperitur in hominibus, sicut est genus Romanorum uel Heraclidaru. Secunda cóclusio, quam concludit Philosophus, est; quòd aliqua nó dicutur differre specie ab his, que no sunt in eo-.dem genere:ab his autem , quæ funt in eodé genere differunt specie. Tertia conclusio est, quòd contrarietas non differt specie, sed contrarietas ost differentia secundum speciem: quod quidem differre specie soluminest illis, qua sunt in code genere. Notandu est de prima coclusione, quam Nec forma concludit Philosophus, qui simpossibile est, ulla est de quòd aliqua formarum sit de essentia materie; ita essentia mã impossibile est, qualiqua differetiaru dividentiu teria: nec genus, sit de essentia generis si enimalique for genus, sit de essentia generis: si enim aliqua for-, aliqua de es maru esset de essentia materia, materia non esset sentia gene in potetia ad oem forma; quia non effet in potetia 🕬 -

beo, quòd genus est in potentia ad omnes differentias ipsum dividétes; & nulla carú est in actu: resse aut specie diversum, semp est p differétia vel Este specie per differentias, quæ funt in actu, & no solu quæ dinersum, funt in potetia. Ex quo fequitur, q genus nó pot quomodo. dici ide specie, uel diuersum respectu speciei ipfum diuidentis.Notandum est de secunda cóclu sione: 9 aliqua non possunt dici dinersa specie (proprie loquendo) ab his, à quibus differunt ge nere: cuius ratio est, quia differentia secundum speciem penes actum accipitur: differentia autem secundú genus penes potentiam: cum enim species dieat actum, & genus dieat potentiams oportet quòd ubi est dare duo genera, quòd-ibi. sit dare duas species; & ubi est dare duas species, ibi sit dare duas formalitates, dividentes, unam potentiam : ab his ergo-aliquibus aliqua, quæ differunt specie, differunt penes potentiams non penes actum ( nisi forte secundario ) & per

consequens dicuntur differre genere, & non spe,

cie; cum diuetsitas secundum speciem acci-

piatur penes actumidiuerlitas autem generis pe-

ad illam, que de essentia sui offet : similiter si ali-

qua differentiarum dividentium genus effet de

essentia generis, genus non esset in potentia ad

omnes differentias ipsum dividentes. Ex quo ha-

Digitized by Google

cie que.

plex.

TEXISS.

Eoutraria

differant

Cr femipi-

10000

clusione, quod sicut albedo non est alba; culus ratio elt, quia albedo ita denominat aliquidaliud, quod non denominat seipsamilta similiter differentia, ita facit differre, qubd ipia non differt;licut enim se habet albedo ad album, sta se habet differentia ad differens : eum ergo contrarietas sit quedam differentia secundum speciem, ita est differentia secundum speciem, quòd ipsa non dif fere: contrarietas enim ita denominat contrarium, quòd non denominat scipsam; ita ergo sacit, quod different secundum speciem, que lpla non differt; & hoe quia contrarietas non els contrarium, sed forma denominans contrarium.

Dubitabit autem utique aliquis; quare femina a uiro non specie differt, contrario masculino & se- I minino existente, differentsa autem contrarietated Neque animal masculinum & semininum diverfum est specie; quamuis secundum se animalis bac sit differentiace non ut albedo, aut nigredo sed inquan tum animal masculinum, & femininum ost.

In parte precedenti oftenfum eft, quod contraria funt differentia fecundum (peciem; in par te ifta oftendit, quod aliqua contrarla funt, que differunt non secundum speciem. Et dividitur in duas partes, quia in prima parte ostendie, quòd Specie: pura aliqua contraria sunt, que non habent differen-Telfrine, tiam in speciein secunda parte ostendit, quod all qua contraria funt, que different lecundum genus,ibi[Quoniam uerò contraria]Prima in duas partes, quia primò mouet quandam dubitationd de quibuldam contrariis, utrum. f. differant spe, uel noni in focunda parte foluit că, ibi [Aut quiz hec quidem funt] Prima pars in duas partes, quia primo mouet dubitationem in terminis specialibus:secundo mouet cam in generali, ibi [Est auti dubitatio] Primò nronet cam in terminis speciali bus, dicensiqued filta eft, ficut dictum est in le-Gione procedenti, scilicet quòd contraria diffetunt specie, dubitabit aliquis, quare masculinum 🐃 🐧 🤁 læmininum, eum fint contraria, non differant sperieleerrum est enim, quod masculus & sumina per se diujdunt animal, & non per accidens: & tamon son differunt specie; non enim mascu his & femina per accidens dinidunt animal, fi tut albedo & nigredo, fod per fo : quia animal in quantum animal divilum est in masculum & too minam. Notandum est, quòd hec questio reddi tur dubitabilis ox duobus: primò quidem, quòd contrarieus différentia ell feemdum speciem; mafeulus autem & fœmina controrla funtifecun dò redditur dubitabilis, quia masculinum & sce mininum funt per se differenție animalis. Deln de eum dicit.

Est antem dubitutio has fere sadem, & quare bes quidem contrarietas facis fresie dinerja, her ver è non en ambulatiuum & nolatiuum, fed albede 🗗 myrede nen.

Poltquam mouit questionem in terminis spe cialibus: his mouet questionem in generali, di

nes potentiam. Moundum est de cercia con- E censsquod hecquestio mota in speciali in maleu lo & sæmina, ferè eadem est cum illa, que potest Amplias moueri iu generali;quia. s.aliqua contraria facitit differre secundum speciem, & aliqua non. Vide mus enim contra ria lunt, & faciunt differre animalia specie; quia animal uolatile, & animal gressibile specie differunualbedo autem, & nigredo contraria funt; & tamen non faciunt animalia differre specie; quia non est necesse, quod animal album, & animal ni grum differant specie. Notandum est, quòd albedo & nigredo possunt comparari ad genus , Albede quod dividunt, scilicet ad colorem; & sic faciunt differentiam fecundum speciem; quia albedo & rariposia nigredo digerificant colorem secundum speciem: secundo postunt comparari ad subiectum, in quo lunt;& lìc non faciunt differentiam lecun dùm speciem, quia non est necesse, quòd animal album,& animal nigrum differant specie. Et sicut dictum est de albedine & nigredine; ita dice dum est de masculino & forminino: masculinum & form dividunt: & sie faciunt differre secutium specie : due pour secundò possunt comparari ad animal, in quo est compara Meserus; & sie non saciunt disserre secundum speciem; quia animal masculinum & scemininum non different specie.

> Aut quia hac quidem sunt propria passiones ga neris, illa uerò minus. Q uoniam hac eft quidem ratio, bas autem materia; quacunque quidem in ratio ne sunt contrarierates, specie faciunt differentiam, qua nerò in concepto cum mater ia, non fa ciunt .

Soluit queftionem lam motam. Et dividitur Soluit de In duas partes, quia primò soluit cam in genera bitations lisfeeundo soluit eam in specialibus terminis, sci proposia liest in masculino & forminino, in quibus mouebatur prædicta quæstio,ibi[Masculus uerò & for mina. ] Prima in duas, quia primò ponit solutio nem suam: socundò ex dicta solutione mouer quandam quaftionem, ibi [Vtrum autem matoria.]Prima in duas,quia primò ponit suam solutionem: secundo ex hoc cocludit, quomodo que dam contraria non faciunt differre secundum speciem. Secunda ibi[Quapropter hominis albedo.] Ad euidentiam huius solutionis notandum est, quòd differencia secundum speciem est Que specie diuerlitas formalis; qua enim specie differunt, different formaliter different; ergo differentia fecundum different speciem est diuersitas sormalis, & oportet quòd Illa contrarietas, qua facit differre secondum Que cotraspeciem, iequatur diuerstatem formalem: ita ria facione quod omnia contraria, qua faciunt differre fe- ce, es que cundum speciem : oportot, quod sequantur dinerlas formas. Illa ergo contrația, que lequunsur diversitatem moterie, & non diversitatem forme, non faciunt differre secundum specieme & hot quia illa contratia, qua fequuntur diuerlitatom materia, habont diucrlitatem materialem 3 dingelitas autem materialis non equiat

diuer-

causat diversitatem specificam, est diversitas formalis, quia diuersitas formalis est diuersitas gener is & non speciei : ideo sequitur & contraria, que faciunt differre specie, sunt illa, que per se dividunt genus. His vilis, patet litera Philoso phi, quæ dicit: o ratio, quare quædam contraria faciunt differre secundum speciem; aliqua no; est:quia quædam contraria funt passiones generis. Vocatur autem illa contraria per se passiones generis, que fumuntur a diuersis sormalicatibus; hoc est, que sequuntur diuersas formalitates, diuidentes genus:minus at proprie dicuntur contraria, que sequuntur numerum. Q.ergo d. illa contraria, que sumentur ex parte forme, saciunt differre secundum speciem: que autem sumun- p tur ex parte materiz, non faciunt differre secundùm speciem. Et hoc est, quod subdit; & in compolito hac quidem est ratio & formashac autem oftmateria:illæ ergo contrarietates, quæ funt ex parte rationis & forme, faciunt differentiam lecundum speciem:que autem sunt ex parte indiuidui, concepti cum materia, non faciunt differresecundum speciem. Notandum est, quòd genus diniditur per species, & per individua; sed ta men differenter; quia dinifio, qua diniditur genus, est diuisio formalis: diùisio autem, qua diuidi Cinarieras tur species, est divisio materialis. Et sicut est duplex dinisio; ita est duplex contrarietas; est enim quædam contrarietas, quæ sequitur diuisionem generis;& illa uocatur à Philolopho passio gene C ris:& quia diuisio generis est diuisio formalis, se quitur quòd ista contrarietas faciat differre formaliter, & per consequens specie. Quedam est contrarietas, quæ sequitur divisionem speciei per materias; & quia ista divisio est divisio materialis, sequitur quòd talia contraria, que tantim materialiter differunt, possunt esse insra unam speciem, & quòd talia contraria possunt esse eius com speciei.

Quapropter hominis albedo non facit, nec nigre do, nec albi hominis est differentia secundum speciem ad nigrum bominem, nec si unum nomen impo naturiut materia enim bomo: non facit autem diffe rentiam materia; non enim hominis species fant ho mines propter boc; quamuis diversa carnes, & offa, ax quibus bic, & bic:sed simul totum, diversum qui dem: specie uerò non dinersum, quia in ratione non est contrarietas.Hoc autem ultimum & individuu. Callias nerò est ratio cum materia. Et albus itaque bemo, quià Callias albus: fecundum nerò accidens bomo albusinec areus itaque circulus, nec ligneus: nam triangulus arens, & circulus ligneus, non pro pter materiam specie different; sed quia in ratione inest contrarietas.

Concludit in exemplo, quomodo quadam co traria non faciunt differentiam secundum speciemadicensiquod quia contraria non sequuntur materiam, non faciunt differentiam secundum speciem; ideo sequitur, quod albedo 80 nigredo

dinefficatem specificam. Sed illa diuersitas, que A non faciunt differre secundum species albi entito hominis & nigri non est differentia secundum speciem; nec etiam si imponatur-nomen unum homini albo, puta A.& unum nomen homini mgro puta Binon enim dicimus, quòd A.& B.hoc esthomo albus, & homo niger differant specie; & hoc quia different per materiam, homo au- Differentia tem materia ell; differentia autem, que elt pet- que i penes nes materiam, non est differentia secundum spe-materia ciem:homo enim albus, & homo niger, qui diffe dams pecie, runt per materiam non sime sociae homini. runt per materiam, non funt species hominis. Vn de quamuis sint diuersæ carnes, & diuersa ossa buius hominis, & illius; tamen non differunt spe cicilicet enim fimul totum, hoc est individuem, quod uocatur fimul totum,quia concernit formā & materiam, littliuer sum; tamen species non est diuerfa:homo.n.indiuiduum, quod est diuersa, est ultimum individuum, quod non potamphiis dividi nec divisione formali, nec divisione materiali:quod quidem individuum concernit forma & materiam: Callias enim est ratio cum materia; Callias enim concernit formam humanitatis in tali materia. Quia autem ita est, quòd in indiuiduo concernitur formalitas, & materia, in qua recipitur formalitas: ideo sequitur, quòd accides est in duplici differentia: est enim quoddam acci accidens de dens, quod sequitur formalitatem in se, & hoc ples. uocatur accidens per see est aliud accidens, qu inest formæ per materiam,& per indiuiduum:& hoc estaccidens, quod uocatur accidens per accidens: dicimus enim, quòd homo est albus per accidens:homo enim est albus, quia hic homo.f. Callias est albus.Hec autem accidentia, quæinfunt per materiam, non faciunt differentiam secu dum speciem: triangulus enim ligneus,& circulus æreus differut secundum speciem; sed tamen hæc differentia specifica, quæ est inter trianguls ligncum, & circulum ereumsnon est quia diuersitas est in materia, scilicet inter ligneum, & 22reums led est quia diversitas & contrarietas est in ratione & forma. Notandum est, quin quolibet In quoliber individuo est formalitas speciei sub modo pro- individuo prio:ex hoc enim differunt indinidua, quia for est formali malitas est recepta in alia, & alia materia: imagia fub mode nabimur ergo, quòd dux formalitates dividunt proprio. genus, & duz receptiones eiusdem formalitatis diuidunt speciem. Quædam ergo sunt accidentia diuersa, que sequitur diuersitatem formulita tam; sicut risbile & hinnibile, quæ sequutur for malitatem hominis,& equi:& ita accidentia con traria dicuntur, que faciunt differre secundur speciem, & hec uocantur accidentia per se, quia insunt individuo per speciem. Quedam autem funt alia accidentia diversa, que sequentur diuersam receptionem eiusdem formalitatis in diuersis materiis; sicut uidemus, quòd eadem formalitas, puta humunitas in tali materia, iungitur cum nigredine: in alia autem iungitur cum albedine. Et talia accidentia uocantur accidentia per accidens, quia insunt formalitati per Ecc 2

Digitized by Google

duples.

materiam, in qua recipitur formalitas: & talia E sequitur diuersitatem formalitatum, sed diueraccidentia non faciunt diuersitatem secundum speciem; quia corum diuersitas tantum materia-

Vtrum autem materia non facit dinersa specie ens aliqualiter, aut est, ut facit? propter quid enim equus hic ab boc bomine diversus est specie? Equide rationes ipsorum cum materia: aut quia est in ratio ne contrarietas? Etenim albi hominis, & nigri equi, diversitas est specie, sed non inquantum hic albus, ille niger: quoniam si ambo albi esent, tamen esent

specie dinersa.

Mouet quandam quæstionem, Vtrum.s.diuer sitas secundum materiam aliquando saciat diuer Obiicit cir- sitatem secundum speciem? Et duo facit, quia pri mò mouet gónem, dicens: cy qó est, Vtrum illa, p quæ sunt diuersa materia, sint diuersa spe? Videtur.n.o aliquando diuersitas in materia faciat di uersitatem in spé: hic.n. equus ab hochomine differt spēj& tamen ró huius hominis,& ratio hu ius equi sunt in materia : ita o hic homo, & hic equus differunt per materiam, quia differunt indi Multiplex nidualiter, & numeraliter. Secundò ponit solódiverfitas. nem, dicens: o dria in spe, que est inter hunc ho minem,& hunc equum, non est pp diversitatem in materia; sed pp diversitatem in contrarietate, que est in forma, & roe. Et est exemplum: albi.n. hominis, & equi nigri est dfia in specie; sed hoc non est pp driam materialem, & formalem; non n.differunt specie, quia hic albus, & hic niger; quia si ambo essent albi, adhuc different specie: fed ideo different specie, quia hic homo, & hic equus. Notandum ergo, qualiquando cum diuerfitate materiali est unitas sormalis; & tunc ita est diversitas in numero, quòd est unitas in specie; aliquando cum diuersitate materiali est diuersitas formalis; & tunc est diversitas in specie cum diuerlitate in numero ; quæ quidem diuerlitas in specie non est propter diversitatem materialem, sed propter formalem. Bt hoc est, quod dicit Phi losophus in literasop quando diversitas materialis & formalis conjunguntur, diversitas in specie non est a diuersitate materiali, nisi per accidens, inquantum. s. diuersitas materialis iungitur cum diuerlitate formali.

Masculus uerò et samina, animalis propriè sunt passiones ; sed non secundum substantiam, werum in materia & corpore.Propter quod idem sperma fæmina aut masculus sit, patiens passionem aliquam.

Q uid quidem igitur inesse dinersum specie; & quare alia different specie, alia non; dictum est.

Poltquam posuit solutionem quæstionis in ge nerali; hic applicat solutionem iam dictam adter minos speciales, in quibus mouebatur quæstio, dicens: quòd ideo masculus & sœmina non disferunt specie; quia licet masculinum & sæmininum sint propriz passiones animalis, tamen non sunt passiones ex parte formalitatis & substantiæ, sed ex parte corporis & materiæ: diuersitas enim, quæ est inter masculum & fæminam, non

fum modum materia, recipientis eandem forma litatem:uidemus.n.p idem sperma, aliter & aliter passum, fit aliquando masculus, aliquando see mina, Concludit ergo Philoso. quid sit diuersum specie, di Qum est: etiam dictum est, quare aliqua contraria different specie, aliqua non.

Quereret quis, Que fit beufamafculinitatis & Queftio. fæmininitatis? Dicendum est, quòd multiplex caula potest assignari. Vna caula potest esse ex: hoc, quòd agens uariatur: ubi notandum est, qu generans, & agens semper intendit sibi assimilare passum, & trahere passum and terminos suos; fed tamen aliquando contingit, quòd agens non cassa ma habet plenum desiderium fupra passum : & ideo-fcolon, o secundum omnem modum non assimilat sibi pasifemu sum;assimilat tamen quantum potest. Exem-sexus. plum, uidemus enim, quòd semen asini intendit Meles gre generare alinum, & deducere materiam ad ter- ce, quel mi minos; sed tamen quia menstruum equz mon est olosa son dispositum ad suscipiendum tormam asini, non torn potest ita materiam omnino trahere ad terminos proprios; nec potest omnino sibi assimilare eam:assimilat sibi tamen quantum potest:non ua. lens enim ex tali materia generare asinum, generat mulum; qui in multis est limilis asino, quiuis non in omnibus. Sic ergo agens intenditsi-1 bi assimilare passum, & generare sibi simile: sicut masculus intendit generate masculum: quòd: autem a masculo generetur scemina, hoc est G præter Intentionem agentis. Masculus enim agens est, quia masculus in generatione mini-. strat uim activam: somina autem paties est, quia fæmina in generatione ministrat materiam. Quando ergo ita est, quòd virtus actiua, que est ex parte malculi, habet totale dominium supra materiam; tune illam materiam omnino sibi assimilat,& trahit ad terminos proprios; & tunc ma sculus generat masculum: quando autem uirtus agentis non habet totale dominium supra mateniam, tunc propter relistentiam materia & inobe dientiam non potest omnino agens trahere passum ad terminos proprios, nec assimilare sibi pal lum lecundum omnem modum: assimilat autem sibi inquantum potest; non potens enim generare masculum, generat sœminam, quæ minùs assimilatur masculo, qu'im masculus. Vna igitur cau sa masculinitatis, & semininitatis in generari est ex hoc, cagens habet plenum dominium supra passumuel non habet.

Secunda causa potest magis accipi in specia- Seconda ci Niex qualitate seminis mulieris: quia si semen ca- masculus lidum est, magis faciet ad generationem masculi: si autem est in calore remissum, faciet ad generationem fæminæ. Et hoc fortè est, quod dictum est in litera: quòd ex codem spermate ge nerabitur masculus & sœmina; si sit passum alia & alia passione, uidelicet passione causali, &

. Tertia caula potelt effe quantitas seminis:na si Terria co crescente fa-

TAX.16.

Applicatio dictorum ad dubium



crescente corpore, crescit uirtus in pluri semine, A eie, & non genere : corruptibile autem & incorplus erit de uirtute; c per consequeas maius do minium habebit supra passum, ut possit passum si bi assimilare in malculinitate: si enim semen mul tum sit& calidum, magis sacit ad generationem masculi:si autem modicum sit, & frigidum ma-

gis facit ad generationem fæminz.

Quarta causa potest esse atas, que tamen caula reducitur ad dictaminuenes enim plus generant seminas, quam propediores atatis:& etiam senex plus generat fœuinas: huius ratio est; quia in invenibus calor non esti adhuc completus: in senibus autem calor est dieninutus. Multæ autem aliz caulz pollunt aslignari malculinitatis, & iç mininitatis; sed hæ modò sufficiant.

Queniam nerò contraria dinersa specie scorrupti B bile, autem & incorruptibile contraria; prinatio enim est in potentia determinata, necesse dinersun esse in genere corruptibile, & incorruptibile.

Postquam ostensum ost, quòd quædam contraria non saciunt différentiam secundum spém; hic oftendit, quòd quædam contraria funt diffe-Compeibi- rentia specie. Et sic habemus, quòd quadam co t, co in traria funt, que feciunt differentiam fecundum corruptibile speciem:quædam sunt, que non saciunt differen-💤 differ tiam secundum speciem; qualia sunt album & ni grum in homine; & masculinum & sæmininum in animali : quædam contraria funt squæ faciunt differentiam secundum genus, qualia sunt corru ptibile & incorruptibile. De primo & secundo genere contrariorum dictum est in præcedentibus:nunc autem elèdicendum de terrio genere, scilicet quomodo corruptibile & incorruptibile differunt secundum genus. Dividitur autem hac lectio, in qua determinatur de contrarietate corruptibilis, & incorruptibilis; in tres partes: quia in prima parte determinat ucritatem, scilicet quomodo corruptibile & incorruptibile differant secundum genus: in secunda parte ponit errorem quorundam, qui erranerunt circa corruptibile & incorruptibile, & cum excludit: in terria parte ex dictis infert quandam conclusionem.Secunda ibi[Hunc autem diximus] Tertia ibi[Palàm igitur,quòd.] Sententia prima partis est illa: quòd quia contraria differunt specie, & non genere; uidetur quòd corruptibile & incorruptibile, cum sint contraria, quod different species& non genere, quod non eft uerum:corrupti bile enim & incorruptibile differunt secundum potentiam & prinationem potentia; quia corruptibile pati potest & corrumpi:incorruptibile au tem hac potentia prinatur, quod non potelt pati, mec corrumpis& ideo corruptibile & incorrupti bile sunt diversa secundum genus: quia impossibile est, quod ca, que possunt non este, & que im possibilia sum non esto, sint infra unum genus; quia necesse este, quod impossibile est non esse, & ens possibile non sunt infra unum genus. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit: quòd di contraria funt diuerla spe-

ruptibile contraria sunt, & ideo uidetur, quòd fint diueria specie tantum, quod non est uerum: impotentia enim est privatio determinata potétiæ:& ideo cum incorruptibile sit potentia ad pa ti;in incorruptibili autem sit priuatio huius pote tizznecesse est quòd differant secundum genus; quia different fecundum potentiam, & impoten tiam, quæ est privatio potentiæ.

Quareret quis Vndesequitur bac consequen Quefis. tia; corruptibile, & incorruptibile different secudum potentiam, & priuationem potentia; ergo differunt secundum gemes? Dicendum est, quòd hanc ucritatem possumus uemari duobus modis: primus modus est ex differentia, quæ est inter genus & speciem: secundus modus est ex differentia inter genus logicum, & genus naturz. Prima uia, & primus modus patet sic: differentia

eniminter genus, & speciem est; quia genus a po tentia fumitur, species autem ab actu: quæ ergó differunt specie, differunt secundum formas, & secundum actus; non autem poenes potentiam; que autem sunt diversa specie, sunt infra unam potentism unius generis; sicut illa, quæ differunt forma, funt infra unam potentiam unius materiz:quz ergo diuerla funt in specie, diuerla lunt poenes actum, & poenes formam: quia ergo ge-

nus a potentia fumitur, que funt infra duas poté tias, funt infra duo genera: ficut albedo & nigredo sunt infra unam potentiam, & unum genus e color enim est potentialiter album, uel nigrum: dulce autem & amaium funt infra unam aliam potentiam,&aliu d genus; potentia enim. ſaporis specificatur per amarum & dulce, sicut potentia

tiam & prinationem potentix; esse corruptibile & incorruptibile cum differant poenes potentia & privationem potentix, different secundum ge nus. Imaginabimur enim, quòd contraria, que differunt specie tantum, & non genere, pro tanto non differunt potentia, quia ex uno potelt deueniri ad aliud per le; quia possunt esse extrema

coloris per album & nigrum; diuerlitas ergo ge-

neris est pones duas potentias, uel poenes poten

eiusdem in omnibus; sicus ex albo potest deueni ri ad nigrum; ea enim, que funt infra duo genera, pro tanto differunt genere & potentia, quia ex uno non deuenitur in aliud nisi torte per accidens, inquantum sapidum iungitur cum nigro. Secundum ergo hoc, illa funt infra unum genus,

ex quo uno potest deveniri in aliud per se; quan- Que set in do autem duo sic le habent, quod ex uno non po fra muigetest deueniri in aliud, nisi forte per accidens, uel "" ?" quia ex uno non potest dininiri in aliud nec per infra dinde per se, nec per accidens, illa sunt infra dinersa ge

nera, quia funt infra duas potentias, uel quia funt infra potentiam & prinationem potentia. Exemplum de primo habemus in albedine &dul.

cedine; ex albedine enim non deuenitur in dulcedinem, nisi per accidenziexemplum.de secundo habemus in corruptibili & in incorruptibili;

Ece 3

quia ex corruptibili non est uia ad incorruptibi- E. quòd supra est dictum; quòd queedam sunt conle,nec per se,nec per accidens; & ideo disterunt secundum genus. Siciergo patet prima uia, & primus modus uenandi, & quærendi conclulonemiam dictam.

plex.

Corruptibi

Secundus modus, & secunda uia est ex differentia, que est inter genus nature, & genus logicum . Ad cuius euidenviam notandum eft, op Gener de- Philosophus non intendit hic dicere, quòd corruptibile & incorruptibile non sunt infra unum genus logicum, sed quòd non sunt infra unum genus naturæ: corruptibile enim & incorrupti-bile uniuocantur in genere logico, & tamen æquiuocantur in genere natura. Vbi notandum est, quòd illa sunt infra unum genus logicum, que sunt infra unum conceptum potentialem, F qui potest trahi ad diuersas species: sicut enim illa funt infra unam speciem, quæ sunt infra unum conceptum actualem, quia species actum dicit: ita illa funt infra unum genus, que funt infra unum conceptum potentialem, quia genus poten tiam dicit. Vnum ergo genus logicum estvnius conceptus potentialis; duo autem genera logica sunt duo conceptus potentiales; illa autem sunt infra unum genus natura, que funt infra potentialitatem unius materix; ut sicut genus logicu accipitura potentialitate unius conceptus, ita ge nus natura accipitur a potentialitate materia. Corruptibile ergo & incorruptibile differunt se cundum genus naturæ, quia non sunt infra poté tialitatem unius materiz:impossibile oft enimiq G necesse esse, & possibile esse sint infra unam materiam. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd quia corruptibile & incorruptibile different poe nes potentiam & impotentiam, quæ impotentia est priuatio potentiz; ideo differunt secundum genus naturæ:quali dicat , corruptibile eft infra potentialitatem materia, incorruptibile autem non:& ideo differunt secundum genus natura. Et sic declarata est ueritas, quam posuit Philoso. phus per secundam uiam; quialicet corruptibilo

> & impotentiam. Nunc autem diximus de his universalibus nomi nibus . Vt autem uidebitur non necesse est quodeutque incornupsibile & corruptibile dinersa spaces ef se,quemadmodum neque album er nigrum. Idem enim contingit effe & simul, si fuerit universaliu 2 quemadmodum bomo erit utique & albus & nis ger. Et non simul singularium erit enim non simul albus idens & niger: equidens album contranium Composition and the second second

> & incorruptibile possint esse infra unum genus

logicum, quia possunt este infra unum conceptu

potentialem; tamen nompossunt esse infra unum genus naturz; quia different pœnes potentiam

Ponit errorem quorumdam, errantium circa Lapfus que corruptibile & incorruptibile. Et dividitur in rundam er duas partes, quia primo ponit opiulonom eironeam iltorum: secundò excludit eam, ibi [Sed có trariorumo Ad enidentiam primi notandumielt. traria, que possunt saluari circa idem specie: qualia funtalbum & nigrum; albedo enim & nigredo possunt reperiri infra eandem speciem, sicue infra speciem hominis: posset ergo quis erroned credere, quòd sicut album & nigrum possunt re periri infra una spem, ita corruptibile, & incorrupribile. Hunc ergo errorem ponit Philof. dicens: quòd nunç dictum est de corruptibili & incorru ptibili univerfalibus nominibus:quia dictu est, 9differunt pœnes potentiam & impotentiam : de corruptibili autem & incorruptibili nidetur fortè alicui, quòd non est necesse, quòd differant secundum speciem; sicut non est necesse quod album & nigrum differant fecundum fpem; idem enim & fimul potest esse album & nigrum; siillud fuerit de numero univerfalium; eodem enim tempore ucrum est dicere, quod homo est albus per Sortem, & homo est niger per Martinum: si autemillud suerit de numero singularium, tunc non erit uerum dicere, quod idem sit album & nigrum;&hoc quia album est contrarium nigro: contraria autem simul non possunt uerificari de codem:idem ergo singulare successiuè potest esfe album & nigrum, fed non fimul.

Sed contrariorum hac quidem secundúm accidês insunt quibusdam, ut qua nunt dicta sunt, & alia multa. Hac autem impossibile, quorum est & corrupribile & incorruptibile mihil enim est corruptibile secundum accidens:nam accidens contingit nou existere, & corruptibile ex necessitate existentium eft, quibus ineft. Aut erit idem & unum corruptibi le & incorruptibile, si contingit non existere ipsum corruptibile: aut substantiam igitur; aut in substantia necesse est inesse corruptibile unique corrupti bilium. Eadem nerò ratio & de incorruptibili: ex necessitate enimexistentium ambo sunt. Inquatam igitur & secundum quod primum boc qui dem cor ruptibile boc autem incorruptibile babet oppositionem; unde necesse genere esse dinersa.

Improbat prædictum errorem. Ad cuius euidentiam notadum est, quòd predictus error erat in hoc; quod simile erat de contrarietate, quæ est sie dilleri, inter albû & nigrû;& de ea,que é inter corruptibile, & incorruptibile. Soló at Philos. est in hoc; onon simile est de hac contrarietate, & de illaguna album & nigrum per accides infum illis, quibus infunt:& ideo remanente eadem fubstantia, potest esse transitus ab albo in nigrum, & econneci so: corruptibile autem & incorruptibile substantialiter infunt illis, quibus infunt: quie corrupiibi le per essentiam sui corruptibile est; incorruptibi le autem per essentiam suam incorruptibile estate ideo impossibile est, quòd eadem essentia uel na tura subiiciatur corruptibili, & incorruptibili; sed necessariò natura, à qua oritum corruptibile, est diuersa ab illa, a qua oritur incorruptibile. Et hoc Cantraria est, quod dicit litera; quòd de numero contrario» multiplica rum quædam funt, quæ infunt per accidens illis; quibus insunt;qualia contraria funt album & ni-

grum;

cotraria fimilia istissico autem est impossibile in incorruptibili & corruptibili, scilicet quòd insint per accidés illis quibus insunt nibil enim est corruptibile per accident, sed omne, quod est corrupribile, est corruptibile per naturam suam : omneautem, quòd est accidens alicui, potest non existere illi;si ergo aliquid est corruptibile per ac cidens, contingit ipfum non esse corruptibile;qd tamen est impossibile, quia corruptibile est de numero illorum, qua necessariò insuntillis, quibus insunt:si enim corruptibile esser accidens, có tingeret quòd unum & idem quadoque esset cor ruptibile, quandoque incorruptibile; sicut unum & idom quandoque est album, quandoque est mi grum;& hoc quia corruptibile ex quo ponitur el R se accidens alicui, contingit non inesse illi, & ita illud quandoque erit corruptibile, quandoque non: & quia hoc est impossibile, ideo dicendum, quòd corruptibile, uel dicit substantiam rei, cui inest, uel est de substantia eius. Et sieut dico de corruptibili, ita dico de incorruptibili, quia cadé ratio est de utroque; ambo emm sunt de numero illorum, quæ ex necelsitate infunt illis, quibus in sunt, & non per accidens: & ideo impossibile est, quòd corruptibile & incorruptibile habeant comunicationem ad inuicem; itaquòd communicét in uno genere: sed necessariò ita opponuntur, op funt diversa genere. Que enim communicant in uno genere, ita se habent adinuicem, quòd potest esse transitus ab uno in reliquum; hoc autem non C potest esse, nisi illa acciderent illi, cui insunt; qd. quidem potest esse sub utroque corum : cum autem corruptibile & incorruptibile non possunt inesse cidem per accidens, sed oriuntur à substa tia rei;necesse est, quòd sint diuersa secundum ge nus. Notandum est, quòd si album oriretur a natura hominis, impossibile esset, quòd homo esfet niger; immo necessariò niger homo esset homo æquiuocè: similiter si album & nigrum essent de natura illorum, quibus insunt; necessariò opor tet, quòd album & nigrum differrent specie:cum enim albedo & nigredo fint diuerlæ species coloris, si essent de essentia illorum, quibus insunt, sequereur quòd illa differrét specie. Si ergo cor ruptibile esset de essentia illorum, quibus inest; impossibile esset, quòd corruptibile sieret incorruptibile:nec corruptibile possit dici incorruptibile nisi æquiuocè. Similiter si incorruptibile & corruptibile non essent de essentia illorum, quibus infunt; possibile esset quod corruptibile & in corruptibile essent accidentia; & forte eidem ua turz possent accidere: sed quia sunt de essentia, quibus insunt, necessario concernunt duas essentias, non solum secundum speciem, sed etiam secundum genus, ut iam declaratum est. Deinde cum dicit.

Palamigitur quò duon consingit esse species tales, quales dicunt quidam. Erit enim bomo bic quidem corruptibilis, bic autem incorruptibilis. Equide

grum; de quibus mune dictum est, & multa alia A. spocie eadem dicument esse species, & non aquinoce.

Diversa uero genere, plus distant, quam qua specie.

Concludit quandam conclusionem ex pracedentibus; dictum est enim in pracedentibus; quod corruptibile & incorruptibile non funt Corollaria ciusdem speciei : ex quo concludit Philosophus, Platonis. quòd manifestum est, quest impossibile ponereideas, quas ponebat Plato: si enim tales ideæ ponantur, lequitur & corruptibile & incorruptibile sint infra unam speciem . Ponebat.n. Plato, hominem incorruptibilem, quem dicebat ideam 🦠 omnium hominum, & omnium corruptibilium, fine sensibilium: hunc autem,& illum dicebat es le ciuldem speciei: species enim, idest idea, & illud, enius est species, idest ideatum secundûm: Platonem non dicuntur æquiuocè, sed uniuocè; &: sic funt unius speciei: quod est imposibile; quia oftensum est, quod corruptibile & incorruptibile distant secundum genus; que autem distant se cundum genus, plus disserut, quam que sed m spe ciem:& sic idea & ideatum, species & cuius est species, magis distant, quàm secundum speciem. Et sic explicit Liber Decimus.

#### ALTIORIS PHILOSO

PHIAE ARISTOTELIS:

LIBER VNDECIMVS.



VOD quidem igitur sapientis circa principia sciétia est, palane ex primis, in quibus dubitatum est ad dicta ab aliis de principiis .

Ad introductionem huius Libri notandum est, o hæc scien

tia uerlatur circa ens, inquantum ens; ad cuius spe Intentio, ch culationem & considerationem non se extendut tinnatio, es particulares scientiæ: uersatur item circa substan bris tiam fubstantiarum feparatarum; ad cuius etiam considerationem non se extendunt aliz scientiz: de substantiis enim separatis solum debet considerare illa scientia, que considerat de ente inquantum ens: illa enim scientia, quæ considerat de ente inquantum ens, debet considerare de pri mo. Sic ergo hæc scientia considerat de his separatis; quarum quidem considerationem ponit in: libro Duodecimo. Antequam autem accedanad. considerationem substantiarum separatarum, subv quodam compendio recolligit ea, quæ dicta funt in przcedentibus:ut ex cognitione illorum faciliùs deueniamus in cognitionem substantiarum separatarum. Et secundum hoc, kæc pars dividi-: tur in duas partes; quia primò sub quodam compendio recolligit quædam, quæ dicta funt tam hic, quàm in libro Physicorum: secundò incipit ! ' determinare de substantiis separatis circa medie tatem fequentis Libri, ibi Quoniam autem erat Ten. 6.29.

colligit, quæ dicta sunt, & quæ præcedunt consia derationem substanties& hocin principio Libri; fecundò recolligit ea, qua principaliter afpiciuno considerationem substantiz; & hoc in principio sequentis Libri. Primain tres, secundum quod. tria præmittit, & recolligit:primò recolligit quaf. dam dubitationes, de quibus facta est mentioin Tertio huius: fecundò recolligit quæda,que di-Az sunt in Quarto de his, que cadunt sub obie-Co huius scientiæ:tertiò recolligit quædam, que: dicta sunt de ente impersecto, & de ente per acci, de ns,& de motu,& infinito;de quibus partim di Cum est in libro Physicorum, partim in Sexto hu ius.Secunda ibi [Quòd quidem igitur] Tertia ibi [Quoniam autem simpliciter ens.] Prima in duas (tota lenim ista pars est in recolligendo quadam dubia, de quibus dictum est in Tertio) dubia autem hac funt in duplici differentia;quia quadami sunt de contradictione huius scientiz; quadam at funt de rebus, de qui sconfideratur in hac scia; & sic in prima parte recolligit quadam dubia; que funt circa considerationem eius; secundò recolligit quædam dubia, quæ funt de his; quæ con fiderantur in scientia, ibi [Adhuc utrum oportet poni]Prima in duas, quia primò quærit, quomodo sit hae scientia circa principia, & circa substa tias; secundò quarit, circa qua principia, & circa quas substantias sit, ibi [Sed neque circa dictas] Prima in duas, quia primò quarit, quomodo hac scientia circa principia est:secundò quomodo cir G ca substantias, ibi [Adhuc omnium substantiaru] Prima in duas, quia primo supponit, quod hac scientia circa principia est; secundò mouet duas dubitationes, ibi[ Dubitabit autem utique .] Dicit ergo primò; quòd hæc scientia, que uocatur sapicuia, sit circa principia, manisestum est ex Pri mo Libro, in quo dubitatum est deprimis rerum principiis: in quo etiam libro recitata sunt dicta aliorum de primis rerum principiis. Notandum est, quod in procemio primi libri ostensum est, quòd sapientia est circa causas altissimas:osté sum est etiam ibidem, qu'od hec scientia sapientia est:ex quo maniseste sequitur, quòd hæc scien tia est circa rerum principia, & circa causas altis-

Dubitabit autem utique aliquis, utrum unam existimare effe oportet sapientiam, seientiam, aut multas?Si quidem enim unam, una autem est semper contrariorum:principia autem no contraria.Si ausem non una, quales oportet ponere has?

Mouet duas quæstiones de consideratione huius scientiz circa principia:secunda quzstio est, ibi[Ad huc speculari.]Primò ergo mouet prima mam quæstionem, dices: quòd aliquis dubitabit, Verum una scientia, & una sapientia sit circa principia, an multe sapientie, & scientia sint circa rerum principia? Argumeta enim funt pro utraque pa rte: quòd enim principia rerum cadăt fub una Tcientia, uidetur impossibile; quæ enim cadunt

tres substantie &c. 3Prima intres, quia prima res) Il sub una frientia, contraria lant; contrarioriorum enim est opa scientia: principia autem recum nó funt contraria, quia principiameniunt ad compositionem univis quod impossibile est dicere de contrariis:quòdautem multa faientia possint es se circa principia, uidetur impossibile; quia illa fcientiz essentaquales, & sic unaquaque carum effet sapientia, quod est impossibile: quia una tătum sapientia est. Notandum est, quod princi- Principio pia sub una scia possunt cadere, que uocatur sa- reru pientiaquia licet non sint contraria: tamen posfunt reduci ad unum genus, & etiam ad ratione sia. eins:& ideo illa scientia, que considerat de illo ge nere, confiderabit de illis; fiout Phylica, quæ con fiderat de ente physico, cósiderat de quatuor cau fis; scientia etiam, que considerat de ratione entis, aliquo modo considerabit de issis.

> Adhuc speculari demonstrativa principia unius, aut plurium? Siquidem enim unius, quare magis huius, quam oniusque? si autem plutium, quales opor-

Mouet secundam dubitationem; qua quidem dubitatio salis est, Vtrum principia demonstratiua.i.principia demonstrationis cadant sub specu latione unius scientiz, uel plurium? Sunt.n.arga menta ad utranque partem: si enim dicatur, q cadant lub speculatione unius scientia, difficile est assignare, que fit illa: quia non uidetur maior ratiosos cadant sub speculationounius, quam alterius cum enim principia prima extendant se Principia ad omnes scientias, qua ratione cadunt sub specu sendant ad latione unitis, cadem ratione cadunt sub specula of science tione alterius. Si autem dicatur, o prima principia cadunt sub speculatione plurium scientiaru, difficile est assignare, que fint, & quales fint ille scientio plures. Notandum est, queritas huius qualtionis est, quan scientia considerat principia communia omnibus demonstrationibus. Ad pia communia omnious demonitrationibus. Ad Principa cuius euidentiam notandum est: op principia co munia uocantur, que componuntur ex terminis que, communibus, & generalissimis: huiusmodi auté termini sunt unum, & ens: talia enim principià fequuntur naturam terminornm: ficut. n. termi-H ni habent maximam communitatem, ita similiter & principia; ficut hoc principium De quoli bet affirmatio uel negatio, sequitur generalitate & communitatem entis & non entis : quia ergo hæc principia fiunt in terminis maxime commu nibus, considerabit de istis principiis illa scientia, que est de talibus terminis; hec autem est Metaphysica. Et ideo quando dicitur, se non est maior ratio, qui una seientia consideret de istia principiis, quam alia; uerum est de scienniis; parti cularibus; sed non est nerum de scientia universa li, qua det conderare de maxime uninerfalibus -

Ad hue utrumomnium substantiarum, aut noue Si quidem enim non omnium, quale difficile afsignare. Si autem omnium una, non manifestum, quomode contingit plurium candem scientiam ese.

 Mouet duas questiones de consideratione seié tiarum.

Digitized by Google

Queftio.

Quaftio.

circa substátias.]Dicit ergo primò, o questio est, Vtrũ speculatio huius scietiæ sit circa omnes sub Ritias, aut sit circa aliquas, & circa aliquas no? Sut enim arguméta ad utrăque parte; si enim dicatur, o speculatio huius scientiz non est circa omnes Substantias, difficile est assignari, circa quas est, & circa quas non: si autem dicatur, quòd una scienvia, scilicet ista sit circa omnes substantias, sequi: tur impossibile; una enim scientia unius tantum From poor est, & non plunium. Notandum est, quòd hac eiă, co ună scientia est circa omnes substantias, inquantum fcientia effe conveniunt in una ratione substantia. Ad cuius pluris, que euidentiam notandum estaquod quando dicitur, intelligieur quòd una scientia est unius et non plurium intel B ligendum est, quòd debet esse circa unum forma liter, sed tamen potest esse circa plura materialiper, que participant formaliter illius unius. Ita enim est de unitate scientia, sicut de unitate potentiz:una autem potentia est circa unum forma liter, & tamen est circa plura materialiter, quæ participantillam formalitatem: seut potentia uiliua est circa colorem, tanquam circa unum sormale,& circa omnia illa, que participant formalitatem coloris: similiter una scientia potest esse

quastiones, quas mouet . Secuda ibi [Adhuc utrú

ca omnia illa qua participant illam rationem. Adhuc utrum circa substantias solum, aut circa accidentia demonstratio est? Si enim circa accidentia demonstratio esticirca substantias non est. Si autem altera,qua utraque, & utra sapientia? Demonstratrua quidem saprentia, quam circa accidentia: hac

circa rationem substantie, que est esse p se, & cir

autem circa prima, qua substantiarum.

Mouet secundam questionem, & est quæstio talis. Vtrum scientia demonstratiua sit circa substantias, an etiam circa accidentia? Sunt enim argumenta ad utrāque partem:uidetur enim,quòd demonstratio sit tantúm accidentium; quia demó itratio est tantum corum, que concluduntur de subiccto; hac autem accidétia sunt; Si autem scié tia demonstrativa est tantum circa accidentia; túc non est circa substantias: Si autem dicatur, quòd alia demonstratiua est circa accidentia, & alia cir ca substantias: tunc dubium est, que sit utraque istarum? dubium etiam est, quæ utraque istarum debeat uocari sapientia? Videtur enim ex una par D te,quòd demonstrativa,quæ est circa accidentia, fit sapientia: ex alia parte uidetur, quòd illa, quæ Esse est consi est circa substantias; quia illa est circa prima: sub-derare sub- stantia enim est de numero primorum, quia subfantiam, stantia est primum ens. Notandum est, quòd es accidens. ueritas istius quæstionis est; quòd eadem scientia respicit substantiam inquantum substantia est,& accidens: sed tamen differenter; quia substitiam considerat conderatione diffinitiua: accidentia De rone de- autem considerat consideratione demonstratiua. mis duo sur. Ad demonstrationem enim duo concurrunt; quia primò scitur dissinitiuè, quid est illud, de quo primò concluditur per le palsio: secundò demonstra

tiarum. Et diulditur in duas partes, secundu duas A tur passio de illosita dico hic, quia prima scientia, que considerat de substantia, scit quid de subftantia; ita quòd de fubstantia scit diffinitiuè , & non demonstratiue:secundò concludit passiones de substantia per disfinitionem scitam: & ita aliter scit substantiam, & aliter per se passiones.

Sed non circa dictas Physicis causas quasitane scientiam ponendum. Neque enim circa quòd, cuius gratia:tale enim bonum.Hoc autem in operabilibus existit, & existentibus in motu, & hoc primum mo uet: tale enim finis. Primum autem mouens non est

mimmobilibus.

Mouet magis speciales quæstiones de conside ratione huius scientiæ circa principia. Et diuiditur in duas partes, quia primò mouet quatuor questiones circa principia: secundo querit circa reso qualia principia est hæc scientia, ibi [Dubitabit autem utique] Prima in quatuor, quia primò mo uet gones de causis substantiarum sensibilium: se cundo mouet unam quæstionem de consideratio ne mathematicorum, ad quam, scilicet scientiam pertineant. Secunda ibi. [Totaliter autem dubita tionem habet] Tertia ibi[Attamen dubitationē] Quarta ibi[Totaliter autem dubitabit.]Primò er o ponit primam dubitationem, dicens: 🗘 quæltio elt, Vtrum scientia, quam quarimus, possit es se circa quatuor causas, de quibus est dictum in Phylicis? Videtur enim, quòd nó possit esse circa set Phys causam finalem, cuius gratia omnia fiunt: finis corum p laenim habet rationem boni ; bonum autem est in jum. operationibus, & in his, quæ agunt per motum; quia bonú est finis motus: unde in immobilibus, sicut in Mathematicis nihil demonstratur per finem;quia Mathematica abstrahunt à motu: finis etiam habet rationem mouendi:finis enim mouet esficientem, primum autem mouens non est inlimmobilibus. Notandum est, quòd ucritas Metaph. huius quæstionis est, quod hæc scientia speciali- pracipie ter considerat de ultimo fine; & quando dicitur ulsimo fine, quòd finis est in his, quæ agunt per motum: dicé dum elt, quòd noniomnis finis per motum acqui ritur: finis.n. univerfalis, de quo intendit hec scia, Non omnis non acquiritur p motii:omnia enim agentia in- finis acquitendunt habere finem, quia omnia agentia inten ritur ? modunt se alsimilari primo agenti, inquantum posfunt; iste ergo finis omnium agentium supponitur,& per actionem non acquiritur : unde iste finis mouet omnem agentem, & habet rationem

Totaliter antem dubitationem babet, utrum qui dem circa sensibiles substantias est que sita nunc scié tia, aut non, sed circa quasdam alias? Si enim circa alias, aut circa species, aut sicut circa Mathematica. Species quidem enim quòd non sunt spalàm.

primi immobilis.

Mouet lecundam quæstionem de consideratio ne substantiarum sensibilium, dicens: quòd quæstio est, Vtrum hac scientia sit tantum circa sub- Questio. stantias sensibiles, an non? Si enim est tantum cir ca substantias sensibiles, tunc non uidetur differze à scientia Naturali; quia scientia Naturalis est

Quaftio.

In primo Lib.inSepti mo,er alibi Sepe.

Potentia Superior C inferior

hæc scientia est circa alias substantias, quam circa sensibiles, difficile est assignare, qua sint illa: non enim potest dici, quòd ille sint species, uel ider, quas ponit Plato: nec potest dici, quòd illæ fint quædam mathematica intermedia inter substantias sensibiles & species, quia dictum est in præcedentibus, quòd non est dare tales species nec talia intermedia. Notandum est, quòd uoritas huius quæstionis est: quòd hæc scientia est circa substantias sensibiles; tamen aliter quam: scientia naturalis; quia scientia Naturalis considerat de talibns substantiis, inquantum concer-QE, Natu nunt motum: scientia autem Metaphysica consi-: ralis, et Me derat, inquantum habet rationem substantie: cons taphyficus siderat e tiam de substantiis separatis, de quibus, p. negociari carca entia sensibilia, que sunt hic: nul- sibilia una nulla scientiarum particularium considerat. Desensibiles. bemus enim imaginari, quod sicut se habene dua: potétia, quarum una est superior, & alia inserior, ad inuicem, sic se habent ad inuicem scientia univ uersalis & particularis: potentia autem inferior: & superior sic se habent ad invicem, quod aliquid: cadit sub appetitu potentia superioris, quod non potest cadere sub appetitu inferioris potentiæ: si' cut aliquid cadit sub appetitu stellectus, quod no cadit fub appetitu fenfus:ita a fimili aliquid cadit que se sub aspectu scientiz universalis, quòd non potett cadere sub aspectu scientie particularis! sicut sub: stantie separate ita cadunt sub aspectu Methaphy sice, quòd nó possunt cadere sub aspecta aliorum scientiarum.

Attamen dubitationem habet, & si esse quis ipsas ponat propter quid quidem non quemadmodum in Mathematicis, sic habet & in aliis, quorum sunt species?Dico autem quia Mathematica quidem intermediaspecierum ponunt et sensibilium,uelut ter tia quadam prater species, & qua hic. Tertins autem homo non est, neque equus prater auton & fingulares.

Ponit tertiam quastionem de separatione rerum Mathematicarum, Vtrum scilicet res mathe maticæ fint separatæ secundum rem. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit quæstionem ; & arguit pro una parte: secundò arguit ad partem aliam, ibi [Si autem iterum] Dicit ergo primò, co si aliquis ponat mathematica separata, sicut que dam intermedia inter species & sensibilia, habet dubitationem; quia talia intermedia, que sunt inter species & sensibilia, tanquam tertiæ substantie;non ita benè ponuntur in rebus aliis, quoru funt species, sicut ponuntur in mathematicis: 9 autem ponantur in aliis, hoc est impossibile : fi enim hoc esset, esset dare tertium hominem inter hominem sensibilem & singularem; & auto, idest per se hominem, & separatum. Similiter esset dare tertium equum inter equum sensibilem, & separatum; hoc autem est impossibile. Notandum est, quòd ratio Philosophi est in hoc: quòd si dan tur intermedia in mathomaticis inter sensibilia, & species, dantur & in aliis; quia non est maior

cirea sensibiles substâteas: si autem dicatur, quòd E ratio de uno, quam de alio; sed in aliis non datur, quia si daretur, esset dare tertium hominem, & tertium equum, ergo neque dantur in mathematicis.

Si autem iterum non est (ut dicunt) circa qualic ponendum negociari mathematicum? Mon est.n. uti que circa ea, que hiczborum enim millum est, quale mathematica querunt scientiarum ... Neque enim: circa mathematica quasita est nune scientia separabile enim ipsorum nullum - Sed neque sensibilium substatiarum: corruptibiles enim

Arguit ad partem oppositams quod est dare. mathematica abilitacta dicensoquod si mathema. tica non funt leparata, difficile est assignare circa Mathemati que negotietur mathematicus unon enim potest cus cuca se lum enim de numero sensibilium est sale ens,qua cuer so pe le requirit scientia mathematica; & ideo mathematica debent poni alia à sensibilibus;quæ tamen si ponantur circa illa, non est scientia, quam que rimus; quia scientia, quam quarimus, est circa separata iccundum esse nullum autem de numero mathematicorum est separatum secundum esse; scientia enim, quam quarimus, non est circa: substătias sensibiles, quia tales substătie corruptiles funt. Notandum est, quòd ratio Philosophi. est in hoc; si mathematica non ponnntur separata, non est dare subjectum, circa quod uersentur scientiz mathematicz;quia non posfunt uersa ri circa fensibilin, que funt hic, sed quòd nó sit da re tale obiectum est impossibile: ergo mathema Mathema. tica suntseparata. Notandum est, quòd ucrima sucus qui huius quattionis est, quod est dare mathematica abstrabu. separata, non quidem secundum esse, sed secundùm dissinitionem: ita quòd mathematicus abstrahit ab his, quæ sunt hic secundum dissinitione,

& non lecundum effe. Totaliter autem dubitabit utique aliquis; cuius scientia dubitare de mathematicarum materia? Neque enim T hyficæ propter circa habentia in ipsis principium motus, & quietis naturalis omne esse negocium: Neque etiam intendentis de demonstratione & scientia: circa hoc ipsum genus enim inquifitionem facit.Relinquitur igitur, propositam Philosophiam de ipsis considerationem facere.

Ponit quarram quæltionem, quæ est de consideratione rerum mathematicarum: & é quæstio Quastio. talis:quod magna quæstio est,&magnum dubiú: cuius scientia est considerare & inquirere de ma teria & subjecto scientiæ mathematicæ? de tali enim inquirere, non spectat ad Physicum; quia Physicus est circa ea,quæ habent in se principiú motus & quietis; subiectum autem scientiz mathematicæ abitrahit a motu;de tali enim non pæ test inquirere scientia Mathematicalis, que est demonitratina; quia omnis scientia inquirit passiones circa genus subicctum, & non inquirit de subiccto: & sic Mathematica non inquirit suum fubicctum, sed querit passionem de suo subiecto. Cum ergo inquirere de subiecto Marhematica

inquirit su tici, relinquirur quòd hoc sit de cossderatione pri thematica ma Philosophia,

Dubitabit autemutique aliquis, si oportet quartre quasitam scientiam circa principia, nocata ab all quibus elementa : bac autem omnes in existentia es positionis ponunt. Magis autem utique uidebitur uninersalium oportere esse quasitam scientiam: omms enins ratio, & ommis scientia universalitem, & non extremorum. Quare erunt utique sic primorum

generum.

Mouet qualtiones de confideratione hulus Luchiones feientie quarendu, feilicet circa qua principia eft. Et dividitur in tres partes, lecundim tres que Riones, quas mouet. Secuda ibi[Hae autem fiet] Tertia ibi [ Adhuc autem . ] Mouet ergo primà p quæltionem,quæ quidem queltio eft talts, Vtrti , scilicet questa scientia sit eirea principia, qua uo eantur elementa, que quidé eleméta ponuntur el se de ossenia & compositione rei: cum enim res uon polsit cognosci, nili cognoscamur sua princh pia, ex quibus componuntur; uidetur quòd scien tia fit circa talia principia. Ad oppofitum magis est, quia magis uidetur, quòd quanta scientia sit uniuerlalium, quam talium elementorum, qua componunt rem particularems omnis enim ratio & omnis scientia circa universalia est, & non cie ea extrema, que sút particularia: ex que lequitur, quòd hac (cientia est primorum generum, que sunt maxime universalia. Notandum est, quod Metaphy. hac sciontia eirca universalia est y est enim circa maxime communia: tamen ilta univerfalla non debent uocari principia (oparata, ficut dixorunt Platonici: hac etiam scientia est circa principia intrinfeca rei, qualia funt materia & forma,

> Hac antenificat utique ens & unun. Mas ening maxime neique existimabunent continere entia omnia, ep maxime principia uiderisquia prima natura func. Corruptis enim spfis, cointerinsumour reliques

emuia enim eus & unuin.

Quaftio.

Mouet lecendam quadionem. Ad cuius cuide tiam notandum off, quod hoe dubium habet ortum ex przeedenciali mim hae feiontia oft circa principia, que dicum genere; sequina quò lina ximè lie cires ens & usum, que videntes elle prin cipia. Vitum autem umam & enclint principia, magnam habet dubitationé: & ideo Philosophus D arguit ad utranque partem; primò enim probat, quod ens de unum principiz functionnelo probat oppolitumibi [Socundia quid autem differentias]Dicit ergo primò, quòd fi genera primeipia gene poe instring confuence clar ge nue? one cmicro rigination : principio cimmo manus Semin poirma func; ratio autom primi consunit cati & uncunant primum est, ad caius remotionem alia Bomorichius primora autria ente & mad, General remouentur; corruptis etiam iplis, omnia corrum puntur; quia omnia funt ens & unum . Deinde cum dicit.

Secundino quid antur differenties ipfle , neveffe

Mesaphol. non fit de confideratione Physici, nec Mathema. A participare, si ponat quis ipsa genera: differentia au tens nulla genere participat; sic non utique nidebitur oportere ipfa poni genera, neque principia.

Arguit ad oppolitums& ell ratio talis: que no funt genera, non funt principia, fecundum politionem iplorum: sed ens & unum non funt gent ra, ergo non sunt principia. Quòd autem ens & unummon fint genera, hoe probat Philosophus fic in litera; nulla differentia participat genus, fed emmia participant ente & unosergo ent & unum no funt genera. Et hoc est, quod dicit literat quia A necesse est omnes differentias participare ipsi .i.ente & uno ; nulla auté dfia participat genus fi ita est, necesse est, quod ens & unum non fint Ens, er mai genera. Notandum est, quò dueritas huius que non funt ge flionis est in hoc; quod ens & unum non fant ge "". nera, aliàs omnia prædicamenta effent in uno ge nere : quòd si essent genera, non deberent diel patiente : principia; quia uninerfalia no sunt prinpeipia par lia non fant ticularium. Ad cuius euidentiam notundum est, principi quòd ens & unum potest, accipi duobus modis: Particulto. uno modo ens dicitur illud, quod est ipsum estes & unum, quod est ipsa unitas: & sie ens & unum tantun comienit enti primo, quia est ens per effentiami& fic ens & unum oft principit Ens, Co mais omnium entium, que lunt entia per participatio- duplicier. nem . Secundo mode accipitur ens & unum pro iplo communi analogo, quod est commune emi per essentiam, & enti per perticipationem: uel quod est commune decem prædicumentis; & fic ens & unum non est principium entium; quia uniuerfalia non funt principia entium. Norandum est, quòd Philosophus dicit, quòd

differentia non participat genus, cuius ratio est: quia illud, quod participatur ab aliquo, est de essentia & intellectu illius; si ergo genus participa retur a differentia, oporteret quod genus effet de estentia & intellectu differentia i hoc autem non est verum, quia genus est extra conceptum & intellectum differentiæ: om autom & unum, quia participantur ab omnibus, impossibile of, quò d'îme genera; de hac autem ratione pleaiùs dictum oft in Terrio. Delnde cum d.

Adhuc de fi magis princspiú, quod simplicius, co

and minus sale, altima autem corum, qua ex gent re simplicioral generabus, individibilia entre genera autem in plura, & differentia dividuntur; magis uti que principiu nidebitur esse species generibus. Quia auteus concerimentar generibas species, gausta prin eipiis afsimilantur magis. Principili n. qued interimit. Que quidem igitur dubitationem babens, baç de alsa funs altera.

Ponit tertiam questionem, & oft questio, Vital Spocies lie magis principium quam genus;an ge sus st magis principium quam species? In hac au vem quellione primò probas, quòd species est ma gis principium quim genus;& est ratio lua salis: aud fimplicius est, magis principiù est co, quod **elt minùs** fimplex; í pocies autem ultima diuide**n** to splum genus que lunt species spalishmas que

P45.63.D.

ciores funt iplis generibus; cuius ratio est; quià quæ funt magis indivitibilia, funt magis simplicia; species autem indivisibiliores sunt ipsis gene ribus; quia species non dividuntur divisione formali-genera autem diniduntur in plura differentia specie & forma: & sic species uidentur magis Remotis pri principia quam genera. Secundo probat, quod genera sunt magis principia quam species, & est ratio sua talis; de ratione principii est, quòd eo remoto, alia remouentur; sed interemptis generi bus, interimitur species, & non econuersò: ergo genera magis alsimilantur principiis, quan species:nam magis principium est, quod magis inte rimit;tale autem genus est. Concludit ergo Philo sophus, quòd dubia, quæ possunt moueri de consi deratione huius scientiæ, huiusmodi sunt, & alia Dingum funt. Notandum est, quòd genus magis divisies species sus bile est quam species; & species divisibilis magis magis er mi quàm genus; sed tamen differențer : genus enim mas dinistii est magis diuitibilis quàm species, quia continet dia. plura in potentia; quia infra genus sunt duz diffe rentie in pocentia, que non sunt infra speciem: species autem magis divisibilis est quam genus; quia continet plura in actu; quia aliquid est de actualitate speciei, quod non est de actualitate generis. Notandum ell, quòd genus & species dunt principia cognoscendi: quia autem res mai gis cognoscitur, quando de ca cognoscitur natura speciei quam natura generis (magis enim cognoscitur Sortes, quando de co cognoscitur humanitas, quam quando de eo cognoscitur ani malitas) sequitur quòd species sacit magis cogno scere rem quam genus; & per consequens est ma gis principium cognoscendi. Licet enim cognitio generis ad plura se extendat, quam cognitio Que genus f speciei, & (extensiue loquendo) genus sit magis cipis quam principium quam species; tamen species profunfecies; e e diùs & extensiùs facit cognoscere rem quam genus: & ita quali(intenliuè loquendo) species est magis principium cognoscendi quam genus.

Adbuc utrum oportet poni aliquid prater singularia, aut non? Sed horum quasitu scientia. Sed bac infinita?Qua uerò preter singularia genera, aut species sunt. Sed neutrius horum quesita nunc scien tia. Propter quod enim impossibile boc, dictum est.

Postquam recollegit aliquas dubitationes, que sunt de consideratione huius scientia; hic redeur colligit alias dubitationes, quæ funt de his, quæ substătia se considerantur in hac scientia. Et dividitur hac gularibus. pars in duas partes:in hac enim scientia considerantur substantiæ, & etiam principia: primò crgo mouet quadam dubia de substantiis:secundò mo uet de principiis, ibi [Adhuc autem siquidem est aliqua [cientia] Prima in duas, secudum duas que stiones, quas mouet. Secunda ibi [Etenim totaliter dubitationem] Primò ergo ponit primam que stionem, & est questio talis. V trum possit poni ali quid in rerum natura subsistens præter singularia?uel nihil tale possit poni? Et sunt argumente

amplius non dividuntur divisione formali, simpli E ad utranque partem si enim nihil tale ponatur p sequitur quòd ipsorum singularium sit sciencia; hoc autem est impossibile: singularia enim sunt infinita;infinitorum autem non est scientia. Si aurem tale aliquid ponatur præter singularia, illud erit genus, uel species; sed quòd genus, & species non possit poni, dictum est dictin etiam est quod vide in Se. nunc questra scientia non é de genere & specie, primo hous quæ sunt separata præter singularia. Notandum tex. 60.45. est, quod ucritas huius quæstionis est; quòd uniustfalia non sunt separata a singularibus; cuius ratio est, quia universalia non habent esse nisi in fingularibus:quòd enim habeant effe,& non habeant esse in singularibus, hoc est impossibile. Et quando dicitur, quòd uninerfalia non sunt se-E parata à singularibus, sequitur quòd singularium elt scientia; quod est impossibile, quia singularia sunt infinița Dicendum est, quòd licet universalia non ling separata secundum rem a singularibus;tamen lunt separata secundum rationem: ta lis autem separatio sufficit ad rationem scientie. Deinde cum d.:

Etenim totaliter dubitationem habet, utrum oportet aliquam existimari substantiam separabilem prater sensibiles substantias, & eas, que bic, aut nunc; sed hac esse entia, & circa hac sapientia existere,Quarero quidem enim uidemur aliam quanda er propositum est hoc nobis. Dico ausem scire, siquidem separabile secundum se, & nulli sensibilium exiltens.

Mouet secundam quæstionem, que quidem quastio est. Virum sit dare aliquam substantiam. Questio. æternam præter substantiam sensibilem & corruptibllem? Et dividitur hæc pars in duas partes, quia primò mouet quæstionem: secundò arguit pro una parte, scilicet quod non est dare talem Iubstantiam: tertiò arguit pro dia parte, quòd ne cellariò est dare talem substantiam. Secunda ibi [Adhuc autem] Tertia ibi[Si autem non separabile.]Primò ergo mouet qualtionem, dicens: op magnam dubitationem habet, Vtrum debeat po ni aliqua substantia separata & eterna preter sub stantias sensibiles, quassunt hic? Vel utrum non sit dare nisi entia sensibilia, circa qua ucrsetur sapientia? Secundum enim ueritatem, in hac scié tia uidetur querere quandam aliam substantiam æternam præter substantiam sensibilem : & no strum propositum est, uelle determinare de tali substantia:uolumus enim scire, quid est separabi le secundum le, quod non est existens idem alicui de numero sensibilium.

Adhuc autem si prater sonsibiles substantias est aliqua alia substantia, prater quales sensibiles opor tet ponere banc esse ? Q uid enim magis frater bomines, aut eques, quam aliorum animalium ponce quis ipsam, aut totaliter inanimatorum? Aequales quidem sensibilibus & corruptibilibus substantiis perpetuas alteras constituere, extra rationabilia m debitur utique cadere.

Arguit pro una parte qualtionis scilicet quòd

non est ponere, substantias aternas prater sub- A est actu, sed potentia; ipsa autem species, uel forstantias sensibiles; & est ratio sua talis: si ponatur substantia æterna præter substantiam sensibi lem; qua ratione ponetur substantia æterna respe ctu unius speciei sensibilis, sicut homo æternus respectu hominis sensibilis; eadem ratione ponentur substantiææternæ & separatæ ab omnibus speciebus sensibilium: sed quòd ponantur Substantiæ æternæ respondentes sensibilibus, hoc est extra rationem & impossibile; ergo tales substantiæ non possunt poni in sua ratione. Patet litera, quæ dicit sic: quòd si præter substantias sensibiles ponitur aliqua substantia separata, dubium est, præter quas debeant poni, & præter quas non?non enim est maior ratio, quòd ponatur aliqua separata substantia præter homi- B nes '& equos sensibiles, quam ponatur præter alia animalia: uel etiam quòd totaliter ponatur præter inanimata; & sic præter omnia sensibilia ponuntur aliqua separata: & sic oportebit con stituere substătias separatas & sempiternas equales substantiis sensibilibus: hoc autem extra rationem est, scilicet quòd sint substantiæ separatæ æquales substantiis sensibilibus.

Si autemnon separabile à corporibus quasitum nunc principium est, quod utiq; aliud quis ponet ma gis materia?hæc tamen actu quidem non est, potentia autem est. Magis utiq; principium principa lius hac uidebitur esse species & forma : hoc autem corruptibile. Quare totaliter non est perpetua substantia separabilis & secundum se . Sed inconueniens: uidetur enim & quaritur fere agrauisisi- C mis tanquam existens quoddam principium, & substantia talis. Quomodo enim erit ordo, non existente aliquo principio perpetuo & separabili, & manente?

Arguit ad oppolitum, probando quòd inconueniens est dicere, qu'it alia substantia a substantia sensibili; & fundatur ratio sua super duo sundaméta.Primum fundamentum est, op forma est magis principium quam materia; forma enim di cit actum; materia autem dicit potentiam; actus enim est magis principiú quam potétia. Secundú fundamentu est, quimpossibile est dicere, quomnis forma, quæ est magis principiú quá materia, sit corruptibilis:si enim ois forma esset corruptibilis, & nulla esset sorma perpetua separata, nul- D zur a forma lus effet ordo in rebus:ordo enim in rebus causatur à forma perpetua separata. Quasi ergo dicat Philosophus per istam ratione:si est dare materia & potentia; est dare forma & actum: non omnis aut forma & actus est corruptibilis; ergo oportet dare aliquam formam incorruptibilem & separa tam. Et hoc est, quod dicit litera: quòd si quælibet causa principium, idest forma non est separabile à corporibus sensibilibus; inconueniens sequitur: si enim aliquis ponat, materiam esse principium, oportet o ponat aliquid aliud magis esse principium ipsa materia; & hoc, quod ponitur magis este principium, est ipsa forma:materia enim no

ma magis principium est ipsa potentia; quæ quidem species & forma si totaliter corruptibilis est, sequitur op nulla substantia erit perpetua, & separabilis à materia, & secundum se existens: hoc autem inconveniens est; talis enim substantia perpetua ponitur à gravissimis, & maximis philosophis, tanquam quodda principium: quia non existente tali substantia perpetua & æter- Necessicas na, non erit ordo in rebus : ordo enim in rebus ponends pri causatur a substantia perpetua & æterna. No- mum ensse tandum:est: quòd ueritas huius quæstionis est in Parasam. hoc;quia est dare substantiam æternam & separatam; ratio est, quia substâtia materialis est substantia possibilis esse; omne cnim quod est in materia, habet naturam possibilis; possibile auté esse arguit necesse esse. Similiter substatia materialis arguit substantiam aternam: sicut enim impossibile est dicere, o sit dare substătiam possibilem, fine substantia separata; ita impossibile est dice- possibile an re, o sit dare substantiam materialem sine sub-guit necesse Itantia æterna. Sic ergo est dare substantia æternam, non tamé eo modo quo Plato posuit; qui po Tuit substantia æterna, quæ dicitur spes uel idea: sed ista substătia, quæ datur; est substătia separabi lis, à qua est ois ordo in substantiis materialibus.

Adhuc autem si quidem est aliqua substantia, & principium tale secund um naturam; quale nunc querimus; & boc unum omnium & idem perpetuorum & corruptibilium, dubitationé habet; propter quid quidem eodem principio existente, bac quidem sunt perpetua eorum, qua sub principio; hac autem non perpetua?hoc enim inconueniés.Si autem aliud quidem principium est corruptibilium; aliud autem perpetuorum. Si quidem perpetuum & quod corruptibilium. Similiter dubitabimus, propter quid enim non perpetuo principio existente, & que sub principio perpetua? Corruptibili autem existente, aliud aliquid principium sit huius, & illius alterum; & boc in infinitum procedit.

Postquam mouit quassionem de substantiis; hic mouet quæstionem de principiis rerum. Et Qualia sue diuiditur in duas partes; quia primò quarit, qua-'principia re lia sunt principia:secundò que sunt principia.Se- rum. cunda ibi[Si aut rurlus aliquis]Primò ergo quærit, qualia sunt principia, & est quæstio talis, Vtrū principia corruptibilium & incorruptibiliū funt eade, uel diuersa? Quod.n. sint eadem, nó uidetur possibile; si enim est idem & perpetuu principiu incorruptibile,& corruptibile;non uidetur posse reddi ratio, quare hoc est perpetuum, & hoc no; cum omnis perpetuitas & corruptibilitas oriatur a principio: ex quo principium est ide; qua ratione unum est perpetuu, & reliquu; & qua ratione unum est corruptibile, & reliquum. Si auté principia corruptibilium funt aliud & aliud, tunc restat quæstio: aut enim principium corruptibile est perpetuum, aut non: si perpetuum est, tunc uidetur, q ipsum corruptibile sit perpetuum: si autem dicatur, o priucipium rei corruptibilis est

Fff

ALCTHA.

bus sansa-

& sic pot abiri in infinitu. De ratione enim corru ptibilis est, quòd sit possibile: de ratione autem possibilis est, quòd habeat principiu si ergo prin cipium corruptibile est, possibile est:si autem pos fibile principium habet, ut sic principii erit principium, & erit abire in infinitum in principiis. Vi fa hac fententia rationis huius, patet litera, quæ dicit; o si est aliqua substătia perpetua & æterna, quæ elt principium unicu omniu corruptibiliu & per petuorum, quæstioné magná habet, quomodo hoc est corruptibile, & hoc est perpetuum, ex quo principium est unum? Si autem dicatur, quòd principium corruptibilium, & perpetuorum est aliud, adhuc restat dubium; si enim principium corruptibilium est perpetuum, sicut principium F perpetuorum; uidetur quòd utrunque sit perpetuum: si autem principium corruptibilium est cor ruptibile, sequitur quòd principii erit principiu, வற்ற corru & sic usque in infinitum: quia esse corruptibile pibilii, o habet principium. Notandum est, quòd uerimcorrupu- tas huius questionis est:quòd principium tam cor ruptibilium quam perpetuorum unum est, quia omne ens ab uno ente deriuatum est. Sed tamen hoc nó obstante, hæc quidem perpetua sunt; hec auté corruptibilia: cuius ratio est, quia debemus imaginari, quòd licèt ens primum & causa prima uno modo, & uniformiter se habeat ad omnia, tamen omnia non eodem modo aspiciunt illud: quædam enim de numero entium aspiciunt primum sub aspectu propinquiori, & hæc quide per C tia, tamen non sequitur, quòd accidens substantia sas in rebus petua sunt; quædam autem sub aspectu longinmed ernur, quiori, & hac sunt corruptibilia:licet ergo unum sit principium,tamen propter diuerlum modum participandi illud principium, potest esse magna uarietas in principiatis, secundum quam uarietatem hæc quidem dicuntur perpetua, hæc auté corruptibilia. Et est exemplum: licèt enim lux sit una, tamen magna uarietas potelt effe in luce fecudum diuerlitatem recipientium:pariter potest esse magna uarietas in entibus secundum diuersam habitudinem, quam habent principiata ad principium. Deinde cum dicit.

Si auté rursus aliquis puta maxime principia im mobilia, esse ens & unu ponat; primò quide, si non hoc aliquid & substantia utruque ipsoru signat, quo modo erut separabilia & p se?Talia aut quærimus ppetua, que & prima principia. Si uerò hoc aliquid et substatia utrung; ipsorum significat;oia erunt sub stantia entia. De orbus.n ens prædicatur, de quibusda autem et unu; Substantia auté esse osa entia falsum.

Postquam quæsiuit, qualia sunt principia; hic Querit, que sunt principia. Et diuiditur in duas principiorii partes, quia primò quarit, que sunt principia: secu quidditate, dò quærit de unitate principioru ibi[Adhuc utru principia] Prima in quatuor partes, quia primò quærit, utru ens & unum possint dici principia:se cundò utru unu & numerus: tertiò utru magnitu dines: quartò utru substantiæ separatæ, quas ponebat Plato. Secunda ibi[Adhuc autem primum

corruptibile, sequitur q principii erit principiii; E principium] Tertia ibi[Siverò lincas] Quarta ibi [Exibet autem dubitationem] Dicit ergo primò, quòd si aliquis posuerit, quens & unu sint principia immobilia, magnam dubitationem habet: Etenim ens & unu, que ponut principia omniu, uel sunt suba & hoc aliquid, uel no sunt; si dicatur ono sunt suba, nec hoc aliquid, sequitur onon sunt separabilia, nec p se subsistetia si auté separa bilia no sunt, perpetua no sunt; hic auté quarimus principia perpetua. Si aut dicatur, qutruq; illorum substantia est, & hoc aliquid est, sequitur 9 accidens sit substantia : cum enim ens & unum sint quoddă comune dictu de substătia & accide te, sequitur quaccides sit substatia, ex quo ens, qd substătia est, de eo dicitur, o auté accidens sit sub stătia, impossibile est. Notadum est, o ratio Phi losophi in breui est ista: impossibile est, quens & unu sint principia: ens enim & unu uel substantia est, uel nó est; si substátia nó est, principiú nó est, Emprincipiú quia principium omnium substantia est:si etiam P fubstantia est, cu dicatur de accidente; ergo accidens substătia est, quod est falsum. Notandu est, quòd ueritas huius quastionis est : quòd ens & unum communiter dicta, analogice dicuntur ad substantiam & accidés; principium autem debet esse substantia, & debet esse per se subsistés: licèt auté ens & unii communiter dicta, non sint princi pia;tamen ens primum & unum est principium respectu omnium, & respectu substantiarum, & respectu accidentium. Et licèt ens tale sit substan sit, sicut arguebat Philosophus: cuius ratio est; quia(sicut dictu est supra) propter diuersam attri butioné entium ad primum ens, non obstante o iplum lit unu, quædam lunt corruptibilia, quæda incorruptibilia:ita nó obltante 🕫 primum princi più substantia sit, tamen quadam entia erunt sub stantiz, & quæda erunt accidentia, propter diuer fam habitudinem entium ad substantiam primā.

Adhuc autem primum principium, quòd unum dicentibus, & hocsubstantiam, ex uno autem & materia numerum generant primò, & hanc substantiam dicunt esse, quomodo contingit quòd dicitur uerum? Dualitatem esse.n.& reliquorum unum quemque numerum compositorum, quomodo unum H oportet intelligere? De hoc enim neque dicunt nibil, nec facile est dicere.

Ponit secundam quæstionem, Vtrum unum & Questio. numerus possint poni principia? Ponebant enim aliqui, quòd primus effectus unius numerus est; numerum autem ponebant substantiam & essen tiam rerum, & per consequens unum ponebant esse substantiam rerum; & ideo quarit Philosophus, quomodo hoc potest esse, dicens: quòd illi, qui ponunt unum esse principium & substătiam rei, dicunt quòd ex uno sicut ex materia primò generatur numerus;& hunc numerum dicut lub stantiam rei; hoc autem non potest esse, quia si unú est tota natura numeri, oportet quòd quilibet numerus sit aliquid unum, quod est impossibile;

Paich prin

Digitized by Google

quia

rum numerorum compositorum ex unitatibus, esset aliquid unum; hoc autem non est benè intel ligibile, nec est facile significare hoc uerum, inec etiam hoc dicunt Platonici. Deinde cum dicit.

Si uerò lineas, aut his habita (dico autem superfi vies) prima ponat quis principia; Hac autem no sunt substantia separabiles. Decisiones autem & divisio nes, hæ quidem superficierum, ha autem corporum, puncta autem linearum. A dhuc autem termini corundem horum: omnia autem existunt in aliis, &

feparabile nullum est.

Quefie.

Tangit tertiam quæstioné de principiis. Ad cu ius euidentiam notandū est: p quidā posuerūt lincas, & superficies esse principia rerum: hanc aut positione improbat Philosophus per duas rones, B Secuda ibi [Adhuc quo substatia] Ponit ergo primá ratione, quæ talis est: principia substantie sunt separabilia; sed linea, & superficies non sunt sepa rabiles; ergo non sunt principia. Et hoc est, quod dicit litera: o si aliquis ponat lineas, & ea, quæ sequentur ad lineas, sicut sunt superficies, esse pri ma principia, non benè ponunt; quia no sunt sub-Punctus est Itantia separabiles; patet, quia linea sunt decisioterminuset nes & divisiones superficierum; superficies aumea; duersi tem corporum; puncta autem linearum:sunt etia modetamie: superficies quidam termini;nullum autem de na ve quide ter mero talium separabile est, sed semper in alio est; minat, est quia terminus non separatur ab eo, cuius est ternea; veat di minus; nec decisso ab eo, cuius est decisso.

Adhuc quomodo substantiam existimare oportet n potentia. unius & puntti? substantia quidem enim omnis generatio est, puntti autem non est: divisio enim pun-

Eum exhibet.

Ponit secudam rationem, & est ratio sua talis: principium substantia est, sed punctus & unitas non sunt substantia; ergo non sunt principia. Et hoc est, quad dicit litera; quallus potest opinari, conatura unitatis & puncti sit substantia; substan tia enim incipit esse per generationem; puncti au tem non est generatio; punctus enim uon incipit esse per generationem, sed per divisionem; sacta enim diuffione in linea, incipit effe punctus; unde punctus est quædam diuisio. Deinde.

Exhibet autem dubitationë, & oportet quidem scientiam esse universalium, & talis: substantia autem non universalium esse, magis autem hoc aliquid D scrabile. Quare si circa principia est scientia, quo modo oportet principium existimare substantia esse?

Quærit quæstionem de substantiis separatis, quas ponebat Plato, Vtrū scilicet sint principia? Et dividitur in duas partes, secundum duas quæstiones, quas quærit: prima quæstio est, utrum tales substantie sint principia? secunda est, utrum sit dare aliquam substătiam separațam talem? ibi [Adhuc utrum]Dicit ergo primò, o magnum dubium habent, utrū tales substantiæ separabiles principia sint? Videtur enim & non, quia omnis scientia uniuerfalium est; tales autem substantiæ non sunt universales, sed sunt separabiles, & per

quia si hoc esset uerum, dualitas, & quilibet alio- A se subsistentes; ergo talium substantiarum nó est Intelligerie scientia: Ex quo sequitur, quod tales fubstantia funt princi non sunt principia, quia circa principia scientia pia vinuerestaque querirus pon estaque di contra falia & ex est, quæ quæritur; non est autem circa tales sub- trinseca re stantias, ut iam dictum est. Deinde cum dicit.

Adhuc utruest aliquid prater synolon, ant non? salitate. S. Dico autem materiam & quod cum hac . Siquidem cafalitatis : principia enim non, qua quidem in materia corruptibilia om- autem in. mia. Si aut est aliquid, species utique erit & forma. trinseca in Hoc igitur in quibus est, & in quibus non, difficile genere subeft determinare. In quibus dam enim palam non exi- statua sune stens separabilis species, puta domus.

Quarit secundam quastionem, Vtrum sit dare questio. aliquas substantias separatas, dicens: op quastio est, utrum sit dare aliquod ens separatum præter fynolon idest simul totum, quod est compositum ex materia & forma? Sunt enim argumenta ad utrung; partem; si enim non est dare aliquod ens præter ens, quod est compositum ex materia & forma; sequitur & omnia entia sint corruptibilia; quia omne compositum ex materia & forma, cor ruptibile est: si enim dicatur, op est dare tale ens separatum, nó oportet quillud ens sit spes & forma, quam ponebat Plato; in quibus enim sit ponere speciem & ideam, difficile est uidere:manifestum est etiam cy in quibusdam non potest poni idea, & species separata: non enim potest poni in artificialibus, non enim est dare domum separatam, quæ pofsit dici idea domus fenfibilis.

Notandum est, quod ueritas huius quastionis Datur subest: quod est dare substantiam separatam, alias stantia sepa omnia essent corruptibilia; sed tamé ista substantia non debet poni co modo, quo posuit Plato;ita quòd uocetur species, uel idea.

Adhuc utrum principia specie, aut numero eadem? Si enim numero, omnia erunt eadem.

Quærit ultimam quæstionem de unitate prin- Quastio. cipiorum;& est quæstio talis: V trum scilicet prin cipia fint unum numero, uel specie; si enim principia sunt unum numero; oportetedicere, quòd omnia principiata sint cadem numero, quod est impossibile. Notandum autem est, quòd ueritas huius quastionis est: quòd primum principiú Primi prim omnium est unum numero; licet principia intrin cipiu om ieca diuerlificentur: uerum & si ipsum princi- est vonu. pium omnium lit unum, tamen non sequitur, op principiata sint unum: cuius ratio dicta est superius:dictum elt enim op principiata diuerlificantur secundum diuersas habitudines, secundum quòd diuersimodè respiciunt ipsum primum.

Quoniam autem Philosophi est scientia entis in quantum ens, universaliter, & non secundum partem;ens autem multipliciter, & no secundum unum dicitur modum. Siquide igitur aquinoce secundum comune, aut nibil, non est sub una scientia: non enim est unum genus talium. Si autem secundum aliquid commune, erit utique sub una scientia.

Postquam recollegit quasdam quæstiones, de In princiquibus facta fuit mentio in Tertio; hic recol- pioligit quædam de lubiecto huius scientiæ, dicens

Fff 2

Quaftio.

#### Metaphylica

Tex. 60,7.00 fuit mentio in Quarto. Et dividitur in duas parinde, co in tes, quia primò aftendit, de quibus cossiderat hec principio scientia: secundo comparat hanc scientiam ad Sexti Lib- alias. Secunda ibi [Omnis autem scientia querit] Prima in duas, quia primò ostendit, quòd ad hac scientiam oportet considerare de ente inquantu cus: secundo ostendit, quod hac scientia conside țat de principiis demonstrationis, ibi[Quoniam autem mathematicus utitur] Prima pars in duas, quia primò ostendit, quòd ens inquantum ens potest cadere sub hac scientia: secundo ostendit, quòd hæc scientia considerat de passionibus entis.Secuda ibi [Quemadmodum autem & in aliis 2005 non of Mathematicis] Circa primm notadum est, quòd

aquiuocu, si ens esset æquiuocum, nulla scientia esse posset F sed analogio circa totum ens; quia illa, quæ cadunt sub una scié tia, debent habere unitatem uel uniuocationis, uel analogiz; & ideo si totum ens debet cadere sub una scientia, oportet quòd omnia entia uel ha beant unitaté uniuocationis, uel analogiæ:unitatem autem uniuocationis non possunt habere; re stat ergo quòd habeant unitatem analogix. Philosophus ergo uolens ostendere, quòd totum ens potest cadere sub una scientia, ostendit quòd om ne ens habet attributionem ad unum ens. Et diui ditur hæc pars in duas partes, quia primò ostendit, quòd omne ens reducitur ad unum ens: secu dò oltendit, quòd omnis contrarietas reducitur ad unam contrarietatem. Secunda ibi[Quoniam autem omnis entis.] Circa primu duo facit, quia, G primò ponit, quòd una scientia potest esse de om, pi ente, quia omne ens ad unum ens reducitur: le cundò ostendit hoc per exemplum. Secunda ibi, [ Videtur itaque/] Dicit ergo primò quòd quia scientia Philosophi, idest scientia Metaphysica est de ente inquantum ens, & est universaliter de toto ente; cum totum ens dicatur multipliciter, non secundum unum modum; oportet quòd ista multiplicitas non sit multiplicitas æquiuocationis:si enim hæc multiplicitas esset æquiuoca, quæ secundim nullum commune est; quia nu'la ratio est communis æquiuocis; totum ens non caderet sub una scientia: aquiuocum enim non est unum genus; scientia autem unius generis est: si autem aliquid commune; poterit cadere sub una scientia: quæ scientia per se respicit illud commune.

Fidetur itaque dicto modo dici, quemadmodum medicatiuum & salubre: etenim borum unumquod. que multipliciter. Dicitur autem secundum unumquemque modorum, eo quod bos quidem ad medica tiuam scientiam reducitur aliqualiter; hoc autem ad sanitatem; hoc autem aliter ad idem, aut unumquodque. Medicatiuns enim sermo dicitur, & cul tellus, eo quòd hic quidem a medicatiua scientia fit. bic autembuic utilis sit. Similiter autem & salu. bre;hoc quidem enim quia significatiu um sanicaus: boc āt quia factiuu. Idem at modus 👉 in reliquis.

Manifellat unitaté analogiz, que cit inter que

circa que est hec scientia, de quibus sacta E nia entia, ex hoc & reducuntur ad unu ens. Et hec pars dividitur in duas partes, quia primò ponit duo exepla: secundò exepla applicat ad propositu butturi le ibi[Eodé itaque modo]Dicit ergo, o codé modo bent ala uidetur ens dici multipliciter per reductioné ad unujquomodo dicitur medicamentum, & salubre: unuqdq; enim horu multipliciter dicitur; & tamé ille multiplicitas ad unu reducitur: multipli citas, n. medicantis reducitur ad medicatiua scié tiam:multiplicitas enim falubris reducitur ad fanitatem;& fic unumquodque istorum fecundùm alium & alium modum reducitur ad unum.Exéplum de primo, sermo est medicatiuus, & etiam cultellus est medicatiuus; sed tamen differenter: sermo.n, est medicatiuus, quia est a medicatiua scientia: cultellus est etiam medicatiuus, quia sicut instrumentum deseruit medicatiux scientia, Exemplum de secundo:est.n.aliquid salubre,qd est fignificatioum fanitatis, ficut est urina: aliquid autem est salubre, quia est factiuum sanitatis; sicut potio medicinalis; & sic omnia medicatiua & omnia salubria ad unum dicuntur secundum diuerfos modos: Et sicut est in salubri, & medica tiuo;ita est in aliis ana logiis.

Eodem itaque modo & ens omne dicitur. Eo.n. quòd entis inquantum ens pasfio, aut habitus, aut dispositio:aut motus,aut alsorum aliquid talium sit:

dicitur unumquodque eorum ens.

Postquam posuit duo exempla de his, quæ secundum diuersos modos reducuntur ad unum; hicilla applicat ad propositum, dicens: quòd sicut est in medicativo & salubri;ita est in ente, sci Applican licet quòd omnia entia dicunt aspectum ad pri-ad propemum ens: est.n.quoddam ens simpliciter, quod habet esse in se, non in aspectu ad aliud: & hoc ens est substantia: alia autem entia a substantia dicuntur entia, non quia habeant esse in se : sed propter habitudinem, quam habent ad illud ens: unumquodque.n.illoru dicitur ens, uel quiz est passio iltius entisquel quia est dispó huius entis: uel quia motus ad hoc ens:uel quia fecundum all. quem alium modum respicit hoc. Notandu est, 궞 unum & idem ens est , quod aspicitur à diuersis prædi camentis, quod est Substantia:sed tamé licet fit unum & idem, quod aspicitur a diuersis; cotingat, quod multiplicitas & dinerlitas habeat H tamen lub dinerlis modis aspicitur: aliter enim Saturit iplum aspicit quantitas, aliter qualitas, & sic de prelimi

> Philosophus in litera, quòd omnia entia aspiciút unum ens, quod habet esse per se. Quoniam autem omnis entis ad unum aliquid & commune reductio fit : & contrarietatum unaque que ad primas differentias & contrarietates reda

cetur entis:siuc pluralitas & unum siue similitude Er dissimiliando prima entis sint differentia; sine alia alique. Sunt enim be speculate.

Poliquam oftendit, comnia entia reducuntur ad unum ens: & on ideo possunt cadere subuna scientia:hic ostendit, commia contraria reducunturad unum a & ideo possunt cadene sub-

de aliis prædicamentis. Et hoc est, quod dixit

uma scientia. Et dividitur in tres partes, quia pri- A mò oftendit hoc:secundò oftendit, o idem est re ducere ad ens & ad unu ; quia unum & ens couer tuntur: tertiò mouet quandam dubitationem. Secunda ibi[Differt auté] Tertia ibi[Quomodo Ohnes com autem cotraria] Dicit ergo primo, o ficut omne warietates ens reducitur ad unu ensisse omnis cotrarietas re reducement ducitur ad primas differétias, & primas cotrarieaffermus, tates entis; liue prime differentie entis fint unit & plura, siue similitudo & dissimilitudo: qua quide primæ differentiæ entis cadunt sub speculatione huius scientiz, sicut & ens. Notandum est, co ens primaria divisione dividitur in actum, & poten-Entis varia tiam: & aliqua entia mediante ista divisione redu dunfiones. curtur ad ens: fieut dicimus, op materia est ens in potentia,& forma est ens in actu . Dividitur etia B ens in decem prædicamenta; & aliqua entia mediante ista divisione reducuntur ad ensisicut dici mus, quòd linea est ens, quia quantitas est ens;& albedo est ens, quia qualitas est ens. Dividitur etiam ens in unum & multa; & aliqua reducuntur ad ens mediantibus istis differentiis: de nu-Corrarietas mero quorum est quantitas; contrarietas enim est multim- æst quædam multitudo, quia est quædam distande quada. eia sormalis. Deinde cum dicit.

Differt aute mibil entis reductions ad ens, aut ad wnum fieri. Etchim si no idem, sed est aliud, conuerti sur quide. V num enim ens aliqualiter, et ens unum.

Quia dixit, quòd entia omnia reducuntur ad unum commune ens; hic dicit, quòd nihil differe, p reductio fiat ad ens, & ad unu : cuius ratio est, : quia & si unum & ens non different secundum candem rationem; tamen conucrtuntur: quia om ne ens est unum, & omne unum est ens; & ideo. reductio, quæ fit ad ens, fit ad unum. Notandum elt, o ficut ens convertitur cum uno ex æquo; ita tale ens convertitur cum tali uno: sicut ergo ens est commune ad omnia prædicamenta;ita & unum: & sicut inter omnia entia substantia est primum ens;ita est primum unum:licut ergo om nia entia reducuntur ad fubstantiam tanquam ad primú ens;ita reducuntur ad eandem tamquã : Ent, et mis ad primum unum: quia primum ens, & primum guomodo 6 unum convertuntur. Notandum est, quòd licet nortentur, ens & vnum convertantur; tamen differunt lecundum rationem: quia secundum aliam & alia ratione aliquid dicitur ens, & aliquid dicitur unu: D nó funt ergo idem,& tamen conuertuntur.

Quoniam aut contraria omnia unius & eiusdem scietta (peculari ; dicitur auté unum quodq; ipsorum secundum privatione: & ntiq; quæda dubitabit aliquis, quomodo dicuntur secundum prinatione, quorum est inter medium aliquod, quemadmodum iniufli & infli i Circa omnua staq; talia, privationem oportet poni non totius rationis, sed ultima speciel Puta si est iustus secundum habitum quendam obe diens legibus, non semper erit iniustus, tota privasus ratione. Circa persuaderi autem legibus desiciens in aliquo; & secundum hoc prinatio inest ipsi. Eodem autem modo & in aliis.

Mouet quandam dubitationem, & eam foluit, dicens:ita dictum est, o omnia contraria cadunt fub speculatione huius scientia: ita est etiam co contraria dicuntur secundum prinatione, quia al terú contrariorú est priuatio alterius: tamen dubium est, Quomodo contraria possunt dici secun Que em dum prinationem?ratio aut dubitationis est; quia comeraria se inter cotraria est medium; que admodum est mebitus es pri
dium iusti & iniusti, cum tame inter opposita pri
satte. uative no sit mediu. Ad hanc dubitatione respon dendű est, & in talibus cotrariis alterum cotrario ru no omni modo habet ratione prinationis; quia nó priuat tota ratione iplius habitus; led folu priunt coplemetu & completa specie ipsius habitus. Verbi gratia si aliquis dicitur lustus secundu habitu, quia est obediens legibus; non dicetur semp aliquis iniustus, ex eo o sit prinatus tota ratione iustitiz;ita co in nullo obediat legibus:sed dicere tur iniusius, quia in aliquo deficit a legibus; deficit enim in hoc, quia in aliquo non perfuadetur a legibus; & fic inest ipsi privatio: similiter aut & in aliis. Notadu ait, q in contrariis est medium, In contraquod secudu magis & minus distat ab extremis: "41 9"0"0hoc aut non esset, si in medio esset omnimoda ne gatio extremoru; o enim fuscii, o est mediu inter albū & nigrū; sīt minus albū & minus nigrū, quàm albu puru, & nigru puru; hoc est quia in su Ico no est oimoda negatio albi, uel nigri; & hoc quiaipsum fuscu, est partim album, & partim nigru: A simili dico in proposito, quelt aliquod mediu secundu magis & minus inter iustu & iniustum; & hoc quia iniustu no est omnimoda negatio . Debemus enim imaginari, qui iustus est, qui justus est obedit legibus; iniultus aut est, qui delirat à legi- infins quid. bus: deuiare aut a legibus quia potest esse fecundu multos modos, & secundu magis & minus:& ideo potest esse mediu secundu magis & minus inter observantiam legis, & inter omnimodá deuiationem à legibus. Notandu est, o no est dare malu purum, quod no sit mixtu alicui bono;quia Mali puri secundu Philosophu Quarto Ethicoru, malu pu- non dasm. rum importabile est: similiter quictiq; deviat a te ge, no deulat le cudu ocs circunstatias. Et hoc est, quod dicit Philisophus, quitus in aliquo deficit,

Q uemadmodum autem 🗗 in aliis mathematicis circa ea, qua ex ablatione theoricam facir. Circumtollens enim omnia sensibilia, speculatur; puta grauitatem & leuitatem , duritiam & contrarium: adhuc autem caliditatem & frigiditatem, & alias sensibiles cotrarietates: solum autem derèlinquit quantum er continuum; & horum quidem ad unum, borum autem ad duo; borum nerò ad trià: & passiones horum inquantu quatasant & continua; o non secundu aliud aliquid speculatur; o bo rum quidem eas, qua adinuicem positiones considerat: o in his existentia: horum autem comensurationes, & mcommensurationes; horum uerò rationes, sed tantùm omnium unam 👉 eandem ponimus scientiam geometricam.

led non secudu ocs circustitias. Deinde cu dicit.

Fff 3 Ostendit

## Metaphylica

ente inquantum unum ens; hic offendit, quòd Metap hyfi hæc scientia considerat passiones, que sequentur cus coside- ens inquantum ens. Et dividitur in duas partes, ratens, e quia primò hoc offendit; secundo soluit ex diea que fe-- ctis dubitationem principaliter intentam, scilicet quomodo una scientia potest esse circa omnia entia, ibi [Quoniam autem ensomne] Circa primum facit talem rationemificut se habet scietia Mathematica ad quantum; fic se habet hac scientia Metaphysica ad ensifed scientia Mathematica fic fe habet ad quantum, quod confiderando quantum, considerat passionem quanti; er go lcientia Metaphylica fic le habebit, quòd con fiderando ens inquantum ens, considerabit pashones entis inquantum ens, & que fequutur ens inquantum ens. Circa iffam rationem lic procedit:quia primò oftendit, quòd Mathematicus có fiderat quantum & passiones quanti:secundo ex hoc concludit a fimili-quod Metaphyficus confi derat ens & passiones entis, ibi [Eodem modo fe.] Dicit ergo primò, quòd consideratio mathematicorum uerfatur circa ea, quæ funt ex remotione, nel circa separata a qualitatibus sensibilibus, non secundum esse, sed secundum rationem. Mathematicus enim separans a natura continui omnes qualitates sensibiles, sicut granitatem & leuitatem, ficut duritiam & mollitiem, ficut caliditatem & frigiditatem, & alias contrarietates fentibiles; relinquit in fua confideratione quantu & continuum per le; liue lit continuum ad unam dimelionem ut linea, fine ad duas ut superficies, five ad tres ut corpus: confiderando autem quan tum & continuum per fe, & non fecundu aliud; confiderat pastiones quanti & continui & accidentia que infunt eidem: ficut confiderans com mensurationes, & incommensurationes, scilicet quomodo aliquæ quantitates funt commenfurabiles, & quomodo alique non; rationes etiam, idest proportiones barum quantitatum confiderat;omnium enimillorum est una scientia, que est Geometria.

> Eodem modo se habet & circa ens: huius enim accidentia inquantum est ens, & contrarietates ip fius inquantum ens non alterius scientia, quam Poi losophia speculari . Naturali quidem enim non inquantum entia, magis autem inquantum motu par H ticipant, theoriam utique quis distribuet? Dialectica enimentia & sophystica sunt accidentium quidem entibus, non autem inquantum entia; neque cir ca ens inquantum ens est. Quare relinquitur Philusophum inquantum entia unt esse circa dicta spe

Concludit a fimili, quòd ficut Mathematicus cossiderat passiones quanti; ita Metaphysicus pas siones entis, dicens: quòd codem modo Metaphylicus se habet circa ens, sicut Mathematicus circa quantum: considerat enim Metaphysicus ens, & accidentia entis, & contrarietates ipfius; quia talia accidentia non possent cadere sub spe

Oftendit iam quod lier scientia considerat de E sulatione alterius scientie quam ifficie quie me -possent cadere sub speculatione Naturalis scient tizmen eriam Dialecticar Maturalis quidem no. Auia Naturalis scientia non considerat ens in-Sugurum engled enginquantum participat mo tum, Dialactica autem & hophystica considerat Mend ons & ariam accidentia, que accidunt omnibus Dukha antibusinon tamen confiderates que accidunt o subs enti inquentum eneres quo relinquitur, quòd lo fament lus Philosophus Metaphysicus considerat. Notandum est, quod aliqua simul & somel sunt quen.

entia, & sunt quanta, & sunt sansbilia; tamé quit alle ensite elle quantum, & alle fentibile diffesupriideo potest esta quod alia pastiones conucniunt rei inquantum haber rationem entis; & alie inquantum babes rationem quantifenfibilie & Heur Air lunt postiones entis, & entis quanti, es entis quanti lantibilis:ita elt alia feientia, que confiderat passiones entis; & alia, que confider AM passiones quantica alia que contiderat pas-Hones quanti lensibilis . Notandum quòd due frientizalcilicer Naturalis & Logica inter ommes alias videntur elle magis communes, & maeis uniuerfales; quius rationell; quia focudum An tiquos,omne ens erat ens fentibile, quia non pamehant aliquam hibbentiam separatamise secun dim hocidam cres ambitus tonius entis, & catis Coulibilie Exque Caquieur quad illa Ceicpeia, qua unrienur circe nos fontibile, qualis est Natu ralla-uquintur cinca totum ens: & ideo: Naturalis scientis, uidetur, naturalis & communis. Logica entem ideo ell felonia communis,quia norfatur cisca intentiones communes que pollunt applisoci omnibus entibus. Quia ergo les due sciendis inter alias videntur magis communes; ideo dixit Philosophua in linera, quòd fi alique scientie confidentent do ente inquantum ens, fizedue Confideration company and some confiderate willy aliarum a Mesaphydica confiderat.

Notandumelbaund Logicus & Metaphylicus dunt circa topum ons ; fed tamen aliver & aliter : Legion, quia Motaphylicus oft circa ens in fe, & circa ac Many eidentia que lequuntur ens inquantum ens; Lo- fon gique autem principalius electrica secundas in- ober tentiones; qualis afaintentio generis, & fpeciei , entificial & sic de alis: & quia iste seconde intentiones possunt applicari ornibus entibus; ideo secundariò est circa tonum ons. Sic ergo est circa ens mon inquantum ensalicut elt Metaphylious (licut dicit Philosophus in litera) fod magis est ciscale cundas intentiones, & secundario circa ens inquantum secunda intentiones applicantur catibas. Deinde cum ditit.

Queniam autem ensomme secundiam unam sex Koremune aliquid dicitur multipliciter dictum per sourgesa codem medos ad primes enim conmerie rates & differentias entis teliaenim poffum fub mussientise effer diffolnetur utique, que ferund principia dubitacio dista. Dico maem, in quadubitatum est <u>; quomodo evit multorum en dif</u>ferentium



ziano genera una aliqua feicusia.

Soluit dubitationem principalitor intentame scilices quomodo una seientia potest esse circa omne ens, dicens: quod quia omne ens reducitur ad unum ensilieet ens dientur multipliciter: & Quia omnia contraria reducuntur ad unam co prarietatemideo omnia entis polluna cadare lub una scientia. Et per hoc soluitur dubitatio priùs mora, Virum multorum differentium generepol fit elle una scientia?

Quoniam autem Mathematicus utitur communi bus , proprie & horum principia erit utrifque fpeculari Phylosophia prima. Quod enim ab aqualibus equalibus ablatis, que relinquintur equalia, commune quidem est omnibus quantis: Mathematica autem affumens circa aliquam partem, conuenien- B tis materiæ facit theoriam. Puta circa lineas, aut angulos, aut numeros, aut reliquorum aliquod quan torum non inquantum autem entia, sed inquantum continuum ipsorum unumquodque, aut unum, aut duosant tria. Philosophia aute de hissque in parte quidem inquantum borum unicuique aliquid accidit;non intendit circa ens autem inquantum ens u-

numquodque talium speculatur.

Metaph. co fiderat de demonftra-Blomis.

ambitum.

upalisi

Postquam ostendit, quòd hæc scientia conside rat de ente inquantum ens; hic oftendit, quòd ip fa considerat de principiis demonstrationis: secu dò oftendit, quòd hac scientia specialiter considerat de quodam principio, quod est super alia principia ibi [Est autem quodda in entibus] Primum probat primò ex consideratione Mathema ticz scientiz: secundo ex consideratione scientiz naturalis, ibi [ Eodem autem habet modo . ] Ad euidentiam autem primi notandum est, quòd ali qua principia funt, qua funt communia pluribus scientiis mathematicis; sicut illud principium, Si ab æqualibus æqualia demas, quæ relinquuntur, æqualia funt:cft enim commune Arithmeticæ & Geometrie: quia est commune omnibus quantis: hoc ergo principium secundum suam communi tatem acceptum, non potest cadere sub speculatione harum scientiarum particularium; cuius ratio est, quia illud principium in lua communitate acceptum-excedit considerationem quamlibet harum scientiarum particularium; illud aute, ratur in sei quod consideratur in scientia, non debet excede entia, no ex te ambitum (cientin: cum ergo hoc principium cedit eins & similia non possint cadere sub speculatione ha rum scientiarum particularium, oportet quòd ca dat sub speculatione scientizalicuius communio risiqualis est istaclicet enim hoc principium com mune consideretur aliquando in scientia particu laris tamen non confideratur in ea fecuadum fua communtatem, sed secundum quod est contractum ad talem & talem materiam . Visa hac fententia, patet litera Philosoph.que dicit:cpquia ita est, quod Mathematicus utitur quibusdam communibus principiis; ideo oportet quod de talibus principiis in fua communitate acceptis, speculetur prima Philosophia:licettaliant contracta sunt

A ad meteriam specialettapolaine cadare sub specialatione sciétie particularis. Merbi gratia illud prin cipium, Si ab aqualibus & c.est commune omnibus quantis; & Mathematica non speculatur de eo in lus communitate, sed inquantum est contractum ad aliquam certam materiam; puta ad ijnearmed ad angulos nel ad rumeras, nel ad aliquid aliud de numero quantorum. Non enim ali qua lcientia particularis Mathematica, puta Gao metrie confiderat quantum inquamim quanti; mer confederat ensinquantim one, led cofiderat ens inquantium continuum; fiuc incontinuum fecundum unam dimensionera sine secundum dunglive fooqudim ercs.Philosophia aurem prima non intendit de ente parriculari inquantim tale, nec de accidentibus eius; sed nersatur circa ens, de palsiones eius . Notadum eft, p principia toppolcimus inquatum terminos cognolcimus: poler ur. & ideo ad illam frientiam, ad quam spectat co- comis, gnitio terminoru, spectat cognitio principioni: quia enits boc principium, De quolibet affirmatio & negatio, orient a natura entis, & non entis; ideo illa scientia, ad quam speciat cognitio entis, spectat cognitio principii: & quia simili-ter illud principium, Si ab equalibus & cetera:sequitur quantum,ideo illa scientia,adquam spectat considerare quantum cosiderat illud prin cipium, quia fundatur super naturam quantil: talis autem non potest esse aliqua scientiarum particularium mathematicarum, quia non confiderat neturam quanti in suo ambitu, sed naturam quanti cotracti, puta quanti cotinui quò ad Gcometricum, nel quanti discreti quò ad Arithmeticum; oportet ergo quòd hoc principium su de eo sideratione illius scientiz, que considerat natura quanti in fe:hæc autem est hæc scientia, quæ scié tia confiderat primas differentias entis, que funt decem prædicamenta, & passiones eorum. Dein de cum dicit.

Eodem autem habet modo & sirea Naturalem scienziam Mathematica.Naturalis enim accidentia & principia speculatur entium inquantum mo-14. O non inquantum entia. Primam autem feientiam diximus horum esse secundum qued entia subie Eta funt , sed non alterum aliquid : propter quod & D hanc mathematicam scientiam partes sapientia effe posendum.

Probat idem en consideratione scientiz Natu Naturalis ralis, dicens: quòd sicut Mathematica no conside que conside rat princi-rat communia, que sequentur ens, uel primas dis pia demonferentias entis; itaneo Naturalis: & fic quantum fratient. ad hoe funt fimiles; naturalis enim coliderat prin cipia & caulas entium, & non inquantum entia; fed inquantum mom: led prima leientia eltentit. inquantum entium & no lectidum quod aliquid alterum. En quo lequitur qued quia scientia Ma- tica & Phy thematica est circa ens partialesion etiam leientia fica ibi par Naturalis, Methaphylica autem est circa ens in- tes Metaquantum ensiquod keieneia Mathematica, &cleie phifica. sie Naturalis partes sut Metaphylicaelicut enim

- se habet subiectum ad subiectum; ita uidetur, o E ri quò ad hominem; cuius ratio est; quita le ho-· fe habeat scientia ad scientiam: subiectum enim - naturalis,& mathematicz uidetur esle pars subie : Cti Metaphylica, & per consequens ista scientia -uidentur esse partes illius, scilicet scientiæ Metaphylica.

Est autem quoddam in entibus principlum,circa quod non est mentiri; contrarium autem necessariu semper facere. Dico autem nerum dicere: puta quòd non contingit idem secundum unum & idem tem-: pus esse, or non esse; or alia ipsis opposita hoc moi do: & de talibus simpliciter quidem non est demoni Stratio, ad bunc autem est. Non enim est ex eredibi liori principio boc ipso facere syllogismum: oport et autem, siquidem erit simpliciter demonstrare.

Precipuem

Poltquam ostendit, quòd communia principia lunt de consideratione huius scientia; hic spe cialiter descendit ad illud principium, De quolibet affirmatio uel negatio uera quod est principium iater omnia principia; oftendes, co primus Philosophus disputat contra negantes illud prin cipium. Et dividitur nec pars in duas partes, quia - in prima parte excludit errorem negantium hoc - principium in generali, non descendendo ad opi - niouem alicuius in speciali: in secunda parte de-! scendit ad opiniones speciales aliquorum negan ¿tium hoc principium. Secunda ibi [Citò autern · & utique.] Prima in duas, quia in prima parte po - nit intentum fuum, scilicet per quem modum po - test ostendi illud principium, & exchulit errores s negantium in lecunda parte incipit disputare co · tra negantes hoc principium. Secunda ibi [Ad dicentem autem.] Dicit ergo primò, quòd quod dam principium est in entibus, extra quod non dest mentiri, nec contingit quòd aliquis opinetur tale principium esse faisum; sed contratium necessarium est, scilicet quòd aliquis opinetur tale principium esse uerum: illud autem principium, quod non contingit secundum unum & idem,& ssecundum unum & idem tempus, & aliis conci--tionibus observatis, que consueuerunt apponi in -contradictione; simul esse, & non esse: de tali -principio non potest esse demonstratio simpliciter; sed tantum demonstratio ad hominem . - 1 Simpliciter quidem non potelt demonstrari hoc principium; cuius ratio ell: quia illud, quod demonstratur simpliciter, demonstratur ex aliquo H oportet aliquid ipsorum intelligere. Non facto an priori;hoc autem principio nihil est prius; & sic demonstrari non potest demonstratione simpliciter; sed demonstratione quò adhominem . Primoprin Notandum est, quòd sententia Philosophi est in eipiu si non hoc; quòd inter communia principia est dare upot demon- num principium omnino primum, quia fundatur frari pt ta funer terminos marimà communes e ficut funda men persua super terminos maxime communes; sicut super deri. .. este, & non este; & hoe principium est, Quod contradictoria non uerificantur de codem : tale autem principium demonstrari non potest demonttratione simpliciter, quia nihil est prius tali principio;omnis autem demonstratio(propriè ac cepta) ex prioribus est: potest autem demonstra-

mo, qui negat hoc principium; concedit minus notum hoc principlo; ex illo minus ríoto proceditur ad oftensionem huius principii, non fimpliciter, sed respectu huius. Cum postea subdit.

Ad dicentem autem oppositas dictiones 🦸 çi , qui falfum id effe oftendit; fumendum dliquid tale; quod 'idem quidem erit ei, quod est; non contingere idem es se, & non esse secundum unum & idem tempus; non uidebitur autem esse idem. Sic enim solum utique demonstrabitur ad dicentem, contingere oppositas ·dictiones uerificari de codem.

Incipit disputare contra negantem boc principium. Et diulditurin duas partes, quia primò ponit disputandi modum contra neganteni prin cipium: secundo procedit ad dispurandum com Modan tra negantem hoc principium' Secunda ibi [Futa reame rusitaque.]Dicit ergo primò, quòd oftendendu m pro eft, quod ille, qui dicit, quod oppolitas dictiones; promp affirmatio & negatio, feilicet quod fine uera ilmil, falfum dicituut autem hoc fiat, debet fumi& 'fupponi aliquid tale; quod fit idem cum hoc pri ripio, quod debet oftendi, scilicet quòd non con uenitsimul secundum idem tempus, idem esse, & non esse: licet autem illud, quod sumitur, sitide; tamen non nidetur esse idem; tale enim sumendo, poterit demonstrari, quòd contradicentes di ·ctiones, idest contradictoria non ucrificatur de eodem : Notandum est, quod non potest proce di contra negantem hoc principium; quia illud principium clauditur in qualibet uera propofitio ne': subiectum enim ita est sub uno prædicato; quod non est sub opposito illius; quia ergo in qua liber uera propolitione clauditur hoc principiu, fequitur quod in quolibet uero cocesso ab aduet fario, quod sumetur ad probandum hoe princispium; claudetur hoc principiū: & quia clauditur, ideo tale, quod fumitur, idem est aliqualiter cum tali principio; licet forte aduerfario non uideatur effeillud:nihil enim pozest sumi, cuius ueritas no sit ex ucritate huius principii: cuius ratio est; -quia ficut omnes conceptus fimplices fundatui aus fuper conceptus entis;ità omnes conceptus com positi sundatur super isto conceptu, De quolibet assirmatio uel negatio. Deinde cum dicit.

Futuros itaque invicem ratione communicare tem hor, quomodo est commutatio his ad invicem sermonis? Oporter igitur nominum unumquodque effe notum, & significare aliquid, & non multa fel im, dut unum; si autem plura significare, manise ·stum facere, ad quod fert nomen corum.

Poliquam dedit modum disputandi contra istos; hic incipit disputare contra eos. Et dividiturin tres partes, secundum tres rationes, quas adducit ad uerificandum hoc principium. Secuh primi pri da ibi [ Ad huc autem simile est ] Circa primam ipu rationem sic procedit; quia primò ponit quoddam, per quod probat propositum, quod tamen eft idem (ut dictum eft) aliqualiter cum propobi-

cens itaque] Dicit ergo primò, quòd si homines comunicent in ratione, ita quod homo rationem & conceptum, quem concipit, communicet alteri; oportet quòd unus intelligat, quod ab alio dici turifi autem unus intelligit, quod alius dicit; opor tet quòd nomina exprimentia conceptus, fint no Ide Prime ta in sua significatione, ita quòd nomen significet aliquod certum & unum, & non multa: quia si forte contingat, quòd nome significet plura, opor tet quòd dicant & manifestent, ad quod illorum referatur nomen. Est ergo sententia Philosophi in hoc; quòd conceptus per nomina exprimatur : exprimi autem non possunt, nisi nomina exprimerent aliquid certum & determinatum; ita qu n ecessariò dentur intelligi conceptus, qui signifi cantur per necesse. Deinde cum d.

Dicens itaque esse hoc & non esse hoc, quod tota liter ese dicit, non dicit. Q nare quidem boc signifsat nomen, boc non inquit significare: boc autem im possibile.Quare siquidem significat aliquid esse boc, contradictionem uerificari impossibile de eodem.

po∬unt.

Ex isto supposito concludit intentum suum, di cens:quòd si aliquis idem dicat esse, & non esse:si cut quòd Sortes est homo, & non homo, sequitur quòd illud idem, quod dicit in esse alicui sicut Sor ti, dicit non in effe;& fic fequitur, illud idem, qd significat:hoc autem impossibile est, quòd contradictoria uerificentur de eodem. Notandum est, quòd quilibet, qui negaret hoc principium, concedit quod conceptus exprimi possunt:oportet ergo quòd certi conceptus per certa nomina dentur intelligi;ex hocautem cocesso, & supposi Corradicto. to, probat Philosophus propositum suum, dicens: ria de esde quod contradictoria non uerificantur secundum merificarino idemifi enim certi conceptus dantur intelligi per uocem, non dătur intelligi oppoliti illorum: sicut si ista uox, homo, dat intelligere humanitaté, non dat intelligere non humanitatem. Notandum est, quòd illud, quod sumit hic Philosophus, quòd certa nomina dant intelligere certos conceptus idem est cum hoc, quod debet probari, scilicet Quòd de quolibet affirmó uel negatio, licet non uideatur idem : cuius ratio est, quia ex hoc certa D nomina dant intelligere certos conceptus, quia ita aspiciunt unum coceptum, quòd non aspiciút alium oppositum illius; quòd autem ita aspiciant hoc, quòd non aspiciant oppositum illius, hoc est quia opposita non sunt uera de eodem : & sic patet, quòd illud, quod sumitur (sicut dixit Philosophus)idem est cum eo, quod debet probari:& sic in omni tali probatione est petitio principii: & sic non est probatio simpliciter, sed ad hominem tantum. Deinde cum dicit.

Adbuc autem siquid significat nomen, & boc uz rificatur, oportet & boc ex necessitate esse: quod au tem ex necessitate est, non contingit tunc non effe. Oppositas igitur non contingit dictiones or negationes nerificari de codem.

Ponit secundam rationem. Ad cuius euiden-

so: secundo ex illo concludit propositum, ibi [Di A tiam notidum est, quod propositio necessaria est Propo neces duobus modis; quædam enim propositio est ne- saria duplicessaria absolute, & necessitate absoluta, sicut ho cuer. minem esse animal : quædam enim est necessaria necessitate conditionata, sieut Sortem sedere, du sedet,& propositionem esse ueram, dum est uera: Ex Prime & in utroque necessario ita est hoc, quod non co Perihermetingit esse oppositum: ob id enim necesse est ho- mas cap. ul minem absolute esse animal, quia non conuenit time. iplum esse non animal: & ideo necesse est sorté sedere, dum sedet, quia non contingit ipsum non sedere dum sedet:& ideo necesse est propositionem esse ueram, dum est uera; quia no contingit ipsam esse falsam, dum est uera. Est ergo ratio Philosophi in hoc, quòd ratio necessarii oftendit quòd hoc principiu, Opppositio non uerificatur de eodem, sit uerum: quia quod necesse est, non contingit non esse, siue in necessitate absoluta, si ue in necessitate conditionata. His uisis, patet li tera Philosophi, quæ dicit: quòd nomen significat aliquid, idest illud, quod significatur de aliquo, & sic sit propositio vera:quoniam necesse est esse ue ram, dum est uera:quod autem est necesse esse, no contingit non esse; li autem non contingit non es le; oppositz dictiones non possunt significari de codem, quod est oppositum. Notandum est, quòd ratio necessarii posterior est, quàm ratio en tis:& fic qualibet propositio, qua sumetur ex ratione necessarii, posterior erit, quam illud principium De quolibet affirmatio uel negatio, quia su mitur ex ratione entis, & non entis: & sic illa pro politio, quæ lumitur a ratione necessarii, poste-

rior est: immo aliquid sumitur ad probandu hoc

principium , quod quodammodo est idem cum

hoc principio. Ideo enim propolitio est necessa-

ria necessitate absoluta, quia principatum ita ue

sificatur de subiecto, quòd pro nullo tempore op

positum illius potest uerificari de eodem: & ideo

propolitio est necessaria conditionate, quia prædi

catum ita ucrificatur de subiecto, quòd stante ta

li conditione, oppositum illius non potest uerifi-

cari de eodem:& fic(ficut dicit Philofophus)affu

mitur ad probandum propositum, quod quodam

modo idem est cum proposito. Cum deinde sub-

iungit. Adhuc autem si nihil magis dictio quàm negatio uerificatur, dicens hominem, aut non hominem ; nihil magis uerum dicet . Videbitur autem utique non equum esse dicens bominem; & magis aut non minus uerum dicere, quam non hominem. Quaro & equum dicens esse eundem, uerum dicet: opposi→ tas enim similiter erat uerum dicere. Accidet igisur eundem, hominem esse, & equum, aut alioruns aliquod animalium. Demonstratio quidem igitur nulla borum est simpliciter. Ad ponentem tamen bac'demonstratio.

Ponit tertiam rationem,& est ratio talis:quòd Tettia ro se contradictoria sunt uera de codem, sequetur co ad idem, unum & idem sit homo & equus, hoc probat sic: fi affirmatio & negatio simul nerificantur, & qui dicit

minem non esse hominem, uerum dicit; si autem ille, qui dicit hominem non esse hominem, ueru dicit: uidetur quòd multò magis qui dicit non es se equum; ergo ista est uera, homo non est equus: si autem contradictoria uerificantur de codem, uerificabitur non equus & equus: ergo si homo non est equus, ergo est equus, uel aliquod aliorti animalium: nulla tamen harum demonstrationu est demonstratio simpliciter, sed solum ad hominem ponentem cotradictoria simul uerificari de eodem. Notandum est, quòd ratio Philosophi fundatur super duo:primum est, quòd maior apparentia est, quòd homo no sit equus, quàm quòd homo sit non homo:si hó ergo nó est homo secu dum ponentem, quòd oppositio ucrificatur de co F demmultò magis homo non est equus . Secundum, super quod fundatur ratio Philosophi, est; quòd si homo sit non equus, sequetur, quòd homo lit equus, quia oppolitio uerificatur de codé. Deinde cum dicit.

Cito autem & utique quis & ipsum Heraclytum boc interrogans modo, cogeret confiteri, nunquam oppositas dictiones possibile esse de eisdem uerisicari. Nunc autem no intelligens seipsum quid quidem dicit, hanc accipit opinionem. Totaliter ausem si quod dicitur ab ipso est uerum, neque utique ipsum boc uerum erit . Dico autem idem contingere secundum unum & idem tempus,& esse,& non esse.Quemadmodum enim & divisis ipsis,nihil magis affirmatio quam negatio uerificatur ; codem modo & simul utrisque,& simul complexi, uelut una qua dam affirmatione existente, nibil magis negatio quant totum, ut in affirmatione positum uerum

Descendit ad speciales opiniones negantium hoc principium. Et diuiditur in duas partes, quia In partien. primò improbat istas opiniones: secundò ostenlari difu- dit, quomodo tales opiniones possunt amoueri a sat cotra ne cordibus sic opinantium. Secunda ibi [Soluetur gantes pri- autem utique.]Prima in duas, quia primò inipro mum princi bat opinionem Heraclyti:secundò descendit ad opinionem Pythagoræ,ibi[Simile autem dictis] Ad euidentia primæ partis. f. opinionis He. acly. notandum quod Heraclytus duo ponebat; pone Opi. Herael, bat enim, quod negatio & affirmatio erant fimul uera;ita quòd oppolita uerificabanturde codem; secundò ponebat, quòd inter assirmationem & negationem erat aliquod medium: ex quo seque batur, quòd nec affirmatio nec negatio essent ue re. Et secundum hoc hæc pars habet duas partes, quia primò arguit contra primum: secundò contra secundum, ibi [Adhuc autem.] Primò er go arguit contra hoc, quod dicit, quòd affirmatio & negatio funt fimul uera, & est ratio fua talis:quòd Heraclytus sic demonstrando, non intelligit scipsum; quia dicendo hoc, negat quod dicit: dicendo enim, quòd affirmatio & negatio sunt simul uera; simul dicit, quòd affirmatio & negatio non sunt ueræ: nam istæ duæ pro-

dicit hominem esse, verum dicit, & qui dicit ho- E positiones, assirmatio & negatio sunt simul veres & affirmó & negatio non funt uera, funt opposi tæisiergo oppolitiosimul uerificatur de codem, sequetur quod affirmatio & negatio erunt simul & non simul uerasitaquòd fiat una propositio af firmatiua ex affirmatione & negatione, dicendo:quòd affirmatio & negatio funt fimul ucra; & etiam una negatiua, scilicet quòd assirmatio & negatio non funt uera;& hæ propolitiones fic compositæ uerificabuntur de eodem, sicut & sim plices. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit: quòd aliquis sic disputans & interrogans, de tacili cognoscit ipsum Heraclytum consiteri, quòd opposita non uerificantur de codem: ipse enim dicens hanc oppositionem, non intelligebat seip sum:si enim illud, quod dicitur ab eo, scilicet q idem contingit effe & non effe secundum idem tempus, est uerum; sequetur quòd non sit uerumquòd si affirmatio & negatio est uera, sequetur quòd affirmatio & negatio non erit uera: sicut enim quando affirmatio dividitur a negatione, fi assirmatio est uera, & negatio est uera, ut dicunt ipsi sic tenentes: similiter quando fit una proposi tio ex affirmatione & negatione, sequetur quòd fi una fit ucra, reliqua est ucra: fiat enim una propolitio affirmatiua ex alfirmatione & negatione, dicendo, quò da affirmatio & negatio est uera: quæ quidem propositio non est magis uera, quá negatio sibi opposita, scilicet quòd affirmatio & negatio non sunt simul uera. Notandum est, Fa quòd ratio Philosophi sundatur super hoc, quòd philosophi si est per se uerum, quòd affirmatio & negatio uerificantur simul; erit uerum in omni materia: quia quod per se conuenit alicui, conuenit omni tali: ergo hoc erit uerum tam in propositione sim " plici, quàm in propositione composita; siue sit có posita ex duabus assirmatiuis, siue ex duabus ne gatiuis; siue componatur ex affirmatiua & negatiua:si ergo fiat una propositio ex assirmatione & negatione, quæ sic diceret: affirmatio & negatio sunt simul ueræ:alia, quæ dicat, affirmatio & negatio non funt fimul uera;oportet quòd istæ duæ fint simul contradictoria; & quia contradictoria

> istæ duæ sint simul ueræ. Adhuc autem si nihil est uere assirmare hoc ipsum utique falsum erit dicere, nullam ueram affirmationem existere. Si autem est aliquid, soluetur uti que quod dicitur ab his, qui talia inslant, & panitus auferentibus disputare.

simul ucrificantur secundum istos, oportet quòd

Inducit ronem contra hoc, quod ponebatur; Riprida quòd nulla affirmatio sit uera; & hoc quia medium est inter assirmationem & negationem, di cens: quòd si nihil conuenit uere assirmare, sequetur quòd nulla affirmatio fit uera; qui autem fic dicit, quòd nulla affirmatio fit uera, aliquid af firmat; affirmat enim, quòd nulla affirmatio tit uera;iftud,quod affirmat,est falsum;quia (secun dùm eum)omne affirmatum est falfum. Si autem dicat, quòd istud, quod affirmat, est uerum;

sequetur quòd non omnis assirmatio est salsa; sed A pter rem: & oratio est vera uel salsa propter rem, quòd aliquid erit uerum in rebus;& si aliquid est ucrum, tolletur opinio istorum; qui contra omnia instant, dicentes; quòd nulla affirmatio est uera; ,& qui totaliter abiiciunt disputationem : disputatio enim non potest esse, si tollatur ueritas ab omni propolitione. Notandum est, quòd ratio Philolophi, est in hoc: si nulla propositio esset uera; ergo ista propositio, nulla propositio est uera, erit falsa;ille, qui dicit, ullam propositionem esse ueram, fallum dicit; credens ergo dicere uerum fallum dicit;& lic ignorat uocem propriam. Si au tem dicatur, quòd hac propositio, nulla propositio est uera, est uera: sequetur quòd aliquid est ue ru in propolitionibus, & per consequens ille men titur, qui dicit omnem propolitione esse falsam. B Deinde cum dicit.

Simile auté dictis est, & quod dicitur a Pythagora. Etenim ille dixit,omnium rerum esse mensuram bominem; nibil aliud dicens quam quod uidetur unicuiq; , hoc & esse firmiter. Hoc autem facto idem accidit & esse, on non esse; & bunum & malum esse, & alias secundum oppositas dictiones di-Eta, propter multotiens his quidem uideri esse hoc bonum, his autem contrarium. Mensuram autem es

e,quod nidetur unicuiq; .

mēsura ota

tionis.

Descedit specialiter ad opinioné Pythagorz. Ad cuius euidentiam notandum est, g opinio Request ops Pythagoræ fuit, quod intellectus & fenius est me thagers vi sura rerum; quia res ita se habet ad esse, sicut ad de in Deci- intelligi & sentiri; quia sic est in re, sicut uidetur C me hums sensui & intellectui si autem hoc est uerum, quod dicit Pythagoras, lequitur quòd contradictoria simul uerificentur: si enim res ita se habet, sicut uidetur; cum opposita uideanturde eodem, sequi tur quòd oppolita uerificentur de eodem : quod enim uidetur dulce habenti fanum gustum, uide tur amarum habenti gustum infectum. His uisis, patet litera Philosophi, que dicit sic: quòd dictum Pythagoræ simile est dicto Heraclyti:& hoc quia ad dictum Pythagoræ sequitur contradictoria es fe fimul uera; ficut sequitur ad dictum Heraclyti. Ponit enim Pythagoras hominem per intellectum & sensum esse mensuram omnium rerum, tam sensibilium quam intelligibilium: uolens per hoc dicere, quod quidquid uidetur alicui, D hoc est uerum in re:si autem ita est, quòd quidquid uidetur unicuiq;,uerum est:sequetur, quòd idem accidit esse & non esse ; & quòd idem erit bonum & non bonum, siue malum; & sic de aliis oppositis. Et hoc quia multotiens illud, quod uidetur bonum,uni, alteri uidetur esse malum : ipfum autem uideri est mensura rerum secundum Rieft men opinionem Pythagoræ. Notandum est, quòd sura conce- radix, quæ fuit, quòd intellectus & sensus sunt print & com mensura rerum, salsa est: magis enim res sunt me fura fensus & intellectus, quam econuerso.

Debemus enim imaginari, quòd res est mensura conceptus; & conceptus est mensura orationis; ita quòd conceptus est uerus & falsus pro& propter conceptum: quia ab eo quòd res est, uel non est, dicitur oratio uera uel falsa.

Soluetur autem utique buiusmodi dubitatio con siderantibus, unde uenit principium existimationis

Postquam Philosophus disputauit contra ponentes contradictoria simul uerificari; hic osten- Quo ad medit, quomodo hæc positio potest amoueri a men ritate rene tibus eorum. Et diuiditur in duas partes, quia pri Heraelytus mò ostendit, quomodo hæc opinio potest amoue et Pythage ri a mentibus eorum: secundò inducit quædam ras, acse-corollaria, ibi [Quare manifestum ex his.] Prima quaces. in duas, quia primò ostendit, quomodo hæc positio in aliquibus potest solui: secundò in quibus potest solui, & in quibus non, ibi [Ad habentes quidem igitur.] Prima in duas, quia primò ponit modum, per quem potest amoueri hæc opinio a mentibus fic opinantium: secundò exequitur illum modum,ibi[Videtur enim quibusdam.]Dicit ergo primò, quòd hæc dubitatio & existimatio falfa, qua dicit, quòd contradictoria funt simul uera; poterit solui, si considerauerimus moti ua; quibus hi mouebantur ad hoc ponendum; & hæc motiua destruxerimus,

Videtur enim quibusdam quidem ex physiologo rum opinione, aliis autem & non eadem de eisdem omne cognoscere; sed his quidem delettabile hoc uiderishis autem contrarium.

Exequitur intentum suum, & modum, qui de bet haberi in destructione huius opinionis: modus autem est, quia primò debet uideri motiua, Quib, fuequibus hi mouebantur ad hoc opinandum; & se- fionibus da cundo debet destrui. Et secundum hoc hæc pars et junt, q diuiditur in duas partes, quia primò ponit duo primo primo motiua: secundo ponitmotiuum quoddam, quod fumitur ex reru permutatione, ibi [Totaliter autem inconueniens.] Prima in duas, quia primò ponit duo motiua; quorum unum fumitur ex generatione rerum, & est motiuum Anaxag. secundum sumitur ex hoc, quòd credebant, quòd no-Arum uidere, uel non uidere esset mensura reru; & potuit esse motiuum Pythagorx: secundò destruit ista motiua, ibi [Non difficile autem dissol uere.] Prima in duas, quia primò ponit illa duo motiua; secundò manifestat primum, ibi [Nihil enim ex non ente.]Dicit ergo primò, quòd quibuldam uidetur, quòd hæc opinio, scilicet quòd contradictoria sint simul uera, sequitur ad opinio nem quorundam naturalium; ficut ad opinionem Anaxagor. cui uisum est, quòd quodlibet est in quolibet; & quòd ens sit ex ente : si enim ita est, oportet quòd oppositio sit simul, sicut patebit. Aliis autem uidetur, quòd hæc opinio sequatur ad dictum illorum, qui posuerut, quòd quidquid uidetur homini uerum, est uerum: ex hoc enim, quòd nunquam cadem uidentur omnibus cogno scere de eisdem, sed contraria; sequitur quòd con traria ucrificentur de codem; quòd enim huic ui detur esse dulce, illi uidetur esse amarum.

No-

Notandum est, quòd sententia Philosophi est in E oportet quòd non album præfuerit in albo, & sic hoc; quòd duo motiua funt, ex quibus posset aliquis credere, quòd oppositio ucrificatur de eodem: siue enim aliquis dicat, quòd quidquid fit, primò præexistat; ita quòd fiat ex ente, sicut dixit Anaxago.siue dicat, quòd quidquid uidetur unicuique, est uerum; sequitur quòd oppositio ue rificatur de eodem.

Nibil enim ex non ente fieri;omne autem ex ente sere omnium est commune dogma eorum, qui de natura. Q uoniam igitur non album fit ex albo per fette existente, & nequaquam ex non albo. Nunc autem factum non album, fiet utique ex non ente non albo, quod fit non album. Quare ex non ente fiet utique secundum illos, se non existit non album idem & album.

Manifestat primum motiuum, quomodo scili cet ad dictum Anaxag. sequitur quòd oppositio Oë, quodfit; ucrificatur de codem. Ad cuius euidentiam noprimi pre- tandum est, quòd opinio Anaxag. suit, quòd om fut, secudi ne, quòd fit, primò præfuit: si enim hoc non esset, tunc quod fit, fieret ex non ente, & ex nihilo, qd est impossibile: si autem ita est, quòd quidquid fit, præsuit; sequitur quòd oppositio uerificetur de codem: sequitur enim, quòd idem erit album & non album. Ponamus enim, quòd ex albo fiat non album; si ergo non album sit; & omne, quod fit, prafuit in co, ex quo fit: sequitur quòd non al bum præfuit in albo: & sic idem erit album & non album. Hoc uiso, patet litera, quæ dicit: quòd secundum opinionem Naturalium nihil fit ex G non ente; sed dogma ferè omnium naturalium cst, quòd omne, quod fit, fit ex ente; ita quòd om ne, quod fit, præfuit: si autem ita est, sequitur & oppositio ucrificetur de codem: Videmus enim, quòd non album fit ex perfecte albo, & nequa-A.l. genera quam ex non albo; quia uniuocatio inter opposi-ta est: non album autem sactum nequaquam sactum est ex non ente non albo; aliàs generatio es fet ex non ente; illud ergo factum non album erit non album; & fic idem simul est non album, & album; si enim sit album, & non album, generatio erit ex ente & nullo, quod est impossibile.Deinde cum dicit.

Non difficile autem dißoluere dubitationem hanc. Dietum est enim in Physicis, quomodo ex non H Hoc uiso, patet litera Philosophi, que dicit, quòd ente fiunt, que fiunt, & quomodo ex ente.

Dissoluit hæc duo motiua, & primò primum: fecundò fecundum, ibi [Sed & similiter attende-Oë,quodfit, re] Primò ergo dissoluit primum. Ad cuius cuidentiam notandum est, quòd quando dicitur, 9 illud, quod fit, præfuit: potest malè & benè intelligi:si enim intelligatur,quòd illud,quod fit, præ fuit in actu, sic hoc est falsum: si autem intelligatur, quòd illud, quod fit, præfuit in potentia; sic hoc est uerum. Similiter quando dicitur, quòd omne, quod fit, fit ex ente in actu, fic hoc est falsum; si autem intelligatur, quòd omne, quod sit, fit ex ente in potentia sie hoe est uerum. Quando ergo dicebatur, quòd si ex albo fit non albū;

idem erit album & non album;Dicendum est, o non album præfuit in albo in potentia, & non in : actu;& sic idem erat album in actu, & non albū in potentia; hac autem non funt opposita; album enim in actu, & no album in actu oppolita funt, nec possunt simul esse: album autem in actu, & non album in potentia, fimul este poslunt, nec ha bent oppositionem ad inuicem. Hoc viso, patet litera Philosophi, que dicit: quòd dubitatio, quam habebant Naturales de generatione rerum, utrú fiat ex ente, aut non; difficile est soluere; sed reducantur ad memoria, quæ dicta funt in Primo Phy Tex. 6 ft. sicorum:ibi dictu est, quomodo aliquid fit ex en- o anu te,& non ente:illud enim, quod fit, fit ex non ente in actu, tamen ex ente in potentia; ita quòd illud, quod sit, præfuit in potentia; ex hoc autem op sic prefuit, non sequitur quòd contradictoria ucrificentur de eodem. Deinde cum d.

Sed & similiter attendere utrisque opinionibus & phantasiis ad ipsos dubitantium, stultum. Palàm enim, quòd alterum ipsorum necesse est mentiri.Talàm autem boc ex his qua fiunt secundum sen sum. Nunquam enim uidetur idem his quidem dulce, his autem contrarium non conruptis & prinatis arteriis secundum organum sensus, & indicatoriis dictorum saporum. Hoc autem existente tali, alteros quidem existimandum mensuram esse, alteros autem non putandum: similiter autem hoc dico & in bono, & in malo; & pulchro & turpi, et in aliis talibus.

Soluit secundum motiuum. Et duo facit, quia primò dissoluit hoc motiuum: secundò illud mani di mani festat per quoddam exemplum, ibi[Nihil enim differt.] Ad euidentiam primi notandű est; quòd hoc motiuum sit ex hoc, quòd quidam dicebent, quòd quidquid uidetur unicuique, uerum est; hoc autem dictum oftendit Philosophus esse falsum; quia non fimiliter est uerum, quod uidetur alicui habenti sanum gustum & infectum: nó enim res debet iudicari dulcis uel amara secundûm iudicium cuiuscunque gultus, sed secundum iudiciu gustus sani. Similiter non debet iudicari actus bo nus uel malus secundum iudicium cuiuscunque, sed secundum iudicium habétis appetitú sanum. stultum est attendere opinionibus & phantasiis quorumcunque dubitantium:necesse est enim 🔈 si unus dicat sic est,& alius non sic est, quòd alter mentiatur, & quòd uterque non dicat uerum: hoc autem manifestum est in sensu: his enim uidetur hoc effe dulce, non habentibus corruptum gustum; his autem habentibus corruptum gu-Itum uidetur contrarium; & tamen hoc existente, non est standum iudicio cuiuscunque: sed dice dum est, quòd alter istorum, scilicet ille, qui habet fanű guftum, eft menfura rerum; ita quòd lecundum eius iudicium iudicadum est de rejalter autem non est mensura rerum; ita quòd non est standum in eius iudicio. Et sicut dictum est de dulce

prafuit: pot dupliciter meeligs.

est de bono & malo, de pulchro, & turpi respectu intellectus: si enim quibusdam hoc uideatur esse bonum, aliis autem uideatur hoc esse malū, non est standum in iudicio cuiuscunq;, sed in iudicio habentis sanum intellectum. Notandum est, quòd secundum Philosophum Sexto Ethic. Temperatia temperantia saluat prudentiam; & sicut temsalvat pru- perantia saluat existimationem prudentis; ita in temperantia destruit existimationem eiusdem: intemperatus autem non habet rectam existimationem de bono & malo, honesto & turpi; tempe ratus autem sic: & ideo si quæratur, utrum fornicatio sit bonum uel malum?non esset standum in B dicio intemperati, cuius existimatio corrupta est; sed iudicio temperati; cuius existimatio salua est: quia(ut dictum est)temperantia saluat existimationem. Deinde cum dicit.

Nihil enim differt hoc dignificare, quam qua ap parent submittentibus sub uisu digitum, & facientibus ex uno uideri duosoportere essespropter appareretanta, & iterum unum. Non mouentibus enim uisum, unum apparet quid unum.

Exéplo mu-

Manifestat, quod dixit per exemplum. Ad cuius euidentiam notandum est: quòd sicut oculus non benè dispositus non benè uidet, nec benè iudicat de uisibili: ita intellectus non benè dispositus non benè iudicat de intelligibili. Imaginabi mur quòd ficut se habet bona dispositio ad oculum; ita se habet recta existimatio & prudengia ad intellectum; & sicut se habet mala dispositio ad oculum, ita se habet corrupta existimatio, quæ est per corruptionem, ad intellectum, Et hoc est, quod dicit Philosophus in exemplo suo; quia sicut non est standum in iudicio oculi indispositi; quia aliquando oculo indisposito illud, quod est unum, uidetur duo; sed est standum in iudicio oculi benè dispositi; cui illud, quod est unum, uidetur unum: ita similiter non est standum in iudicio intellectus habentis corruptam existimationem; sed in judicio intellectus habentis existimationem sanam. Hoc uiso, patet litera, quæ dicit : quòd dicere quidem quod indignum est credere iis sicut illis; ita habentibus corruptum intellectum, quemadmodum sanum; idem est quod dicere, quòd ita oportet credere de unitate, & dualitate uisibili oculo bene disposito, sicut indisposito: ac si oporteret dicere, quòd ea, quæ apparent po+ pentibus digitum sub uisu, & mouentibus oculum a fitu luo, & ex hoc facientibus, quòd unum appareat duo; qued propter hos debent esse duo. & tanta, quanta apparent, falsum est: sicut enim unum effet duo:illud enim quod apparet duo mo mentibus uisum, irerum apparet unum non mo+ pentibus pilum: & fic li staretur in iudicio cuius-""" que- cunq; idem esset unum & non unu. Notandu este o quando species unius uisibilis duobus modis reducitur organo uifus, tunc unum apparet duo: poc antem cit quando oculus monetur à fitu fuor

dulci & amaro respectu sensus; ita dicendum A quando autem species rei uisibilis teducitur per modum unius, sic unum apparet unum. mus ergo dicere, o non est standum in iudicio oculi moti & indispositi; sed in iudicio oculi quiescétis & se habétis secudu dispositioné bonã.

Totaliter autem inconvenientem, videri præsenția permutantia, & nunqua permanentia in eisdem, ax hoc de ueritate iudicium facere.Oportet enim ex semper secundu eadem babentibus, o neq; una permutationem facientibus, ueru uenari . Talia autens sunt, que secundum mundum: bac enim no quandoq; quidem talia ițerum aut alia uidentur. Eadem autem semper, & permutatione vulla participant.

Postquam Philosophus destruxit motiuum illorum,qui ponebant contradictoria fimul esse u**e** ra, quia generatio fit exente: postquam etiam destruxit motiua illorum, qui ponebant contradicto Confutat ra ria simul esse uera; quia illud, quod uidetur uni- siones Here cuiq; uerum est : hic destruit motiuum illorum, clytic qui ponebant contradictoria simul esse uera; quia omnia sunt incontinuo sluxu, & in continuo motu, nec aliquid est fixum in rebus. Ita o hic oftendit, op fallum est dicere, op omnia sunt incontinuo fluxu: ita & ex hoc fequatur, & propter istum fluxum quidquid uidetur unicuiq; uerum est: ex quo sequitur quòd contradictoria funt simul uera. Dividitur aut hæc pars in quing; partes, secundum quinq; rationes, quas adducit. Secunda ibi[Adhuc autem] Tertia ibi[Et sisocundú quantú] Quarta ibi[Adhuc propter quid] Quinta ibi[Adhuc si semper]Ponit ergo prima rationem. Ad cuius euidentiam notandum est: p Inferiora re hæc inferiora quasi nullius sunt quantitatis respe- spettu supo ctu superiorum:cum ergo hæc inferiora sint inco riorum sum tinuo fluxu, & in continua transmutatione; quia lius quanti continue generantur & corrumpuntur: superiora Latis. autem semper sint eadem, sine fluxu & transmutatione; magis debent iudicari omnia esse perma nentia propter superiora, quam esse in sluxu propter inferiora. Quasi dicat Philosophus, si omnia iudicantur esse in sluxu propter transmutation inferiorum; multò magis debent iudicari permanentia propter uniformitatem superiorum;& sic fallum est, comnia fint in fluxu . Hoc uifo, patet litera, quæ dicit: quòd inconueniens est totaliter sumere iudicium de ueritate rerum, ex hoc quòd hæc inseriora semper uidentur esse in sluxu, & nullius permanentiæ: magis enim debet sumi judicium de ucritate reru per fuperiora, quæ fem per permanent eadem, & no permutantur fecundum substantiam, licèt mutentur secundum locu: talia enim superiora sunt, que permanent ad mun Superiora

tialem participant. Deinde cum dicit. Adbuc auté si motus est, & motum aliquid, monetur auté omne ex aliquo ad aliquid;oportet igitur quod monetur, effe adbuc in illo, ex quo monebit, co:

uniformiter;non enim quandoq; funt talia, quã-

do non: & hoc, quia nullam mutationem substan

dum; quibus coparata inferiora, quasi ullius sunt suo mutan quantitatis: talia etiam sunt, quæ semper se habet tor.

Digitized by Google

inode apparet due

cundu cotractione aute no uerificari secundu ipsos.

Ponit secundam rationem. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd illi, qui ponunt omnia Scda ro ad esse in motu, concedunt motum:co ipso autem quòd concedunt motum, concedut aliquid deter minate esse ueru in rebus: ex quo.n. cocedunt mo tum, concedunt ca, que requiruntur ad motum, & ad motum ucrum. Ad naturam autem motus re-Motus na- quiritur, quòd mobile in principio motus detertura, or is- minate sit in termino à quo, & non in termino ad qué, nec moueatur ad ipsu; & sic cócedens motu, aliquid fixum & determinatum concedit. Hoc ui so, patet litera, quæ dicit; quòd si est motus, sicut hi ponut; oporter esse aliquem motu & mobile: omne autem, quod mouetur, ex aliquo in aliquid F mouetur, qd dum mouetur, adhuc est in termino à quo, & no in termino ad qué: si aut ita est, cotra dictoria non uerificantur de eodem : hæc enim propolitio, mobile non est in termino ad quem, ita est uera, quòd sua opposita non est uera.

> Et si secundum quantu continue prasentia fluunt & mouentur, & quis hoc ponat, equidem non uerum existens propter quid secundum quale non manet? V idetur.n.non minime que secundu cotradictio nes eiusdé prædicari, & existimari quantu no mane re in corporibus, pp et esse quadricubitu ide & non esse. Substatia autem secundum quale, hoc quidem determinata natura, quantu autem in determinate.

Ponit tertiam rationem. Ad cuius euidentiam

notandum est, quòd aliqui opinabantur, quòd a'i G Tertia ro. quid esset in continuo motu & sluxu propter mo Vide in Se- tum augumenti: uidentes enim paliquid augetur المعند به المعند المعن té, credebant qualibet parteillius téporis au geretur secundu aliquam modicam quatitatem: ita quòd quantitas augumentabilis diuideretur secundum divisionem temporis: ex quo sequebatur, quòd res, quæ augetur, in totu tempore au gmenti effet in continuo fluxu & motu. Hoc er go motiuum destruit Philosophus in ista ratione, uolés: 9& si res, quæ augetur, sit in cótinuo sluxu & motu in toto tempore augmenti, tamé est de terminatæ qualitatis,& determinatæ substantiæ; Augmen.. quia augmentum non uariat substantiam rei: & oum non na fic adhuc dabitur aliquid determinatu in rebus. viat rei sub Hoc uiso, patet litera Philosophi, quæ dicit; q. & si præsentia sint in continuo motu secundu quantū:ita quòd aliquis ponat, cores cótinuè augeatur; (qđ tamë nó est uerū, sicut est probatum Octauo Tex. e3.33. Physicorum) tamen propter hoc non ponit, quòd aliquid sit determinatú propter quale; secundú.n. qualitaté minime uerificantur contradictiones,& hoc quia qualitas est determinate in rebus; & si enim uerificentur secunda quantitatem; ita quòd idem sit quadricubitum, & non sit; & hoc quia quantum est in motu & in fluxu, ut isti dicunt; ta men substantia determinata est, & etiá quale sub stantiale;& inquantum ad hoc aliquid est deter-

minate in rebus, non obstante, o quantitas sit in

non esse in ipso. Et ad hoc moueri & fieri in hoc, se- E determinata. Notandum est, p augmentu non uariat res secundu substantiam; unus.n.& idem homo manet in toto tempore augmenti terminatænaturæ, & terminatæsubstantiæ; & si ergo ponamus, quòd esset continuus motus secundum augumentu,tamen non sequitur, op sit continuus fluxus quò ad omne. Cum postes subdit.

Adhuc propter quid iubente medico bunc cibum offerre, offerunt? Quid enim magis panis est, aut no est? Quare nihil utique aliquid habebit comedere, aut non comedere. Nunc autem ut uerum dicentes circa ipsum, & existente iusso cibo hoc, offerunt hunc. Quamuis non oporteat non permanente ulla natura firmiter in sensibilibus, sed semper omnibu: motis & fluentibus.

Ponit quartam rationem, que ratio est; quòd si Quarta nihil est determinatum in rebus, cessabit omnis in actio medicinalis; non enim medicus magis affert unam rem, quam aliam, ex quo in rebus nihil est determinatu. Et hoc est, quod dicit Philosophus; o si nihil est determinatum in rebus, nec quò ad esse, nec quò ad non esse; non est assignare rationem, propter quid medicus magis offert infirmo hunc cibum, quam alium; secundum enim hanc opinionem illud, quod offertur, non est ma gis panis, quam non panis; & hoc quia affirmatio & negatio uerificantur de codem; ita quòd si hoc est uerum, infirmus æqualiter se habebit ad comedere, & non comedere; cum autem ita sit, quòd medici ratione iudicent, & ratione offerant, quod offerendum est infirmo, oportet quòd aliquid sit uerè determinatè uerum in rebus; quod tamen non effet, si omnia eslet in fluxu.

Adhuc si semper alteramur, & nunquam permanemus tidem, quid mirabile si nunquam eadem nobis uidētur quemadmodum laborantibus? Etenim his propter non similiter disponi secundim habitun, G quando sani erant non similia uidetur, qua secun dum sensus: ipsa tamen nulla propter hoc permutatione participantia sensibilia impressiones autem alias fauentia laborantibus, & non eadem. Eodem ita que modo habere, & dicta permutatione falla, forte necessarium est si autem non permutamur, sed si iidem permanemus entes , erit utique aliquid manens.

Ponit quintam ronem, & est uirtus rationis in Quintal hoc; quia nos, qui iudicamus de rebus, uel sumus luc ratia in continua trasinutatione, uel sumus semper per manentes: si semper sumus in continua tra smutatione, nó est mirum, si aliter iudicamus de rebus, & non semper uidentur nobis eadem: qui cnim funt incontinuo motu, assimilanturinfirmis:sicut ergo infirmi fanè nó iudicat de rebus; ita nec isli: si autem sumus in aliqua permanétia, & in aliqua Fedenson fixione; ergo est aliquid permanens, cuius contra rium ponebant. Hoc est ergo, quod dicit litera: lur nfo. quòd si continuè alteramur, & nunquam mane- muaplat mus in codem; non est mirum, si non uidentur nobis eadem: ita enim est de his,sicut est de laborantibus: laborantes enim, quia non similiter

C inde.

idem.

.ەدىنك

militer disponuntur, sicut quado sunt sani; ideo A nerisicari: neque contraria propter dici secundum una & eadem res alia & alia uidetur in infirmitate, & in sanitate: sed tamen hoc non est imputandum rebus, res enim eadem permanens aliter transmutat gustum infirmum, & aliter sanum: Ita similiter si sumus incontinua transmutatione, eadem res fortè uidetur nobis alia & alia: si autem permanemus, ergo non sumus incontinuo fluxu & motu; & sic aliquid est determinatum in rebus. Deinde cum dicit.

Ad habentes quidem igitur dubitationes di-Has, ex ratione non facile dissoluere, non ponentibus aliquid, & borum non ad hec rationem exquirentibus. Si epim omnis ratio, & omnis demonstratio fit; nihil enim ponentes, interimunt totaliter disputare, & totaliter rationem. Quare ad B tales quidem non est sermo. Ad dubitantes autem, ex datis defectibus facile obuiare, & dissoluere facientia dubitationem in ipsis; palàm auté ex dictis.

Etus.

Ostendit, à quibus potest remoueri hæc opi-Ex taliter nio, & a quibus non; a quibus enim potest reopmanbus moueri, sunt benè sanabiles; a quibus autem no, gui perjua funt in sanabiles : Ad cuius cuidentiam notandu est: paliqui sunt, qui dicunt, p cotradictoria sunt simul uera sine aliqua ratione, sed ex quadam peruicacia; & hi non sunt benè sanabiles, nec possunt benè curari: Aliqui sunt, qui requirentes declarationem alicuius dicti, concedunt quòd affirmatio, & negatio sunt simul uera: si enim fuisset declaratum aliquibus, per quem modum generatio fit exente, & per quem modum non; nunquam concessissent contradictoria simul esse uera: & similiter si fuisset declaratum aliquibus, quòd non est simul contradictio cuiuslibet; nec omne quod uidetur cuilibet, est uerum; nunquam concessissent, quòd affirmatio & negatio essent simul uera : hi ergo de facili sanari possunt; & hoc declarando dictum, in quo dubitant, propter quam dubitationem ponebant contradictoria simul esse uera. Et hoc est, quod di cit Philosophus; o si aliquis incidat in istas dubi tationes;ita op nihil ponat, sed omnia neget; cum tali non est facile obuiare per rationem; cuius ratio est, quia nihil ponentibus & concedentibus, non potest obuiari ratio naturaliter; & hoc quia Opinio erro omnis ratio, & omnis demonstratio aliquid supmen enemit ponit, & aliquid concedit: quòd ergo nihil conce D relex pro-\* seruia, vel rationem: & ideo cum tali non debet haberi serex debilita mo. Si autem aliquis incidit in dictas dubitatiose intelle- nes propter alicuius defectum, puta quia tantum non intelligunt aliquod dictum, talibus facile est obuiare; & tales benè sanabiles sunt : sanitas autem eorum est, quòd dictum, in quo dubitant, soluatur, & declaretur eis: & hoc maniscste sa-Etum est in præcedentibus dictis, in quibus often sum est, quomodo generatio fit exente, & quomo do non, & sic de aliis dubiis. Deinde cu dicit.

Quare manifestum ex his, quòd non contingit op positas dictiones de eodem secund um unum tempus prinationem omnem contrarietatem, palam autem bæc ad principiū refoluentibus rationes cotrariorū. Similiter autemneq; intermediorum nullum possibile est prædicari de uno & eodem. Albo enim existente subiecto, dicentes ipsum esse neq; album neq; nigrum,mentietur. Accidit enim album esse ipsum, onon esselterum enim complexorum uerificabitur de ipso bæc autem est contradictio albi.

Concludit quadam corollaria. Et dividitur Corollaria, in tres partes, secundum tres conclusiones, quas ponit. Secunda ibi[Similiter autem neq; omnes Concludit ergo primum corollarium, dices: quòd manifestum est, q si opposita cotradictoria non uerificantur de eodem, quòd etiam cotraria non uerificantur de codem: & hoc quia in cotra- corraria de riis includitur priuatio & habitus : si enim cotra- eedem simut ria reducantur ad aliqua prima, oportet predu-non rerificantur & resoluantur ad prinationem & habitű; cantur. quia unum contrariorum est privatio alterius : fi autem priustio & habitus no ucrificantur de co- Pnum condem, impossibile est, que codé prædicetur me- travioru est dium inter duo extrema, & alterum extremoru: prinatio al-& hoc quia in medio clauditus pagatio usciula. & hoc quia in medio clauditur negatio utriulq; extremi: quod enim est suscum, nec est albu, nec est nigrum; si ergo subiecto existente susco, dicat aliquis, ipsum esse album, mentitur: similiter si fubiecto existente albo, dicat aliquis, ipsum esse nec album, nec nigrum, dicendo, quest fuscum, mentitur; quia sequitur & idem sit album & non album; quia si est album, uerificabitur de co alterum extremorum, scilicet album; si autem nec est album, nec est nigrum, quia est fuscum; uerificabitur de eo contradictio albi.

Neq; enim itaq; secundùm Heraclytum contingit uerum dicere, neq; secundum Anaxagoram. Si autem non, accidet contraria de eodem predicari. Cum enim in omni dicat omnis esse partem; nibil magis dicit esse dulce, quam amarum, aut reliquarum quarum cunq; contrarietatum: si quidé in omni existit non potentia sol m, sed actu & segregatum.

Concludit secundum corollarium, & est quòd si affirmatio & negatio non sunt simul uera', sequitur quòd sit falsa opinio Heracliti: & de opinione quidem Heracliti, manisestum est ex dictis, scilicet quod falsa est; & ideo nidendum est de opinione. Anaxag.quomodo scili-Anaxage cet falsa est: ponebat enim Anaxag.quòd om- lapsus. ne esset in omni, & quòd quodsibet latebat in quolibet: ex quo sequebatur, quòd contrarium sit in contrario; & ita nihil erit purè dulce, & purè amarum; sed omne dulce erit amarum, & econuersò, & sic de aliis contrarietatibus. Si autem contraria uerificantur de codem, Quemodo sequitur quòd affirmatio & negatio sunt si- negari, ane mul uera;quia unum contrariorum est negatio al assirmari terius : si autem (ut est probatum) negatio & af- poiest, confirmatio non sunt simul uera sequitur quòd messe. male dixit Anaxag.quod quodlibet est in quolibet: licet enim contrarium sit in contrario Ggg 2

în potentia; tamen non est Thi in actu: licet (se- E tium circunscribit sibi: certum genus entis: & cir cundum Anaxag.) contrarium esset in contrario, non solum in potentia sed etiam in actu & separatim. Deinde cum dict.

Similiter autem neque omnes falsas, neque ueras dictiones possibile esse, & propter alia multa colle-Etarum utique difficultatum propter hanc positionem; & quia falsis quidem existentibus, neque hoc ipsum quis dicens, uerum dicet. Veras autem fal-

sas dicens esse omnes, non mentietur.

Concludit tertium corrollarium, dicens:quòd falsum est dicere, quòd omnes propositiones sint ueræ, & quod etiam omnes propositiones sint 'false:non enim manifestum est per multa diffici-Neg; ors ne lia, qua possunt colligi per sic dicentes. Hoc etia manisestum est in specialisic; quia si omnes pro F repoes, pos positiones sunt false, qui sic dicit, dicit suam propolitionem esse fallam; & sic credendo uerum dicere, mentitur. Similiter autem si omnes propositiones sunt uere, sequitur quòd ille, qui dicit propositionem esse falsam, dicit uerum: si enim omnis propositio est uera, sequiur quòd propositio, per qua dicit, quòd omnia sunt salsa, sit tiera: & sic iste dicens, omnes propositiones esse falsas, non mentietur, sed dicet uerum: si auté dicit uerum, falsa est propositio dicentis, omnia effe uera:si etiam uerum est, quòd omnia sint sal-Ta,falsum est,quòd omnia sint uera.

> Omnis autem scientia quærit aliqua principia 🕳 causas circa un igaque corum, qua sub ipsa scibi lium puta medicatiua, & exercitatiua, & reliqua G Yum'unaquaque activarum, & doctrinalium. V na quaque enim harum circunscribens aliquod genus sibiipsi, circa hoc negotiatur, tanquam existens, & ens, non inquantum autem ens. Sed altera quadam

hac prater has scientias est scientia.

Postquam Philosophialiqua recollegit de cosi deratione scientia: a hoc recolligedo aliqua, que Metaph.ad sunt dicta in Tertio huius, & etiam in Quarto; veliquas sent hic comparat scientiam istam ad alias scientias; & tias copara hoc recolligendo aliqua, quæ sunt dicta in Sexto.

tio. Vide in Et tria facit, quia primò ostedit, quod est propriu

Sexto i prim eipio, per scientiarum particularium; secudo ostendit differentiam scientiaru particulariu ad inuice: tertiò coparat hac scientia ad alias scientias. Secuda ibi [Quoniam auté est quæda scientia de natura] Ter H tia ibi[ Quonia aute qd quid est] Prima in duas, secundu op duo dicit pertinere ad scietias particu Cuiufq3 feir lares. Secuda ibi [Dictaru aute] Dicit ergo primò, tia particu- quois sciétia particularis hoc habet propriú, quia lars mune- quærit aliqua principia, & aliquas causas circa propriu scibile, & circa proprium genus: sicut patet in Medicina, & in Exercitatiua: medicina n.non est circa oïa, sed est circa sanitaté: similiter exercitium nó est circa omnia, sed est circa specialia exercitia ordinata ad bonam ualetudinem concipiendam. Et sicut medicina & exercitatiua est circa speciale genus. s. quelibet aliaru scien tiarum particularium, siue sint doctrinales, siue 'practicæ: unaqueque enim scientiarum particula

ca hoc negotiatur; non autem negotiatur circa ens inquantum ens:& ideo oportet, quòd sit quæ dam scientia præter particulares, quæ uersetur cir ca ens inquantum ens. Notandum est, quòd Neuse ex ista particula possumus accipere necessitatem ponendi hanc scientiam, quæ dicitur Metaphysica: si enim nulla aliarum scientiarum par ticularium uersatur circa ens inquantum ensised omnis uersatur circa hoc ens:uel ens inquantùm ens omnino erit incognitum; uel est dare unam scientiam, quæ uersetur circa ipsum. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd cognitio entis requiritur in cognitione cuiuslibet entis particularis; sicut cognitio generis necessaria est ad cognitionem speciei: non ergo bene potest haberi cognitio cuiuslibet entis particularis, ubi non ha betur cognitio entis inquantum ens. Necesse est ergo habere nos aliquam scientiam, in qua nobis tradatur cognitio entis inquantum ens, & co gnitio corum, qua consequentur ens inquantum ens; uel enim cognitio hac tradetur nobis in qua libet scientia particulari: uel in aliqua scientia separata: si autem cognitio entis tradetur in una scientia, tradetur in omni; quia ( ut dictum est.) cognitio eius requiritur ad cognitionem cuiuslibet scibilis; quòd autem hæc cognitio sic tradatur in omni scientia, est inconueniens: restat ergo quòd cognitio entis inquantum ens tradatur in scientia separata ab omnibus aliis. Deinde cum dicit.

Dictarum autem scientiarum unaquæque sumés aliqualiter quod quid est in unoquoque genere, tentat oftendere reliqua debiliùs aut certius. Sumunt autem quod quid est bæc quidem per sensum, bæc au tem supponentes. Tropter quod & palam ex tali in ductione, quòd substantia, & eius quod quid est, non

est demonstratio.

Ponit secundum, quòd pertinet ad scientias particulares;& est:quòd unaquæque scientiarum particulariu supponit genus suum, & quod quid De faith est ssui generis: quia de subiecto oportet supponere quid est, & quomodo: de hoc autem lubiecto fic supposito, per ipsum quod quid est, demonstrat aliqua, idest passiones; aliquando quide demonstrat certiùs, aliquado autem debiliùs. Quia demóltrationes sút in duplici differétia; que dam.n.demostratio certior est, sicut demostratio Dem Mathematica; quæ abstrahit à motu, & à materia; quædam autem est debilior, sicut est demostratio naturalis.Licet autem scientiæ supponant subiectum, & quod quid est; tamen quada scientiarum sumit quod quid est per sensum: aliquando enim ex accidentibus sensibilibus deuenitur in cogni tionem essentiæ rei:hæ autem scientiæ sunt, quæ 'sumunt quod quid est ab aliis scientiis, sicut particulare ab universalibus : quæ autem supponunt subiectum & quòd quid est; manifestum est, quòd talis subrecti, & talis quòd quid elt non est demonstratio: non enim scientiz

sibile eft.



ftratio.

particulares intromittunt se de substâtia, & qui- A ditate; quia hoc spectat ad scientiam universa-Coparatio lem. Notandum est, quòd suo modo ita debemus suter artem imaginari de scientia, sicut de arte: in arte autem uidemus, quòd quælibet ars supponit aliquam materiam, super quam erigit totam sabricam suam : ita similiter scientia supponit subiectum, & super subiectum erigit totam sabricam demonstratiuam. Vnde sicut suo modo ars domificatiua, non facit materiam suam, puta terram, uel lignum; sed supponit eam factam à natura; ita similiter quælibet scientiarum supponit subiectum suum, & quod quid est subiecti sui, iam habitum per fensum, & per scientiam superiorem. Vnde sicut natura monstrat materiam arti domificatiuz; ita scientia superior, uel sen- R sus monstrat scientiis particularibus subiectum, uel quod quid est subiecti. Et sicut domisicatiua supponitsubiectum a natura factū;ita scientia inferior supponit materiam suam, & subject u suum monstratum uel à sensu, uel à scientia superiori. Debemus enim imaginari, o sicut in arte domisi catiua est aliquid suppositu, & non factu ab ea;sicut est terra, quæ monstratur sibi a natura; & aliquid factu & no suppositu, sicut fabrica domus: ita similiter in scientils particularibus aliquid est suppositum, & nó factum; sieut subiectum, quod est talibus scientiis ministratum; & aliquid factu & non suppositum, sicut est demonstratio, que eri gitur super hoc subiectum: sicut enim domns est fabrica domificatoris , ita fimiliter demonstratio 🧲 est fabrica scientisi. Notandum est, es benè dixit Subietti, et Philosophus, o substantie subiecti, & ipsius quod guod quid est no est demonstratio, cuius ratio est: quia est eius, non sicut accidentis per se non est accidens per se, est demon in subject de non est accidens per se, ita subiecti non est subiectum; si enim per se subiecti esset subiectum, esset abire in infinitum in subjectis: si autem subjecti non est subjectum, subiectum demonstrari non potest: si enim subiedum demonstraretur, de subiecto demonstraretur, si autem de subiecto demonstraretur, subie-Demonfira &i esset subiectum. Alia ratio potest adduci ad sto est fabri idem, dictum est enim quòd demonstratio est sa sa scientia. brica scientia: sicut auté demonstratio est fubrica scientiz, ita demonstratum est sactum in scien tia:dictum est auté, quòd illud, quod est suppositum in scientia, non est factum a scientia:sicut il-Ind, quod est suppositum in arte, non est sactu ab arte: si ergo subiectum est suppositum in scietia, impossibile est, op sit sactú a sciétia. Si enim scien tia fabricaret demonstrationem subiecti, super aliquo fabricaret, illud ergo, super quo fabricat, uel est suppositum tantum, uel est demonstratusis aliquid est quod est tantum suppositum in scientiis: si autem est demonstratum, oportet quod de aliquo sit demonstratum, & sic erit abire in infinitum: & cum hoc sit impossibile, oportet darealiquid, quod sit suppositum tantum. Deinle cum dicit .

Quoniam autem est quadam scientia de natura, palàm quia & à practica altera, & factiua erit. Factive quidem enim in faciente, on non in facto mo tus principium. Et hoc est sine ars aliqua, sine aliqua potentia. Similiter autem & pratica non in agi bili; magis autem in agentibus motus: quæ autem Physici circa habentia inse motus principium est. Quod quidem igitur neq; actiuam, neq; factiuam, sed speculativam necessarium esse naturalem scientiam, palam ex his. In unum enim aliquod horum Lenerum necesse cadere ipsa.

Ostendit scientiarum particularium differentiam adinuicem. Et diuiditur in duas partes, quia primò ostendit differentiam scientiz Naturalis ad scientias Practicas: secundò ostendit differen tiam scientiæ Naturalis,& scietiæ Mathematicæ ibi[Quoniam auté o quid est]Primò ergo osten Differetia dit differentia scientia Naturalis & scientia Pra- mer scienctica, & est ratio sua talis: omnis scientia practica parallulura uel est actiua, uel factiua; sed scientia naturalis em, c. Pra nec est actiua, nec factiua; ergo scientia naturalis non est scientia practica. In illa autem ratione sic procedit: supponit cnim maiorem tanqua ma nisestam, scilicet, quomnis scientia practica uel est actiua uel factiua:minorem autem probat sci licet, op scientia naturalis nec est actiua, nec fa- Scientia na ctiua. Probat autem sic; in factiuis scientiis prin- inralis nec cipium motus est in faciente; in actiuis aut prin- actiua, nec cipium motus est in agentibus : principium au- factina est, tem motus in rebus naturalibus est in ipsis rebus: sed specule ergo scientia naturalis nec est actiua, nec factiua. Visa hac rarione, patet litera Philosophi,

quæ dicit: quòd manifestum est, quòd scientia, qua est de natura; idest scientia naturalis nec est practica idest'activa, nec est factiva; cuius ratio, quia factiuz scientiz habent motus princi- Scientia fa pium in faciente, & non in facto; & hoc siuc il- Elma habes Iud principium sit aliquod, quod est principium principium dirigens; siue illud principium sit aliqua potensia exequens, quod pracipitur ab aliis; principium autem motus in scientiis practicis & actiuis non est in potentia agibilis, sed in agentibus: sed illa, quæ pertinent ad considerationem natu

scietia naturalis nec est actiua, nec factiua: ex quo relinquitur, of fit speculativa: omnem enim scien tiam necesse est cadere in aliquod horum generum, scilicet in genere speculatiui, uel actiui, uel factiui. Notandum est, cp in ista particula Phi losophi intentio est probare, & scientia naturalis est speculatina. Ad cuius euidentiam notandum Differenia

ralis scientiæ sunt habentia motus principium

in eo, in quo est motus: ex quo manifestum est, o

est; cp hac est differentia inter scientiam specula- inter scientiuam & practicam; quia scientia speculativa ita tam specuspeculatur suum obiectum, op non facit ipsum, practicam. nec pruducit ipsum in effectu: factiua autem, nel practica ita, speculatur suum obiectum, op pro ducit eum in effectu. Ex quo fit, quòd scientia

naturalis est scientia speculativa; quia si contingat, quòd speculata, que cadunt sub scientia Ggg 3 naturali,

Habitus tri

plex.

in speculante siue in sciente; sed in re speculata: in scientiis autem practicis, & factiuis motus principium rerum factibilium est in ipso sciente;quia(ut iam dictum est) ille idem artifex, qui cognoscit rem in conceptu, producit eam in effectu. Vnde si est aliqua scientia, quæ ita speculetur res naturales, quòd eas producat in effectu, sicut est scientia divina: sortè illa est sactiva respectu rerum naturalium. Notandum estap Proportio secundum Commentatorem Sexto Ethicorum. inter specu- Sicut se habet quodam modo speculativa ad alatinam & Ciuam; ita se habet actiua ad sactiuam: sicut eni actinam; ja dicit plus actiua quam factiua; ita plus dicit actiactiuam. ua quam speculativa: plus enim elt agere quam speculari tantùm: & plus est sacere quam agere F tantum. Quidam enim est habitus, cuius finis est recte speculari; & iste habitus speculatiuus est; secundò quidam habitus est, cuius finis est rectè agere actione manente in agente; siue cuius finis est, temperate se habere, uel iuste, uel recte; & in uenire ea, que deducunt ad actum temperatum, uel iustum; qualis habitus est prudentia; & talis est habitus actiuus, hoc est directiuus actionis: & est quidam habitus, qui est directiuus actionis transeuntis in exteriorem materiam; quæ operatio uocatur hic factio; qualis habitus ars est, &

> nis.Deinde cum dicit. Q uoniam autem quod quid est necessarium unicuique aliqualiter scientiarum scire, & hoc uti prin G cipio; oportet non latere, qualiter diffiniendum naturali, o qualiter substantia ratio sumenda utrum ut simum, aut magis ut concauum? Horum enim simi ratio quidem cum materia dicitur ea, qua est rei;qua autem concaui sine materia. Simitas enim in naso sit, propter quod & ratio ipsius cum hoc di Eta est:simus enim est nasus concauus. Manifestum igitur, quòd & carnis, & oculi, & reliquarum par tium, cum materia semper rationem reddendum.

iste habitus uocatur finis, idest directiuus factio-

Ponit differentiam scientiæ Naturalis, & scietiæ Mathematicæ; quæ quidem differentia datur a Philosopho penes diuersum modum diffiniendi; & est ratio Philosophi talis: Scientiz, que ha aMathema bent alium & alium modum diffiniendi, diuerfæ funt: scientia naturalis, & mathematica habent H alium & alium modum diffiniendi: naturalis . n. Scientie un in dissiniendo concernit materiam sensibilem: sur diversa. mathematica autem in diffiniedo abstrahit à ma teria sensibili: ergo sunt diuersæ scientiæ. Visa hac ratione, patet litera Philosophi, quæ dicit: 9 quod quid est unicuique scietiarum, necessarium est; quia omnes scientiz utuntur ipso quod quid est, tanquam quodam principio ad demonstrandumissi ita est, oportet uidere qualiter diffinit Na turalis, & qualiter disfinit Mathematica: uidendum est enim, utrum diffinitio naturalis sit sieut diffinițio simi, aut sicut diffinitio caui? hæ enim dux disfinitiones multum different:quia disfinitio simi concernit materiam sensibilem; simitae

naturali, habeant principium motus; talis non est E enim & ratio eius est în materia sensibili, scilicet in naso : cauitas autem , & ratio eius abstrahit a materia sensibili: si enim benè inspexerimus, apparebit quòd diffinitio naturalis est sicut diffini tio simi;ita quòd concernit materiam sensibilem; manisestum est enim, quòd ratio carnis, & oculi, & aliarum partium naturalium redditur cum materia sensibili.

Quareret aliquis, Vtrum sola Mathematica Quela, abstrahat a materia? Videtur quòd sic, quia secun dum Philosophum Sexto Ethicorum. Mathema Alluu tica per abstractionem sunt: certum est autem, o this Philosophus ibi diuidit Mathematica contra Me taphylicam & Phylicam; ratio autem diuilionis & differentiz est: quia iuuenis & puer fieri potest Mathematicus: non autem potest fieri Phylicus, & Metaphysicus: cuius ratio est secundum Philo sophum;quia Mathematica est per abstractione. & non Physica & Metaphysica. Ad oppositum est, quia omnis scientia abstrahit uniuersale a par ticulari; & sic omnis scientia abstrahit, non solùm mathematicus.Dicendum est ad hanc quæstionem, quòd secundum unum modum dicendi Alimin. sola Mathematica utitur abstractione; secudum alium modum dicendi omnis scientia abstrațit. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd duplex est abstractio, universalis, scilicet a particu-Abstractio lari: & si loquamur de tali abstractione, omnis aples 4. scientia abstrahit; cuius ratio est: quia nulla scien tia uersatur circa particularia; sed solum circavni uerfalia; particularia enim ut particularia fugiút Pariole aspectum scientiæ; non enim cadunt sub scien-ria rigio tia, nisi inquantum reducuntur ad uniuersale. Secunda abstractio est formæ à materia sensibili; & de tali abstractione loquendo, sola Mathema tica abstrahit. Vt autem hoc uideatur, notanda sunt uerba Commen. Septimo Ethico. loquendo ALLAM enim de tali abstractione, quæ est formæ a materia sensibili, dicit: quòd ea, quæ cadunt sub Meta physica, non abstrahuntur: cuius ratio est, quia Nelles proprie sub Metaphysica cadunt substantiæ sepa physia, ratæ:&(sicut dicit Commen.ibidem)sunt forme and fedentes in seipsis:hoc est sunt formæ per se subsi lu die itentes, quæ non habent esse in materia sensibili; but. & quia non habent esse in illa, ab illa non abstra huntur;abstrahi enim idem est, quòd ab alio tra- Abidan hi;trahi autem non potest aliquid, nisi ab co , in 🕬 quo est: cum ergo tales formæ non fint in materia, a materia trahi non possunt per intellectum. Similiter loquendo de tali abstractione, que est formæ a materia sensibili, Naturalis non abstrahit, cuius ratio est, quia nulla res potest abstrahi , Phys. 18 per intellectum ab co, quod est de essentia lua, og, hui aliàs abstrahentium esset mendacium: cum ergo == 35. materia sensibilis sit de essentia rerum naturalis, res naturales a tali materia prohibentur abstrahi. Aliter ergo prohibetur abstractio in rebus Metaphylicis, & aliter in rebus naturalibus, propter aliam, & aliam causam: in rebus enim Meta physicis prohibet, quia res Metaphysicz sunt res

Diferimen Naturalis tico.

Senfibili.

3

sedentes in seipsis, non inclinatæ ad materiam , 🛕 parebit quòd non : mathematica enim uerfatur uec sedentes in ipsa, sed per se subsistentes; in re bus autem naturalibus prohibetur, quia res natu rales concernunt in sui essentia naturam sensibilem:sic ergo per alium & alium modum prohibetur in rebus Metaphysi.abstractio, & in rebus Omnis scien naturalibus. In rebus autem Mathematicis non sia abstra- prohibetur abstractio, nec primo, nec secundo:

hit, quanti primo quidem modo non, quia res Mathemati
ad modi co primo quitem se sedentes in seipsis, sed sunt res in sebilia: sed clinata ad materiam, quia licet non concernant ola Mashe materiam in sui diffinitione, tamen secundum es matica ab- se sunt in materia, nec prohibentur; secundo mo considerată do etiam non, & hoc quia omnino concernunt à materia materia sensibilem in sui diffinitione. Ad argu mentum patet, quia (ut dictum est ) in qualibet B scientia est abstractio universalis a particulari. Deinde cum dicit.

Quoniam autem est quadam scientia entis inquantum ens, & separabile; considerandum utrum quidem Naturali eandem ponendum esse hanc, aut magis alteram.Naturalis quidem igitur circa habentia motus principium in ipsis est. Mathematica autem speculatina quidem & circa manentia qua dam hac sed non separabilia. Circa separabile igitur ens & immobile, altera ab his scientiis ambabus est aliqua:siquidem existit aliquis substantia talis:dico autem separabilis & immobilis, quod quidem tentabimus oftendere. Et siquidem est aliqua talis natu ra in entibus, hoc utique erit alicubi, & quod dininum; & hoc utique erit primum & principalissimum principium. Palam igitur,quod tria genera speculatinarum scientiarum sunt, Naturalis, Ma-Ebematica, Theologia.

Comparat hanc scientiam ad alias sciétias particulares. Et circa hoc tria facit, quia primò com Coparat Me parat hanc scientiam ad alias, quantum ad moad firm dum separationis: secundò quantum ad nobilitasias parice tem:tertiò quantum ad universalitatem. Secunda ibi[Optimum quidem igitur]Vltima[Dubitabit autem quis, utrum] Sentétia primæ partis est hec, quòd hæc scientia, quæ considerat ens inquantu ens, nó est scientia Naturalis, cuius ratio est: quia scientia naturalis uersatur circa illa, quæ concernunt motum; hæc autem non, sed uersatur circa immobilia:nec est scientia Mathematica, cuius ra tio est; quia illa, quæ cadunt sub consideratione mathematica, licèt sint séper abstracta secundum diffinitiones;tamen funt inseparabilia secundum esse: hæc autem scientia, quæ considerat ens inquantum ens, uerfatur circa illa, que fuut feparata secundum esse, sicut sunt substătiæ separatæ. Hac Ex hos he- sententia uisa, patet litera, quæ dicit; quòd consiberi poi su- derandum est, Vtrum scientia, que cosiderat ens biecti ada- inquantum ens, sit ponenda eadem cum scientia quatum phi Naturali; aut magis ponendassit diuersa? & manisestum est, quòd diuersa est. Naturalis enim yerfatur circa illa, quæ habent principium motus & quietis in seipsis, Consideradum est etiam, Vtru hæc scientia sit eadem cum Mathematica? & ap-

circa quedam immobilia, & manentia, que non concernunt motum secundum diffinitionem,tamen talia mathematica funt inseparabilia à mate ria sensibili secundum esse. Hæc ergo scientia est altera ab ijs duabus: & hæc est, quæ uersatur cir ca ens immobile & separabile( si tamé est aliqua substantia separata & immobilis: ipsam enim esse nondum probatum est, sed probabitur infra)si autem est, oportet quod sit primum principium Immateria principialissimum respectu omnium: quia ille, lia princiquæ non sunt in materia, debent esse principia eo pia junt ma rum, quæ sunt in materia. Quia autem ita est, quòd ilta scientia est alia a scientia Naturali & Mathematica; manifestum, quòd genera scientia rum speculatiuarum tria sunt : est enim scientia Naturalis, quæ uersatur circa entia inseparabilia secundum distinitionem: & scientia Mathemati- Genera scië ca, quæ uersatur circa entia inseparabilia secun- tierum spedùm esle,& tamen separabilia secundùm dissinitionem: & scientia Theologica, siue diuina, quæ uersatur circa separabilia utroque modo, & secundum esse, & secundum diffinitionem . Deinde cum dicit.

Optimum quidem igitur speculatiuarum genus, harum autem ipsarum ultima dieta: circa honorabilissimum enim est entium. Melior autem & dete rior unaquaque dicitur secundum proprium scibile.

Comparat hanc scientiam ad alias scientias sc cundum nobilitatem. Ad cuius euidentiam nota Scietia spes dum est, quòd inter scientias scientie speculatiuz culatine no nobiliores sunt quam practica: unde cum ha scie biliores pra tiæ tres speculatiuæ sint, manisestum quòd sunt chas. nobiliores quibuscunque scientiis practicis. Licet autem hæ scientie speculatiuz nobiliores sint, quàm practicæ; tamé una earum speculativa hec, scilicet diuina est nobilior alteris duabus, scilicet Metaphysi. Mathematica, & Naturali, cuius ratio est: quia il-nobilior na turali, co la scientia speculativa nobilior est, que uersatur Mathemat circa nobilius speculabile, hæc autem est scientia ca. diuina, quæ uersatur circa entia prima & immobi lia. Hoc uifo, patet litera Philosophi, quæ dicit: qu inter genera scientiarum, genus speculatiuarum nobilissimum est: inter speculativas autem illa, quesfuit ultimò dicta, scilicet Theologia nobilior & honoralior est; cuius ratio est: quia uersatur cir Nobilitas ca ens honorabilissimu & optimum: unaquæque scientia pæ autem scientia iudicatur melior & deterior secu mes quid at dum proprium scibile, circa quod uersatur; quia tendeur. nobilitas scientiz est ab obiecto. Deinde d.

Dubitabit autem quis, utrum entis inquantum ens scientiam universalem oportet pont, aut non? Mathematicarum quidem enim unaquaque circa unum aliquod genus determinatum est; que autem universali conveniunt, de omnibus. Si quidem igitur naturales substantia prima entium sunt, et Natura lis utique prima scientiarum erit. Si autem est altera natura, & substantia separabilis, & immobilis; alteram necesse & scientiam ipsi es esse, & priorem Naturali, & universalem co quod priorem.

saphyfic.

Laves.

perfalis,

universalitatem; cuius sententia est: cp hæc scien tia fola & nulla aliarum debet poni scia uniuersa lis; & hoc quia cadem est scientia, quæ est de pri Fols Meta mo ente, & scientia universalis: sola autem hæc phy est di. scientia, si est de ente inquantum ens, est de pricenda uni- mo ente immateriali; & ideo sola est diceda hæc uniuersalis. Dicit ergo litera, o aliquis dubitabit, Vtrum scientia, quæ est speculativa entis inquantum ens, debeat poni seietia uniuersalis, uel non? Manifestum.n.est, cp nulla scientia: um Ma thematicarum debet poni scientia universalis:& hoc quia scientiæ Mathematicæ uersantur circa certum genus & determinatum; scientia autem uniuersalis debet uersari circa omnia. Manisestum ét, o scientia Naturalis non est universalis: # si enim naturalia essent primæ substantiæ,& prima entia; scientia naturalis, quæ considerat tales substantias, esset prima scientia, & per consequés scientia uniuersalis; quia eadem est prima & uni uerfalis. Si autem funt aliæ fubstantiæ preter na turales, quæ sint immobiles & separatæ à motu & à materia; oportet o sit aliqua alia scientia à naturali, quæ sit prior naturali, & quæ sit prima simpliciter, quia considerat de primis entibus im materialibus: fi autem prior est, universalior est; & si prima est, uniuersalis est; quia scientia prima universalis est. Notandu est, o si aliquis uult uidere, quomodo hæc sciétia est prima & uniuer Pag. 172. falis, & quomodo sequitur, op si est prima, quest G. comde, universalis; recurrat ad Sextum: ubi diffuse tructa uimus hanc materiam.

Quoniam autem simpliciter ens secundum plures dicitur modos; quorum unus est, qui secundum aocidens dicitur; considerandum primo de sic ente.

Postquam recollegit quædam de consideratio ne huius scientiæ:postquam etiam recollegit quæ dam de differentia huius fcientia ad alias: hic re colligit quædam, quædicta funt tam in Sexto hu ius, quam i Tertio Physicorum de ente psecto & diminuto: ens enim imperfectum & diminutum est ens per accidens: ens etiam impersectum, & diminutum est ens in anima: ens etiam impersectum & diminutum est ens, infra quod est ens in motu. Et secundum hochze pars habet tres par tes, quia in prima parte recolligit quædam, que dicta sunt de ente diminuto: secundò quædam, quæ dicta funt in Sexto huius scientiæ de ente diminuto, quod est in anima: tertio recolligit quedam, quæ dicta sunt de motu in Tertio Physicorum. Secunda ibi [Quòd autem ut uerè ens] Tertia ibi[ Est autem hoc quidem ] Recolligit ergo primò, quod dictum est de ente per accidens:qd autem colligitur, est istud : quòd de ente per accidens non est scientia. Et secundum hoc, hæc pars habet duas partes, quia primò dividit ens, in ens per se,& per accidens; secundò probat, quòd de ente per accidens non est scientia, ibi [ Quòd quidé igitur] Dicit ergo primò, o sicut ét manise stum est ex Sexto huius scientiz, ens simpliciter.

Comparat hanc scientiam ad alias secundum E idest communiter acceptum, dicitur duobus mo dis:unus enim modus entis cft ens per se:secundus modus est ens per accidens: de quo primò di cendum est, ostendendo quòd de co non est scien tia.Deinde cum dicit.

> Quòd quidem igitur nulla traditarum scientiarum negociatur circa accidens, palàm. N equeenim adificativa considerat, quid accidet utentibus domo; puta si triste, aut contrarie habitabunt : neque textina, neque coriatina, neque coquinaria. Quòd autem secundum ipsam proprium, unaquæque barum considerat scientiarum solum. Hoc autem est

proprius finis.

Oftendit, quòd de ente per accidens non est fcientia. Et dividitur in quatuor partes, secudum quatuor rationes, quas ponit ad hoc probandum. Emis per Secunda ibi[Neque inquantum mulicus] Tertia ibi[Quòd autem neque contingens] Quarta ibi [ Quòd autem secundum accidens ] Ponit ergo primò primam rationem, quæ talis est. Simile est de arte,& scientia, sed ars non cósiderat ea, quæ sunt per accidens; sed ea, quæ sunt per se; non enim ars ædificativa confiderat ea, que accidunt domui, sed considerat ea, que per se conuer: domui:ergo nec scientia aliqua cósiderat ea, 🦠 funt per accidens. Visa hac ratione, patet literaquæ dicit:quòd manifestum est, quòd nulla sciestiarum traditarum considerat ens p accidens;ne que enim ars ædificativa confiderat ea, quæ accidunt domui:non enim confiderat, quando faci: domum, quid debeat accidere habitantibus in d mo;utrum, scilicet habitantes in domo, debean. se habere tristè, & contrarie, & prospere: Ars ettà textiua, uel coriatiua, uel coquinaria non conside rat ea, quæ sunt per accidens, sed unaqueque harum scientiarum considerat ea, que sunt per se, & illud, quod est proprium sibi; & hoc est finis eius: non enim considerat coquus, quando facit pulmentum, utrum pulmentum fit necessariu huic, uel illi;quia hoc accidit arti suæ. Notandum est, quòd hie non accipitur, quando dicitur, quòd scientia non est circa accidens; non (inquam) accipitur accidens, quod diuiditur contra substantiam; sicut est albedo, uel nigredo, & sic de aliis accidentibus; cuius ratio est, quia circa talia entia benè potest esse scientia: & hoc quia talia entia habent speciem determinatam, & causas determinatas in subiecto, sed accipitur hic accidés, ens per accidens, quod proprie non habet speciem determinatam, nec causam determinatam; eo modo quo dicimus, musicum esse album, acci dens est; quia nullus aspectus est determinatus in mulico, quòd sit albus, nec econuersò: & ideo San ma omnino accidit huic, scilicet musico esse illud, 3. scilicet esse album. De hac autem materia satis est dictum in Sexto.

Neque inquantum musicum, & grammaticus neque existentem musicum, quia factus grammati eus, simul erunt ambo, priùs non ens: quod autem nonsemper ens factum & boc : quare simul musi-

Etum, ordi-

ples.

cus facus eft,& grammaticus. Hoc autem nulla A' querit confesse existentium scientiarum, nisi Sophyflica: circa accidens enim hac fola negociatur. Propter quod Plato non male dixit, dicens; circa

non ens Sophysticam uersari.

Sophifta wer fatur circa ens p accidens.

lech.cap.

Ponit secundam rationem, & est ratio talis: omnis scientia uersatut circa ens; sed ens per accidens est magis non ens quam ens; ergo nulla scientia (nisi fortè Sophistica) uersatur circa ens per accidens. In ifta ratione major patet; est enim manifeltum, quod omnis feientia terfatur circa ens; sed minor dubia est, seilicet op ens per accidens sit non ensite ideo eam probat, dicens: musicum est grammatieuni, est quoddam ens p accidens:non enim est musicus grammaticus inquantum musicus; non enim hoc habet esse musi B cum, quòd sit ens grammaticum: si etiam aliquo existente musico, sit grammaticus; cum hoc semper non fuerit & modo sit, oportet quòd fi hoc est ens, scilicet quòd musicus sit grammaticus, quòd hæc sit aliqua generatio: omne enim quod est, uel fit ens, & priùs non suit, generatum est: quare si hoc totum, musicus est grammaticus; est ens, oportet quòd sit factum: quod tamen falsum est; quia huius totius non est una factio, nec una generatio: & ideo non est ens. Et quia sic est, ideo nulla scientiarum (nisi forte Sophystica) uer latur circa tale ens per accidens. Sophystica enim in fallacia accidentis, quæ elt efficacissima Fallacia ac ad decipiendum, utitur ente per accidens; & quia cidentis est ens per accidens est non ens; ideo non malè diessi carissima ad deci xit Plato, quando dixit, quod scientia Sophystipiendi, ex ca uersatur circa no ens, quia uersatur circa ensp rimo E- accidens. Notandum est, quòd in hac litera, duobus modis probauit Philosophus, quòd ens per accidens, sicut musicum esse album, sit non ens. Primus modus est, quia cum musicus sit gramaticus, hoc non habet inquantum mulicus.q. dicat Philosophus, quòd musicus non habeat, op sit ens grammaticum, signum est, quòd non est ens, nec habet aspectum inter entia: grammatica enim non habet aliquem aspectum inter entia musica:hoc etiam idem habet,scilicet quòd musi ca sit grammatica, nullum certum aspectum dicit inter entia; & ideo de suo aspectu non dicit se esse ens: musicum enim non dicit se esse gram-maticum. Secunda probatio, per quam probat Philosophus, est: quòd musicum esse grammaticum, non est factum, neque generatum. Ad cuius euidentiam notandum elt, quòd ens & vnum convertuntur.quod ergo non est unum, non est ensimulicum autem elle grammaticum non elt unum enside hoc probatur, quia eius nature non est una generation on enim est necessaris, quòd unica generatione generetur musicus & grammaticus; unde fi alia generatio ordinatur ad grammaticum, & alia ad musicum; musicus & grammaticus funt magis duo entia, quàm unum rag.175.c enside hac autem materia pleniùs & diffufrus di clum est in Sexto.

Q uod autem neque contingens est esse accidentis scientiam, manifestum est tentantibus scire, quid est accidens. Omne itaque dicimus esse, hoc quidem semper & ex necessitate;necessitate autem non secundum uiolentiam dicta, sed secundum quod utimur in his, que secundum demonstrationes; hoc autem ut in plus, hoc autem neque ut in plus, neque semper & ex necessitate, sed ut contingit: puta sub cane utique fiet frigus. Sed hoc neque ut semper & ex necessitate, neque ut in plus fit: accidet tamen aliquando utique. Est itaque accidens quod fit quidemonon autem semperoneque ex necessitate, neque ut in plus. Quod quidem igitur est accidens, distum est. Quia autem non est scientia talis, palàm. Scien tia quidem enim omnis, semper entis, aut in plus: ac cidens autem in neutro horum est.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis: om- Tertiari nis scientia uel est entis, quod est semper; uel est ad idem. entis, quod est frequenter; sed ens per accidens nec est femper, nec frequenter; ergo eius no est. scientia. In hac autem ratione sic procedit, quia primò ponit conclusionem, dicens: quòd si tenta uerimus scire, quid est ens per accidens; manife stum est, quòd non est contingens, scientiam esse entis per accidens. Secundò probat, quòd talis entis per accidens non est scientia, diuidens naturam entis, scilicet quòd de numero entium quoddam est ens, quod est semper, & ex necessi- Ens maltitate (uoco autem hic necessitatem, non uiolen-ples. tiam; sed accipio hic necessitatem immutabilita tis, qua utimur in demonstratiuis: sicut quando dicimus, o necesse est triangulum habere tres .) Quoddam autem est ens, quod est in pluribus; eo modo quo dicimus, quod in pluribus est, quòd homo nascatur cum quinque digitis. Quoddam est ens, quod nec oft semper, nec in pluribus, sed contingenter est: sicut si accidat, quòd frigus sit in diebus canicularibus, hoc nec est semp, nec in pluribus; sed aliquando, & in paucioribus. Et tale ens, quod non est semper, nec in pluribus, est ens per accidens, cuius non est scientia: cuius ratio est, quia omnis scientia uel est entis semper, uel entis in pluribus; ens autem per accidensneu Sciétia quo tro modo est. Notandum est, quòd Philosophus \*\*\* ; 50 quo imaginatur, quod omnis scientia cadit super ea, quæ habent certum & determinatum aspectum in entibus,quia nunquam'cadit fuper ea,quæ habent uagum & incertum aspectum: quæ autem habent certum aspectum, non sunt niss in duplici differentia, quia iste aspectus uel est ut semp, uel ut in pluribus,: ens enim in paucioribus magis dicit deviationem ab ente, quam dicat ens: magis enim debet dici, quod est deviatio ab aspe Ens per acctu entium, quam quod habeat aspectum inter cidens maentia. Et hac est una de causis, quare ens per ac-ges dicinar cidens dicitur magis non ens, quam ens, quia om ens, ne quod est, uel est sp, uel est in pluribus: ens autem per accidens nec est ens sic, nec sic: & ideo magis debet dici deviatio ab ente, quam ens.

Deinde cum dicit.

Quod

cause & principia talia, qualia quidem secundum se entis, palàm. Erunt enim omnia ex necessitate. Si enim hoc quidem est huius entis, boc autem huius, boc autem non ut contingit, sed ex necessitate erit, cuius hac erat causa, usque ad ultimum dictu eausatum; loc autem erat secundum accidens: qua re ex necessitate omnia erunt, & quod utrunque ço tingit, & accidere, & fieri, & non omnino ex gene-

Physicor. tex.co. I.

tex. (0.4. et CITCA.

ratis aufertur? Ponit rationem, & est ratio talis: omne ens, quod cadit sub scientia, habet causas & principia, & hoc quia tunc scire opinamur, quando cau sas & principia scimus, sicut dictum est Primo Posterior.sed entis per accidens non sunt caufæ,& principia, ergo eius non est scientia. hac ratione non ponit nisi minorem, & eius probationem, scilicet quòd entis per accidens non sunt causæ nec principia. Dividitur autem ista Entis pacci pars in duas partes, quia primò ostendit, quòd dens no sus entis per accidens non sunt causæ:secundò remo uct obiectionem quandam, quæ posset fieri, ibi [Et si non existens.] Dicit ergo primò, quòd en tis per accidens non sunt tales causa, nec talia principia, qualia sunt entis per se: cuius ratio est, quia li entis per accidens essent causæ & principia, omnia essent ex necessitate; hoc autem est im possibile, ergo & primum; si enim ad Zusam per se sequitur effectus; si ita est, quòd omnia habent causam per se,omnia erunt ex necessitate: ita co accidens tolletur a rebus. Exemplum, sit enim aliquid politum, quod lit præsens; quod quidem præsens sit causa suturi effectus; hoc idem prætens iam politum est; sed polita causa (ut tu di-Vide in Se- cis) necessariò ponitur effectus : si ergo hoc pr.zsens præteritum est causa huius entis suturi, & il lud est causa alterius non quolibet modo, sed ita quòd ex necessitate sequitur effectus; sequetur quòd posita hac causa præsenti, erit ultimum cau satum ex necessitate, quod falsum est: quia hoc ultimum causatum ponebatur esse per accidens: & sicillud, quod erat per accidens, necessariò erit; & sic illud, quod est ad utrumlibet, & quod potest esle & non esse, sieri & non sieri, auseretur a rebus: & sic nihil erit per accidens in rebus. Notandum est, quòd debemus imaginari aliqua causam præsentem, quæ uocetur A, ad quam quidem causam præsentem sequatur effectus aliquis futurus, puta B, & ad illum effectum puta D, fequatur aliquis effectus contingens, puta C. si ergo nulla causa est causa per accidens respectu ali cuius, sed omnis causa est causa per se, sequitur quòd A. polito in esse, necessariò sequetur B;& B posito in esse, necessariò euenit C.& sic de primo ad ultimum A.polito in esse, necessariò euenict C.sed C.ponebatur contingens, ergo quod

ponebatur contingens, necessarium est.

Notandum est,quòd ista est differentia inter cau

sam necessariam, & causam in pluribus, quia cau

sa necessaria nunquam deficit ab esfeccu suo; cau

Quod autem secundum accidens entis non sunt E sa autem ut in pluribus desicere potest propter Differentia aliquod impedimetti, quod per accidens euenit; inter cansa si ergo tolleretur ista accidentalitas, & ista con- cont plan tingentia, quæ impedit ens in pluribus; sequere- bus. tur quòd omnia essent ex necessitate. Deinde

Et si non existens, sed qua fit etiam supponatur, eadem accident: omne enim ex necessitate fiet. Si enim cras eclipsis siet, si hoc fuerit, hoc autem si al terum aliquid, & hoc si aliud, & hoc itaque modo a finito tempore, eo quod a nunc usque cras, ablato tempore, ueniet quandoque ad existens. Quare siqui dem hoc est, omnia ex necessitate, que post hoc siet,

ut omnia ex necessitate siant.

Remouet quandam obviationem: dictum est enim, quòd si non esset aliquid per accidens, se- comfutat queretur quòd posita quacunque causa præsenti, izan necessario sequetur effectus futurus & contingens:huic autem posset aliquis obuiare & dicere, quòd hæc causa, quam tu ponis respectu sutu rorum contingentium, non est præsens, uel prete rita, ut tu ponis; sed est futura, & contingens. Hanc obuiationem remouet Philosophus, cuiuș sententia est: quòd licèt hec causa sit sutura, tamé reducetur ad causam præsentem: inter enim hoc præsens, & illud futurum, quod tu ponis, est finita distantia, quæ quidem finita distantia potest remoueri, aliquo ablato; ex qua remotione ex quo distantia finita est; deueniemus ad causam nunc existentem; qua posita, necessariò poni tur effectus secundum hanc positionem. Hac sen tentia uisa, patet litera, quæ dicit sic : quòd si hæc causa, quæ ponitur, non est existens, sed sutura, quæ tamen ponitur futurorum accidentium; fequetur idem inconveniens: omnia enim erunt ex necessitate, sicut priùs. Exempli gratia, si eclipsis, quæ est sutura cras, est causa quorundam con tingentium: & huiusmodi etiam futuræ causæ,sci licet eclipsis fuerit alia causa; ita quòd si hoc erit. illud erit,& illius alia; quia tempus, quod est inter eclipsim futură, præsens tempus est, & finitu; oportet quòd aliquando deucniamus ad præsens tempus; tempus autem inter nunc, quod erit cras & nunc quod est modò, est finita distantia; quia ab illo nunc, in quo ponitur causa futura, potest Finitum, f. necessario ponitur effectus: & sic sequitur, quòd ablato, fini omnia, quæ erunt post hanc causam nunc existótem, erunt ex necessitate, & nihil erit contingen ter. Tunc subdit.

Q uod autem ut uerè ens,& secundùm accidens, hoc quidem est in complexione mentis, & passio in bac, propter quod circa quidsic quidem ens, non que runtur principia: (irca autem quod extra ens, & separabile: hoc autem non necessarium, sed infinitum.Dico autem, quod secundum accidens: talis au tem inordinate, & infinite cause.

Postquam collegitaliqua de ente diminuto, quod est ens per accidens; hic colligit ( ut dictu est in Sexto) de ente diminuto, quod est in ani-

#### Liber Vndecimus.

ma, scilicet quod tale ens prætermittendum est. Ens, quod è Et dividitur in duas partes, quia primò dicit tale plodendi à ens esset prætermittendum:secundò colligit que scientis Me dam, quæ dicta sunt de fortuna Secundo Physico saphysic.vi rum, ibi [Quod autem gratia huius.] Dicit ergo de in Sexto primò, quòd ens uerè, idelt ens, quod fignificat ueritatem compositionis, quod est ens in anima, & ens per accidens prætermittenda funt: ens autem, quod est in anima, prætermittendum est; quia consistit in quadam compositione intellectus, & est passio circa operationes animæ: talis autem entis non quæruntur hic principia & cau fæ, sed entis, quod est extra animam, & separabile: Ens autem per accidens, ideo prætermittendum est, quia non est ens necessarium, neque determinatum, sed infinitum, idest quòd infinitas B in co potest accidere: & huius entis sunt inordinatæ causæ,& infinitæ:hæc autem scientia uersatur circa illa, que habent certas causas, & determinatas.Deinde cum d.

Quod autem gratia huius in his , quæ a natura fiunt, & a mente est. Fortuna autem est, quando ali quid horum fiunt secundum accidens. Sicut enim & ens est, hoc quidem secundum se, hoc autem secundu accidens; sic & causa. Fortuna autem causa secundum accidens in factis, secudum electionem eorum,

que gratia buius.

Resumit, que dixit de fortuna

Recolligit quædam, quæ dicta funt de fortuna Secundo Physicorum. Et circa hoc sic procedit, quia primò ostendit, quid est fortuna: secundò circa quæ est fortuna : tertiò ostendit, quòd C fortuna, siuc meliùs, quòd illud, quod est a sortu Physic. per na, habet causas infinitas : quartò ostendit, quid Figu proces est bona & mala fortuna : quintò ostendit, quòd fortuna non est prima causa. Secunda ibi [Propter quod.] Tertia ibi [ Causa autem infinita.] Quarta ibi[Bona auté fortuna] Quinta ibi[Quo niam autem secundum accidens.] Primò ostendit, quid est fortuna. Ad cuius euidentiam no tandum est , quòd fortuna est in his , quæ agunt propter finem incertum: & propriè fortuna est causa per accidens, & non per se: & ideo Philoso phus præmittit tria, quia ista tria respiciunt sortu nam:primò præmittit quædam de fine,dicens: p D finis est in his, quæ agunt a natura; & etiā in his, quæ agnnt a propolito, uel a mente: fortuna autem est in his, quæ agunt propter finem, & a méte, quando aliquid accidit præter hunc finem: Secundò præmittit, quòd est quoddam per accidens: Tertiò concludit diffinitionem fortuna, di cens:quòd fortuna est causa accidentalis, non in omnibus, sed in his, quæ fiunt a proposito, & secu dum electionem; & in his, quæ agunt propter fi-Sieut ens ; nem, & gratia alicuius. Exempli gratia. Si aliquis duplex p se à proposito soderet uineas, ut plantaret uitem, & e per acci- conting at ipsum invenire the saurum, hoc est for dens:ita v tuna; & omnia concurrunt, quæ dicta sunt : fossio enim est causa per accidens respectu inventionis thefauri; fodiens etiam agit a propolito & fecun-

dum electionem, uideleet pp finem, ut .f. plan-

A tet uineam. Deinde cum dicit.

Propter quòd circa eadem fortuna, & mens .

Electio.n.non sine mente.

Ostendit, circa quæ est fortuna, dicens: quòd circa eadem est fortuna, & intellectus; quia fortu na est in his, quæ agunt secundum electionem; electio autem non est sine intellectu: fortuna autem non est in his, quæ agunt a natura, sed casus. Deinde cum dicit.

Causa autem infinita, a quibus utique fiet, quoda fortuna, Propter quòd in certa humanæ cognitioni causa secundum accides. Simpliciter autem nullius.

Ostendit, quòd eius, quod est fortuna, sunt infinite cause, dicens: quòd ea, que sunt a fortuna, ab infinitis causis possunt fieri: potest enim aliquis inuenire thefaurym, uel quia intendebat fo dere uineam; uel quia sepulchrum, uel propter alia infinita;& quia infinitum est incognitum, sequitur quòd fortuna sit causa incerta, & incogni ta humanæ cognitioni; nullius autem sit ca simpliciter,& per se.

Bona autem fortuna & mala , cum bonum aut malum euenerit. Prosperitas autem & infortu-

nium,circa magnitudinem horum.

Ostendit, quid sit bona fortuna, dicens: quòd Fortua alia bona fortuna est, quando simpliciter accidit ali-bona, alia quod bonum præter intentum: & mala fortuna, mala. quando accidit aliquod malum:eufortunium autem est, quando accidit aliquod magnum bonú: infortunium, quando accidit aliquod magnum malum. Deinde cum dicit.

Quoniam aut secundum accidens nulli prius his, qua secundu se;neq; igitur cā. Si igitur fortuna aut casus cã cæli est, prius intellectus causa, et natura.

Ostendit, quòd fortuna non potest esse causa prima, dicens: quòd nullum per accidés est prius quod ép ac eo, quod est per se; nec causa per accidens potest posterius esse prior causa per se; & per consequens sortu-setaliset ad na, quæ est causa per accidens, non potest es- 1954 habes se prior natura, & intellectu, que sunt cause per reduci. fe:lì ergo fortuna,uel calus est caula cœli, ut aliqui dicunt:oportet quòd per priùs natura & intel lectus, quæ funt caulæ per fe, lint caulæ cæli.

Est autem hoc quidem act u solum, hoc autem po

tentia, hoc autem potentia & actu.

Postquam Philosophus recollegit quædam de ente per accidens, quod est ens diminutum; hic colligit quædam de motu, quæ dicta funt in Ter- Tex. 65.3.es tio Phylicorum. Et diuiditur in tres partes , quia inde. primò determinat de motu: secundò de infinito, quod est passio motus: tertiò de diuisione motus in fuas species, de quo dictum est in Quinto Phy ficorum. Secunda ibi [Infinitum autem] Tertia ibi[Permutatur autem.]Prima in duas,quia prì→ mò ostendit, quid sit motus : secundò quomodo fit motus, ibi [Ét quod est motus immobili.] Prima in tres, quia primò premittit quædam, quæ funt necessaria ad cognitionem motus : secundò diffinit motum:tertiò ostendit diffinitionem esse benè datam. Se cunda ibi [Diuisio autem.] Ter

quatuor,secundùm quatuor,quæ præmittit . Secunda ibi[Hoc quidem ens] Tertia ibi [Non est autem aliquid motus.] Quarta ibi [Vnumquodque autem] Primò ergo præmittit primum, dicens:quòd ens diuiditur per actum & potentia; ita quòd entium quoddam est in actu tantum, quoddam est in potentia tantum; quoddam, qd est in potentia & in actu. Notandum est, quòd hoc, quod dicit Philosophus, quòd entium quod dam est in actu tantum, quoddam in potentia tã tum, quodam in actu & potentia: quòd potest in-Ensi altu, telligi duobus modis:uno modo quòd intelligao in poten tur ens in actu tantum ipse Deus, qui est actus pu rus; ens autem in potentia ipfa materia, quæ effen tiatur per posse: ens in potentia & in actu ens in- P termedium inter actum purum, & potentiam pu ram; sicut sunt illa entia, que componuntur ex potentia & actu. Secundo modo potest intelligi ens in potentia santum, ens, quod est in potentia ad moueri, & ad formam, quæ est finis motus; ens autem in potentia, & in actu ens, quod ens est in moueri:ens autem, quod est in moueri tan tum, est ens, quod est in fine motus : non albu.n, & albefieri, & album fie different; quod non album est in potentia tantum; albefieri dicit quid mixtum ex potentia & actu; quia non dicit puru, actum: album autem dicit actum albedinis, Notandum est: hoc, quod præmittit Philosoph.

præmissum est propter cognitionem motus:quia (sicut dicetur inferius) motus est actus entis in G potentia; sed tamen non est actus omnis entis, fed entis in potentia; actus purus moueri non po test; & ideo ad cognitionem motus præmissum elt, quia motus non dicit actum purum, sed dicit actum permixtum potentiæ.

Hoc quidem ens, boc autem quantum, boc autem

Præmittit secundum, quod est, quòd ens alia divisione dividitur in decem predicaméta; quod dam enim est substantia, quoddam quantum, & sic de aliis predicamentis. Notandum est, quòd dicameneis hoc, quod etiam præmissum est, præmissum est propter cognitionem motus. Ad cuius cuidentia notandum est: quòd decem prædicamenta euacreatum é. cuant totum ambitum entis creati: omne enim ens creatum est in aliquo decem prædicamentorum: si ergo motus aliquo modo subintrat naturamentis, oportet quod subintret ambitum alicu ius uel aliquorum predicamentorum. cum addit.

Non est autem aliquid motus præter res. Termu tatur eum semper secundum entis categorias. Coo atu in his nullum est, quod neque in una categoria.

Præmittit tertium dicens:quòd motus non est aliquid separatum a rebus, ad quas est motus; & quia res, ad quam est motus, est in aliquo prædicamento:ideo lequitur, quòd motus non litaliquid separatum à rebus, que sunt in aliquo dece prædicamentarum; omne enim, quod permuta-

tia ibi [Quod autem uerum dicimus.] Prima in E tur ad aliquam rem, quæ est in aliqua categoria & in aliquo prædicamento entis. Ex quo sequitur,quòd sicut res,ad quam est motus; semper est in aliquo horum decem prædicamentorum; ita si militer motus: & ideo non est accipere aliquod commune omnibus motibus, quod non sit in aliquo decem horum prædicamentorum. Notan dum est, quòd aliquis posset imaginari, quòd mo mibus prese tus esset quoddam commune omnibus, quod qui comentu, si dem commune esset undecimum genus dictum genus dictum contra decem predicamenta: hanc autem imaginationem reputat Philosophus impossibilem, sicut albe fieri non est separatum ab albedine;nec motus ad quantitatem est separatus a quantitate; nec motus ubi est separatus ab ubi: sicut ergo qua titas, & ubi non dicunt re sua extra prædicameta; ita nec de albari, licet secundum diversų modų. Deinde cum dicit.

> V numquodque autem dupliciter existit in omnibus, ut puta quod hoc, istud forma quidem ipsius, boe autem prinatio, Et secundim quale: hoc quidem album, hoc autem nigrum. Et secundum quantum; hoc quidem perfectum, boc aut imperfectum. Et seçun dum lationem, boc quidem sursum, boc autem deor-Sum:hoc autem graue. Quare motus & permutațio

nis tot species, quot entis.

Præmittit quartum dices; quòd in unoquoque horum generum & prædicamétorum aliquid po horum generum & prædicametorum auquid po test esse dupliciter: uno modo sicut persectum, & pradicami-hens forma: secundo modo sicut impersectum, to doplar & dicens prinationem: in prædicameto enim qua ser. litatis est album & nigrū, sed albū sicut perfectū, & nigrū ficut imperfectum;& fimiliter in quanti tate est quatitas perfecta & imperfecta: & in præ tate est quatitas perfecta & imperfectate; in præ In omniga-dicamento ubisin quo est mutatio localis, est sur-nere dans fum & deorium; furlum perfectum eft, & deor- perfects er fum imperfectum; & grave & leve, quorum unu imperfecti. sursum, & aliud deorsum. Et ad unumquodque horum potest esse motus; aliquando enim motus elt ad perfectum, aliquando ad imperfectum; & ideo tot funt species motus, quot sunt species en- Tet in fe-Notandum est, quòd sicut divisso cies a prædicamentorum præmissa est propter cognitio que un premissa nem motus, ita similirar divissa di mante di constante di co nem motus,ita similiter divisio specierum in præ mobili. dicamento secundum persectum & impersectu polita, & pramissa est propter cognitionem motus. Ad cuius euidentiam notandum est: quòd sicut motus non dicit aliam rem à rebus; que sunt in prædicamento; ita non dicit alias speccies à spe ciebus, que sunt in predicamento; motus enim & clt in genere, & elt in specie; in genere quide Moens of i est per rem aliquam, quæ est in speciali genere: in genere, or i specie etiam est per rem, ad quam est, sicut in spe specie. eiali specie:imaginabimur inquam, quòd motus diverlificatur secundum speciem, Ad videndum ergo diuerlitatem in genere, polita est prima diuisio, que est per decem prædicamenta: alteratio enim & loci mutatio differunt, sicut differt ubi & qualitas.Ita quòd fecundùm hanc diuifionem bolletune giveile' dogq tor litut Beuels motne?

Motus non est aliquid Separatum

quid quid

Genus cur

Tot sont ge tus; quæ secundum Philosophum Quinto Physi-neramotus, corum tria sunt: quamquam & ibi diuidatur etia quet pradi motus secundum species;eo modo quo dicimus, eamēta, in quòd alia species est de albatio, & alia denigraquibus pot tio. Et ad cognitionem huius diussionis premiset moto. Pi sand han divista de que di sand de la companya de la c de 3. Physi. fa est hæc divisio, de qua dictum est modo, scilirex. 6.5.6 cet quod in unoquoque genere est perfectum & in. 5. einsde imperfectum: quasi dicat Philosophus, alia speries est ad persectum, sicut albu: & alia, quæ est ad imperfectū, sicut nigrū. Et ideo dixit Philosoph. o quot funt species entis, supple in quo est motus, tot funt species motus: quasi dicat, sicut perfectu & impersectum sunt dux species entis; ita motus ad perfectu & imperfectu sunt duz spés motus. Notandu est, o benè dixit Philosophus, o B dinidina genus diuiditur penes perfectum & imperfectu: penes perje cuius ratio est, quia genus diuiditur per duas diffe perfettum, retias, uel per duas species: duz autem species nu quá sunt in codem gradu perfectionis. Imaginabimur ergo, quòd quædam est diuisio motus per Octano hu species: & quia dux species nunquam suntin eo-ம். மாக்க் dem gradu, & aqualis perfectionis; ideo hac diuisio accipitur poenes perfectum & imperfectum. Quædam est divisio motus secundum unum, co modo quo dicimus, quòd dealbatio & dealbatio numero differunt, & ista non accipitur poenes persectum & impersectum: & hoc quia termini horum motuum possunt

> Divisio autem secundum unumquodque genus, boc quidem potentia, hoc autem actu, eius quod potentia inquantum tale actum, dico motum.

> esse aqualis persoctionis, sicut est albedo, &

albedo; nigredo, e migredo.

Ponit diffinitioné motus. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit disfinitionem motus: secundò eam manisestat, ibi [ Quòd autem uerum idem 3. Phy dicimus] Dicit ergo primò, quod diviso ente per actum & potentiam, manisestum est, quòd motus est actus entis in potentia secundum quòd in potentia. Notandum est, quòd quando dicitur, quòd motus est actus entis in potentia, ratio est: quia motus non est actus omnis entis: si enim mo tus effet actus omnis emis, omne ens, uel moue-Motus no e retur, uel posset moueri, quod quidem est imposactus omnis sibile: quia declaratum est Octauo Physic. op est deuenire ad ens immobile, ergo est impossibile D dicere, op omnia mouentur: non ergo motus est actus omnis entis. Imaginabimur ergo, cp ens est în duplici differctia:est enim quodda ens, cui nul. lo modo permifcetur potentia; & talis entis nulle modo motos est actus: est aliud ens, cui ad. missetur ratio possibilis, & talis entis motus esb actus: benè ergo dictum est, quòd motus est. actus entis in potentia. Benè etiam additum est, secundum quòd in potentia: cuius ratio est, quia contingit, quòd unum & idem. est în actu, & în potentia respectu diuerforum : sicut aqua est in actu frigida, & in potentia calida: motus ergo non conuenit.

quot sunt prædicameta, in quibus potest esse mo A rei, inquantum habet actualitatem, sed inquan tum est in potentia: sicut calesieri est actus aquæ, iuquantum est in potentia ad caliditatem. Intelligendum est autem, quòd poten tia mediante motu coniungitur cum actu: sicut mediante calefieri coniungitur potentia calidum cum actu caliditatis; ita quòd eiusdem erit actus, moueri ad calidum, & ipsa caliditas, scilicet potentia. Imaginabimur ergo potentiam ad caliditatem uel calefieri, & ipsam caliditatem: calefieri est actus imperfectus ipsius potentia: caliditas autem est actus perfectus. Cum inde inquit.

Q uòd autem uerum dicimus:hinc palàm. Cum enim edificabile inquantum tale ipsum dicimus esse actu inquantum adificatur, & est hac adificatio. Si militer doctrinatio, ambulatio, curatio, altatio, orbatio. Accidit autem moueri cum fuerit actu eode, 💇 neque priùs, neque posteriùs. Iam potentia entis cum actu ens operatur, non inquantum ipsum, sed in

quantum mobile, motus est.

Manifestat hanc diffinitionem, Et dividitur in tres partes; primò, n. manisestat hanc particulam .f. quòd motus est actus entis in potetia: secudò manisestat hac secuda, inquatu in potetia: Tertid Probat, me manifestat, quomodo motus é actus. Secuda ibi ens diffins-[Dico autem inquantum] Tertia ibi [Quod qui- tione rocte de enim est] Primò ergo manisestat, quod motus assignatam est actus entis in potentia, dicens: quòd manisestum est, quòd hæc, que dicimus sunt uera, scilicet co motus est actus entis in potetia; quod patet discurrendo per omnes motus: ædificatio enim est actus ædificabilis inquantum tale; tunc enim dicimus ædificabile moueri, quando ædificatur; &quando edificatur est in quodam actu, qui quidem actus ædificari est moueri. Et sicut dico de ædificatione & edificabili, ita dico de aliis motibus:quilibet enim istorum est quidam actus non omnis entis, sed in potentia: unumquodque enim dicitur moueri, cum fuerit in actu motionis, & neque priùs neque posterius; dum enim mobile est in potentia pura, tunc non mouetur: quando autem est in actu puro, tunc mouetur : & sic motus est actus mobilis inquantum mobile, idest inquantum in potentia ad aliud. tandum, q in eo, quod mouetur; tria debemus intelligere:primò intelligimus in co potentiam, que perficitur per motum: secundò intelligimus tendentiam ad illam perfectionem: tertiò intelligimus ipsam perfectionem motus; ergo motus non est in re, quando est in potentia tantu; &ideo dixit Philosoph.co non est ibi priùs:nec est in re, secundum o habet perfectionem, quia præsenti- Ex 1. de Ge bus habitibus & perfectionibus, ceffat motus: fed merier corelt in re, secundum quod res est in tendentia & rup. sex. co. in potétia permixta actui:& ideo motus est actus 55. imperfectus. Tunc subdit.

. Dico autem inquantum sic.Est enim æs potentia Ratua, sed tamen non æris actus inquatum æs est, motus est. Non.n.idé esse æriset potetiæ alicui. Quod Hhh.

actus.

Motus cu

ins entis est

Motini ad.

ſz c.6.

entis.

sidem erat simpliciter & fecundum rationem erit E

utique æris actus motus quidam. Non est aut idem. Manifestat istam particulam, in quatum in po tétia. Et dividitur in duas partes; quia primò ma nifestat hoc: secudò manifestat quoddam, quod dixerat in exemplo ibi [ Palàm autem in contrariis.] Ad cuidentiam primi notandum est, co reduplicatio est ostensiua causa & rationis; ostensio quid, or dit.n.causam, & rationem, quare prædicatum inest subjecto. Ad cuius euidentiam notandu est: op quando in aliquo subiecto clauduntur multæ rationes, non oportet op prædicatum insit illi subiccto secundum omnem rationem repertam in illo subiecto; sed secundum diuersas rationes pos sunt in eé illi subiccto diuersa prædicata: ex quo

Regula.

Reduplica-

sequitur of speciale pradicatum inest speciali su biecto secundum specialem rationem: Ad specificandum autem illam rationem, inuenta est reduplicatio: reduplicatio enim est specificatiua rónis, secundú quam prædicatum inest subiecto. Exempli gratia, ens habet rationé ueri, & habet rationem boni; inquantum uerum mouet intellectum; inquantum bonum monet appetitum: hec reduplicatio, inquantum, est specificatiua rationis, secundum qua ens mouet appetitum, quia non mouet secundum omnem rationem. Sic dico in proposito, in codem subjecto possunt reperiri dux rationes, scilicet ratio entis, & ratio potentizzicut zs est actu zs, & potentia statua. Motus ergo est actus entis, non inquantum habet rationem actus, sed inquatum habet rationem potentiz: ita quòd hac reduplicatio, inquantùm in potentia, est specificativa & ostensiva rationis, secundum quam motus inest rei, cuius inest motus; quia non inest ei secundum omnem ratione. Hoc est ergo, quod dicit Philosophus, quòd benè dictum est in disfinitione motus, inquantum in potentia; motus enim non est actus aris ingantum es, led inquantirell potentia Ratua; no enim est eadem ratio, necidem este secundum ratione esse ens, & esse in potentia statua; sed disterunt scam roem, lieut ro potetiat & ro actus; & ideo motus potest inesse rei secundum unam ratione, & non lecundùm aliam; li enim idem ellet lecun dum rationem elle aris, & elle in potentia statua, sequitur quòd motus effet actus æris inquan tùm æs,& sic esset actus entis inquantùm actum: H eum ergo hoc sit impossibile, sequitur quòd alia est ratio potentiæ, & alia actus. Notan-Quidditas, dum est, quòd quidditas est actus, & motus est actus, sed differenter; quia quidditas est actus entis in actu, secundum quod in actu; motus aut est actus entis in potentia, secundum quod in potentia. Et hoc est, quod dixit Philosophus in litera; quòd actus æris, est actus & motus eris;& statua est actus: sed differenter, quia actus æris, & quidditas eius est actus eius secundum quod est in actu: motus autem æris est actus eiusdem secundum quòd est in potentia. Deincum dicit.

qüosinnt 4-

Palàm autem in contrariis. Posse quidem enim sanari, & posse laborare non idem; etenim sic sanari ত laborare idem essent. Subiectum autem, ত ্বিnum, & langueus, sine humiditas, sine sanguis idem

Manifestat quoddam, quod dixit: dixit enim quòdactus & potentia funt eadem re, sed non Innt eachem fecundum rationem, quia nunquam omnia, quæ sunt eadem secundum subjectum, funt eadem secundum rationem: hoc autem manifestat per duo exempla. Secudnm ibi[Quoniam autem non est idem.]Dicit ergo primò, o non oportet, quòdilla, quæ sunt eadem secundum Lu inu subiectum, sint eadem secundum rationem; hoc di frais autem manifestum est in contrariis; posse enim infirmari, & sanari sunt in codem subjecto, quia us fint un unum & ideni subiectum, sicut sanguis, est in secutari potentia ad sanitatem, & ad infirmitatem; & \*\*\* tamen posle sanari, & posse infirmari disferunt secundûm rationem; si enim posse sanari, & posse infirmari non differrent secundum rationem, eiusdem rationis esset sanari, & infirmari. Notandum est, quòd potentia sunt diuersarum putan rationu, que sunt ad actus diuersarum rationum; 4,0 & potentiæ sunt eiusdem rationis, quæ sunt ad samini actus unius rationis; li ergo posse sanari, & posse que, infirmari essent eiusdem rationis oporteret quòd fanari, & infirmari essent ciusdem rationis. Postea cum inquit.

Quoniam autem non est idem, quemadmodum neque color idem, & uisibile, possibilis inquantum, possibile actus motus est.

Manifestat per secundum exemplum, dicens quòd non idem est ratio coloris & uisibilis; similiter actus & potentia differunt fecundum rationemplicet fint in eadem re; & ideo motus elt actus possibilis in quantum possibile. Notandum est, quòd color informat subjectum, & mouet uisum; & secundum hoc alia est ratio coloris, & alia est ratio informationis; & ideo est alia ratio coloris, & alia uilibilis; quia secundum quòd color, informat subiccinm; secundum quòd est uisibilis, mouct uisum; & ideo benè dixit Philosophus, quòd alia est ratio coloris, & alia uisibi, Deinde lis, licet fint idem secundum rem. cun dicit.

Quod quide.n.eft bic, & qd accidit tunc moneri, quando fuerit actu sic, & nec priùs nec posteriùs, p4 làm. Contingit.n. unumquodque aliquando quidem actu esse, aliquando autem non. Puta aditi abile inquantum adificabile. Tadificabilis actus inquan tum edificabile, edificatio est. Aut enim hec domas est, aut edificatio actus: sed cum domus fuerit, non adbuc edificabile: edificatur autem edificabile. Necesse igitur adificationem actum esse: adificatio autem motus quidam. Eadem autem ratio & m aliis motibus.

Manisestat, quomodo motus estactus. Ad cuius euidentiam notandum est: quòd dum res est in motu, est in actu, & etiam quando

mò est in actu imperfecto, secundò in actu perse Cto:res ergo dum est in potentia & tendentia ad aliud, oportet op habeat aliquem actum; hoc auté non potest esse, nisi ponatur, q motus est actus: in hac ergo litera probatur quòd motus é actus. Et hoc est, quod dicit Philosophus, op motus est actus:ideo dicit, quòd maniseltum est, quòd tunc motus est astus rei, quando habuerit aliquem adum imperfectum, & nó priùs, neque posteriùs: contingit enim unum & idem aliquando esse in actu, aliquando esse in potentia: & túc mouetur, quando est in actu impersecto,&in tendentia ad actum perfectum; & sic motus est actus. V.g.edi ficabilis inquantum ædificabile, est aliquis actus, qui quidem actus ædificatio est; ergo motus est B actus; actus enim ædificabilis inquantum ædifica bile, uel est ædificatio, uel est domus : sed domus non potest esse iste actus, quia cum fuerit domus in actu,iam ampliùs non eritædificabile;restat er go,quòd ædificatio est actus ædificabilis; ædifica tio autem est motus quidam, & sic motus est a-Etus: & sicut iam dictum est de ædificatione, op est quidam actus; codem modo dicendum est de aliis motibus. Notandum est, quòd materia Materia do est in potentia ad duo: est enim in potentia ad for emus est i po mam domus, & sic actus eius non est domus: & stita ad due est in potentia ad hoc, quòd ædificetur; quæ quidem potentia significatur per hoc, quod dicitur ædificabile:& sic actus eius non est domus, sed zdificatio. Et hoc est, quod dixit Philoso. quòd actus edificabilis est ædificatio. q. d. ædificabile dicit potentiam materiæ sub speciali ratione, secundum quam rationem actus eius non est domus sed ædificatio. Deinde cum dicit.

Quòd autem bene dictum est, palàm ex quibus alii dicunt de ipso; & ex eo quòd non facile est ipsum aliter diffinire:neque enim in alio poterit aliquis ge

nere ponere ipsum.

Ponit diffinitionem motus esse bene datam, cuius sententia est. o manifestum est, o bene di-Laborat ad ctum est, qui motus est actus, quia non est possibi huc circa de le ponere in alio genere, quam in genere actus. finitionem Circa hoc ergo tria facit, quia primò ponit, como tus non potest poni in alio genere, quam in gene D re actus: secundò ostendit, quo Antiqui ponebant motum in alio genere, & improbat cos: tertiò red dit căm, propter quâm illi Antiqui ponebant mo tum in illis generibus. Secunda ibi [Palàni auté] Tertia ibi[Cã át]Dicit ergo primò, o manifeltu est, op disfinitio motus est benè data, ex dicto An tiquorum, qui taliter diffiniuerunt; & ex hoc & non est possibile, nec facile ponere motum in alio genere, quàm in genere actus, nec ét est possi bile eum aliter disfinire.

Palàm autem ex quibus dicunt.Hi quidem alte ritatem & inaqualitatem; on non ens. Quorum nul lum necesse moueri. Sed nec permutatio, neque in boc, neque ex his magis quam oppositis.

Ostendit, quomodo aliqui aliter diffinierunt

est in termino motus; sed aliter, & aliter: quia pri A motum, ponentem eum in alio genere. Et hoc é, cp dicit, cp quidam Antiquorum posuerunt eum quorudam esse inæqualitatem: & quidam posuerunt ipsum semetia cir esse non ens:quorum nullus recte dixit: Quod qui ca desinitio dem primò patet ex parte subiecti:si.n. motus el nem motus; fet alteritas, uel esfet inæqualitas, uel esfet nó ens; constitution cuicunque inesset aliquod istorum, necesse esset illud moueri;hoc autem non cft uerum,quia nullum istorum necesse est moueri. Et hoc patet ex parte termini a quo, & ad quem; non enim est ne cesse, quòd alteritas, uel inæqualitas, uel non entitas fint termini motus, magis quam fua oppofitia: non enim magis est motus ad ens, quam ad non ens:nec est magis ad inæqualitatem, quá ad æqualitatem:nec ell magis ad alteritatem, quàm ad similitudinem. Et sicut dictum est de termino ad quem, sic dicendum est de termino a quo: non enim est magis motus ex non ente, quam ex suo opposito: & sicut dico de non ente, sic dico de alteritate & inæqualitate. Notandum est, quòd non entitas, & alteritas, & inæqualitas duobus modis se poterant habere ad motum, secundum dicta Antiquorum : uno modo quòd dicerét totam essentiam motus; ita quòd motus essentialiter non esset nisi quædam alteritas, uel quædam inæqualitas, uel quædam non entitas; & contra istum modum dicendi arguit primò Philosophusjquia si hoc esset uerum, quod non entitas, uel alteritas, uel inæqualitas esset motus; sequeretur quòd cuicunque inesset aliquod istorum, in illo esset motus, & per consequens moueretur; tamen non est uerum. Secundò possent ista se habere ad motum, non quia sint eadem essentialiter quod motus; sed quia sunt termini motus:& contra istum modum arguit Philosophus, quòd si motus magis terminatur ad ista, quàm ad opposita; motus magis incipit ab istis, quàm ex oppositis. Notandum est, quòd isti sic dicen Antiquers tes forte mouebantur ad sic dicendum propter morium ea,quæreperiuntur in motu: uidemus enim, 🤉 illud, quod mouetur ad aliquid, non est illud: & ideo forté ponebant, quòd motus non est ens. Videmus.n.9 ficut quiescere idem est , 9 se habere eodem modo nunc & prius; ita moueri est aliter se habere nunc, quam priùs: & ideo sortè ponebant motum esse alteritatem. Videmus etiā, quòd illud, quod mouetur; aliquando minùs appropinquat ad terminum motus, aliquando magis:ubi autem hæc funt, est quædam inæqualitas;

> Deinde cum dicit. Causa autem in hoc ponendi, quia infinitum aliquid uidetur esse motus. Alterius coelementationis autem principia, quia prinatina sut indeterminata: neque enim hoc,neque tale nullum ipforum,neque re liquorum prædicamentorum.

& ideo fortè ponebant motum in equalitatem.

Reddit ronem, quare prædicti ponebant mo- Motinam tum in prædictis generibus;& est ro; quia motus 🖈 🕬 🕬 est quid indeterminatum; & ideo debet poni infra genus, quod dicit quandam indetermôné , 🏖 Hhh 2

facit hic, quia primò ponit iltam rationem : secu dò ostendit, quomodo motus dicatur quid indeterminatum, ibi [ Cur autem] Dicit ergo primò: & causa quare isi posuerunt motum in tali bus generibus, est; quia est quid infinitum & in determinatum: & :leo debuit poni infra coelementationem non positiuorum, sed intra altera scilicet infinitorum & indeterminatorum, & priuatorum: priuatiua. n. sunt indeterminata; quia nullum talium uidetur dicere nec substantiam, nec qualitatem, nec aliquod aliorum prædicamé-Opinio Py- torum. Notandum est, o Phytagorici posucrunt thagoricorii duos ordines, & duas collationes: in uno ordine primo buius posuerunt bona & positiua; in alio autem posue runt mala & priuatina,& indeterminata: Et hoc F est, quod dicit Philosophus, co motus secundum istos, debuit poni in alia collatione, scilicet priua tiuorum. Deinde cum dicit.

Cur autem uideatur indeterminatus causa,quia nec in potétia entium, neq; in actu est ponere ipsum. Neq; enim possibile quantum esse, mouetur ex necessitate:neg; quod actu quantu, motusq; actus qui dem uidetur aliquis, imperfectus autem. Causa ant quia imperfectum quod possibile, cuius est actus. Et propter hoc difficile ipsum sumere, quod est. Aut enim in privationem necesse est ponisaut in potentia aut in actum simplicem: horum aut nullum uidetur contingens.Quare relinquitur, quod dictum est esse & actum, & non actum dictum uidere quidem dif ficile, contingentem autem effe.

Ostendit, cur motus dicatur quid indeterminatum, dices: o motus ideo uidetur esse quid indeterminatum, quia nec determinatu potest poni in genere potétiz, nec determinate potest po Vndeanti- ni in genere actus: Primò dico, co non potest po qui arbitra ni in genere potentix; quia non est necesse, q po risut, motif tentia quantum moucatur: nec potest poni in ge dici quid in nere actus; quia non est necesse, quod actu quan tum moueatur: motus enim nec est potentia sim pliciter, nec actus simpliciter, sed est actus imper fectus: quòd autem sit actus impersectus, hoc est quia est actus entis possibilis, quod est intenden tia ad aliud: tale autem ens est imperfectum; ens enim perfectum no est in tendentia: quia motus est actus impersectus; ideo difficile est accipere, quid sit uidetur enim op necesses it ponere motu H uel in genere prinationis, nel in genere potetia, motus, e dif uel in genere actus simpliciter, id est actus perfe ficile mide- cti: nullum autem horum conuenit, quia nec est re, non aut necesse, quens prinatú moneatur, nec etiam ens impossibile. in potétia simpliciter, nec ens in actu completo: restat ergo o motus est actus perfectus, & contingens: quia hoc posito in esse, nullum sequitur impossibile, sicut sequabatur in aliis dissinitionibus. Deinde cum dicit.

Et quod est motus immobili palàm. Actus est enim buius à motiuo.

Oltendit, in quo est motus. Et tria facit, quia primò ostendit, quòd motus est in mobili: secun

prinationem; qualia sunt ista genera. Duo ergo E dò ostendit, quomodo se habetmotus ad mones: tertiò manisestat, que dixit. Secunda ibi [ Et mo In que su tiui] Tertia ibi [Quemdmodum] Dicit ergo, o jectine e m manifestum est, quòd motus est in mohili; cuius 1000. ró est, quia omnis actus est in co, cuius est actus; motus auté est actus mobilis à motiuo; est enim motus in mobili per uim mouentis. cum dicit.

> Et motiui actus non alius est. Oportet quidem.n. esse actum amborum. Et motiuum quidem enim est in posse, movens autem in operari: sed est activum mobilis. Quare similiter unus amborum actus.

Ostendit, quomodo se habet motus ad mouens, dices: o motus est actus motiui; quia unus fe habeau & idem, & non alius est actus motiui & mobilis: ad moses. motus enim amborum est: est enim motus actus motiui, inquantum fit ab eo; & est actus mobilis, inquantú est in co: idem autem actus est ab hoc & in hoc:motiuum enim est ex hoc, cp potest sa cerè motum: mouens autem ex hoc, quòd actu fa cit, & sic est actiuum motus in mobili, ita quòd unus actus amborum est. Deinde cum d.

Quemadmodum eadem distantia unius ad duo, o duorum ad unum, o ascedentis et descendentis; sed esse non unum. Similiter autem & in mouente

Manifestat, quod dixit in exemplo, dicens: 9 ficut est una distantia duorum ad unum, & econ pro est to uerso secundum rem; licet differant secudum ra pantia de tionem; & sicut est una uia ascendentium, & de rum ad una scendentium secundum rem, licet differant secu 😎 court dum rationem; ita est unus motus & unus actus motiui & mobilis; licèt differant secundum rationem; quia secundum & est à motiuo, actioest; secundum quòd est in mobili passio est. Notandum est, quòd inter duo & unum est quædam ha bitudo, que ex parte duorum dicitur duplum; ex parte auté unius est dimidium : ita similiter unus & idem actus ut est à motivo, est actio; ut autem est in mobili, est passio.

Infinitum autem aut quod impossibile per transire, eo quòd non sit natum pertransiri; quemadmo dum uox inuisibilis: aut pertransitionem habens imperfectam; aut quod uix, aut quod natum & babere, & non habet per transitionem, aut ter-

minum .

Postquam determinauit de motu: hic determinat de infinito; quod est passio motus. Et divi ditur in duas partes, quia primò ostendit, quot modis infinitum dicitur. Secundò ostendit, quòd non est dare infinitum in actu. Tertiò ostendit, quomodo infinitum reperitur in diuersis. Secun- Infinitio O da ibi [Separabile quide] Tertia ibi [Infinitu au finitam que të non idë.] Ad cuidentia primi notandum est, different: quòd finiti & infinitum sic differunt, quia finitum pertransri potest; infinitum autem pertranfiri non potelt; quot ergo modis aliquid dicitur. Infinitum in pertransibile, tot modis dicitur infinitum; in quadruple pertransibile autem dicitur quatuor modis, ergo, quer. & infinitu. Duo ergo facit, primò ponit quatuor

[Adhuc oppositione] Dicit ergo, quòd infinitum dicitur primo modo, quòd nullo mó potest pertransiri;eo modo quo dicimus, quòd uox est inuifibilis, quia non est apta nata uideri: dicitur enim Quod non è infinitum ilto modo ab omnimoda negatione quati, non transitus: nullum enim est aptum natum habere pos prafirs transitum, quod non est quantum: & ideo illud, quod non est quantum, sicut punctus, & unitas, non funt susceptiua pertransitionis, & per consequens nec finitionis; & sic dicuntur infinitæ, quafi Infiniti in non finita, ficut uox dicitur non uisibilis . Secunpatentia tri do modo dicitur infinitum, quod habet imperfectam transitionem, quia licet sit inceptum pertra siri, adhuc non est tamen pertransitum: unde ide est infinitum isto secundo modo, quod non fini- B tum & completum; dicitur enim à priuatione finis, & complementi. Tertio modo dicitur infinitum, quod cum difficultate potest pertrasiri, quia excedit potentiam transeuntis; co modo quo dici mus, profunditatem maris esle infinitam, quia cu difficultate potest pertransiri. Quarto modo dici tur infinitum, quod est aptum natum habere tran sitionem, & non habet; licèt ita transitio terminari non potest; sicut si imaginemur lincam infinită nec habere principium, nec finem, trasitus super cam non posset finiri. Deinde cum dicit.

Adhuc appositione, aut ablatione, aut utroque. Ponit alios modos infiniti, dicens: quod adhuc dicitur infinitum in appositione & in addenddo; eo modo quo dicimus, quòd numerus est augumentabilis in infinitum. Alio modo dicitur infini tum in dividendo; eo modo quo dicimus, quòd continuum est diuisibile in infinitum. Dicitur etiam infinitum secundum ambo, idest in adden do,& in dividendo; sicut tempus est infinitum in addendo, quia habet rationem numeri; & diuidédo, quia habet rationem continui.

Separabile quidem itaque ipsum aliquid ens,sen sibile autem, non possibile esse. Si enim nec magnitu do est, nec multitudo, substantia autem ipsum infini tum & non accidens, indiuisibile erit. Quod enim diuisibile, aut magnitudo, aut multitudo. Si autem ındiuifibile,non infinitü,nifi ficut uox inuifibilis.Sed non sic dicunt, neque nos quærimus, sed tanquam in pertransibile.

Probat, quòd non est dare infinitum in actu. D Ad cuius euidentiam notandum est, quòd differentia magna fuit inter Platonicos & Naturales; Diffmentia posuerunt.n. Platonici infinitu esse ens separatu, mies Plato per se subsistens, & posuerunt ipsum esse princizuneles. de i pium; ita quòd secundum istos, natura infiniti nó erat natura recepta in alio, qualis est natura accidentis; sed erat natura eius natura substantie, de cuius essentia est, quòd sit in se fixa, & non recepta in alio: imaginabatur enim fortè Plato, quòd infinitum idem esset, quòd idea omnium infinitorum; quæ idea est per se subsistens. Infinitum autem secundum Naturales est quidam actus, re ceptus in alio, puta in corpore sensibili, & in cor

modos: fecundò ponit alios modos speciales, ibi A pore quanto: fecundùm etiam eos, finitum & infi nitum sunt passiones corporis quanti, & sensibilis. Et secundum hoc, hec pars habet duas partes, quia primò probat, quòd non est dare infinitum separatum à sensibilibus: secundò ostendit, quòd -non est dare infinitum in actu in sensibilibus, ibi [Quod autem in sensibilibus.] Prima in tres secu : dùm tres rationes,quas adducit.Secunda ibi[Ad huc quomodo contingit] Tertia ibi [Et quod non Non datur est actu esse] Ponit ergo primam rationem, que infinitum i talis est : si infinitum est semper actu infinitum, non habet rationem magnitudinis, neque rationem multitudinis; quod autem non habet rationem magnitudinis, uel multitudinis, est indiuisibile;quia omne,quod diuiditur,uel est magnum, uel est multum: ergo infinitum est indiuisibile; si autem est indivisibile, non est infinitu, quod quæ rimus. Et hoc dicit litera: quòd infinitum esse ens separatum, per se existens, est impossibile; si enim ita est, nó habet rationem magnitudinis uel multitudinis, quia tale infinitum substantia est, & né accidens: si autem tale infinitum non habet ratie nem magnitudinis, uel multitudinis, erit indiuil bile; quia omne, quod dividitur, uel est multum, uel est magnum : si autem est indiuisibile non est infinitum, nisi primo modo: sicut uox dicitur inui fibilis: hoc autem modo non querimus infinitum; nec ét ipsi hoc mo ponebant infinitum: sed quærimus infinitum tanquam in pertransibile, quod est infinitum secundum quai tum modum. Notandum est, quòd diuisio pri mò quantitati conve Dinisso cui nit:quod ergo diuiditur, uel est quantum, uel est prime coneinquanto:quod ergo nec est quantum, nec est in quanto, indiuisibile est : cum ergo isti ponerent infinitum esse substantiam per se subsistentem, se quebatur quòd non est quantum, nec in quanto: ex quo sequitur quòd indivisibile erit. Et hoc est, quod dicit Philos. pomne, quod diuiditur, ha bet rationem uel quanti diuisi, quod est multum: uel quanti continui, quod est magnum: cum ergo hoc infinitum sit separatum ab utroque, oportet quòd sit indiuisibile. Notandum est, quòd esse infinitu, potest intelligi duobus modis: uno enim Esse ifiniti modo dicitur infinitum a prinatione quantitatis: duplicuer. imaginabimur enim quòd finitum & finitas est passio quantitas: a quo ergo negatur quantitas, negatur finitas, quod est passio eius, & per conse quens illud potest dici non finitum. Et isto modo accipiendo infinitum, indiuisibile dici potest infi tum, quia ab eo negatur quantitas, & finitas, quæ est passio eius. Et hoc modo dicitur aliquid infinitum, sicut dicitur uox inuisibilis: sicut enim uisi bilitas est passio coloris, ita finitas est passio qua titatis: sicut ergo uox dicitur inuisibilis, quia ab ea negatur color & passio:ita indiuisibile dicitur infinitum, quia ab eo negatur qualitas & paísio eius. Secundo modo dicitur infinitum, non à negatione quantitatis, sed a negatione terminorum quantitatis: & hoc est infinitu in principio acce-

ptum; & de tali dicit Philosoph.quòd substantia

Hhh 3

fimeo.

Substantia indivisibilis & separata no potest poni infinitum: E finito, sit infinitum; si enim esset aliquid in infini-\*parata no cuius ratio est, quia tale infinitum est passio quan ti: in substantia autem separata non est quatitas. Deinde cum dicit.

Adbuc quomodo contingit per esse infinitum, si non or numerus or magnitudo, quorum passio infi-Adhuc si secundum accidens, non utique elementum entium, inquantum infinitum, que m admodum neque inuisibile loquela, quamuis nox in

meri, wel

Ponit fecundam rationem, quæ talis est: siinsi Secunda ro. nitum ponitur separatum per se existens, uel est in numero & magnitudine, uel est per se existens sine numero & magnitudine : secundo modo est Infinitum è impossibile, quia infinitum est passio numeri, uel passio nu. magnitudinis, passio autem non potest reperiri F subiecto. Si autemita est, manisestum est, quòd præter illud, cuius est passio: il autem ponatur pri magnitudi mo modo, scilicet quòd infinitum est in numero uel magnitudine, ita, scilicet quòd habeat natura accidentis inhærentis, tunc sequitur, quòd insini tum non est elementum entium, sed magis subie ctum infiniti: quia subicctum magis debet poni principium quâm accides. Sieut, si dicimus, quòd nox inuisibilis est elementum loquela; hic non est intelligendum, quòd sit elementum inquantu inuitibile, sed inquatum wox:esse enim inuisibile accidituoci inquantum est elementum & princi pium. Ita similiter si dicamus, quòd numerus infi nitus est elementum rerum, hoc debet intelligi, quia magis sibi conuenit quia numerus, quam quia infinitus.

Et quod non est actu esse infinitum palàm; erit. n. quacuque ipfius infinita pars accepta. Infinito enim effes infinitum idem; siquidem substatia infinitum o non de subiccto. Quare aut indivisibile, aut in infi nita divisione si partibile. Multa autem esse idem im possibile infinita: quemadmodum enim pars erst ae ris, sic infinitum infiniti , si est substantia & principium\_Impartibile igitur & indiuisibile.Sed impossi bile attu esse infinitum, quantum enim necesse esse. Secundum accidens igitur existit. Sed sic dictum est, quòd uon contingit ipsum esse principium, sed illud, cui accidit aerem aut parem Hac quidem igitur in-

quisitio uninersalis.

Tertia ro.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis; si de tur infinitum actu separatum, quòd quide sit per se existens, sequitur quòd quælibet pars infiniti est infinita; sed hoc est impossibile; quia sic multa essent infinita:tunc etiam & pars esset aqualis to ti; ergo primum est impossibile, scilicet quòd sit dare infinitum & separatum, Visa hac ratione, pa tet lfa, quæ dicit; sic manisestum est, co non est da re infinitum actu separatum; si enim daretur, quæ cunquæ pars ipsius esset infinita; cuius ratio est, In separa. quia in separatis à materia, non differt quidditas, sis à mase- & cuius est quidditas; si ergo infinitum est quæria idem est dam substantia separata non dicta de subiecto, er coms est se de materia, sequitur quod idem sit infinitu, & esse infiniti, idest quidditas eius; hoc autem non potest essenissita sit; quod quidquid est in in

to, quòd non esset infinitum, aliquid esset infinitum præter qudditatem eius, & sic non esset quid . ditas idem cum co, cuius est quidditas; cum ergo pars sit in infinito, qualibet pars est infinita. Hoc enim separatum, quod ponituraut est partibile, aut impartibile: si partibile tunc oportet, quòd qualibet pars eins sit infinita, sicut qualibet pars. aeris est aer ( & hoc dico si tale principium est in finitum & lubitantia separata). Si autem dicas, quòd hoc separatum est indivisibile, sequetur o mon est quantum, & per consequent, quod non est infinitum, quia infinitum est passio quanti; cu ergo infinitum non possit esse substantia separata, necesse est, quòd sit accidens inhærens alicui non debet poni principium & elementum, sed magis subjectum, cui accidir sicut est aer, & numerus par. Notandum est, quòd ratio ista aliter posset fieri, quam sormata sit priùs, sic: hoc se paratu, quod ponitur, aut est dinisibile, aut indivi sibile:si indiuitibile, ergo non est quantu; si no est quatu, ergo no est infinitu: ergo male positu est, g hoc separatú est infinitum; si autem divisibile. sequitur quòd qualibet pars eius sit infinita, quia in eo nó differt quidditas, & cuius est quidditas: quòd autem qualibet pars sit infinita, hoc est im possibile; impossibile est ergo, quòd hoc separatum sit divisibile; ergo non potest poni nec sicut

infinitum separatum, ergo in eo non differt infini tum, & esse infiniti & quidditas eius ? Dicendu, quòd hac est differentia inter ea,qua habent esse que habe per participationem, & ea, que habent elle per el efe p efen sentiam; in illis enim quæ habent esse per partici tiam, et par pationem, differt participans, & participatum:in quo differentialiter tale non all language differentialiter tales non all language d co autem, quod est essentialiter tale, non est dare fuer. altam differentiam participantis: ficut fi calidum participat caliditatem, dicemus quòd differt cali ditas participata, & subiectum participans calidi katem; si autem esset dare aliquam caliditatem se parată, in ea non differret caliditas, & cuius est ca liditas;quia quidquid effet in ea, non effet nifi caliditas:quia si differret in ca caliditas,& cuius est caliditas; aliquid aliud esset in ea quam caliditas; & sic non esset caliditas separata; cuius contrariu suppositum est. In his ergo, que sunt talia per par ticipationem, differt natura, & cuius est natura; in illis autem, quæ sunt separata, & quæ sunt talia per essentiam, non differt. Ad propositum ergo si infinitum poneretur, sicut ponebant Naturales

in rebus sensibilibus; tunc quidditas infiniti esset

participata à rebus sensibilibus; si autem ita esset,

effet dare differentiam inter participans, & quid

ditatem participată; & sic disferrer infinitum &

esse infiniti, idest differret illud, quod participat

infinitate(qdhic uocatur infinitú)& quidditas in

finiti. Si at infinitu ponitur separatu, non differt

infinitas & cuius est infinitas:si.n.differt infinitas

diuisibile, nec sicut indiuisibile.

Quæreret aliquis, V trum sequatur, si ponitur Questio.

& cuius est infinitas, no esser ibi infinitas tatum, A tas. sic ergo patet alia uia. & sic non esset separata, ex quo esset ibi aliud quàm infinitas; si ergo infinitas ponitur separata, ut ponunt isti; oportet op idem sit infinitum & esse infiniti, idest quòd idem sit infinitas, & cuius est infinitas.

Quastio.

Ater Jubsta-

cidens.

Quæreret aliquis, Vnde sequitur ista consequentia: si infinitum est subiectum de subiecto dicto in infinito, non differt infinitum & esse infiniti?Dicendum est, quòd hæc consequentia po telt declarari duobus modis:uerum est, quòd secundus modus magis facit ad propolitum: primus modus est saciendo differentiam inter substantiam & accidens: secundus modus est, facien do differentiam inter formam materialem,& im Differentia materialem. Primum patet sic:hæc est differen- B stamer ac tia inter substantiam & accidens, quia natura ac cidentis est natura in alio; natura autem substanzix est natura in sejergo in accidente differt natu ra, & cuius est natura in substantia autem no dif fert natura, & cuius est natura: si enim in Inbstan tia differret substantia, & cuius est substantia; sub stantiæ esset substantia, & sic esset abire in infinitum in fubstantia:ergo non differt fubstantia, & cuius est substantia. Nisi forte diceremus ibi esse aliquam differentia secundum rationem; eo modo quo damus differentiam secundum rationem inter substantiam secundam & primam. Hoc uilo, patet quod quæritur: si enim infinitum esset actus, differret infinitas, & cuius esset infinitas; & sic differret infinitum, & esse infiniti; & hoc quia in accidente differt natura: si autem infinitum esset substantia non dica de subiecto, non differret natura, & cuius est natura; aliàs substan tiæ esset substantia, ut dictum est: & sic non differ ret infinitum, & elle infiniti: & sic patet pri--ma uia.

Secuda via

Secunda patet, faciédo differentiam inter formas materiales, & immateriales: forma enim ma terialis est forma recepta in alio, quia in materia: & ideo ibi differt forma, & cuius elt forma, quia differt materia & forma: & quia forma uel est essentia rei & quidditas; uel ab ea est principaliter quidditas & essentia; ideo differunt quidditas & cuius est quidditas (si tamen forma potest dici tota quidditas)Forme autem immateria les hoc non habent, quòd sint receptæ in alio; & ideo in eis non differt forma & cuius est forma; quia non funt nisi forma. Vtrum autem aliquo ·modo differat forma, & cuius est forma, non est præsentis speculationis: hoc tamen uerum est, 9 li in eis differt forma, & cuius est forma, nó sunt puræ formæ;quia pura forma non est nisi forma. Ad propositum ergo, si infinitum esset natura, di cta de alio, idest estet forma dicta de materia, dif ferret infinitas, & esse infiniti; & infinitum, idest materia, cuius est illa infinitas: si autem infinitu est substantia non dicta de subiecto, idest substan tia immaterialis, non differt infinitum, & esse infiniti, idest non differt infinitas, & cuius est infi-

Quæreret quis. Vnde sequitur ista consequen Questio. tia; in infinito separato idem est infinitum, & esse infiniti; ergo quælibet pars infiniti est infinita? Dicendum est, quòd si idem est infinitum, & esse infiniti, ut iam declaratum est: idem est infinitas, & cuius est infinitas:ita & in infinito nihil est nisi iufinitum: si enim in infinito esset infinitum, & aliquid aliud quam infinitum; differret infinitas, & cuius est infinitas; cuius contrarium iam dictum est: cum ergo pars sit in infinito, qualibet pars erit infinita. Imaginabimur ergo, quòd dicere aliquod infinitum separatum, implicat contradictionem: si enim est separatum, non differt in eo quidditas,& cuius est quidditas: & ita quid quid est in eo, non est nisi infinitum: si autem est quantum, differt pars a toto; & ita est ibi aliud quam totum:pars enim non est totum, & per co sequens est ibi aliqua alia quidditas:quia pars nó est quidditas totius: siue (ut melius dicam) quidditas totius non conuenit parti: & sic inquantum est separatum, quælibet pars infiniti est infinita: inquantum autem est quoddam quatum, pars nó est infinita; quia pars non æquatur toti.

Quod autem in sensibilibus non estahine palam. Si enim vorporis ratio superficiebus determinatur, non erit utique infinitum corpus,neque sensibile, ne

que intellectuale.

Postquam probauit, quòd non est dare infinitum separatum; hic probat, quòd non est dare in finitum in actu, quod sit in sensibilibus. Et diuiditur in duas partes, quia primò hoc probat per actium 1 rationes probabiles: secundò per rationes natura bilibus sules,ibi[Naturaliter autem.] Prima in duas, quia biectine no primò probat, quòd non est dare corpus infini- datur. tum : fecundò probat, quòd non est dare numerum infinitum,ibi [Neque numerus.]Probat er go primo, quòd non est dare corpus infinitum: corpus siue sit Naturale, siue sit Mathematicum, est determinatum superficie; ergo nullum corpus est infinitum. Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd manisestum est, quòd non est dare corpus infinitum in sensibilibus:ratio enim corporis est, quòd sit determinatum superficie: ergo nullum corpus neque sensibile, idest naturale, neque intellectuale, idest Mathematicum est infinitum. Tunc subdit.

Neque numerus ut separatus & infinit us. Numerabile enim numerus, aut habens numerum.

Probat, quòd non est dare numerum infinitu, & cst ratio talis: nullum numerabile est infinitu, quia numerabile est pertransibile, infinitum au-numerus 10 tem non potest pertransiri: omnis autem nume- finitus. rus est numerabilis, ergo nullus numerus est infi nitus. Et hoc est, quod dicit litera: quòd manisestum est, quòd numerus neque ut separatus, est infinitus; cuius ratio est, quia omne numerabile uel est numerus, uel habens numerum. Notandum est, quòd numerus in se, numerabilis est; omne autem numerabile est mensurabile; cum

tem, oportet quòd omnis numerus sit mensurabilis:sic ergo benè dictum est, quòd numerus nu merabilis est, idest mensurabilis. Alia ctiam sunt, quæ mensurantur, & numerantur per numerum, ficut decem homines numerantur per denariú; hic ergo est ordo, quia numerus primò mensuratur per unitatem, & postea numerus mensurat & numerat alia. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd omne numerabile, uel est numerus, uel est habens numerum, quia numerus numera bilis est per unitatem, & habentia numerum nu merabilia sunt per numerum. Notandum est, Platonico- quod hæ duæ rationes dicuntur probabiles, & no rum, & Py naturales; cuius ratio est, quia non sumuntur ex thagoricorn principiis naturalibus, sed ex quibusdam princi- F piis probabilibus non necessariis; non enim hæ rationes multum cogerent aduerfarium. Quando enim dicitur in prima ratione, quòd de ratione corporis est, quòd sit terminatum superficie; dicerct aduerlarius, quod hoc est de ratione corporis finiti, non autem infiniti. Similiter quando dicitur, quòd omnis numerus est numerabilis; di ceret aduersarius, quòd ista multitudo infinita no debet uocari numerus.

'Naturaliter autem ex his palàm. Nec enim compositum possibile esse nec simplex. compositum quidem enim non erit corpus si finita junt elementa multitudine:oportet enim equari contraria, & etiam non esse unum ipsorum infinitum. Si enim cuicunque deficit alterius corporis uirtus, corrumpe- G tur ab infinito finitum: unumquodque autem impossibile infinitum esse. Corpus enim est, quod omnino habet distensionem, infinitum autem infinite distat. Quare infinitum corpus omnino erit infinitum.

Probat adhuc ide per phyficas ro-

Defensio

Aoselem.

Postquam probauit, quòd non est dare infinitum per rationes probabiles, hoc idem probat p rationes naturales. Et dividitur in duas partes, quia primò hoc probat rationibus sumptis ex parte actiui & passini; secundò probat rationibus fumptis ex parte loci & locati,ibi[Adhuc fenfibi le corpus.]Circa primum ponit talem rationem; omne corpus uel est compositu, uel é simplex; sed nec simplex, nec compositum est infinitum, ergo nullum corpus est infinitum. Habet autchæc ratio duas partes, scilicet quòd corpus simplex, & corpus compositum non est infinitum: & ideo duo facit, quia primò probat, quòd corpus compositum non est infinitum: secudò quec corpus simplex ibi[Neque unum]Dicit ergo primo, op manifestum est rationibus naturalibus, quòd nul lum corpus, neque simplex, neque compositum est infinitum. Quòd enim corpus compositum non sit infinitu, hoc manifestum est, ti supponamus, quòd elementa sunt finita multitudine: uel enim oportet, si est corpus infinitum, quòd omnia elementa sint infinita quantitate, uel quòd unum illorum sit infinitum quantitate: utrunque autem impossibile est:si enim unum eorum est in finitum quantitate, & alia finita, necesse est, quòd

ergo omnis numerus sit mensurabilis per unita- E clementa, quæ sunt in mixto, non æquentur; quie infinitum non æquatur finito:cum tamen oporteat elementa contraria in mixto reduci ad quan teme 1 finua dam æqualitatem . Nec etiam potest dici , quòd mtenfin. unumquodque elementorum sit insinitum, cuius ratio est, quia de ratione corporis est, quòd ditidatur in omnem diametrum, scilicet in longum, latum, & profundum: ergo de ratione corporis infiniti est, quòd habeat infinitatem in omnem diametrum, scilicet in longum, latum, & profun- Corpum dum:si autem ita est, unum corpus infinitum oc- posium m cupat torum, & omnem diametrum; & sic non xii see # compatitur secum aliud corpus, & ideo impossibile est ponere plura infinita. Notandum est, quòd corpus compositum esse infinitum, hoc corpus potest intelligi tribus modis:uno modo quòd ele positionis menta sint infinita multitudine, ita quòd corpus minim m sit compositum ex elementis infinitis; & hoc qui dem non est possibile: unumquodque enim corpus compositum resoluitur in ea; ex quibus com pomitur:uidemus enim quòd elementa, in quæ re soluuntur corpora compolita, non sunt nisi qua tuor; & per consequens elementa componentia quatuor funt, & non infinita. Secundo mo- plura infini do potest intelligi, quòd omnia elementa compo ta esse simila nentia corpus infinitum, sint finita multitudine, mplus tamen omnia illa sunt infinita quantitate: & hoc modo etia non est possibile; cuius ratio est, quia impossibile est dare plura infinita actu: unú enira corpus actu infinitum totum occupat. Tertio mo do potest intelligi, quòd elementa componentia fint finita multitudine, tamen unum illorum eft infinitum, & alia funt finita; & iste modus etiam non est possibilis; cuius ratio est, quia elemétum infinitum corrumpet omnia alia elementa finita, quibus corruptis, non esset dare nisi unum elementum, quod ponitur infinitum. Deinde

> cum dicit. Neque unum autem simplex contingit infinitu esse corpus,neque(ut dicunt quidam)præter elemen ta,ex quo generant hoc. Non enim est tale corpus prater elementa: omne enim ex quo est, dissoluitur in hoc. Non uidetur autem hoc circa simplicia corpora nec ignis, nec aliquid aliud elementorum ullum.Sine enim eo, quod est infinitum, esse aliquod ip H sorum impossibile omne: & sit finitum, aut esse, aut fieri unum aliquod ipsorum. Q uemadmodum Hera clitus ait, sieri aliquando ignem. Eadem autem ratio & in uno, quod faciunt præter elementa i hysici. Omne enim permutatur ex contrario, puta ex cali do in frigidum.

Probat, quòd corpus simplex non potest esse carpus fin infinitum. Ad cuius euidentiam notandum est su finitum. ponere corpus simplex non posse esse infinitum potest intelligi duobus modis: uno modo quòd ponatur aliquod corpus extra numerum elemen torum esse infinitum: alio modo quòd ponatur unum elementorum esse infinitum. Primo mode est impossibile: cuius ratio est, quia si esset dare corpus quintú aliud ab elementis, oporteret 🕸 corpor2



Nullum cor

Omnis mu-

trarium.

quatuor elementa, sed etiam in illud corpus quin tum:quia unumquodque in ea refoluitur, ex quibus componitur: uidemus enim, quòd corpora composita non resoluuntur nisi in quatuor corpo ra elementalia. Etiam secundus modus est impos sibilis; nam, si unum, scilicet elementorum esset infinitum conuerteret in se omnia alia propter infinitatem potentiæ: ita quòd omnia elementa converterentur in illud, & sic non esset dare qua tuor elementa. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit, quòd non est possibile, quòd aliquod Non datur unum corpus simplex sit infinitum. Non enim corpus quin possumus dicere, quòd hoc unum corpus sim- B tum à qua-plex, quod ponitur infinitum, sit corpus quintum tuor elements. sicut quidam dicunt; qui po a quatuor elementis, sicut quidam dicunt: qui po nút corpus quintum a quatuor elementis; ex quo generantur, quæ generantur: si enim tale corpus poneretur, ex quo generarentur, quæ generatur; oporteret quòd sicut illud corpus esset principium generationis, ita esset ultimum resolutionis: unumquodque enim resoluitur in ea, ex quibus componitur: quòd autem corpora resoluantur in aliquod corpus quintum a quatuor elemétis, hoc non uidemus. Nec etiam potest poni, quòd hoc corpus infinitum sit unum de quatuor elementis; cuius ratio est, quia si hoc corpus infinitum poneretur, non posset poni aliquod elemé tum præter illud;& hoc quia omnia fierent illud, & converterentur in illud:nam illud elementum infinitum ageret in omnia alia propter contrarie tatem, quæ est inter elementa: agédo autem propter infinitatem potentiæ conuerteretur in seipsuor elemen sum:ita quòd (sicut dixit Heraclytus) contingezorum est in ret aliquando omnia fieri ignem; & hoc' si illud elementum esset ignis. Hæc autem ratio non solùm probat, quòd sit impossibile, quòd alterum de numero quatuor elementorum sit infinitum; led etiam probat, quod impossibile est, co aliud elementum quintum a quatuor elementis sit infi nitum: & hoc quia tale elementum si poneretur, esset contrarium aliis; quia omnis permutatio est ex contrario in contrarium, sicut ex calido in frigidum:tale autem corpus si poneretur, esset prin cipium permutationis: si autem illud corpus esset grario in co contrarium aliis, ageret in illa; agendo auté propter sui infinitatem aliquando omnia conuerteret in se. Notandum est, quòd Heraclytus po-Opinio He- suit, quòd ignis esset maxime actiuus, & ideo pro pter lui activitatem contingit, quòd aliquando omnia sint ignis:quia propter sui activitaté ignis omnia conuerteret ad se. A simili arguit Philosophus, quòd fi effet dare corpus infinitum, contin geret quòd propter sui activitatem omnia ad se

> Adbuc sensibile corpus alicubi, & idem locus totius & partis, puta terra. Quare siquidem eiusdem speciei, immobilis erit, aut semper feretur : boc sutem impossibile. Q uid enim magis deorsum, quam sursum, aut ubicunque? puta si gleba fuerit,

corpora composita resoluerentur non solum in A ubi hac mouebitur, aut manebit, locus enim ipsius connaturalis corporis infinitus. Obtinebit igitur totum locum quomodo? Et qua igitur mansio & motus?Si ubique manet, non mouebitur : si aute

ubique, non igitur stabit. Postquam probauit, quòd non est dare corpus infinitum ex parte activi & passini: hic illud ide probat ex parte loci. Et dividitur in quatuor Laboras ad

partes, secundum quatuor rationes, quas ponit. Inc quòd no Secunda ibi [Totaliter autem] Tertia ibi [Adhuc detur coromne sensibile] Quarta ibi [Totaliter autem.] Prima ratio talis est: si cospus ponitur infinitum, uel partes sunt eiusdem speciei, uel diuersarum; fed nec primo modo, nec secundo potest poni corpus infinitum; ergo nullo modo potest poni. Hec ergo ratio habet duas partes: prima pars est, Omne corquòd corpus non potest esse infinitum, si partes pus sensibifunt eiusdem speciei:secunda pars est, quod cor- secus uerò e pus non potest esse infinitum, si partes eius sunt de corpore diuersarum specierum: primò ergo probat pri- mathemati mam : fecundò fecundam, ibi[Si autem disfimi- 00. le.]Primò ergo probat primam.Ad cuius euiden tiam notandum est, quòd si corpus poneretur infinitum esse, & partes eius omnes eiusdem spe ciei; oporteret, quòd tale corpus ect in aliquo lo co:ille ergo locus uel effet naturalis cuilibet parti corporis, uel totus innaturalis, uel pars eius inna turalis. Si dicatur primum, sequitur quòd omnis pars eius semper quiescit, quia semper est in loco naturali: & sic destruitur motus. Si secundo modo ponatur, sequitur quòd quelibet pars eius sem per moueatur; ex quo totus locus est innaturalis; & sic destruitur quies. Tertius autem modus no potest esse naturalis, quia ex quo totu corpus est unius rationis, & locus erit unius rationis, & sic non erit ibi dare locum naturalem, & innaturalem, quia locus naturalis & innaturalis funt duarum rationum. Visa hanc sententtia, patet litera; quæ dicit:quòd non potest dari corpus sensibilo infinitum,& hoc,quia fi daretur,esset in aliquo lo co, & idem esset locus totius & partis : sicut est idem locus terræ, & partis terræ. Si enim tale cor pus poneretur, quod effet eiuldem speciei, quæli bet pars eius, uel semper moueretur, uel sempèr quiesceret: semper quidem moueretur, si locus il le esset innaturalis toti: quia si esset innaturalis toti esfet innaturalis parti, quia idem est locus to Idem est lotius & partis: semper autem quiesceret: si ille lo- cus totius et

cus effet innaturalis toti, non enim effet dare, qui partis. quiesceret in uno loco, & in alio moueretur, puta quòd quiesceret sursum, & moueretur quando ef set deorsum: & hoc quia nó esset dare dictinctio nem inter sursum & deorsum. Et hoc est, quòd di cit Philosophus, quòd non est assignare, quòd ma gis quiescat sursum, quam deorsum, aut in quocunque alio loco: si enim gleba terræ sit pars huius infiniti, ita quòd tota lit corpus infinitum, nó

est ibi dare locum, ubi moueatur, & locum ubi Non datur quiescat: & hoc quia totus locus est contrarium corpus infitoti corpori, & parti corporis, siue totus innatura geneum.

bit locum infinitum: & quomodo poterit hoc efse? quomodo enim erit ibi quies & motus? si.n. femper manet, non moucbitur: si semper mouetur, non quiescet. Notandum est, quòd ratio Philosophi fundatur super duo fundamenta. Pri mum fundamétum est, quòd unumquodque cor porum sensibilium elementalium habet locum, in quo quiescit, & hic est locus naturalis. Secundum fundamentum est, quòd si esset dare corpus infinitum non esset dare distinctionem inter duo loca: & hoc, quia corpuinfinitum totum occupa ret:si autem totum occuparet, totus ille locus esset naturalis, uel innaturalis toti corpori, & per consequens cuilibet parti eius: & sic uel destrueretur omnino motus, uel omnino quies. Deinde p cum dicit.

Si autem dissimile totum, dissimilia & loca. Et primum quidem non unum corpus omnis, nisi tactu. Deinde autem finita hac erunt, aut infinita specie: fi nita quidem igitur non possibile; erunt enim hec qui dem infinita, hac autem non si omne infinitum, puta ignis, aut aqua: corruptio autem, quod tale contrariis. Si autem infinita, & simplicia, & loca infinita, & erunt infinita elementa. Si autem hoc impossibile, & loca finita, & omne necesse est finitum esse.

Fundamen

phi.

Ostendit, quòd non potest poni corpus infinitum, quod sit compositum ex dissimilibus specie Non datur bus, dicens: quòd si illud corpus totum sit dissimi corpus unfi- lium specierum, sequitur quod loca sint dissimimitum ethe lia. Ex quo sequitur primo, quòd illud corpus no G fit unum, nisi per quendam contactum: quia illa, quæ sunt diversarum specierum, non sunt unum cotinuate. Quaremus enim ab illo, qui sic ponit, utrum illa corpora fint infinita specie;ita quòd in finitæ species componant unum corpus? uel utrū fint finita specie, ita quòd finitæ species componant istud corpus? Quòd autem sint finita secundum speciem, est impossibile, cuius ratio est: quia ex finitis numero nunquam potell fieri aliquod infinitum, nisi ponatur quòd unumquodque illorum sit infinitum quantitate: & hoc est im possibile: quia sic esset dare plura infinita simul: Vel si ponatur, quòd aliquod de numero istorum est infinitum, puta ignis, aut aqua, & alia non: si enim hoc ponatur, lequetur, quòd istud infinitum corrumpat omnia alia, agendo in ipía, ficut in contraria fibi: & sic omnia convertet in seipfum. Nec potest dici, quòd omnia illa componen tia sint infinita secundum speciem, ita quod sint infinitæ species corporum, quia si elementa simplicia funt infinita, tequitur quòd loca funt infini ta, loca autem non funt infinita, sed funt in certo. & determinato numero. Notandum est, quòd ratio Philosophi in breui est ista; partes componé tes corpus infinitum non possunt esse dissimiliu specierum: hæ enim species uel sunt infinitæ numero, uel finitæ: finitæ quidem non possunt esse; quia ex finitis numero non fit corpus infinitum; nisi ponatur, quòd omnia illa sunt quantitate infi

listita quod si corpus infinitum est in loco, obtine E nitatuel alterum illorum sit infinitum, & hoc est impossibile:ille etiam species non possunt esse in finitæ,& hoc quia si species corporum essent insi nitæ,& species locorum: species autem locorum funt determinatx, ergo & species corporum. De inde cum dicit.

> Totaliter autem impossibile infinitum ese cor≥ pus, & locum corporibus: si omne corpus sensibile aut grauitatem, aut leuitatem habet. Aut enim ad medium, aut ad sursum fertur. Impossibile autem in finitum, aut omne, aut dimidium quodeunque istorum passum este. Quomodo enim divides? Aut quomodo infiniti erit hoc quidem deorsum, hoc autem furfum, aut extremum, aut medium?

Ponit secundam rationem, & est ro talis; si est Secunda dare corpus graue & leue, est dare sursum & deor sum: si autem est dare sursum & deorsum, no est dare corpus infinitum; quia in corpore infinito In corpore non sunt iltæ differentiæ, scilicet sursum & deor- finten sum. Et hoc est, quod dicit litera, quòd naturaliter impossibile est, quòd corpus sit infinitum, & quòd corpus habeat locum : si enim omne corpus sensibile habet grauitatem, aut leuitatem, oportet quòd omne corpus sensibile uel feratur fursum, uel feratur ad medium:in infinito autem nec secundum totum, nec secundum partem potest inueniri sursum & medium : si enim diuidatur infinitum, non erit assignare, quòd hæc pars sit sursum, & hac deorsum, uel quod hac pars sit extremum, & hac medium. Notandum est, quòd infinitum est, quod caret extremo: & ideo ratio extremi repugnat infinito:si autem ratio ex Restreni tremi repugnat infinito, sibi repugnat etiam ra- repugnatitio medii, quia de ratione medii est, quòd sumatur secundum determinatam distantiam ad ip- Deration fum extremum: ubi ergo non erit extremum, non meda quel. erit medium: cum igitur in infinito non sit extre mum, ergo non crit ibi medium. Tunc subdit.

Adbuc omne sensibile corpus in loco: loci autem species sex:impossibile autem in infinito corpore

Ponit tertiam rationem: & est ratio talis: si cor Temen. pus sensibile est infinitum, & locus est infinitus: quia locus & corpus proportionantur, sed conse quens est impossibile: de ratione enim loci est, op Derineles heat determinatas & distinctas distantias:ergo an quid, que, tecedens est impossibile.s. o sit corpus infinitu. et quot eius Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd omne cor- an in infini pus sensibile est in loco: species aut loci sex sunt; so repenso furfum & deorfum; ante, & retro, dextrum & si- m. nistrum; quæ quidem species non possunt poni in corpore infinito. Notandum est, quòd inter sur sum & deorsum est maxima distantia secundum diametrum longitudinis; ubi autem est maxima distantia, est finita distătia: & ideo sursum & deor fum non possunt poni infinita. Similiter dextrum & sinistrum dicunt maximam distantiam, & finitam secundùm diametrnm latitudinis:& ideo nó possunt poni in corpore infinito. Similiter ante & retro dicunt maximam distantiam & finitam

fequens ante & retro non possunt poni in infinito corpore. Hoc est ergo, quod dicit Philosoph. of fex distantiz dantur, impossibile est, of detur corpus infinitum.

Totaliter autem si impossibile locum infinitum esse; & corpus impossibile. Quod enim in loco, alicu bi est. Hoc autem significat aut deorsum, aut surfum, aut reliquorum aliquod Horum autem unum-

quodque terminus aliquis.

Ponit quartam rationem, & est ratio talis : si impossibile est locum esse infinitum, impossibi-Quarta vo le est & corpus esse infinitum: locum autem impossibile est esse infinitum; cuius ratio est, quia R quod est in loco, est in aliquo loco: hoc est dice-Locum offe resticut non est dare animal, quod non sit in ali-Sfinuum, eft qua specie; ita non est dare locum, qui non sit in impossibile. aliqua specie loci; quæ species est sursum, uel de orfum, uel aliquid aliud fimile: omnis autem talis species finita est, quia terminum habet. Notandum est, quòd ratio Philosophi in breui est hæc: si esset dare locum infinitam, non esset in fpecie; quia omnis species loci finita est: sed & lo cus sit, & non sit in specie, hoc est impossibile; ergo & primum, scilicet quòd sit locus infinitus: si autem locus non est infinitus, nec corpus. Postea cum inquit.

Infinitum autem non idem magnitudine, & motu, & tempore, ut una quadam natura. Sed quod posterius dicitur secundum prius, puta in motu secu dum magnitudinem, in qua mouetur, aut alteratur, C aut augetur. Tempus autem propter motum.

Ostendit, quomodo infinitum in potentia diuersimode inuenitur in diuersis, dicens: quòd infinitum non inuenitur uniuocè, scilicet quòd In finitumi una sit natura uniuoca in magnitudine, motu", & Potentia in tempore, sed secundum prius & posterius: infinidinersos 4- nitum enim primò reperitur in magnitudine, ex qua aliud mouetur localiter, uel alteratur, uel augetur;motus autem habet infinitatem a magnitu dine: tempus autem est infinitum propter motu Norandum est, quòd infinitum diuisione primò est in continuo:ratio autem continui primò salua tur in magnitudine, & ex continuitate magnitudinis motus habet continuitatem: quod patet in motu locali, quia partes motus localis accipiuntur secundum partes magnitudinis; hoc etiam pa tet in motu augmenti, quia secundum additionem magnitudinis attenditur augmentum; sicut secundum diminutionem attenditur decrementum:hoc etiam patet in motu alterationis, qualitas enim, secundum quam attenditur alteration per accidens dividitur ad divisiouem magnitudi nis: intentio etiam & remissio secundum quam etiam attenditur motus qualitatiuus, ex hoc est, quòd corpus quantum magis, uel minùs participat qualitatem. Sic ergo patet, quòd in tribus mo tibus attenditur continuitas motus secudum ma guitudinem. Tempus etiam habet continuitatem a motu:tempus enim habet de se, quòd sit nume

secundum diametrum profunditatis, & per com- A rus; sed continuitatem habet a subjecto runneiatossicut si diceremus, q denarius de se est quie Tempus un discretum, sed tamen potest esse receptum in aliquo continuo, sicut in panno, uel in aliquo simili.

Permutatur autem, quod permutatur, hoe quidem secundum accidens; nt musicum ambulare. Hoc autem eo quòd huius aliquid permutatur, sint pliciter dicitur permutari; puta que secundum partes sanatur enim corpus,quia oculus. Est autem ali quid, or quod ipsum primum mouetur ; boc est per se mobile.

Poliquam Philosophus recollegit quædam, que dicta sunt in Tertio Physicorum de motu & infinito; hic recolligit quædam, quæ dicta funt in Quinto Phylicorum de speciebus motus. Et Motus pediuiditur in duas partes, quia primò diuidit mo- cies es rones tus in suas species: secundò determinat de quibus dam concomitantibus motum, & partes eius, ibi [Simul autem secundum locum.]Prima in duas, quia primò diuidit mutationem in partes suas: secundo dividit motum, ibi[Si igitur prædicame ta.] Prima in duas, quia primò præmittit quædam necessaria ad propositum: secundò ostendio quæ sunt species mutationis, ibi [Quæ autem no fecundum accidens.] Prima in duas, fecundum duo, quæ præmittit. Secunda ibi [Est autem aliquid & in mouente.] Premittit ergo primum, di cens; quòd quadam mouentur per se, & quadam per partes, siue secundum accidens. Secundum accidens quidem; eo modo quo dicimus, musi+ cum ambulare;eo quòd fubiectum, cui accidit ef se musicum, ambulat. Secundum partem autem permutatur aliquid, quando dicimus quòd totum permutatur, quia pars permutatur; sicut dicimus, quòd corpus fanatur, quia oculus fanatur. Tertio modo est aliquid, quod mouetur per fe,

& primò, non per accidens, nec per partem. Notandum est, o ars nunquam intendit, quod'p accidens est, sed illud, quod per se est : quia lergo Aristo.uult dividere mobile in species suas; ideo primò diuidit motum per accidens a motu per se;quasi dicat Philosophus, quoddam est mobile per accidens: & de hoc nec est scientia, nec est ars:quoddam est mobile per se: & tale est, quod debet diuidi in species suas : quoddam enim est mobile per se secundum alterationem:quoddam secundum augmentum, quod dam secundum motum localem. Notandum est, quad moueri per accidens dicitur illud, quod mouetur ad motum alterius: hoc autem poteit elle multis modis:uno modo ficut dicimus, quòd accidens mouetur ad motum subiecti: secundò eo modo quo dicimus, quòd forma substantialis mouetur ad motum corporis; sicut moto corpore, per accidés mouetur anima, qua est forma corporis: tertio modo ficut contentum mouetur ad motum continentis; sicut mota naui, per accidens mouetur nauta. Notandum est, quòd quandocunque moueri conuenit alicui ratione alterius, conue-

loguè repe-

nit sibi per accidens; & ideo fortè uidetur alicui, E tus, sed calesactio: similiter scientia, motus non quòd moueri per partem, est moueri per accidens; quia quod conuenit alicui ratione partis, conuenit sibi ratione alterius. Sed tamen notandum est, quòd moueri per partem, tenet gradum medium inter moueri per accidens, & moueri p se & primò: & hoc, quia quando aliquid mouetur per accidens, sibi conuenit motus ratione alterius:quando autem aliquid mouetur per se & pars not off primo, libi convenit motus ratione sui: pars auemune es tem nec omnino est eadem cum toto, nec omni de, nec om no diuersa: & ideo quod conuenit alicui ratione wersa à toto partis, nec omnino conuenit sibi ratione sui; ita quòd sit per se & primò:nec omnino ratione alte rius; ita quòd sit omnino per accidens. Postea cu

Est autem aliquid & in mouente codem modo. Mouet enim secundum accidens, hoc quidem secundum partem, hoc autem per se.

Præmittit secundum, dicens: quòd per se, & p Monere tri accidens, & per partem potest repeririex parte mouentis, sicut reperiebatur ex parte mobilis. Di cimus enim aliquem mouere per accidens, sicut dicimus albus edificat, quia edificator ædificat: dicimus etiam aliquent mouere per partem 3 co modo quo dicimus, quòd Petrus peutit, quia manus percutit; ita quòd percutere conuenit sibi ratione partis: tertiò dicimus aliquem mouere p se & primò, non per partem, nec per accidens; eo modo quo dicimus, quod medicus per se sanat, & non per accidens, nec per partem.

Notandum est, quòd ficut moueri aliquando con uenit alicui per se & primò, aliquando ratione al terius, aliquando autem per partem, quòd omnino non est ratione alterius, necomnino est ratione sui:ita similiter & mouere: & ideo sicut moue ri tribus modis conuenit alicui; sic & mouere. Deinde cum dicit.

Est autem aliquis monens primum; est autem ali quid, quod mouetur. Adhac in quo tempore, & ex quo,& in quid.Species autem, & passiones, & locus, in que mouentur mota, que mobilia sunt ; puta & caliditas.Est autem non caliditas motus, sed ca-

Premittit tertium. Vbi notandum est, quòd primu,quod præmittebatnr,accipiebatur a parte H mobiles: secundum autem ex parte mouetis:hoc In quolibes autem tertium accipitur ex parte terminorum moto quin- motus. Dicit ergo, quòd in quolibet motu alique concur quid est, quod mouetur; & est rempus, in quo mo uetur; & terminus, in quo mouetur; & est terminus, ad quem mouetur; iste autem terminus, uel species est, uel est passio, uel locus; species quidé quantum ad generationem; passio autem quantum ad alterationem; locus autem quantum ad motum localem. Ita tamen, quòd terminus momotos moue tus, siue sit species, siue sit passio, siue locus non sur, et noter mouetur, sed terminat motum; subiectum enim motus mouetur, & non terminus; terminus etia. motus non est motus, sicut caliditas non est mo-

plex.

est, sed doctrina, quæ est uia ad scientiam. Notandum est, quòd hoc tertium præmittitur tã dentiam notandum est, quòd hic debet accipi di tattonia.

quam necessarium ad propositum. Ad cuius eui- Dinssi m uisio motus, uel mutationis in species suas: diui- speas pe fio autem mutationis in species non accipitur cipius. pænes mouens, nec pænes mobile; sed pænes terminos mous. Et ideo Philosophus uolens diuidere mutationem, uel motum in species suas, aliquid præmittit de termino motus, dicens: o terminus non est motus; sicut caliditas non est calefactio. Quasi dicat Philosophus, secundum terminum ita accipiuntur species motus, quòd ta men terminus non est motus. Notandum est, quòd illud, quod mouetur, est ens, sicut dicetur inferius:totus autem motus, ut fic, adhuc non est ens; & ideo benè dixit Philosophus, quòd terminus motus non mouetur. Notandum elt etiam, quòd motus non terminatur ad motum: li autem terminus motus esset motus, motus terminaretur ad motum, cum motus terminetur ad termi-

Que autem non secundum accidens permutatio non in ominibus existit, sed in contrarits, & intermedits. Sin contradictione. Huius autem fides ex inductione.

num suum; notabiliter ergo Philosophus dicit,

quòd terminus motus non est motus. Deinde

cum dicit.

Dividit mutationes in species suas. Et tria sa-G cit, quia primò ostendit, quòd tres sunt species motus secundo ostendit, quod dux species muta tionis non sunt motus: tertiò concludit, quòd so que prime la una species mutationis est motus. Secunda ibi dissifica foi [Si iraque non ens] Tertia ibi [Quoniam autem dusses de omnis motus]Prima in duas, quia primò pramit puf. tit quoddam necessarium ad propositum: secundò concludit species mutationis, ibil Permutatur autem.] Dicit ergo primò, quòd mutatio per le, & non peraceidens non est inter quoscunque terminos, sed inter terminos, qui habent aliquam oppolitionem ad inuicem; & ideo uel est inter co triassicut quando aliquid permutatur de albo ad nigrum: ucl est de iplo contrario ad iplum medium; & hoc quia medium habet aliquo modo ra tionem contrarii; sicut quando aliquid mutatur de nigro in fuscum, fuscum aliquo modo habet rationem albiquel est inter contradictoria, sicut quando aliquid mutatur de esse ad non esse, nel è conucrío. Notandum est, quòd in mutatione per Temina fe, terminus à quo non debet esse talis nature, or que in non possit secum pati terminum ad quem; quati tation tem aliqui non possint se compati ad inuicem, sent hoc est propter naturam oppositionis. Et ideo be nè dixit Philosophus, quòd mutatio per se semper est inter opposita; mutatio autem per accidens potest esse inter terminos non oppositos : si enim aliquid mutatur per se de albo in nigrum, Munich potest cotingere, quillud quod per se mutatur in ples. nigrum; per accidens mutabitur in dulce; quod:

THUI.

quidem dulce non opponitur albo, nisi per acci- A nem non est mutatio: cuius ratio est, quia nega-

dens; inquantum iungitur cum nigro.

Permutatur autem, quod permutatur, aut subie Ho in lubiectum, aut ex non lubiecto in non lubie-Etum; aut ex subiecto in non subrectum; aut ex non subiecto in subiectum. Dico autem subiectum, quod affirmatione möstratur. Quare necesse est esse tres permutationes.Quæ enim ex non subiecto in non subiectum, non est permutatio: neque enim contraria, neque contradictio est, quia non oppositio est. Qua quidem igitur ex non subjecto in subjectum secundum contradictionem, generatio. Quæ quidem simpliciter, simplex: que autem alicuius, quedam. Qua autem ex subiecto in non subiectum,

corruptio. Ostendit, species mutationis esse oppositas: R

oportet. n. q tot sint species mutationis, quot modis contingit terminos mutationis opponi: q autem termini mutationis opponantur, tribus opponi, con modis potelt esse. Vno modo quia terminus a tengu tri- quo, qui dicit aliquam positionem, opponitur ter mino, ad quem est positio; sicut album, si sit termi nus a quo, opponitur nigro. Secundo modo hoc potest esse, quia terminus a quo, qui nullam dicit positionem; opponitur termino ad quem, qui dicit aliquam positionem; eo modo quo opponutur no esse in termino a quo, & esse in termi ad quem. Tertio modo potest esse econuerso, quia terminus a quo, qui dicit positionem, opponitur termino ad quem, qui nullam dicit positionem:ut si terminus a quo sit esse, & terminus ad quem non esse, erit tertius modus oppositionis. Sic ergo secundum tres modos positionis erunt tres species mutationis: una est inter terminum positiuum a quo,& terminum positiuum ad que: & hanc uocat Philosophus de subiecto in subiectum: secunda est inter terminum positiuum a quo, & terminum negatiuum ad quem; & hanc uocat Philosophus de subiecto in non subiectu: tertia est inter terminum a quo negatiuum, & ter minum ad quem politiuum; & hanc uocat Philo sophus ex non subiecto in subiectum. Quartus autem modus, qui fit inter duos terminos non po sitiuos, non potest dari; & hoc, quia (ut dictum est) mutatio semper est inter opposita; negatio

Mutari quatrupliciter.

autem non opponitur negationi. His uisis, patet litera, quæ dicit; quòd omne, quod permuta D tur, si permutatur (ut dictum est) ex opposito in oppositum; oportet quòd uel permutetur ex subiccto in subicctum, hoc est positivo in positiuum: uel ex non subiecto in subiectum: hoc est ex non positiuo in positiuum. (Voco autem hec subicctum, quod potest mutari assirmatione & positione.)Si autem ita est, oportet quòd sint tres species mutationis: una, quæ est a subiecto in subiectum: alia, que est a subiecto in non subietionem & chum:tertia,quæ esta non subiecto in fubiectum: negatione ex non subiecto cnim in non subiectum non est non est mu mutatio: & hoc quia inter non subiectum, & non tatio. subiectum, hoc est inter negationem & negatio

tio non opponitur negationi, nec contrariè, nec contradictorie. Illa autem mutatio, quæ est ex non subiecto in subiectum, est ex non esse in esse:& sic est inter contradictoria:quæ quidem mu Que mutatatio dicitur generatio; quæ quidem generatio fi generatio; est ad esse simpliciter, idest ad esse substantiæ, di-quæve corcitur generatio simpliciter: si autem est ad esse le rupiio. cundum quid, scilicet ad esse accidentis, dicitur generatio fecundum quid: illa autem mutatio, que quidem est à subjecto in non subjectum, id est ab esse in non esse, dicitur corruptio.

Quæreret aliquis, Vtrum possit esse aliqua mu Quastio. tatio ex non subjecto in no subjectum; ita quòd fint quatuor species mutationis? Videtur quòd sic; quia aliqua mutatio est ex albo in nigrum, no album autem est non nigrum, nigrum autem est non album: & sic illa mutatio, quæ est ex albo, no nigrum, est ex non nigro in non album . Ad op- Ex non sub positum est Philosophus in litera. Dicendum est, iecto in no quòd per se non est mutatio ex non subiecto, in subiectum no subiectum; hoc é ex negationes in negationé: non datur cuius ratio est, quia non est oppositio per se inter mutatio. negatione; & negatione; sicut non albu, & non ni grum: opposita enim non uerificatur de codeme nó album auté & nó nigru, simul de codem uerificari possunt. Per accidens autem potest esse mutatio ex non subiecto in non subiectum; in quantum inter ipla potest esse aliqua oppositio ratione alterius, in quo saluatur: sicut non album opponitur non nigro, quod est in albo; & sic inter ea erit mutatio per accidens, & non per se; quia eo modo quo est ibi oppositio, est ibi mu tatio. Ad argumentum patet, quia non plus co- Ad argum. cludit, nisi quia est ibi mutatio per accidens.

Si itaque non ens dicitur multipliciter , & nec quod secundum compositionem aut divisionem contingit moueri, nec quod secundum potentiam, quod simpliciter enti oppositum. Q uod enim non album, aut non bonum tantùm, contingit moueri secundum accidens. Erit enim utique homo, quod non album: quod autem simpliciter non hoc, nequaquam. Impossibile enim non ens moueri. Si autem hoc, & generationem motum esse. Generatur enim non ens. Si enim & quàm maxıme fecundum accidens generatur: sed tamen ueru dicere quod existit non ens, de generato simpliciter: similiter autem & quiescere .

Hec itaque accidunt difficilia.

Ostendit, quòd duæ species mutationis scilicet illa, quæ est à non subiecto in subiectum, ficut generatio; & illa, quæ est à subiecto in no fubiectum, scilicet corruptio, non sunt motus: & primo ostendit, quod generatio non est mo- ruptio sunt tus: fecundo concludit idem de corruptione moins. ibi. [Neque itaque corruptio] Prima in duas, quia primò probat, quòd generatio non est motus, per unam rationem: secundo per secunda ibi. [Et si omne, quod mouetur.] Ponit ergo primò primam rationem, & est ratio talis: non ens non mouetur; sed generatio est non ens;

Digitized by Google

Iii

Non ens multiplici-

Generatio e ter obiectio. Posset at aliquis obuiare huic ratio pliesser.

quies habet fiers corca ıdem.

fundamentum est, op generatio est non entis:qd Generatio quidem fundamentum patet fic:est.n.generatio entis in potentia, quod quidem ens in potentia tentia est materia: materia autem secundum Philos. Se Tex.co.8. primo huius est in potentia ad omnem actū; nec

sit huius entis in potétia, benè dictum est op gene ratio est non entis, quia tale ens in potentia est Motus ë en non ens. Secundum fundamentum elt, p motus sis in actu. est entis in actu: ex quo cocludit Philoso. q gene ratio non est motus:imaginatur, n. Philoso. palteratio motus est; generatio autem non: cuius ra

dum accidens; tamen de eo, quod generatur per

fe, o. f. est ens in potentia, ucrum est dicere, op est

non ens: si autem ita est, impossibile est, co sit su-

biectum motus, quia non ens non mouetur; si au

tem non mouetur, non quiescit; quia motus &

quies habent fieri circa idem. Hec sunt igitur dif

ficilia & grauia, quæ sequuntur; si aliquis ponat

generationem esse motum. Notandum est, op ro

Philoso.fundatur super duo fundamenta. Primu

enim est quid,nec quantum,nec quale; & breui-

ter nullum actum formalem habet de se,& sic est

in potentia ad omnem actum formalem, & tamé nullum habet actum formalem; & sic est no ens:

imaginatur hic Philoso. phac entitas est forma:

sicut ergo ens in potétia, quod est materia, de se

nulla forma est; ita de se nulla entitas formalis

est, nisi in quadam analogia: cum ergo generatio

ergo generatio non est motus. Ad euidentiam E tio est, quia generatio est entis in potentia simhuius rationis distinguit Philosophus non ens; pliciter:est.n.generatio uia ad formam substantialem,quæ dicitur ens simpliciter: ergo illud, cu uolens ostendere, de quali non ente uerum est ius est generatio, est in potentia simpliciter, quia Generatio, dicere, quòd non mouetur: uolens etiam ostenelt in potentia ad formam substantialem:altera- & alierano dere, cuius non entis est genero. Dicit ergo, op tio est entis in potentia secundum quid, quia alte goid. non ens dicitur multis modis: uno modo dicitur ratio est uia ad formam accidentalem, quæ est non ens secundum componem & divisionem; quando.s.ea,quæ sunt apta dividi,componuntur: ens secundum quid: generatio ergo non potest ficut cum dicimus, homo est asinus: uel quando esse motus, quia est entis in potentia simpliciter, aliqua, quæ sunt apta nata componi, diuiduntur: & per consequens eius, quod nullum actum habet; tale autem non potest moueri: alteratio ausicut quando dr, homo non est aial; & tale nó ens tem est entis in potentia secundum quid; tale au non mouetur. Secundo modo dicitur non ens, tem potest moueri: quia potest esse ens simpliciquod est ens in potentia; quod opponitur enti in ter: illud enim, quod est in potentia ad formam actu simpliciter; quod de se nullum habet actum; accidentalem, potest esse ens simpliciter per for & tale ens non mouetur, quia motus est entis in entistalin. actu. Tertio mó dicitur non ens secundum quid; F mam substantialem. Notandum est, o secundum sententiam Comm.in multis locis, generatio nó quod tamen est ens simpliciter: sicut dicimus no est motus, sed est finis motus; imaginatur ergo, Vide 6. Phy album & non bonum: potest.n. esse, quuus & ide og generatio ex hoc est, og ens in potentia perfici 8 engless sit homo; & sic est ens simpliciter: & sit no albus, tur, per formam substantialem; unde genero nil 6.7. & sic est non ens secundum quid; & tale non ens aliud est, nisi persectio entis in potentia per aciū potest moueri per accidens; sicut non album mo uetur, non quia non album, sed quia homo; cum Iubstantialem: ad hoc at co ens in potentia perficiatur per actum simpliciter, oportet op primò ex idem sit homo,& non album:non ens aut, quod est simpliciter non ens, quod opponitur enti in polietur a dispónibus contrariis; quia generatio unius elt corruptio alterius;&sic præcedit primò actu, non potelt moueri: si autemita est, impossialteró ex hoc, corrumpuntur dispónes contra Finis altera bile est, op generatio sit motus; quia generatio est talis non entis: generatio.n. est non ens simplici riæ, & introducuntur dispones propriæ; huius at tion, # 5 alterationis finis est generatio; generatio ergo nó neralio. ni; & dicere, co non ens nó generatur, nec fit, nisi est motus, sed est finis motus. accidens: quod enim per se generatur, est ens in potentia. Hanc obiectionem excludit Philoso. G in loco:erit.n.utique alicubi. dicens: 6 & si non ens non generetur, nisi secun

Et si omne, quod mouetur, in loco; non ens at no

Ponit secundam rócm, & est ró talis; oc, quod mouetur est in loco; non ens at non est loco, ergo Quod more non mouetur; ex quo sequitur, o generatio non sur ei lece est motus:quia generatio est non entis:si.n.gene ratio esfet motus, non ens esset alicubi, & in loco. Notandum, pratio Philoso. sundatur super Tox.65.32. duo fundamenta: primum fundamentum est, op omne, quod mouetur, est in loco: secundum est, p illud, cuius est generatio, nó est in loco: ex qui bus duabus concludit, op generatio non est motus. Primum fundamentum patet;nam of,quod mouetur, est divisibile, sicut probatum est Sexto Physi.oc at divisibile est quantum: oc at quantum est in loco: & sic oé, quod mouetur, est in loco. Se cundum fundamentum.f.q illud, cuius est gene ratio, non est in loco, patet: qu'a generó est entis in potentia, quod est in potentia ad omnes actus: ergo est in potentia ad quid, & ad quantum: & Coins of ge sic tale ens in potentia de se non est quantum: & seratio, est quia omne, quod est in loco, est quantum: sequi- 14-1660. tur quòd generatio non est motus, quia illud, cu ius est generatio, est in loco.

Neque itaque corruptio motus, cotrarium enim motui motus, aut quies: corruptio autem genera-

Ostendit, quòd corruptio non est motus: & est ratio talis: motui non opponitur nisi mo- Corraptio tus, uel quies; generatio autem opponitur cor- non final ruptioni: si ergo corruptio est motus, sequitur

quòd

quòd generatio uel est motus, uel est quies; cu- A ter contraria; sed substantia nihil est contrariu; ius contrarium oftenfum eft:oftenfum eft enim, quòd generatio est non entis, quod quidem nec -mouetur, nec quiescit.

Q uoniam autem omnis motus permutatio qua dam, permutationes autem tres dicta; harum aut, que secundum generationem & corruptionem; no motus: ha autem, qua secundum contradictionem, necesse est eam, que ex subiecto in subiectum mutationem esse solam.Subiecta autem contraria, aut in -term edia:etenim priuațio ponitur contrariam. Mõ stratur autem affirmatione puta nudum, & edentu

lum, & nigrum.

Concludit, quòd fola mutatio, que est a subie cto in subjectum, potest uocari motus: concludit at sic: omnis motus est mutatio: tres at sunt spes B mutationis; una secundum generationem: secu-Sola muta, da secundum corruptionem: & ambæ sunt inter no moins e. esse, & non esse, que sunt inter contradictoria: nulla at istarum motus est, ut probatum est. Restat ergo, que tertia, que est a subiecto in subiectum, & inter contraria, sit motus. Voco at subie ctum, quando dr, cp ista mutatio est a subiecto in subicctum, contraria, uel media: licèt.n, motus sit inter prinatinè opposita; tamen prinatio aliquan no interdi do ponitur pro contrario; quia priuatio affirmati accipilur, et uè monstratur; sicut midum, quod privationem afsirmatiue dicit, affirmatiue monstratur; & edentulum, & ét monstratur nigrum, quod quid est priuatio albi.

Si igitur prædicamenta divisa sunt substantia, et qualitate, loco, facere, aut pati, ad aliquid, & quan tomecesse tres esjè motus, qualis, quanti, & loci.

Pollquam divisit mutationem in tres species: Tertia divi postquam et ostendit, qui sola una spes mutationis fo motus est motus:in parte ista dividit motum in tres spe qua è jubdi cies, ostendens que motus est in tribus prædicawisio secuda mentis. Et dividitur in duas partes, quia primò ad oftendit, in quibus prædicamentis est motus: sequartu më- cundò ostendit, o motus dicitur in mobili, ibi [In mobile at]Prima in duas,quia primòostendit, in quibus prædicamentis non est motus: secundò concludit, in quibus est, ibi [Quoniam at neque substantiæ.] Prima in duas, quia primò po nit intentum suum: secundo probat, ibi [Secun-Motne & in dum at substantiam.] Dicit ergo primo, op fi præ tribus pra- dicamenta diuisa sunt in substantiam, quantitadicamentis tem, & qualitatem, ubi, facere, pati, & ad aliquid; necesse est, que motus sit tantum in tribus prædica mentis. s.in quanto, quali, & ubi. Q.d. Philoso. quamuis decem int prædicamenta; tamen non cit motus in omnibus prædicamentis, sed tantū in tribus predicamentis.

Secundum substantiam autem non propter nulsum esse subsistentia contrarium.

Probat propositum. Et dividitur i tres partes; quia pri mò probat, que motus non est in substantia:fecundò qi non cit in relone, ibi[Neq; ad aliquid]tertiò co non est in actione & passione, ibi [Negifacietis] Primò ergo probat, o motus nó est substantia; & est ro talis: motus semper est in

ergo motus non est in substantia. Notandum, o de róe contrarietatis est, op sit maxima distantia, Pag. 126. 8. ut declaratum est Quinto huius; ubi at maxima distantia est, ibi est maior & minor distantia: nã maxima distantia sumitur respectu maioris,&mi noris: ex quo concluditur, qubi est contrarietas, Vbi contra ibi est maior, & minor, & maxima distantia: & rietas ibi co ideo ubi est contrarietas, ibi potest esse motus à tinuitas. maiori ulque ad minorem, & maximam distantiam:nam motus est quædam continua uia; & ió oportet, qubicunque est motus, ibi possit esle Vbi motus quædam continuitas:hæc autem continuitas ali- formalis,ibi quando est in distantia formali; quæ quidem distantia formalis est secundum minus, & magis, & maximum; & ista faciunt distantiam, quæ est î cotrarietate. Benè ergo dixit Philoso. pubi est motus,ibi est contrarietas.q.d.Philoso. ubicunque est motus formalis, ibi est latitudo formalis; latitudo autem sormalis attenditur secundum minus, & magis, & maximum in forma; quæ qui dem faciunt maximam distantia, quæ est de esse tia contrarietatis.

Quæreret quis, Vtrū in substantia sit cotrarie Questio. tas,& per consequens motus? Dicendum, offecundum coiter loquentes, in substantia non Est """ contrarietas; cuius ro est, quia de natura contrarietatis est, o sit certa distantia, & maxima: & vbi cunq; aliquod horum deficit, deficit cotrarietas: utrung; at deficit in suba;nam in suba deficit cer tă distantiă, & maxima. De certa patet; nam certă distantia hic uoco, certam uiam & determina Infuhstantam inter certos & determinatos terminos rita tia quare to ubi contrarietas est, ibi est certa uia inter cer- non est con tos & determinatos terminos: eo modo quo dici trarietas. mus, co album contrariatur nigro, & non dulci: cuius ró est, quia certa & determinata uia est ab albo in nigrum, & non ab albo in dulce: hæc aut certa uia & determinata non est in substătia, quia non est magis determinata inter aquam & aere, quam inter aquam & ignem; & sic patet op propter defectum primi deficit contrarietas in substantia. Sic ét deficit, quia in substatia non est ma xima distantia:nam ubicunq; est maxima distan tia formalis, ibi est latitudo sormalis, que quidé latitudo formalis capit in se magis, & minus, & maximum: hæc at latitudo formalis no elt in sub stantia, quia (secudum coiter loquentes) contrarietas non est in substantia. Vtrum at secundum aliquem modum substantia possit suscipere magis,& minus, alterius speculationis est: sed hocdi chum est secundum communiter loquentes.

Quæreret quis. Vtrum in quantitate possit el- Questio. se contrarietas,& per consequens motus?Dicen dum, quantitas pót considerari duobus modis: uno mo scom esse mathematicum: fecundo mo duplicuer. scam esse naturale. Si primo mó cósideretur quá titas, sic nullo mó pót esse ibi motus; cuius ró est, quia quantitas scom esse Mathematicum statum non:habet; conuenit enim imaginari crescese

In substantid non eft

brum.

Iii 2

se quo pot modum accipiendi quantitatem, in quantitate non est dare maximum, nec minimum, & per co sequens nec contrarietatem: quia ubicunque est contrarietas, ibi maxima distantia est. Secundo modo potest considerari quantitas secundu esse naturale:& secundum istum modum consideran di quantitatem, in quantitate potest esse contrarietas, licet non proprie. Ad cuius euidentia notandum est, p in quantitate est dare statum in di uidendo,& in addendo;itasp est dare ibi minimű & maximum:est.n.dare minimam carnem,&ma ximam carnem;&fic est dare certam uiam ab im perfecta quantitate ad perfectam; & sic est dare certam distantiam inter imperfectam quantitatem, & persectam: est etiam ibi dare maximam F distantiam in quatitate (ut iam dictum est) in qua titate ergo naturali est dare minimu & maximu: cum ergo in quantitate naturali sit reperire cer tam diftantiam,& maximam;& hæc duo funt de essentia contrarietatis, ut iam declaratum est: pa tet quin tali quantitate contrarietas est: Nó tamé ita propriè, sicut in qualitate: cuius ratio est, quia contrarietas est quadam distantia formalis, qua attenditur secundum magis, & minus, & maximum,& non propriè secundum maius & minus. In quantitate ergo imaginabimur latitudinem, & etiam in qualitate; sed tamen differenter, quia in quantitate est latitudo secundum magis & mi . nus:est.n.dare maiorem,& minorem,& maximã dum magis & minus; co modo quo dicimus, q latitudo est inter magis, & minus, & maxime album;ita op sit uia continua ex nigro in album p magis & minus album: Et sic patet of magis pro priè est contrarietas in qualitate, quam in quan-

ë distantia formalis:

Quaftio.

les.

Quæreret quis . Vtrum in ubi sit dare contrarietate? Dicendum, o sic secundum aliquem mo dum, li cèt non ita propriè ficut in quantitate. Ad cuius euidentiam notandum est, op in ubi est dare continuam distantiam, & certam, & maximã, & per consequens aliquo modo contrarictatem, quia hæc sunt de essentia contrarieratis. Cótinua quidem distantiaibi est, quia inter omnes motus motus localis cotinuus est; est et invbi certa dista tia, sicut certa distantia est inter sursum & deorsum:quæ quidem certa distantia ( ut probatű est vide 6.Phy in Quinto Phys.) attenditur secundum lineam re sic. 6.24.es ctam, & non scom lineam circulare, & hoc quia 1. cali tex. linea recta inter duo pucta est una.Licèt.n.inter duo puncta possint capi linee infinite circulares, tamen non pót capi nisi una recta; minima ét linea, quæ possit capi inter duo puncta, est linea re cta; quia hæc ergo linea minima est, & certa est, & una est; ió secundum eam debet accipi distan tia & contrarietas in ubi. Est et in ubi maxima di stantia, sicut maxima distantia est inter sursum & deorsum. Et sic apparet, quòd in ubi contrarietas est, & propter continuam distantiam, & pro-

In quatita in infinitum, & diminui; ita quòd secundum ista E pter certam, & propter maximam. Non tamen est ita propriè contrarietas, sicut est in qualitate; & huius ratio est, quia latitudo, quæ est in contra rietate(ut iam dictum est) propriè attenditur secundum magis & minus distare distantia sorma li. Vbi notandum est, quòd contratietas quò ad Cotrarietas rem, priùs est in forma, quam in ubi; quantum au duplex. tem ad notitiam nostrā priùs est in ubi, quàm in forma; cuius ratio est, quia contrarietas est quædam distantia; priùs autem innotescit distantia localis, quam formalis; & sic quantum ad notitiam nostram priùs est contrarietas in ubi, quàm

> Neque ad aliquid: est enim altero nihil permutato, uerificari alterum nihil permutatum. Quare secundum accidens motus ipsorum.

Probat, q in relatione non est motus; & est ro fua talis: quando aliquid est in aliqua mutatione eius, in quo est, solum per mutationem alterius, in illo non est motus; sed relatio est huiusmo In Ad di -di (fit enim aliquod de non relato-relatum-fine quidan 🎉 mutatione sui, sed solum per mutationent alte-mous. rius)ergo in relatione non est motus; contingit enim uerificari de aliquo, ipso non mutato; & io in eo non est motus nisi per accidens, quia scili cet per mutationem alterius. Notandum est, o ratio Philosophi fundatur super duas radices:pri ma radix est, quòd omnis res prædicamentalis, quæ acquiritur per motum; sic se habet, quòd nó potest reperiri in aliquo de nono, nisi per mutaquantitatem;in qualitate autem est latitudo secu 🔓 tionem illius;ita quòd si hæc realitas modo est in hoc, & priùs non fuerit; oportet quòd hoc sit per mutationem illius. Secundum fundamentum est, quòd aliquid potest fieri de non relato relatum sine mutatione illius, in quo est; sicut apertè uidemus, qualiquis fit de non simili similis sine mutatione sui, sed solum per mutationem alterius; ficot fi Sortes est albus, & Petrus niger; Sor tes non est similis Petro; stamen Petrus ex nigro mutetur in album, Sortes non mutatur, & erit si milis Petro; & sic siet de non simili similis per so lam mutationem Petri.

Quareret aliquis, Virum in relatione possit Lucfia esse motus per accidens? Dicendum est, quòd fic, quod duplici uia possumus uenari; prima uia H est ex ratione sundamenti relationis; secunda fumitur ex ratione obiecii. Prima uia patet, nam tunc motus est in aliquo per accidens, quando in eo est ratione alterius, nunquam autem motus terminatur propriè ad relationem, nisi mediante fundamento; non enim potest acquiri realitas si militudinis, nisi per acquisitionem qualitatis, super quam fundatur limilitudo;nec potest acquir realitas æqualitatis de nouo, nisi per acquisitio nem quantitatis, super quam sundatur æqualitas. Et sic patet ex parte fundamenti, quòd motus est in relatione per accidens. Patet etiam ex ratione obiecti. Ad cuius euidentiam notandum est, quo o si relatio & fundament u requirit, & obie ctum; pót ergo aliquid fieri de non relato relatú.

7.11

Ľ

23

fri

į.

Ė

ii.

Ę

7

9

Aliga fieri nouum obiectum. V.g. qualiquis fiat de non simi de non fimi li fimilis; hoc potest esse duobus modis: uno molisimile du do, sicut ex non albo sit albus: & sic de non simili fit similis propter nouitatem noui fundamenti: secundo modo potest fieri de non simili similis, non quia fiat de non albo albus, nec per aliquam mutationem factam in ipso, sed per solam mutationem factam in extremo, & in objecto: & sic de non tali fit talis, non ratione sui, sed ratione alterius: quia ratione obiecti & extremi: & sic patet secunda uia. Sic ergo patet, quòd nouitas relationis, & per consequens motus, non est missi accidétaliter; quia aliquando est ratione sun damenti, aliquando ratione extremi.

Relationis

Quæreret aliquis. Vtrum semper quando ali- R quid sit de non relato relatum, fiat sine mutatione sui? Dicendum est, o non semper hoc est uerum, paliquid fiat de non relato relatum sine mu tatione sui: cuius ratio est, quia ( ut iam dictum est) fieri de non relato relatum, hoc potest intelli gi duobus modis: uno modo o hoc fiat per acquisitionem noui fundamenti;&quia nouum fun damentum non potest acquiri sine motu, & mutatione per agens naturale; ideo fi secundu hunc modum aliquid frat de non relato relatum; hoc est cum mutatione sui. Debemus enimintelligere, quòd fundamentum relationis est quid ab mo é relatio. folutum; quia relationis non est relatio; nec relatio fundatur super relationem:res autem absolu ta non potest acquirisine mutatione illius, in quo est. Alio modo potest intelligi, quòd aliquid fiat de non relato relatum per mutationem extremi;& sic benè dictum est, quòd hoc potest esde fine mutatione illius, in quo est. Vbi notandum est, quòd realitas fundamenti relationis est una realitas; & ideo habita realitate fundamenti, habetur tota realitas relationis: sicut habita albedine, habetur realitas similitudinis, quæ sunda tur super albediné. Notandum est, co de essentia relationis est, quòd non denominet illud, cuius est, nisi respectu alterius: & ideo si alterum non sit;puta extremum, respectu cuius est denominatio, non denominabit relatio illud, cuius est re-

De effentia guid

> Neque facientis & patientis ut mouentis & mo ti, quia non est motus motus, neque generationis est

Postquam probauit, quòd motus non est in sub stantia: postquam etiam probauit, quòd motus non est in relatione :hic probat, quod motus non est in actione & passione. Ad cuius euidenes us actio tiam notandum est, quòd agere & pati signisime, uel paj- ficant motum: idem elt ergo motum esse actionis & passionis, & motum esse motus. Duo ergo sacit Philosophus, quia primò concludit, quòd mo tus non est in actione & passione; & per consequens motionis non est motio: secundo diffuse probat, quòd motionis nó est motio, ibi [Dupliciter enim]Dicit ergo primò, quòd neque in lace-

uel propter nouum fundamentum, uel propter A re, neque in passione est motus: ex quo etiam sequitur, quòd neque mouentis, neque moti est mo tus: & quòd motus non est motus; neque genera tionis est generatio, nec naturaliter permutationis est permutatio. Deinde cum d.

> Dupliciter enim contingit motus esse motum, aut ut subiecti, uelut hõ mouetur, quia ex albo in nigrü permutatur.Quare sic et motus, aut calesit, aut infrigidatur, aut locum permutat, aut augetur. Hoc autem impossibile:non enim subject orum aliquid per

Probat, quod dixit, scilicet quod permutationis non fit permutatio. Et dividitur in duas partes: mutationis enim esse mutationem, potest inMotus esse
telligi duobus modis: uno modo quòd mutatio moti dupli sit subiectum mutationis, ita quòd mutatio mu- citer. tetur:secundo modo potest intelligi, quòd muta tio sit terminus: ita quòd aliquod aliud subiectu à mutatione mutetur, & mutatio in mutationem: puta a fanatione in dealbationem. Primò ergo Philosophus improbat primum modum intelligendi: secundò secundum ibi[Aut eo quòd alterum .]Dicit ergo primò, quòd mutationis esse mutationem, & motus esse motum, potest intelligi duobus modis: uno modo quòd motus fit subjectum motus; sicut homo est subjectum motus, quando mou etur ex albo in nigrum: dicere enim quòd motus est subiectum motus, est dicere quòd motus moueatur; puta quòd motus calefiat, uel infrigidetur, uel locum mutet, uel augeatur; sic autem dicere est im- Motos no po possibile; quia motus non potest esse de gene- test ce. de ge Notandum est, quod ra- nere subiere subjectorum. tio Philosophi fundatur super duo fundamenta: primum fundamentum est, quòd si motus est subjectum motus, motus mouetur : cum enim omnis forma denominet subjectum, cuius est forma, sequitur quòd si motus est in motu, quòd motus denominetur a motu, si motus mouetur; quia nihil est in genere, quòd non sit in aliqua specie generis, sequitur ergo & si motus mouetur, quòd moueatur aliqua specierum ipsius motus. Et hoc est, quod dicit Phi losophus: quòd si motus mouetur, oportet quòd calefiat, & frigefiat, & sic de aliis speciebus mo tus. Secundum fundamentum, super quo sundatur Philosophus, est: quòd impossibile est, quòd motus habeat rationem subiecti, quod denominetur a motu: motus enim ita est ratio Motus ero mouendi, quòd tamen ipsum non mouetur:sicut mouendi, et enim albedo ita estratio albi, quòd ipsa non est alba: ita motus est ratio alicui subjecto, quod moueatur; quòd tamen iplum non mouetur;

Aut eo quod alterum aliquod subiectum ex per mutatione permutatur in aliam speciem, uelut bomo ex languore in sanitatem. Sed nec hoc possibile, nisi secundum accidens: omnis enim motus ex alio in aliud est permutatio, & generatio,

lii z

& ita non est subjectum motus.

iungit.

.×0. y

Motus non Hone.

Digitized by Google

Tunc fub-

ex oppositis sicraut non sicrnon motus. Simul igitur permutatur ex sanitate in ægritudinem, & ex hac ipsa permutatione in aliam; palàm autem quia si languerit, permutatus erit in qualiaeunque: contingit enim quiescere:

Non Latur

Improbat secundum modum intelligendi, qui quidem elt,quòd aliquid permutetur ex motu in motum, sicut ex sanatione in dealbationem. Et diuiditur ista pars in sex partes, secundum sex ra tiones, quas adducit. Secunda ibi [Et adhuc & in non contingentem.] Tertia ibi [Et adhuc in infi nitum. Quarta ibi [Adhuc eiusdem motus] Quin ta ibi[Adhuc oportet materiam.] Sexta ibi[Qua liter igitur? ] Dicit ergo primò, quòd alio modo potest intelligi, quòd motionis sit motio, quia ali P quod fubiectum alterum a motu permutatur a p mutatione unius speciei in aliam permutatione alterius speciei:ita quòd sicut homo permutatur a languore in sanitatem; ita aliquod subiectum p mutetur ex motu in motum; quòd autem aliquid permutetur ex motuin motum, est impossibile; nisi fortè per accidens: cuius ratio est, quia omnis motus, & omnis mutatio, & similiter generatio, & corruptio est ex alio in aliud. Verum est, quòd aliter est in generatione & corruptione, & aliter est in motu: quia in generatione & corruptione termini sunt oppositi sic, idest contradictoriè : in motu autem non; motus autem, & mutatio est ex alio in aliud:ita quòd dum aliquod mouetur, ex hoc simul & semel tenditin hocssicut simul & se G mel quid recedit a termino a quo, & accedit ad terminum ad quem: si ergo aliquid permutatur ex mutatione in mutationem, sequitur quòd si-· mul & femel mutetur duabus mutationibus ; ita quòd simul & semel mutabitur ex sanitate in ægritudinem, & ex ista mutatione in quamcunque aliam:ita quòd fimul & semel mutabitur ad egri tudinem(quod quidem mutari uocatur languefcere)& in quamcunquemutationem:hoc autem non elt uerum, quòd simul mutetur aliquid ex pri ma inutatione in secundam: namque antequam mutetur ad secundam, contingit quiescere super duo fundamenta: primum fundamentum est, quòd in omni motu sunt duo termini; ita 9 mobile simul & semel mouetur ex hoc in hoc; ex hoc, scilicet termino a quo; in hoc, scilicet in terminum ad quem: si ergo aliquid mutetur ex mutatione in mutatione, puta ex agrotatione ad dealbationem; sequitur quòd simul & semel iste mouetur ad ægritudinem,& ad albedinem;si ue quòd simul & semel infirmatur & dealbatur.

In mote co Secundum fundamentum fuper quod fundatur Philosophus, est: quòd in continuo motu non insutercipitercipitur quies: ex hoc autem accipit Philoso-Bur quies. phus, quòd non est possibile, quòd mobile moueatur continue ex una mutatione in aliam: & hoc quia mobile contingit quiescere in fine huius mutationis.antequam mutetur secunda muta

& corruptio codem modo. Verumtamen qua quide E tione. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quod ex mutatione non fit motus in quacunque mutatione: cuius ratio est, quia inter unam mutationem & aliam contingit quiescere: quasi dicat, si esset continuus motus ex una mutatione in alia, non contingeret quiescere: cum ergo contingat quiescere, non est ibi continuus motus. Postez cum ait.

> Et adbuc in non contingentem semper; & illa ex aliquo in aliquid aliud erit. Quare opposita erit sa-

Ponit secundam rationem. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit rationem suam: secundò probat quoddam, quod dixit superiùs, ibi Scda raio [Sed per accidens.] Ad euidentiam rationis no- ad idem. tandum est, quòd hæc ratio secunda supplet primam:in prima enim ratione dictum est, quòd mo bile non potest moueri in aliam mutationem: diceret ergo aliquis, quòd hoc non estimpossibile; quia non uidetur impossibile, quòd aliquid simul albetur & infirmetur: & ideo Philosophus addit secundam rationem, & est ratio talis. In omni mu tatione & motu termini funt oppoliti: si ergo aliquod mobile mutetur ex mutatione in mutationam, sequitur quòd prima mutatio & secunda op ponantur: ita quòd fimul & femel aliquid mutabitur in denigrationem ex dealbatione, & ex sanitate in ægrotationem;hoc autem est impossibi le:si enim aliquid simul & semel moueretur ex de albatione in denigrationem, sequeretur quòd simul & semel moueretur ex albedine in albedinem:si enim moueretur ex dealbatione ad denigrationem. fequitur quòd quia mouetur ex dealbatione, quòd mouettir ad dealbationem; & gode albari non est aliud quam moueri ad albedinem; & quia mouetur ad denigrationem, quòc mouetur ex albedine, quia denigrari idem elt, quòd moueri ex albedine;&ita mouetur ad albedinem & ex albedine. Hoc est ergo, quod dicir litera: quòd si mobile mouetur ex mutatione in mutationem, non mouebiturin contingentem, hoc est Termini in qualemcunque, sed in opposită; quia termini funt opposi mutationis sunt oppositi: simul ergo mouebitur sia Notandum est, quòd ratio Philosophi fundatur H ex aliquo in aliquid aliud, & econuersò: hoc ett dicere, simul mouebitur ex nigredine in albedinem, & ex albedine in nigredinem, & ex infirmi tate in fanitatem, & ex fanitate in infirmitatem: & hoc quia sanatio, quæ est terminus ad quem, opponiturægrotationi, quæ est terminus a quo. Deinde cum dicit.

Sed per accidens uelut ex reminiscentia in obliuionem permutatur, quia cui existit permutatur: quando que quidem in scientiam, quando que autens in sanitatem

Manisestat quoddam, quod dixit supra: dixit enim supra, quòd mobile non transit ex motu in motum, & ex motione in motionem per se, sed 250 meliper accidens; manifestat ergo hoc Philosophus, in motor quomodo, scilicet per accidens aliquid, scilicet mastre pie. transit ex motu in motum, dicens. Quòd licèt

Tertiaro.

Questio.

Regula

tamen per accidens aliquid potest transire de mutatione in mutationem; sicut de reminiscentia in oblinionem. Et benè dico per accidens; quia ronc subiecti; subiectu.n.aliqn permutatur in scientiam, aliquando in fanitatem. Notanpersealicui dum est, quòd illud dicitur couvenire per se alidens, quid. cui, quod conuenit sibi ratione sui; illud autem di citur conuenire alicui per accidens, quòd conuenit fibi ratione alterius: illud ergo per se conuenit motui, quod conuenit sibi ratione sui; de ratio ne autem motus est, quòd sit de termino in termi De rone mo num, qui quidem termini habent rationem partis \*"s, & de in fixæ, & non rationem motus: de intentione enim mouentis non est, quòd moueat de motu in motú, sed quòd moueat de termino motus in termi B simplex generatio siebat. num motus: sic ergo trassre de motuin motum, no conuenit sibi per se. Sed tamen hoc potest es se per accidens, scilicet ratione subjecti: quia subiectum aliquando est sub una mutatione, aliqua do sub alia: sicut alique est in moueri ad sciam, aliqñ in moueri ad ignorantiam: si enim de intentio ne mouentis esset, mouere mobile de motione in motionem; possemus dicere, quòd motio, & motio essent per se termini motus; sed hoc non est uerum, sed omnino hoc accidit: accidit enim o fubiectum aliquando sit sub una motione, aliqua do sub una alia. Notandum est, quòd reminiscentia est motus ad scientiam; oblivio autem est motus ad ignorantiam: & ideo benè dixit Philosophus, quòd subicctum aliquando est sub reminiscentia, tunc, scilicet quando mouetur ad scien tiam:aliquando sub obliuione, tunc, scilicet quan do mouetur ad ignorantiam. Deinde cum d.

Et adhuc infinitum ibi, si erit permutationis per

mutatio, & generationis generatio.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis: si per mutationis est permutatio, codem modo genera tionis erit generó: si aut generationis est generatio, cessat omne fieri, & omne moueri; sed hoc est impossibile, ergo & primum!est ergo ratio i hoc; quòd si generationis est generatio, quòd cessat omne fieri. In hac auté ratione sic procedit, quia primò ponit quædam necessaria ad conclusione: secundò concludit eam, ibi [Qoniam autem infinitorum.]Prima in tres, secundum tria, quæ præmittit. Secunda ibi , [Necesse igitur] Tertia ibi D [Aliquando & quod fit, fiebat.] Premittit ergo primum, dicés; quòd si permutationis est permu tatio, & generationis est generatio; sequitur o sit abire in infinitum in generationibus, ita op ge nerationis erit generatio in infinitum.

Quæreret aliquis, Vnde fequitur confequentia, si generationis est generatio: ergo est abirc in infinitum in generationibus?Dicedum est,quod illud, quod conuenit alicui per se, & per naturam fui, convenit omni tali: sicut quod convenit homi ni per naturam hominis, conuenit omni homini: si ergo per se conuenit generationi, quòd genere tur; conuenit omni generationi: si enim genera-

per se aliquid non mutetur ex motu in motum; A tio ignis generatur, quæro de generatione generationis, aut generatur, aut non: si no generatur, ergo non conuent per se generationi, quòd ge- Generationeretur: si autem generatio generationis genere nis non est tur, alia generatione generatur, & sicibimus in in generatio. finitum. Quæremus enim ab isto, qui ponit gene rationem generari, utrum ponat generationem generationisgenerari?si enim dixerit, quòd non; arguemus cont.a eum: qua ratione generatio ge nerationis non generatur, eadem ratione nec ge neratio geniti generatur: si autem dixerit, quòd generatio generationis generatur, arguemus co tra eum:quòd secundùm istum modum est abire in infinitum in generationibus.

'N ecesse igitur & prior est , si posterior : puta si

Præmittit secundum necessarium ad proposi- Secudu pra tum: & elt, quòd si generationis est generatio, se libamen. quiturquòd si posterior generatio est, quòd prior sit: & hoc, quia posterior dependet à priori. Verbi gratia, si substătia, cuius est generatio simplex, & non secundum quid, sit generata, oportet (secundum istam positionem) quòd hæc generatio fimplex per aliam fiat generationem priorem,& illa per aliam priorem:ita quòd si generatio ultima, quæ est generatio substatiæ, sit, oportet quòd prior, quæ est generatio generationis, sit: sicut. n. substantia non potest poni, nisi primò sit sua gene ró; ita generó generata, que est generó posterior, non pot esse, nisi sit generatio prior, à qua depen det. Notandum est, quòd in per se ordinatis posteriora dependent ex primis:& etiam ipsa poste riora non possunt esse, nisi sint primarsi ergo per se generationis sit generatio, impossibile est, g sit generatio posterior, nisi sit prior. Deinde cum dicit.

Aliquando & quod fit, fiebat . Quare nondum erat, quod fiebat simpliciter; sed aliquid fiens simpli citer, aut factum . Si itaque & hoc fiebat aliquan-

do; quare nondum erat tunc genitum.

Ponit tertium, quod est necessarium ad propo Tertin pra situm, dicens : quòd si fieri fiebat, sequitur quòd libamen. illud, quod fit, non fit, dum fit: quod enim est in uia, no dum est: si ergo aliquid fiebat simpliciter, sicut est substantia, hoc dum fiebat, nodum erat. Notandum est, quòd illud, quòd fit, est via ad esse; dum autem aliquid est in uia, nondum est: benè ideo dixit Philosophus, quòd aliquid, dum, fit, nondum est; ut si fiat simpliciter, eo modo quo fit substantia; nondum est. Deinde cum d.

Quoniam autem infinitorum non est primum, non erit primum, quare neque habitum. Neque sieri igi tur, neque moueri possibile est, neque permutari nullum.

Concludit conclusionem suam ex his, quæ pre Conclusio misit. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd intenta, hæc conclusio sequitur ex præmissis; dictum suit in primo:quod pramittebatur, quòd si generatio nis est generatio, sequitur quòd est abire in infini tum in generationibus: cum ergo in infinito non

nem:si autem non est dare primam, non est dare illas, quæ sequuntur post primam; quia, ut dictum fuit in secundo; quod præmittebatur, posteriora dependent ex primis:ita quòd si non est dare pri mum, non est dare posterius; si ergo non est dare primum fieri, nec fecundum, quod fequitur primum:ergo nullum fieri est. Et hoc est, quod dicit Philosophus, quòd si in infinito non est dare primum fieri, non est ibi dare habitum, idest fieri co sequenter se habés ad primum: si autem ita est, se quitur quòd ullum fieri est, nec permutari. Notan dum est, quòd conclusio seçundum istum modu, sequitur ex primo, quod præmittebatur, & ex se cundo; ita quòd tertium non uidetur ibi habere locum; & ideo uidendum est, quomodo tertium etiam habet locum. Tertium fuit, quòd illud, quod fit, non est: ex hoc autem sequitur, quòd nul lum fieri est; si enim generationis est generatio, omnis generatio fit; si autem omnis fit, & illud, quod fit, non est; sequitur quòd nulla generatio fit. Vbi notandum est, quòd generationem esse, idem est quòd ipsam esse quoddam fieri, & quædam uia ad aliud: si tamen generatio fieret, seque retur, quòd ipsam esse, idem esset quòd ipsam esse terminum ipsius sieri: quando autem aliquid est terminus ipsius fieri, nunquam est nisi termine tur fieri: sicut ignis non est, nisi terminata sua geperatione: si autem est abire in infinitum in gene rationibus, sequitur, quòd generatio generati nó esset, & hoc quia fieret, & generatio generationis G set motio, sequeretur quòd terminus motus, uel similiter non esset, quia sieret : & quia istud fieri generationis non terminaretur, sequeretur quòd nullum fieri effet. Deinde cum d.

Adhuc eiusdem motus contrarii,& quies & ge neratio et corruptio. Quare quod fit, cum fiat fiens, tune corrumpetur. Neque enim confestim factum, neque posterius. Esse enim oportet, quod corrumpitur .

Ponit quartam rationem, & est ratio talis; si ge neratio generatur, generatio currumpitur; sed ge nerationem corrumpisest impossibile; quòd auté generationem corrupi , lit impolsibile, patet; cor ruptio enim est mutatio ex esse ad non esse; illud ergo, quod corrumpitur, oportet esse: generatio ergo si corrumpitur, opus est, at priùs sit, non po sterius; si ergo corrumpitut, tune corrumpitur quando fit, ergo fimul dum fit, corrumpirur; hoc autem est impossibile, ergo & primum Hoc est ergo, quod dicit litera; quòd motus contrarii sunt Motos con- apri nati fieri circa idem; similiter quies, & motus fiunt circa idem; similiter generatio & corru ptio: opposita enim sunt apta nata fieri circa ide. Si autem hoc est uerum, oportet quòd ipsum fieri, dum fit, corrumpatur; non enim potest corrum pi, antequa sit, nec posterius; oportet.n.illud, qd corrumpitur, esse: tunc autem generatio est, quan do fit:ergo quando fit, corrumpitur.

Notandum est diligenter, quòd ratio Philosophi fundatur super duo sundamenta:primum sunda-

fit dare primum, non erit dare primam generatio E mentum est, quòd opposita sunt apta stata sieri circa idem: si ergo generatio & corruptio opponuntur, oportet o sint apta nata fieri circa idem: si ergo generatio generatur, generatio corrumpi tur. Secundum fundamentum, super quo fundatur Philosophus, est: quòd aliter est in permanen Perma tibus, & aliter est in successiuis: in permanenti- 114 du finat bus quidem ita est, cp dum fiunt, no sunt sicut pa non sut jue tet in motu; dum enim motus fit, non est; in suc- tem funt de cessiuis autem sic, quòd dum fiunt, sunt: sicut pa- fiunt. tet in motu, dum enim motus fit, tunc est, immo (si propriùs uolumus loqui) moueri est ipsum fie ri. Ex his autem duobus fundamentis concludit propositum suum:ex primo enim cócludit, quòd si generatio fit, generatio corrumpitur: ex secun-F do autem concludit, quòd si corrumpitur, corrumpitur, quando fit, quia tunc est. Deinde cum dicit.

Adhuc oportet materiam subesse ei, quod fit & permutatur.Qua igitur erit?quemadmodum altera bile corpus, aut anima, aut aliquid, sic aliquid, quod fit motus & generatio; & aliquid, in quod mo uetur. Oportet enim esse aliquid eum, qui buius ex

boc in boc motum, non motum.

Ponit quintam rationem, cuius sententia est; Quintari. quòd in omni motu & mutatione oportet esse materiam determinatam, & etiam terminum fixum & determinatum: ita quòd subicctum motus non solum est in fieri, sed est in esse: si autem motus mouetur ad motum, ita quòd motionis el etiam subjectum esset in fieri, & non haberet rationem fixi. Hoc uiso, patet litera, que dicit; quòd in eo, quod fit, oportet supponi aliquam materiam; & in omni permutatione oportet supponi materia effe aliquod fixum; fi autem ita fit, quòd motus fit iubiectu motus, quomodo poterit poni hoc? sic.n: ponendo, nó possumus assignare rationem subie cti:motus enim no potest esse subiectum motus, p ficut corpus alterabile est subjectum alterationis, uel anima, uel aliquid aliud. Sic ergo in omni fieri est aliquid, quod fit, & in omni motu aliquid, quod mouetur; & aliquid, quod mouet: fta quòd sitibialiquod subiectum, quod mouetur ex hoc in hoc: illud autem subiectum non est motus;mo H tus enim nec potest habere rationem subiecti, nec potest habere rationem termini. cum dicit.

Qualiter igitur? Neque enim erit disciplina disciplinationis: quare neque generatio genera-

Ponit sextam rationem,& est ratio talis: si ge nerationis est generatio, sequitur quòd huius ge nerationis sit hæc generatio: si autem ita est, cū doctrina sit quæda generatio, sequitur quòd doctrina generetur:ita quòd doctrine erit doctrina: hoc est doctrina generabitur per doctrina. Sicut. enim le habet generatio in uniuersali ad generationem in universali; ita se habet hæc generatio, puta doctrina ad generóné hanc: & sicut generó generatur,

Digitized by Google

apti nati fie

Quarta ro.

Dellring

gmd.

Etionem.

Quale duplex.

generationé, quæ est doctrina, generabitur. Hoc est ergo, quod dicit litera:qualiter igitur? idest quomodo potest esse, quòd generationis sit gene ratio? si enim generationis est generatio, sequitur quòd disciplinationis sit disciplinatio, idest doctrinæ sit doctrina, sed doctrinæ non est doctri na, ergo nec generationis generatio. Notan-dum est, quòd Philosophus habet pro impossibi-🎳 of dollri li, quòd doctrina sit doctrina: cuius impossibilita tis est ratio duplex: primò quidem, quia de ratione doctrinæ est, quòd terminetur ad scientiam: si ergo doctrina terminaretur ad doctrinam, seque Vnins mo- retur quòd doctrina esset scientia. Debemus ima ginari, quòd unus motus in specie habet unum minus ifpe terminum in specie: cum ergo doctrina sit unus B
ese. motus in specie, habebit unum terminum: si ergo doctrina terminetur ad doctrinam, cum doctrina terminetur ad scientiam, sequitur quòd fcientia,& doctrina fint idem.Secunda ratio huius impossibilitatis est, quia doctrina est quædā uia, ficut autem uiz non est uia, ita nec doctrinz Derone nie est doctrina: de ratione enim uix est, quòd terminetur ad terminum, & non quòd terminetur ad wam. Deinde cum dicit.

Quoniam autem neque substantia, neque eius, q**ō** ad aliquid, neque eius, quod est facere & pati. Relin quitur secundum quale, oquantu, et ubi motum esse.Horum enim unicuique contrarietas est.

Concludit principalem conclusionem. Et diui ditur in duas partes, quia primò ponit istam con-Conclusio : clusionem: secundo remouet quoddam dubium, ibi[Dico autem quale]Dicit ergo,quòd si motus non est in substatia, nec in relatione, nec in actio Ad triage-ne, nec in passione, sequitur quòd omnis motus nera tainm sit in predicamento quantitatis, uel qualitatis, uel est moins ubi:in his enim tribus prædicamentis est contrarietas.Deinde cum dicit.

> Dico autem quale non quòd in substantia. Et enim differentia quale, sed quod passiuum, secundu -quod dicitur pati aut impassibile esse.

Remouet quoddam dubium:dixit enim quòd motus est in quali, crederet ergo aliquis quòd mo Dilmit obie eus esset in omni quali; hoc ergo remouet Philosophus, dicens: quòd duplex quale est, quoddam quale, quod est in substantia, eo modo quo dicimus, quòd differentia prædicatur in quale: aliud D est quale, quod est in prædicamento qualitatis; se cundum quod quale aliquid dicitur passiuum uel impassibile:& de tali quali dictum est, quòd mo-Tex. 6.14. tus est in quali, & maxime in tertia specie qualita tis, sicut patet ex Septimo Physicorum. Deinde

> Immobile autem quòd totaliter impossibile moneri: & quod nix in tempore multo tarde incipiens. Et quod natum quidem est moueri, non potens auté quando natum est, & ut quod noco quiescere immo bilium folum:contrarium enim quies motui. Quare priuatio utique erit susceptiui.

Ostendit, quot modis dicitur aliquid immobi-

2 generatur, ita hac genero, puta doctrina per hac A le, dicens; quòd immobile dicitur tribus modis, quorum primus est: cp immobile df, quod omni- 1mmobile no est impossibile moueri, eo modo quo dicimus, quòd Deus est immobilis: Secudo modo di citur immobile, quod uix aut tardè incipit moue ri, eo modo quo dicimus, aliquod magnum faxú esse in mobile: Tertio modo dicitur immobile, · quod aptum natum est moueri, tamen non mouetur, quando aptum natum est moueri, nec ubi aptum natum est moueri: & hoc solùm immobile dicitur quiescere: quies enim est priuatio motus in illo subiecto, quod est aptum natum suscipere motum. Notandum est, quòd quies est privatio motus, & ideo si immobilitas debet esse Quies quid. idem quod quies , oportet quòd immobilitas dicat privationem. Hæc est ergo illa immobilitas, quæ est prinatio in determinato subiecto, secundum determinatum tempus,& secundum determinatum locum: & hæc est immobilitas ultima nunc dicta, de qua dicit Philosophus, quòd immo bile tertio modo dicitur subiectum prinatum mo tu secundum determinatum ubi, & secundum de terminatum tempus.

Simul autem secundum locum quacunque in uno loco primo: & seorsum quacunque in alio.

Postquam determinauit Philosophus de motu, hic diffinit quædam, quæ circunstant motum. Et dividitur in duas partes, quia primò ponit Comitantia diffinitiones istorum: secundo concludit quedam motum loca corollaria, ibi[Quare palàm.]Primò ergo diffinit simul, dicens: quòd simul sunt illa, quæ sunt simul, et di in uno loco primo, idest proprio: seorsum autem wersa qua. funt, quæcunque funt in uno loco separatim. Notandum est, quòd duplex est locus, communis, sci licet & proprius:illa aut, quæ sunt in uno loco co Locus du muni, non dicuntur simul esse; aliàs omnia essent plex. fimul, quia omnia funt in cœlo; & ideo notabiliter dixit Philosophus, quòd illa sunt simul, quæ funt in uno loco proprio. Subiungit.

Tangi autem quorum ultima sunt simul.

Diffinit tangentia, quòd illa dicuntur esse tan gentia, quorum ultima funt simul: sicut duo cor- Tangentia pora dicuntur le tangere, quoru superficies sunt que. fimul;& idcoante diffinitionem tangentium, dif finit simul. Deinde cum d.

Intermedium autem, in quod natum est priùs per uenire, quod permutatur, quam in quod ultimum permutatur, secundum naturam continue permutans.

Diffinit medium, dicens: quòd intermedium est, in quod priùs aptum natum est moueri, quod mouetur, quam ipsum extremum: si enim aliquid mutetur de.A. in.B. per C; continue secundum naturam priùs A aptum est uenire in C. quam in B. Tunc cum ait.

Contrarium secundum locum, & secundum re-**E**um plurimum distans.

Dissinit contrarium secundum locum; quòd corraria se illa funt contraria fecundum locum, quæ maximè cădu locum & plurimum distant secundum locumita ramen

Conerarie tatum que motior.

quòd hæc distantia debet accipi secundum linea E rectam,& non secundum circularem. Notandum est, quòd (sicut superiùs dictum est) contrarietas est in formis, & contrarietas est in loco; & tamen hic non diffinit nisi contrarietaté secundú locum, cuius ratio est: quia (ut superiùs dictu est) contrarietas secundum locum est nobis magis nota, quam contrarietas, que est in formis: &ideo ex notificatione huius deuenimus in notificatio nem illius: ficut enim contrarietas secundum locum est maxima distantia secundum locum; ita contrarietas in formis est maxima distantia secundum formas. Notandum est, quod dicit Philosophus, quòd hæc distantia debet accipi secundum lineam rectam; quia hæc linea, quæ debet hic accipi, debet menlurare istam distătiam 👝 📙 quæ est de essentia contrarietatis: linea autem cir cularis non potest mensurare, sed solum recta; & hoc quia mensura debet esse minima & certa;inter duo autem puncta non potest accipi nisi una linea recta:linee autem circulares & dissimiles in magnitudine & paruitate inter duo puncta sunt infinite & incertæ. Deinde cum d.

Consequenter autem,est quod post principium ente positione, aut specie, aut aliter qualiter determinatio, nibil intermedium est corum, quam in codem genere, & cuius consequenter est: ut linea linea, aut unitates unitatis, aut domus domus. Aliud au tem nibil probibet intermedium esse; quod enim con sequenter alicuius, consequenter & posterius aliquid:non enim unum confequenter duorum, neque

moua lun 1 secunda.

Distinit ipsum consequenter. Et dividitur in duas partes, quia primò diffinit consequenter: secundò diffinit habitum, quod in minùs fe habet, quam consequenter: tertiò disfinit continuum; quod in minùs se habet, quàm habitum. Secunda consequen- ibi[Habitum autem] Tertia ibi [Continuu aute] Dicit ergo primò, quòd consequenter dicitur illud, quod sequitur primò aliquod principiu, hoc est consequenter est, quod ordinate consequitur ad aliquod; siue ille ordo attendatur secundum positionem & situm; siue attendatur secundum speciem: sicut species ternarii sequitur ad specie binarii.De ratione etiam consequenter est, quòd inter illud, quod est consequenter, & illud, ad qd consequitur, nullum est medium eiusdem generis: ficut nullum est medium eiusdem generis in ter duas lineas consequenter se habentes, uel inter duas unitates, uclinter duas domus. Verunta men licèt inter consequenter se habétia non possit esse medium einsdem generis, potest tamen esse medium alterius generis; sicut inter duas do De rone con consequen - mos consequenter se habentes potest esse medium, puta arbor &c. De ratione etiam consequé ter se habentis est, quòd sit posterius illo, ad quod sequitur: sicut binarius est posterior unitate, & ideo binarius consequitur unitatem, & non econ uersò: & secunda luna sequitur primam, & nó econuersò. Deinde cum dicit.

Habitum aut quodcunque, cum consequenterens tagit. Quoniam omnis permutatio in propositis hec autem contraria & contradictio contradictionis, aut nullum intermedium. Talàm quòd in contrariis intermedium.

Diffinit habitum, quod in minus se habet, qua consequenter se habens. Et duo facit, quia primò . diffinit habitum, dicens: quod habitus est, quod Habitigh consequitur ad aliud: ita tamen quòd illud tangit; ita quòd habitum addit fuper confequenter se habens contactum. Secundò, quia secit mentionem de medio, ostedit, inter quæ est medium, dicens: quòd omnis permutatio uel est inter con medua, traria, uel est inter contradictoria: cum ergo medium non sit inter contradictoria, restat quòd om ne medium sit inter eontraria. Notandum est, quòd medium(de quo supra locutus est Philosophus)est inter extrema motus:quod patet ex diffinitione eius:dicebatur enim quòd medium est, in quod primum est aptum natum uenire mobile', quàm in extremum: si ergo medium semper est inter extrema mutationis; & mutationes uel funt inter contradictoria, uel inter contraria; benè dixit Philosophus, quòd ex quo medium non potest esse inter contradictoria, quòd est inter có traria. Quasi diceret, medium est inter extrema mutationis, sed non potest esse inter extrema mu tationis, quæ est inter contradictoria, igitur est inter extrema mutationis, que elt inter cotraria. Subjungit.

Cotinuum autem, quod quidem habitum aliquid. Dico autem continuum, cum idem fuerit & unum utriusque terminus, quibus tangunt & continent.

Dithnit continuum, dicens; quòd continuum est habitum și ta tamen quod aliquid addit supra Coniumo habitum: continuum enim est eorum, quæ se tan 944. gunt, & fimul funt: est enim unus & idem termi nus; eo modo quo dicimus, quòd partes linex con tinuantur ad punctum unum. Deinde cum d.

Q nare palàm, quòd continuum in his fit, ex quibus unum aliquid natum est sieri secundum contro-

Concludit tria corollaria. Et diuiditur in tres partes, lecundum tres conclusiones, quas conclu dit.Secunda ibi[Et quia prima] Tertia ibi[Quare non est punctum. ] Concludit ergo prima con clusionem, dicens: quòd manifestum est ex dictis, quòd continuum nó est niss in his, ex quibus est aptum natum fieri unum fecundùm contactum . Notandum est, quòd hæc conclusio benè sequitur ex præcedentibus: dicebatur enim sic, quòd continuum super contactum adde bat unitatem; & ideo benè concluditnr, quòd continuum eft, cuius extrema funt apta nata continuari ad unu. Deinde cum d.

Et quia primum, quod consequitur palàm: quod enim consequenter non tangit Hoc autem consequé ter, of secontinuum tangitur. Si autem tangit, non dum continuum. In quibus autem non est tactus, non est connascentia in bis.

Con-

Digitized by Google

ser quid.

inter ista tria, consequenter, continuum, & conta tum, consequenter tenet primum locum, & ha-யா, ு டி bet rationem primi; prius enim est, à quo non co tractum. uertitur consequentia: sic auté est hic, non enim quo fe bas quod est consequenter, tangit, & tamen omne quod tangit, est consequéter: oportet enim quòd m omni contactu faluetur cósequenter se habés . Sicut autem consequenter se habere est prius qua contactum, ita est prius quam cótinuum: non .n. sequitur, si extrema àliquorum sunt simul, quòd propter hoc fint unum; & ideo non sequitur, & si tangit, quòd propter hoc sit continuum: sed tamen benè sequitur econuersò: conascetia enim, quæest naturalis connexio continuorum, non po test esse inter illa, in quibus non potest esse conta ctus. Tandem cum dicit.

Quare non est punctum huic unitati: his quidem inest tangi, his autem non, sed ad consequenter. Et horum quidem intermedium aliquid, horum au-

Concludit tertiam conclusionem, dicens: ex istis differentiis datis, patet, quòd punctus non est idem, quòd unitas: nam de ratione puncti est, op Vide 5.Me lecundum ipsum sit contactus; nam due linea ta saph. 12.0 gunt se in puncto: secundum autem unitates non 4.Phy. 106. est contactus, sed cosequenter se habes, quia una unitas sequitur ad aliam. Patet etiam alio modo quòd punctus non est unitas; quia inter duo pun-Cta semper cadit aliquod medium: semper enim inter duo puncta est linea media: inter duas auté unitates non cadit medium. Notandum est, o differentia inter púctum & unitatem ex hoc est, Discrimen I quod punctus concernit situm in continuo: uniter punclus tas autem non: sicut dicitur Primo Posteriorum punctus habet positionem, sed no unitas. Ex hoc autem consurgit duplex differentia, quam dat Philosophus inter punctum & unitatem:nam pū ctus est in continuo; & ideo est in his, quæse tangunt: unitas autem abstrahit a situ, & ideo est in discretis, quæ sunt illa, que concernunt situm: hoc autem est consequenter se habens: dictum est.n. quòd consequenter se habens prius est, quàm có tactum, & quam continuum. Ex hoc etiam sequi tur fecunda differentia, quia punctus est indiuisi bile, quod concernit continuum; & inter duo di-

> dium: & ideo benè dictum est, quòd semper inter duo puncta est dare medium: quia autem unitas est in discretis, & in his, que abstrahunt a situ;ideo non opor tet quòd inter duas unita tes fit dare medium. Et sic explicit Liber Vndecimus.

#### Concludit secundum corollarium, dicens: 9 A A R I S T O T E LE AE METAPHYSICAE

LIBER DVODECIMVS, & Vltimus.



E substantia quidem theorica est: TEX. 1. nam substantiarum principia , ಆ cause quaruntur

Postquá Phiiosophus in præcedenti Libro recollegit quædam, quæ erāt tam in hoc libro,

quam in libro Physicorum: in parte ista intendit cotinnatio, determinare de substantia immobili, separata à intentio, co motu, & à materia. Et dividitur iste Liber in duas division Lipartes, quia primò recolligit quadam, qua dicta bri. fuut de fubstantia in præcedentibus Libris: in fe cunda parte incipit determinare de substantia im mobili, ibi [Quoniam autem tres erant substantiæ.] Prima pars in duas; quia primò probat, quòd ad istum Librum spectat determina re de substantia: in secunda parte incipit determi nare de ea,ibi [ Substantia uerò tres sunt] Prima pars in tres partes; quia in prima parte proponit, quod intendit: in secunda parte probat intentu, ibi[Et enim ens si totum]Dicit ergo primò, q in hac scientia theoria, & intentio est, determinare de substantia:ita quòd in hac scientia de substan-

& causæ. Deinde cum dicit. Etenim ens si totum quoddam omne, substantia TEX.2. est prima pars: & si eo quod consequenter, & ita positum substantia, deinde qualitas, aut quantitas.

tia primò, & principaliter quæruntur principia,

Probat, quod dixit. Et diuiditur in tres partes, secudum quòd hoc probat per tres rationes, quas adducit. Secunda ibi [Similiter autem] Tertia ibi De fubstan-[Ampliùs nihilo.]Ponit ergo primam rationem; hic, et imi. & est ratio talis: hæc scientia debet quærere eausas,& principia primi entis; sed substantia est primum ens; ergo hæc fcientia debet quærere causas,& principia substantiæ.Hoc est ergo, quod di cit litera:quòd siue ens sit quoddam totum, compositum ex multis partibus, siue entia se habeant consequenter adinuicem; semper tamen substan tia est primum ens; deinde sequuntur alia entia, utibilia, quæ sunt in cótinuo, semper est dare me D sicut qualitates, aut quantitates. Notandum est, quod Philosophus noluit intelligere, quod to substantia tum ens esset quoddam totum, compositum ex ens. partibus secundum ueritatem, sed loquitur hic se cundum similitudinem:quasi dicat, sicut in aliquo toto composito ex multis partibus, est dare primam partem; ita inter omnia entia est dare unu primum ens: siue ergo ipsum ens sit quoddam to tum, siue entia se habeant consequenter; semper Pradicant tamen est dare unum ens, quod est substâtia. No dupliciter tandum est, quòd hæc litera potest aliter legi:pol respicere fumus enim imaginari, quòd prædicamenta duo ens. bus modis respiciunt ens; uno modo sicut species respiciunt genus;ita quòd prædicamenta sint spe

cies entis: secundo modo possumus imaginari, E de ratione substantiæ non est, quòd sit coniuncta quòd prædicamenta non habeant unitatem gene ris, sed unitatem attributionis, & tunc se habent consequenter adinuicem; ita quòd primum est substantia, cósequenter alia prædicamenta. Inter iltos duos modos primus modus ucrus non est; sed secundus: at uerò siue primo modo intelliga tur; siue secundo, semper substantia habet rationem primi. Quasi ergo dicat Philosophus: si ens. est quodda totum universale, respiciens prædica menta, sicut species; sequitur op prima species est substantia: si etiam prædicamenta habent unitatem attributionis; ita op prædicamenta se habeat consequéter ad inuicem; adhuc uerificatur, quòd substantia est primum ens:sue ergo sic, sue non, substantia est primum ens. Postea cum inquit.

Similiter autem nec entia, nibil est simpliciter di cere hac, sed qualitates & motus: aut non albu & nonrectum:dicimus.n.esse & hoc, puta est no albū.

Ponit secudam rationem, & elt ratio talis: hec scientia quarit causas, & principia simpliciter entis; tale auté ens est substantia ; alía enim entia à substantia non funt entia, nisi secundùm quid. Alia entia Hoc est ergo, quod dicit litera; quòd entia alia à a substantia, non sunt simpliciter entia, sed secuntia sunt en dum quid:qualitates enim & motus non sunt enquid : fine tia , sed entis , unde dicuntur quodammodo innon sunt en denominando aliud. Videmus enim, quòd non sia, sed en- album, & no rectum sunt entia per istum modu: non album enim dicitur esse, quia est subiccii, est, quòd ens ab esse dicitur: illud ergo prædicamentum, quod habet esse in se, simpliciter dicitur ens, alia autem prædicamenta dicuntur entia, quæ lunt huius entis, scilicet substantiæ: sicut qua litas elt ens, quia est notificatio substantiæ: & qua titas est ens, quia est mensura substantie. Notan-Accidentia dum est, cy accidentia positiua, & priuationes, si positina & cut album & non album conueniunt, & diffeprivativa runt: conueniunt quidem, quia utrunque est ens que diffe- ratione subiccti : differunt tamen, quia subiectu duniunt. per accidentia positiua habet aliquale esse; sicut fubiectum per albedinem habet effc album: per accidentia autem negativa, ficut per non esse album, & non rectum, non habet esse aliquale; sed per non album priuatur ab esse albi, & per non re ctum priuatur ab esse recti. Vult ergo dicere Phi losophus, o privationes, sicut etiam accidétia có cernunt subjectum; & ideo sunt entia quia entis, scilicet subiecti. Cum postea subdit. Amplius nihil aliorum separabile.

Ponit tertiam rationem, & est ratio talis : hxc Subffantia scientia quærit causas, & principia entis, maximè est ens inde independentis; hoc autem ens substantia est; erpendens, or go hæc scientia quærit causas, & principia substă tiæ. Quòd autem substantia sit ens independens probat; quam probationem ponit in litera, dices: 👽 nullum aliorum à substantia est ens separabile; sola autem substantia est separabilis; & ideo est ens maxime independens. Notandum est, quod

cum accidente; aliàs omnis substantia esset coniuncta accidenti, quod tamen fassum est de sub est, quod tamen fassum est de sub est, quod fe stantia primi principii; de natura autem acciden- acciden tis ell,quòd sit coniunctum. Tunc cum ait.

Testantur autem & Antiqui opere: nam substan TEX 4. tia quarebant principia, & elementa, & causas.

Qui quidem nunc, substanțias uniuer salia magis ponunt: nam genera universalia, que dicunt principia, & substantias esse magis, profter logice inquirere.Qui uerò antiquitus particularia, ut ignem, &

terram: sed non commune corpus.

Probat,quod dixit per dicta Antiquorum, dicens; & Philosophi consideratio est de substantiis: non enim querebat Antiqui principia, & ele menta, & causas cuiuscunque entis; sed entis, Quarta el quod est: Antiqui enim imponendo substantias sdem roer rerum, diuersificantur: moderni enim id est Pla- Anniqueri tonici magis probant uniuersalia esse substătias, placues. quam particularia: & hoc ideo, quia logice inqui rebant de principiis entium: quidam autem anti qui Philosophi sicut Democritus, & Empedo:po sucrunt principia rerum particularia, sicutigné, & terram, & alia huiusmodi. Notandum est, op Plato ponebat principia rerum, ipfa uniuerfalia; Al.Philos & hoc quia logice querebat: dicebat .n. quod uni plus. uersalia erant abstracta secundum rationem, & ideo erant priora particularibus ratione; & propter naturam prioritatis ponebant principia uni uersalia. Comm.tamen dicit, op propositiones lo Sententia quod est non album, & non rectum. Notandum G gicè hic uocantur propositiones extraner, & no commen conuenientes rei: quia ergo Platonici ponebant uniuerfalia esse principia per quadam non conuenientia; & per quedam extranea, ideo dicit Phi losophu, quòd logicè inquirebant. Deinde.

Substantiæ uerò tres sunt. V na quidem sensibilis, cuius alia quidem sempiterna, alia corruptibilis, quam omnes cofitentur, ut plante, & animalia: sem piterna aut cuius eleméta necesse est acccipere siue unū, siue multa. Alia uerò immobilis: hanc dicunt quidam separabilem esse: hi quidem in duo diuidentes: alii in unam naturam species ponentes, & mathematica:alii horum mathematica folùm.Illæ qui dem naturales; cum motu enim sunt, & bac alterius, si nullum illis principium commune est.

Incipit determinare de substantia. Et diuiditur in duas partes, quia primò diuidit fubstantia: secundò determinat de partibus diuisionis, ibi. [Sensibilis uerò substantia] Dicit ergo Philoso- Substantia phus: substantix sunt tres: quadam enim est sub triples. flantia sensibilis: & quædam intelligibilis: substă tia autem sensibilis diuiditur, quia quædam est sensibilis sempiterna: quædam autem est substätia fensibilis corruptibilis, quam omnes confiten tur esse; sicut sunt plantæ, & animalia: substantia autem sempiterna sensibilis est, cuius principia intendimus accipere ; fiue illud principium sit unum, siue multa: intendimus enim accipere principia corporis cœlestis; quod hic uocatur substantia sempiterna sensibilis:alia uerò substa-

TEX.3.

čtium

Substantia griples.

funt. ٠,

Znitionem .

statia immobilis, qua diximus esse sempiternam Titas & intelligibilem. Hanc aut substantia immobile, quidă ponut esse separabile à sensibilibus, & isti atiam uersificantur: alij.n.ponunt, cp substatia immobibilem lis in duo diuiditur. s.in species, & in Mathemati feise ca: ponunt.n.ipsa Mathematica esse substantias bus. medias inter substátias sensibiles & species. Alii ät ponut Mathematica, & spes in una natura. Alii uerò ponunt solu Mathematica. Inter oés at istas substantias, solu illa, qua sunt sensibiles, sunt de Substantia consideratione sciz naturalis; & hoc quia concersēsibilis, o nunt motu: substantia aut immobilis & intelligi-Jubstantia bilis cadit sub speculatione alterius scię; substande cums co tia.n. sensibilis & intelligibilis non cadit sub spefideratione culatione alicuius sciæ cois. Notandu est, o sen-font. tetia Philosophi in breui est ista, o triplex substa tia est. s. sensibilis & corruptibilis; qualis est substantia elementoru: sensibilis & sempiterna, qualis est substantia cœloru, & utraq; istaru substantiaru est in motu: tertia substantia est substantia intelligibilis; & sub ista substantia ponuntur spe cies;ponuntur ét & Mathematica. Verű est, o de speciebus & Mathematicis est triplex modus dicendi; quida.n. ponebant spés & Mathematica esse infra duas naturas: quida aut reducebat spes, & Mathematica in una natura, & utriq; illoru fue runt Platonici: quidă aut sicut Pythagoras, posue Substantia runt Mathematica esse principia reru. Notandu fensibilis, est, quanti fensibilis, & substantia intelligi-substantia bilis; inquantu hæc est sensibilis, & illa intelligibi entelligibi-lis tum sub lis, cadunt sub diuersis scientiis: inquantu tamen adem,tom conueniunt in rone substatie, possunt cadere sub fub diversis tali ratione in hac eadem scientia, que considerat Jenentiis ca de ratione substantia tanquam de primo ente.

dere pos- Sensibilis nerò substantia est mutabilis. Si autem

Sensibilis nerò substantia est mutabilis. Si autem mutatio est ex oppositis aut mediis, sed oppositis non omnibus(non album.n.uox) sed ex contrario;ne cesse subesse quid mutabile in contrarietate: non.n. contraria transmutatur. Amplius hoc quidem manet, aliud uerò contrarium non manet. Est igitur ali quid tertium præter contraria, materia.

Incipit determinare de mébris substâtie; & pri mò de substatia sensibili. Ad cuius euidentia no . tādū est, p ea, quæ sunt magis nota quò ad nos, deuenimus i illa, quæ funt magis nota quò ad na Exeffeti- tură; substantia aut sensibilis est magis nota quò bus deueni ad nos: substantia aut intelligibilis est magis nota mus in co- quò ad natura; & ideo per substatia sensibile deuenimus in substantia intelligibile. Sic ergo Phi losophus primò determinat de substantia sensibi li,& principiis eiusde, ut per illa deueniamus ad substantia immobile, & intelligibile. Et diuiditur hæc pars in duas partes,quia primò quærit principia substantie sensibilis: secundò quærit, utrum principia fubstantiæ & aliorű generű sint eadem ibi[Dubitabit aŭt.]Prima in duas,quia primò de terminat de materia, quæ est principiú substátiæ sensibilis:scdò de sorma, ibi [Tertia uerò sunt.] In prima ergo parte determinat de materia. Et

duabus. Là corruptibili, & à sempiterna, est sub- A dividitur in duas partes: quia primò ostendit ma teria esse:secundò mouet quodda dubiu,ibi [Du bitabit autem. ] Prima pars in duas partes; quia primò ostendit materiam esse:secundò ostendit, Materia & p materia diuersimodè est in diuersis, ibi [Omnia uerò materiam habent.] Prima pars in duas, secundú duas rationes, quas adducit ad probandum, p materia est:secunda ibi[Quoniam aut du plex est ens.] Prima in duas;quia primò ponit ra tionem suam: secundò ex hoc concludit quandã conclutionem.Secunda ibi[Si itaque.] Primò er go probat materiam esse, per unam rónem, & est Omnis mi ratio talis: omnis transmutatio est à contrario in tatio é nel contrarium; sed unum contrarium non transmu traria, sel tatur in aliud; sicut albedo non transmutatur in internigredinem; oportet ergo dare aliquod tertium, dia. quod sit in potentia ad utrunque contrariorum; & hoc terrium materia est, quod quidem tertiu differt ab utroque contrariorum. Hoc est ergo, quod dicit litera, quæ ex mutatióe probat, quòd est dare materiam, dicens; quòd omnis sensibilis Substantia mutabilis est; si autem mutabilis est, Omnis sub oportet dare mutationem; si autem est dare mu- stantia sen tationem, est dare materiam; cuius ratio est, quia sibilm est . \* omnis mutatio est ex oppositis, uel mediis; ex op mutabilis. positis quidem non omnibus; sed ex oppositis, quæ funt contraria:quando enim album fit ex nó albo, non fit ex quocunque non albo, puta ex nó albo, quod est uox; sed fit ex non albo, quod est contrarium; si autem ita est, necesse est esse aliquem terminum, quod subsitutrique contrariorum; & hoc quia unum contrariorum non transmutaturin aliud; illud autem tertium differt à contrario; quia illud tertium manet in tota tranfmutarione; contrarium autem non manet; & istud, quod est tertium præter contraria, materia est. Notandum est, quòd in hac ratione duo ponuntur, ex quibus possumus habere, quòd ma teria est: Primum est, quòd transmutatio sit ex oppolito, & non ex quocunque oppolito, sed ex opposito, quod est contrarium: de ratione autem contrariorum est, quòd sint infra unam potentiam communem: arguemus ergo sic, transmutatio est ex contrario in contrarium; sed contra- De rasione ria habent unam potentiam communem; ergo ru quid. in omni trālmutatione est dare unam potentiam communem,& hanc uocamus materiam. Et hűc modum arguendi, tetigit Philosophus, quando dixit; quòd album fit ex non albo, non ex quocunque non albo; sed ex non albo, quod est contrarium; ergo est dare materiam; quasi dicat,album non fit ex quocunque non albo; sed ex non albo, quod est in potentia ad album; si autem est dare potentiam, est dare materiam. Secundum, per quod probatur, uel potest probari, quòd ma teria est, est; quia unum contrarium non tranfmutatur in aliud; & ideo oportet dare aliquod tertium, quod sit aliud ab utroque contrariorum, & hoc tertium uocatur materia: & istum

modum arguendi iam tetigimus. Notandum

Kĸĸ

ficitur per

Materia p ficitur per formam, & hoc est materia; nam generatio ex hoc est, quòd ens in potentia fit in actu; & illud, quod perficitur, manet; & ideo mate ria manet : etiam est aliquid, quod destruitur & corrumpitur; quia generatio unius est corruptio alterius,& hoc est priuatio uel cotrarium,& hoc non manet. Benè ergo dixit Philosophus, op materia differt à contrario; quia hoc manet, & hoc non manet. Postinde cum ait.

TEX. 7.

Si itaque transmutationes sunt quatuor, aut secundum quid, aut secundum qualitatem, aut secun dum quantitatem, aut ubi . Generatio quidem simpliciter, aut corruptio secundum hoc, & augumentum & decrementum, que secundim quantitatem: alteratio autem, qua secundum passionem: latio au F tem que secundum locum. Inter contraria utique erunt ea, qua secundum unu quodq; transmutationes:necesse itaq; trasmutari materia potété ambo.

plex.

Concludit quandam conclusionem ex præcedenti ratione: dicebatur.n.in precedenti rone, co in mutatione est dare duo contraria, & unum ter Transmuta tium:ex hoc ergo cócludit Philosophus, o si hoc est de essentia mutationis, necesse est, q conueniat omni mutationi, et in quocuq; genere; quia quod per se conuenit alicui, conuenit omni tali. Hoc est ergo, quod dicit litera, cp trasmutationes funt quatuor:una fecundùm quid,hoc est in predicamento substantiæ: & una secundum qualitatem,& alia secundú quantitatem,& alia secundú ubi.Vocatur aut illa transmutatio, quæ est in sub G stantia, & corruptio simplex, ad differentia illius, quæ est in accidentibus; quæ uocatur generatio, & corruptio secundú quid. Illa autem, quæ est in quantitate; uocatur augmentum & decrementu. Illa, quæ est in qualitate, uocatur alteratio. Illa au tem, quæ est in ubi, dr secundu locu mutatio. Si ita est, op transmutationes sunt in istis quatuor ge neribus; necesse est, q iste transmutationes sint inter contraria, quæ sunt secundu unumquodque genus: necesse est ét, o ista transmutationes habeant unum cóe, quod sit in potétia ad utrumq; Nullum co- contrariorum. Notandum est, co (secundu senten trariorii est tia Comen in loco isto) materia ita est in potentia ad utruq; contrariorum, quia ipsa non est alte rú contrariorú:ita o nullum contrariorum est de essentia materia. Et hoc est, quod dicit Philosophus, p in quacuq; transmutatione cuiuscuq; ge neris est dare unu tertiu, quod sit in potentia ad utruq; contrarioru, & non sit alteru eoru; imaginabimur ergo, o materia substătiatur per posse; ita q essentia eius est, q sittin potentia ad utruq; contrarioru, & conó sit alteru coru. Deinde.

TEX. 8.

Quoniam autem duplex est ens, trasmutatur omne ex potentia ente in actu ensout puta ex potentia albo, in actu album: similiter autem in augmento & decremento. Quare non solum secundum accidés contingit fieri ex uno ente, sed ex ente fiunt omnia. Potentia quidem ente, ex non ente uerò actu.

Ponit lecunda ronem ad probadu, o materia

est, quòd in generatione aliquid est, quod per- E est. Et dividitur in duas partes: quia primò ponit ista róne: secundo ostendit, o ista materia, quam secundan ponit, aliquo mó tágebatur ab aliis philosophis; quòlma licèt non perfecte, ibi [Et hoc est Anaxagora.] "iaft. Ponit ergo róné suã, & est ró talis; omne per accidens reducitur ad per se; sed uidemus, co ens sit ex non ente per accidens;oportet ergo dare ali- Omera quid, ex quo fiat per se, & hoc est ens in potetia, citer alu oportet ergo dare ens in potentia; sed ens in pofa hac róne, patet litera Philosophi, quæ dicit, 🤣 duplex est ens; ens in potétia, & ens in actu: trans mutatio ergo fit ex ente, non ex quocunq;, sed ex ente in potentia; eo mó quo dicimus, que ex poten tia albo fit actu albū: si aŭt generatio fit per se ex ente in potentia; manifestu est, co non solum sit il lud, quod fit, ex non ente secundú accidens; sed oîa, quæ fiunt per se ex ente in potentia; nó ente aut in actu. Notadu est, q intellectus Philosophi Finice d est: cy omne, quod fit, fit ex aliquo per se, & ex ali que deple quo per accidens: fit quidem ex ente in potentia in. per se;ex illo.n.fit aliquid per se,qd per generationé perficitui; hoc aut est ens in potentia; quia generatio est perfectio entis in potentia; quia ta Grando men multa funt annexa huic enti in potetia,ideo pul iplum fieri ex multis, est per accidens : enti .n. in potentia annexa est priuatio rei fiendæ;annexum - est ét ci contrariú eius, quod fit: & ideo ex priua tione, quæ hic df non ens, & ex cotrario fit aligd p accidens. Imaginabimur ergo, o sicut ædifica tor ædificat p se; musicus at p accides, & hoc qa esse musicum est annexu ædificatori: ita similiter hic ex ente in potentia fit aliquid p se; ex priuz tione at, & ex cotrario paccides, inquatu coiugit cũ ente in potétia: illud.n.idé, qđ é in potétia ad nigrű, est albû, & est non nigrum. Prosequitur.

Et hoc est Anaxagora unum : dignius est enim tel.'s. quam simul omnia. Et Empodoclis mixtura, & Anaximandri: uel (ut Democritus ait) nobis erant omnia potétia, actu uerò minime. Quare materiam

utique erant tangentes.

Postquam probauit materia esse;hic ostendit, Priji quo antiqui Philosophi aliquo modo terigerunt ista materiam, dicens: cp istud unum, quod proba de metri uimus esse, est illud unu, quod posuit Anaxag.di ungant. H cebat.n. Anaxag. q. oia, quæ ficbant, latebantin uno; ita q, omnia quæ fiebant actu, priùs erant in co, in quo latebant. Dignius tamen dicere est sicut diximus: dixit enim Anaxag. q omnia, quæ fiebant, priùs erant in actu: nos autem dicimus, co oia erant priùs in potentia: istud unum est etia illud unum, quod uoluit tagere Empedocles, qui dixit, p omnia prius erant mixta in quodam uno per amicitiam, & postea per discordiam omnia segregauit ex illo uno . Istud etiam unum, quod probauimus esse, est illud unum, quod aliquo mo do tetigit Anaximander, qui posuit, quo omnia con traria præexistebant in uno consuso. Istud etiam unum aliquo modo tetigit Democritus, qui dixit, q omnia, que fiunt, priùs fuerunt in potétia,

actu uerò non: isti ergo oes aliquo modo tetige- A non ens, qui est privatio, licèt non sit ens, tame est runt naturam, sed non perfecte. Sequitur.

TEX, 10. : Omnia uerò materia habent, quacunq; transmu tantur; sed aliam & sempiternorum quacunque no generabilia;mobilia autem latione. V erum non generabilem habent, sed unde, & quo.

plex .

plicia.

Postquam ostendit, materiam esse; hic ostedit, In diversis quo materia diversimode est in diversis. Et hoc diuersimo - est, quod dicit : q omnia transmutabilia materia habent; sed tamen alia est materia sempiternoru, & alia corruptibiliŭ:aliqua funt.n.quæ tranfmutantur fecundum substantiam,& hzc funt generabilia,& corruptibilia:aliqua funt, quæ funt im mobilia secundum formam, & ista nó sunt gene rabilia; tamen funt mobilia fecundum ubi ; ficut funt corpora cœlestia:& ita habent materia,non B quia fint mobilia ad formam, sed quia funt in po tentia ad terminos secundum ubi. Notandum, o Philosophus priùs probauit, materia esse, ex hoc o est ens in potentia: sicut aut duplex est ens in potentia, ita uidetur dicere Philosophus, cp duplex est materia: est.n.quædam potentia, quæ est ad formam, & ad priuationem eius: & est quedã, quæ est ad ubi, & ad privationé eius: prima potétia & prima materia, quæ est ad formã & ad prinationem eius, est in re generabili & corruptibi li: secunda aŭt potentia est in re ingenerabili & incorruptibili. Imaginatur ergo, op entia sunt in Entia tri triplici differentia: quædam.n.sunt entia, in quibus est uariatio & secundum formam, & secundum ubi,sicut sunt elemeta; quadam sunt entia, C in quibus est uariatio secundum ubi, sed non secundum formă, sicut sunt corpora celestia: quæ-

dam funt entia, in quibus nulla uariatio est, ficut

est intelligentia ( & hoc dico, secundum opinionem Philosophoru; quia Theologi aliter sentiut)

sic ergo quia transmutatio arguit materiam, in

primo ente,& secundo potest esse materia, in ter

tio autem non. Deinde cum dicit. Dubitabit autem utique aliquis, ex quali non en te est generatio? Tripliciter enim non ens. Si itaque est aliquid potentia

Mouet quanda dubitatione: & primò mouet dubitationé: secudo ostendit, quin diversis diverfæ sunt materiæ ibi[Attamen non ex quocunq;.] Dubitatio, Dicit ergo primò: q dictu est in præcedentibus; D er einsidem op generatio fit ex non ente; cu th no ens dicatur folutio. tribus modis, dubitabit aliquis, ex quo non ente fit generatio? Solutio aut huius est, op generatio fit ex nó ente, qd est ens in potétia; quare ex quo fit generatio, licèt sit nó ens actu, est th ens in po tentia. Notandű est, o non ens dr tribus modis: Non ent tri uno.n.mo di non ens, qd nullo modo est, nec in actu, nec in potentia; & non ens secundum istu pliciter. modu fugit totu ambitu entis, & ex tali no ente nihil fit. Scđò mó dr nó ens ipfa priuatio, que est in materia: & ita ista priuatio, licèt sit non ens, tñ magis appropinquat ad rone entis, qua primu no

ens:primum.n.non ens, nec est ens, nec est entis,

nec est possibile esse secunduse ueru:secundu at

entis. Tertiò mó di non ens ipsa materia, quæ est ens in potentia. Ad cuius euidentia notandu est; op materia est ens per se: ens.n.dr duobus modis Tex.co.13. (sicut di Quinto huius) ens in potentia, & ens in actu:materia ergo subintrat ambitum entis, quia Materia est ens in potétia etsi ergo est ens in potétia per que est ens, se:tñ est no ens p accidens, inquantu est annexa & quo non prinationi, quæ quidé prinatio est nó ens per se, ens. & ex tali nó ente, qd est ens in potentia, sit gene ratio. Imaginabimur.n.q. generatio, priuatio, & Generatio, materia se habent modo opposito; privatio, n. est privatio, o non ens per se;th est ens paccidens. s. rone mate materia riæ:materia aut est ens in potentia p se; th est no habent. ens per accidens. s. róe privationis. Deinde.

Attamen non ex quocunque, sed alterum ex altero. Neque sufficiens, quia simul res omnes. Differunt enim materia. Quoniam quare infinita facta funt, sed non unum? Intellectus enim unus. Q uare si materia uno illud factum est actu, unius materia

erat potentia.

Ostendit, & licet generatio fiat ex ente in po tentia;th secundu diversitaté generatoru sunt di Diversorum uerlæpotentiæ. Et hoc est, qd dicit; q licet gene generatorio ratu fit ex ente in potentia;tn ex quocuq; non fit dimerfa sus quodcuq;, sed diuersa siút ex diuersis; unuquodq; potentia. •n. generabiliŭ het materia determinata, ex qua fit, qd fit: & hoc est cotra Anaxagora, qui posuit, 👽 ex quolibet fit quodlibet : Nec (ufficit dicere, ficut dicebat Anaxag.qui dixit, q à principio ofa erant simul in una materia: & dico, op non sussicit, quia in diuersis est differens materia: quæ.n. fiunt, infinita sunt, & non unu: si.n. materia proxi ma oium elt una, pariter agens cu scdm Anaxag. sit unu, oportet co sactu sit unu:posuit.n. Anaxag. Anaxag. po co intellectus unius facit ofa ex una materia: ex sitio. una aut materia, & uno agente non fit nisi unum; scđm hoc ergo osa erunt unu. Notandu est, o (se cundu Comen.hic) materia est una scom substă Materia tia:ta est multa secundum habilitates:materia.n. quo una, co primò habet habilitates ad formas naturæ elemé que plures. torú: secudo mediantibus sormis elementorú est in potentia & in habilitate ad formas mixtionis; que quidé formæ mixtionis diuerlificantur 🚾 m diuersitaté habilitatum, & potétiaru in materia. Quasi ergo dicat Cómen. si materia esset una & Forma mix scom habilitates & scom substantia, generatum tiöis unde di esset unu ; sed quia materia est una secundu sub- "ersificatur" stantia, th diversa scam habilitates; ideo generata possunt esse multa: sicut.n. dicit Comen. multitudo generatoru, uel est ex multitudine mate- Generata riz, uel ex multitudine agentis (si tñ multe forme unde multipossunt fieri in eade materia) si ergo agens esset Imaginatio unu, sicut posuit Anaxag. & materia una secudu Auer. substantia, & scam habilitates, oporteret o gene ratű effet unű. Notádű est, op Cómé. imaginat, op habilitates & potentiæ in materia muitiplicen--tur secundum multitudinem specierum, & non indiuiduorum;ideo dicit, o numerus potentiaru

a elt ficut numerus specierum, q.d.non est imagi-

KKK 2

Digitized by Google

nandum,

dua, sed penes species:si.n.potentie numerentur penes indiuidua, dux essent potentix ad duas albedines: hoc autem impossibile est, ut uidetur: quia secundum hoc illud idem subiectum simul & semel posset informari duplici albedine; quia simul & semel illæduæ potentiæ possunt trahi ad actum & c.

TEX.12.

Tres uerò sunt causa, & circa principia, duo qui dem ratio & species, illud nerò prinatio, tertium

Postquam determinauit de materia, in parte ista determinat de forma. Et diuiditur in tres par tes:quia primò determinat de forma in se: secun dò determinat de forma in coparatione ad substantiæ autem tres sunt. ] Tertia ibi [Mouentes quidem igitur.] Prima in tres, secundum o tria ostendit de forma: primò.n.ostendit forma esse principium: secundo ostendit, & forma non generatur, tertiò ostendit, p omne qd generatur, à fibi fimili generatur. Scđa ibi [Postea quia nec.] Tertia ibi[Postea quia quæcunque.]Ostendit er go primò, formam esse principium, dicens; quòd tres sunt causa, & tria sunt principia substantiæ mutabilis, de numero quorum principioru duo funt contraria, quorum unum elt species & forma, secundum prinatio: tertium autem est subiectum, sue materia, qua subiicitur utrique contra riorum: quasi dicat Philosophus, cuiuslibet mutationis, & per consequens cuiuslibet subiecti mutabilis, ut est in fieri, tria sunt principia, for-

ma, priuatio, & materia.

Qualtie Substantia dupliciter.

Quæreret aliquis, Vtrum priuatio sit principium substantiæ mutabilis? Dicendum est, quòd substantia mutabilis potest considerari duobus modis: uno modo ut est in fieri: secundò modo ut est in esse. Si consideratur primo modo, sic dico, quòd priuatio est principium; quia omne, quod fit, supponit privatione eius, quod fit: si auquomodo tem consideretur secundo modo, scilicet quanprincipium tum ad esse, sie dico quòd priuatio non est princi substantia, pium; quia priuatio non subintrat essentiam subet quomodo stantiz mutabilis. Intelligendum est ergo, quòd aliud à ma aliter se habet prinatio ad formam mutabilem, teria, et for & aliter se habet ad eandem materia & forma: priuatio enim ita se habet ad formam mutabile, quod est principium ipsius fieri, sed non est prin cipium estendi: materia autem & forma & sunt principia ipsius fieri, & etiam ipsius essentiæ, ipsius fieri quidem, quia quidquid fit, potelt fieri, & ita fieri supponit potentiam, & per consequés materiam: & sic materia est principium ipsius sie ri, & etiam forma, quia fieri determinatur ad for manı, & nec dum materia, & forma sunt princisuojeanua pia ipsius sieri; sed etiam sunt principia essendi; bilis ex qui quia omnis substantia transmutabilis est compobus compo. sita ex potentia & actu, ex forma & materia.

Postea quia nec fit materia, nec species. Dico au

nandum, op potentiæ numerentur penes indivi- E tem ultima; omne namque rransmutat aliquid, & ex aliquo, o in quid. Et à quo quidem, primo mouente. Cuius uerò materia. In quod uerò species. In infinitum ergo sunt, si non solum as fit rotundum, sed & ipsum rotundu, aut as:necesse est itaq; stare.

Ostendit secundò, quòd forma non fit, & est ratio talis; omne, quod fit, habet in essentia sui Forma un posse fieri, & etiam actum, qui acquiritur per ip- f. sum fieri: ergo omne, quod fit, est compositum ex potentia & actu, & per consequens ex materia & forma: si ergo forma sic composita est ex ali quo possibili, & aliquo formali; de illo ergo formali quæro, aut fit, aut non fit? si non fit, habeo propolitum. s. quòd forma non sit; quia qua ratione hoc formale non fit, nec quodcuque aliud; Is mains Forma prin stantiam compositam: tertiò determinat de sorp si autem hoc sormale sit, ergo est compositum ex compositum ex sormali, es sor forma ergo non fit. Vila hac ratione, patet litera finitum, Philosophi quæ dicit, quòd forma non generatur nec materia: loquor autem hic non de materia & forma compolita, sed de materia ultima & uc manu fimplici: quòd autem forma non generetur, pa- gundar, tet; quia omne, quod transmutatur, ex aliquo possibili transmutatur, & ab aliquo trausmutatur, & in aliquid transmutatur: illud possibile,quod transmutatur,uocatur materia; illud autem, à quo transmutatur, uo catur moues & ages: illud autem, in quod transmutatur, est species,& forma; si ergo forma fit, ex aliquo possibili fit, quod quidem possibile in aliquod formale trans mutatur; si autem ita est, forma est composita ex potentiali & actuali: hoc aut est impossibile: sic .n.esset abire in infinitum:si.n.non fiat æs rotum dum, sed fiat æs tantúm materia, uel fiat rotunditas tantum.i. forma; sequitur cy est abire in infinitum:cum ergo infinitas fit imposfibilis,necelie est ergo stare in aliquo, quod fiat per se, & hoc elt iplum compolitum, non materia tantum, nec forma tantum. Notandum est, op ratio Philosophi fundatur luper ratione eius, quod fit, uel lup rationem iptius tieri ; nam ipfum tieri ex hoc elt, quod possibile deducitur ad actum; quod quide possibile, & qui quidé actus sunt de essentia rei Defini fiendæ;& sic quodlibet fiendum est compositum " ex possibili, & actu. Ex quo sequitur, q materia quil non fit : si.n. materia fieret, primò posset fieri,& ex possibili deduceretur ad actu: ex quo sequit, p materia esset coposita ex possibili, & actu: ex quo ét sequitur, co forma non fit, quia si fieret, pri mò fuillet i iplo possibili, qd quide deduceretur ad actum, & sic forma esset coposita ex possibili & actu. Imaginatur.n.Philosophus, pomne, qd fit, de essentia sui habet aliquid, per quod pre sue rit;& actum, ad qué deducitur potentia: & lie de essentia sui habet potentiam & actum, & per con sequens fit;nec potentia fit,nec actus;sed compo situm ex utroque. Deinde cum dicit.

Postea quia quacunque ex uniuoco sit substan-TII.13 tia; nam & que natura sunt substantia, & alia. Aut enim arte, aut natura sunt, aut forma, aut ca-

fu. Ars igitur principium est in alio: natura autem A possit generari, & hoc præsuisse appellauit sorte principium in ipso: homo namq; hominem generat . Relique uerò cause horum prinationes,

Ostendit tertium de sorma, scilicet o forma fit ex fibi fimili, dicens: p que cunque forma, hoc est substantia formalis fit ex uniuoco, idest fit ex Forma fit fibi fimili; subiecta enim, quæ fiunt a natura, fiunt ex sibi simi ex sibi simili; alia etiam, quæ non fiunt a natura, fiunt etiam a sibi simili: omne enim, quod fit, uel fit ab arte, uel fit a natura, uel fit a fortuna, & a casu. Differentia autem est inter artem, & natu-Differentia ram: quia ars est principium actionis & motus;ta mer arti, men est principium extra illud, quod mouetur; e matura. natura autem est principium motus intra: illud autem, quod fit ab arte, & à natura, fit ex sibi simi li;non autem quod fit à casu & à forma, quia forruna & casus sunt prinationes harum causarum, scilicet naturæ, & artis. Notandum, quòd illud, quod fit à fortuna & à casu, fit præter intentioné nature & intellectus: intellectus quidem quò ad fortunam; natura autem quò ad casum: & sic ilpertuna ell, & à casu, sit preter inten cajus junt tionem agentis; siuc illud agens sit intellectus, si-Prinationes ue sit natura; illud autem, quod sit præter intenartis & na tionem agentis, non oportet quassimiletur agen ti. Er ideò benè dixit Philosophus, qo sortuna & calus funt prinationes harum caufarum. f.nature & intellectus: & ideo non oportet, g illud,quod fit à fortuna uel à casu, assimiletur agenti: quasi dicat Philosophos, aliquid fit in passo, quod no ca Qued cadit dit sub intentione agétis, nisi illud agens sit natu Jub inten- ra, siue ars; & istud, qd cadit sub intensione agen tis, assimila tis, potest assimilari agéti: Quado autem aliquid sur agenti. fit in passo præter intentionem agentis:sicut preter intentionem hominis generantis est, sp homo genitus habeat sex digitos; quantum ad hoc, quòd est præter intentionem agentis, non assimi

Quareree aliquis, Vtrum semper genitum afsimiletur generanti? Videtur quòd non, quia in generatis ex putrefactione genitum non assimi-latur generanti. Præterea uidemus, o calor est à corporibus super cœlestibus; & tamen corpora super celestia non sunt calida. Videmus etiam, co mulus generatur ex asino & equa; & tamen mulus non assimilatur nec asino, nec equo. Dicen-De vatione dumest, que de ratione geniti est, qualique modo D genti quid præfuerit in generante; sed tamen genitum aliquando prefuit in generante secundum candem rationem, & sic genitum sit aliquid simile: quia ea, quæ sunt eiusde rationis, similia sunt: aliquando autemillud, quod fit, præfuit in generante secundum aliam rationem, sicut secundum alia rationem est calor in aere, & in corporibus super cœlestibus. Hoc est ergo de essentia geniti, qu præfuerit in generante uirtualiter, sed op prefuerit secudum eandem rationem, hoc accidit: illud ergo, quod est generatum siue per putrefactionem, sue quocuque alio modo, præsuit in gene rante uirtualiter, & hoc fufficit ad hoc, co aliquid

lantur generans & genitum.

Philosophus similitudinem. Ad argumentum Ad argum. primum dicendum est, o secundum Commen. in putrefactione est uirtus propria formalis similis artificio: sicut ergo illa, quæ fiunt ex artificiis, fiunt ex sibi conuenienti, ita similiter ea, quæ fiut ex putrefactione:Q.d.Commentator: sicut in se- Hic 6. 12. minibus est uirtus generatiua speciei, ita similiter in putrefactione: & sicut generatum præfuit in uirtute feminis,ita fimiliter animalia, quæ fiút ex putrefactione, præfuerút in uirtute putrefacti. Hæc tamen ell'differetia, quia illa uirtus, quæ ell Connenien in semine, fit à duplici agente: fit.n.ab habente ferentia in semen, a sole: uirtus autem, que est in putresa-ter genita ctione, solum fit à sole. Licet autem in hoc sit dif- en puere, ferentia; tamen ad huc in hoc est conuenientia: @exsemquia uirtus,quæ est in sensine,assimilatur arti, ga 🚾 . sicut ars, quæ est in mente artificis, uirtualiter co tinet ipsum artificiatum; ita similiter uirtus, quæ est in semine, uirtualiter continet ipsum generatum. Et eodem modo uirtus, quæ est in putresactione, assimilatur arti, quæ uirtualiter continet generatum; & etiam quia talis virtus determinate agit,& per determinata media, quasi rememo rata ab arte. Notandum est etia de istis, quæ generantur ex putresactione, & de his, que fiunt ex Differentia calu: quilla, quæ generantur à calu, non funt spe iter ea, que cies intentæ à natura; & ideo no numerantur in ter illa, quæ fiunt à sibi conuenienti: illa auté, quæ factione. fiunt ex putresactione, sunt species intente à natura: quæ.n.fiunt à casu, magis debent uocari pri uationes generabilium, quam uere generabilia: qua autem fiunt à putrefactione, inter uerè gene rata numerantur, & inter species intentas à natu ra:uerum elt o diminuuntur, & funt in quodam esse diminuto respectu specierum, qua generan tur à patre, & matre. Ad secundum argumentum, dicendum est, que calor, qui est in corporibus inferioribus, fecundum aliquam fimilitudinem (licet imperfectam) attingit corpora superiora, & hoc quia materia inferior non potest pertinge re ad perfectam similitudinem superioris agétis, Ad tertium argumentum dicit Commentator, q. P48.213. aliqua similitudo est inter mulum, & generans, li D. cèt non persecta: na intentio cois, ex qua fit mulus, est natura cómunis asino & equo : sed de isto argumento recurrendum est ad Septimum.

Subfantia autem tres sunt. Materia quidé hoc TEX. 14. aliquid substantia in apparere:nam quacunque sunt taltu & non connascentia, materia & subielium. Natura uerò hoc aliquid, inquantum habitus quidam. Amplius tertia, qua est ex bis singularis : ut Socrates, & Callias.

Determinat de forma per comparationem ad substătiă copositam. Et diuiditur in duas partes; quia primò diuidit substantia, in materia, & for- substantia mã,& copolitum: lecundo ostendit, quin quibus- riplez. da formis manifestu est, op non sunt præter substantiam copolitam,& hoc facit ut improbet opi nione Platonis Secunda ibi In quibuldă igitur.] KKK 3

Digitized by Google

Quaftio.

tota substă

tipliciter.

cet materia, quæ est hoc aliquid in apparere, idest uideri; nam in his, quæ habent esse per conta-&ũ,idest artificialiter,& non ex connascentia,idest naturaliter tota substantia rei est materia. Secunda autem substantia est forma, quæ quidem forma est natura rei, inquantum res per eam est hoc aliquid: quæ etiam forma est habitus quidã rei, hoc est, dicit rem suam per modum habitus. Tertia autem substátia est substantia singularis, composita ex his, idest ex materia & forma; sicut substantia Socratis, & substantia Calliæ. Notandum est, quòd illud uerbum Philosophi, quòd ma teria est substantia in apparere, potest exponi F multis modis. Vno quidem modo est substantia esse substan in apparere, hoc est secundum quod multis uide tiam in ap- tur, putatur esse tota substantia rei; suerunt enim parere, mul quidam, qui non percipientes formam substan tialem, dicebant, quòd materia erat tota substantia rei; sic ergo (secundum istos) materia erat to ta substantia rei; & accipiebant exemplum in ar tificialibus; uidemus enim, quòd in artificialibus materia est tota substantia rei forma autem sunt accidentia; ita similiter in naturalibus tota substă tia rei materia est. Huic expositioni concordat litera Philosophi, quæ dicit, quòd in illis, quæ habent esse per contactum, id est artificialiter, & non ex connascentia, id est naturaliter, materia & subiectum, est tota substantia: quasi dicat (se- G

cundum istos) sicut est in artificialibus, quòd ma

plices .

teria est tota substantia rei, ita est in naturalibus. Secunda expositio huius uerbi, quòd materia est in apparere, est ista, quòd materia est substan tia, ratione cuius forma sentitur & apparet. Ad Forme du- cuius euidentiam notadum est, quòd formæ sunt in duplici differentia, quædam enim funt formes quæ non sunt immersæ in materia, nec in quanti tate, & iste sunt forme intelligibiles: quadant autem sunt sorme, quæ sunt in materia, & quæ sunt extense ad extensionem quantitatis, & istæ formæsunt formæsensibiles: nulla ergo sorma est forma sensibilis, nisi sit forma materialis; materia ergo substantia est in sentiri & uideri. Quasi dicat, forma de se nó est nisi intelligibilis, H quod autem fentiatur & intelligatur, hoc non ha bet, nisi inquantum est in materia; & ita possumus dicere, quòd materia est substantia in appa rere, hoc est; est substantia, in qua est omnis for-Ex hot ha- ma, quæ sumitur. Tertio modo potest exponi hoc betur, quo-modo mate uerbum sic, materia est hoc in apparere, id est ma via est co- teria scitur & uidetur per materiam, quæ sentignoscibilis tur. Ad cuius expositionis cuidentiam notandu analogia: est, quòd materia naturalis est sensibilis secunnon quide dùm analogiam: est enim materia naturalis, cuad fermam: us proportio ad formam naturalem talis est, qua sò magină lis est proportio ligni ad aliquam formam accidentalem: materia ergo apparet hoc, id est scitur este hoc per materiam artificialem, quæ uidetur: intellectus .n. noster per magis nota deuenit in minus nota; per materia ergo, quæ est in artificia

Subfrantia Dicit ergo primò, quòd substantie sunt tres, scili E libus, deuenit in notitiam materiz, que estin na turalibus: & sic apparet per materiam, quæ uide tur, id est per materiam artificialium, & hoc est scire eam per analogiam. Huic autem expositioni concordat litera Philosophi, quæ dicit: o in his, quæ habent esse per contactum, & non ex connascentia, materia est substantia; quasi dicat Philosophus, materia in naturalibus cognoscitur per materiam illam, quæ est in artificialibus, quæ Artificialia artificialia habent esse per contactum; quia sicut habens effe in artificialibus materia est quada substătia in po tentia ad artificiales formas: ita similiter in natu ralibus, materia est in potétia ad forma naturalé.

Quarta expositio huius uerbi potest esse talis; quòd materia est hoc per formam, quæ forma ap paret & intelligitur: quasi dicat Philosophus, ma teria non est hec, nisi per formam, que apparet. Ad huius expositionis euidentiam notadum est: quòd communiter materia non habet intentionem intellectiuam, per quam possit intelligi; & per quam possit esse; quia de natura materix est, quod fit in potentia ad formam : & quia forma tellectina, est intentio intellectiua, ideo materia est in poté per qua me tia ad intellectionem intellectiuam, & de se non ieria babe habet illam : forma autem est intentio intellecti Ic,que. ua, per quam habet esse materia; sic ergo materia est hec per formam. Et huic expositioni concordat litera Commenti, quæ dicit sic: quòd materia est illud, quod est secundum contactum, & non secudum ordinem: quasi di cat Philosophus, materia est hac secundum adunationem, & contactum, siue cum alio, id est cum forma; & no est hæc fecundum ordinem, idest fecudum aliquam intentionem intellectiuam, quæ sit in ea. Appellatur autem huiusmodi ordo, intentio formalis; que non est de essentia materie: & hoc quia ma teria est in potentia ad omné talem intentioné.

Quareret aliquis, Vtrum forma sit quidam ha Quefic. bitus, sicut dicit Philosophus? Dicendum est, qo fic.Ad cuius euidentiam notandum est:quod for Forma, ma, & esse differunt ad minus secundum rationem: quia forma dicit rationem suam, siue rem suam per modum habitus : esse autem per modu actus. Imaginabimur enim suo modo differetias inter formam, & effe: ficut inter lucem, & lucere: lux enim dicit rem suam per modum habitus: lucere autem per modum actus: ita similiter forma dicit rem suam per modum habitus; & esse per modum actus; & ideo bene dixit Philosophus, quòd forma est habitus quidam. Alio modo possumus exponere huiusmodi uerbum ; dicendo, quòd sicut habitus est principium actus; ita similiter forma est principium ipsius esse: ima ginablmur enim quòd esse est ab essentia, & formalitate formaliter; & ab efficiente effective: Ex quo apparet differentia inter formam, & har Differentia bitum: quia habitus est principium effectiuum imerfer respectu actus : sed forma & essentia respectu ip o balità. sius esse sunt principium formale, & non esse diuum. Tunc subdit.

In qui-

sam substantiam, ut domus, si non est ars. Nec est generatiomes corruptio borum; sed alio modo sunt, & non sunt; ut domus, que sine materia, & sanitas; & omne, quod secundum artem. Sed si quidem in cis,qua sunt natura.

Quapropter non male Plato ait, quia species sunt TEX. 15. quecunque natura. Si quidem sint species alia horum, ut ignis, caro, caput. O mnia enim materia sunt;

& eins, qua maxime substantia, ultima.

quas quidditates uocabat ideas; hanc opinionem uult improbare hic Philosophus, uolens ostende - 🕏 re, quòd formalitatem esse separatam, statim apparet fallum in formis artificialibus; que quidem Forme arti forme artificiales habent duplex esse: unum esse ficiales ha- habent in materia; & aliud esse habent in mente bet duplex artificis; nunquam enim habentesse separatu; sed esse vomje suum esse semper est in alio; sue sit in materia, si-Junt à mate ue sit in mente artificis, & ita ad minus opinio hæc apparet falla in formis artificialibus. Visa hac sententia patet litera, quæ dicit: quòd manifestum est in quibusdam formis, scilicet artificia libus, quòd non sunt præter substantiam composiram; species enim domus semper est in materia:

nisi accipiatur domus pro arte, que est in mente

artificis:talis enim species, quæ est in mente arti-

ficis, est aliquo modo: & huius speciei, quæ est in

per disciplinam: forma enim domus, quæ est sine

materia; & forma sanitatis, quæ est sine materia in mente artificis; & omne, quod est per artem

in mente artificis, per alium modum est, quàm per generationem & corruptionem: & tales for-

mæ non funt separatæ, sed si alique formæ sunt se

scilicet in materia,& non separantur ab ea , sicut

est caro, & ignis, & caput; omnia enim hac in ma

teria lunt;nec leparantur a lubitantia prima, quæ maxime substantia est. Quasi dicat Philosophus;

dictú Platonis apparet falfum primò in formis at

tificialibus, quia uel funt in materia, uel funt in

mente artificis: apparet etiam falsum in multis

formis naturalibus, quæ necessariò sunt in mate

Forma arti mente, non est generatio, neque corruptio; quia ficiales i me illa, quæ sunt in intellectu, non propriè generanse non gene tur, & non corrumpuntur; sed uel non sunt, corrăpatur uel si sunt, hoc est per alium modum, scilicet

Innehitur

3n Platonis

Tdeas.

In quo be-paratæ, illæ sunt, quæ sunt præter materiam. Vnde meet in quo ence nego- pliciter benè dixit; quia multz sunt species natu-

> ria, sicut est forma carnis, & similes forma-Quereret aliquis, Vtrú per dictú Philosoph.de formis artificialibus possit apparere falsitas opinionis Platonis etiam formis in naturalibus? Di cendum est, quòdsic. Ad cuius enidentiam no-

In quibusdam igitur boc non est prater composi- A tandam est:quod sicut forme artificiales habent duplex esse, unum scilicet in mente artificis, & secundum in materia: ita similiter formæ natu- Forma narales habent duplex esse, unum scilicet in mate- turales haria, & secundu in intellectu motoris primi, quod bet duples quidem esse uocatur esse ideale. Sicut ergo benè arguitur, quando dicitur; forma artificialis uel est in materia, uel est in mente artificis, ergo non est feparata; ita similiter benè arguitur, forma naturalis uel est in materia, uel est in intellectu moto ris, ergo non habet esse separatum. Imaginabi- Omnia namur ergo, quòd omnia naturalia respectu primi turalia remur ergo, quod omma naturana respectu primi spetto pri-funt artificialia, quia omnia deriuata funt ab in-misont artellectu primi, tanquam ab arte prima: sicut er- sificialia. 30 artificialia non habent esse separatum, ita nec formæ naturales. Deinde cum dicit.

Mouentes quidem igitur cause, nelut prius fa- TEX.16. Ha existentes. Qua autem ut ratio, simul. Quando enim sanatur homo, tunc etiam sanitas est, & figura erea sphera simul & erea sphera.

Si autem posterius aliquid manet, perserutanda TEX.17. est . In quabusdam enim nihil prohibet, ut si est amma talis: non omnis, sed intellectus. Omne namque impossibile forsan

Comparat causam formalem ad causam mowentem; & hoc quia causa mouens potest præce dere illud, cuius est causa; sorma autem non præcedit illud, cuius est forma. Duo autem facit; formale, et quia primò ponit differentiam inter causam mo efficientem. uentem,& formalem: secundò excludit errorem Platonis ibi [Palàm itaque] Dicit ergo primo, quòd causæ mouentes sunt priùs, quàm res, quarum funt causa:quia non simul fit causa mouens, & res, quæ est per motum; sed causa mouens præ cedit: causa autem formalis, quæ est sicut ratio rei, simul incipit esle cum re, cuius est forma: non enim est ante sanitas, quam sanum; sed simul incipit esse sanitas cum sano: similiter non priùs est figura greæ spheræ, quam sphera; sed simul incipit esse cum ea,& sic non præexistunt forme substantiis compositis. Vtrum autem sit aliqua forma, que remaneat post substantiam compositam, perscrutandum est:in quibusda enim formis non uidetur impossibile, scilicet op maneat post sub- An anima flantiam compositam, sicut si dicamus: quòd ani maneat cor ma manet, corrupto corpore, manifestum est, cp pore. non tota anima manet, sed intellectus, qui non corrumpitur corrupto corpore:omnem enim ani mam quò ad omnem potentia manere post com positam substantiam, est impossibile; sed non est impossibile quò ad intellectum. Notandum est, quòd sententia Philosophi in breui est ista; quòd de essentia cuiuslibet formæ est, quòd incipiat et De essentia se cum substantia coposita; sed tamen aliqua for- emins liber ma est, quæ potest habere esse post substantiam forme quid compositam, sicut est intellectus: licèt enim potentiz sensitiuz, que sunt alligate organis, non habeant esse post substantiam compositam, tamé

. Pulam itaque, quòd non oportes propter hoc effe TEX.18.

forma intellectiva habet effe. Sequitur.

Oitendit, quòd in quibusdam forma non est præter substantia compositam. Ad cuius euidentiam notandum est; quòd Plato posuit, quòd formalitates rerum, & quidditates separatz sunt,

dixit, quod species separatz sunt species & forme rei naturalis; licèt autem sic dixerit, tamen no sim rales, quæ sunt aliorum, hoc est, quæ sunt in alio,

ris aliquem. Similiter autem & in artibus: medici-... nalis enim ars ratio sanitatis est.

Cause autem & principia alia aliorum sunt, ut: est, aut ut non: siquis dicat universaliter, & secundu

Idea ad nullam ge mece[]aria funt.

fine causa eadem, O

Averrois.

Opinio Arist. me creatione .

Composită fit, O non

propositionem eadem omnium. Ex dictis Philolophus excludit opinionem Platonis. Ad cuius euidentiam notandum est : quòd Insurgit in ideo Plato ponebat ideas, ut ad similitudinem il-Platenem. larum formarentur omnia sensibilia: ponebat.n. ideam omnium hominum, ad cuius similitudinem formarentur homines sensibiles:ponebat er go, quòd necesse est ponere ideas propter talem formationem. Hanc autem necessitatem excludit Philosophus, dicens; quòd non est necesse po nere ideas propter generationem; homo enim ge F nerat hominem, sicut singularem hominem singularis homo: quasi dicat, ad generandum sufficit ponere hominem sensibilem, & non aportet ponere hominem intelligibilem & idealem. Sicut autem est in natura, ita est in arte; in artibus enim non oportet ponere aliquid separatum; sussicit enim in artificialibus ponere formam in mente artificis, à qua deriuatur forma, quæ est in materia: ars enim medicinalis, quæ est in mente medici, est causa sanitatis, quæ est in materia: causæ au tem, & principia siue in naturalibus, siue in artisi-Principia, cialibus, respectu diversorum diversa sunt. Veru est, quòd ipsas esse diuersas, est ut sic, & est ut nó: entium quo secundum enim rationem sunt diuersæ, tamen se que diner- cundum proportionem, & naturaliter acceptx, G funt eædem: quomodo autem hoc sit, habet declarari in sequenti lectione. Notandum est, sp Commentator in exponendo hanc literam, ponit multa notabilia: primum notabile est de similitu dine artis & naturæ: fimile enim est de arte & na tura: nam sicut ars est forma artificialis, existens in mête artificis, in uirtute cuius fit artificiatum: ita similiter in naturalibus forma generanțis est, in cuius uirtute fit generatum : & 1:cut forma in mente artificis est sufficiens causa respectu artifi ciati sine positione idearum; ita similiter forma, quæ est in generante, est sufficiens causa generationis sine positione idearum. Secundum nota bile, quod potest accipi per dicta Comentatoris est de comparatione opinionis Arist. ad opinionem aliorum: uidetur enim dicere Commentaet latitatio tor, quòd opinio Philosophi in factione formarū nem forma est opinio media inter ponentes creationem, & inter ponentes latitationem: ita quòd opinio sua aliqualiter assimilatur latitationi, & differt a latitatione: assimilatur etiam creationi, & differt ab . ea.Latitationi quidem assimilatur. Anaxag. enim posuit, quòd formæ latent,& etiam Philosophus: fed differenter; ille enim posuit, quòd latent in actu,Philosophus autem quòd latent in potentia: ita quòd ex potentia trahuntur ad actum.Imaginatur enim Philosophus, quòd forma non fit, sed compositum; & hac ponitur per istum modum; agens enim mouet materiam, & mouendo eam,

ideas: homo enim hominem generat, qui singula- E & transmutando deducit cam ad actum: & sic illud,quod fit, est compositum ex potétia & actu; & ideo generatio aliqualiter assimilatur congregationi, inquantum aliquo modo generans congregat interpotentiam & actum, extrahendo il-lud, quod est in potentia, ad actum. Tenet etiam Philosophus, quòd generatio nó est ex hoc, quòd forma ueniat ab extrinseco: quando.n.fit calidu, non fit exhoc, quòd aliquis calor ueniat ab extrin seco; sed quia calidum in potentia fit calidum in actu, ita quod primò præfuit in potentia, fit in actu: assimilatur ergo opinio Philosophi latitatio ni(ut dictum eft)& differt ab ea. Alsimilatur dein Forma fep de creationisquia illud, quod est in potentia, sit in acciden, actu: differt autem, quia in creatione forma fit ex Police p fe non forma, secundum autem opinionem Philoso phi per transmutationem materiæ per se sit compolitum, & per accidens fit ipla forma; ita quòd forma propriè non fit. Tertium, quod potest uide ri inverbis Commentatoris, est de habitudine, quam habet generans ad generatum;omne enim generans extrahit illud, quod est in potentia, ad actum; & omne generans aliquo modo prohibet illud,quod extrahit de potentia ad actum;prohibet quidem in potentia & uirtute, tamen nó pro hibet in actu. Et quantum ad hoc simile est de uir Proportie tutibus naturalibus, & de uirtutibus artificiali- mer serte busilecundum enim Commentatorem uirtutes, ser natura quæ sunt in seminibus, & ars, quæ est in mente ar les, er enf tificis, assimilantur: uirtutes enim, que sunt in seminibus, faciunt animata, & tamen non funt ani- 60.31. mata in actu, sed in potentia, & intelligit hic in potentia activa:imaginatur enim quòd omne faclum potentialiter & uirtualiter est in faciente: animata ergo potentialiter & uirtualiter sunt in uirtute seminis. Sicut autem est de uirtutibus in seminibus, ita similiter est de arte: ars enim est in potentia iplum artificiatum, & non in actu: ficut domus, quæ est in mente artificis, non est domus in actu, sed in potentia: hoc est dicere, domus, que est in mente artificis, continet potentialiter & uirtualiter domum, quæ est in materia: & sic simi le est de uirtutibus, que sunt in seminibus, & de arte. Et ideo uirtutes, quæ sunt in seminibus, ali- In litrola quando à Philosopho uocantur nirtutes divine & Annale intellectuales, quia assimilantur intelligentia: sicut enim ars agit ordinate, & ad debitum finé:ita similiter uirtus, quæ est in seminibus, ordinate agit,& per debita media, & per debitum finem: Ars que uirtutes enim naturales (ficut dicitidem Com- do agre, meutator)agunt quasi rememorate ex intelligen tiis. Quartu notabile, quod ponit hic Comméta tor, est de calore, qui est in seminibus: dicit enim quòd calor, qui est in seminibus, non est calor exiigneus; calor enim igneus non facit nisi desiccationem aut calefactionem; hic autem calor facit lis. figuram & formam; unde iste calor assimilatur ca lori artificiali; ficut enim per calorem artificialem introducitur aliqua figura uel forma:ita fimi

lor

Digitized by Google

liter per istum. Imaginatur enim, quòd sicut ca-

enfrumen sum artis,

similatur.

Calor arti- lot artificialis est instrumentum artis, & regula- A tum substantiz: & tale prædicamentum multum tur ab arte; ita quòd illa forma introducitur per uirtutem artis: ita fimiliter calor, qui est in femini bus, est instrumentum alicuius uirtutis; & ideo se . qualitatis, & quantitatis: & tale prædicamentum cundum modum illius nirtutis introducitur forma. Et ideo dicit Commentator: quòd iste calor. habet formam, per quam conferuatur in esse; quæ quidem forma est anima, non in actu, sed in pote: tia:hoc est dicere; quòd iste calor iungitur cum aliqua potentia, sicut instrumentum in naturali agente, quz quidem potentia continet generandum in potentia uirtuali, & non in actu. tum notabile, quod ponit hic Commentator est, Ars dinina quòd ars divina assimilatur principali arti; sub. que princi- qua continentur plures artes: sicut enim ars prin paliarti of sipalis dirigit artes inferiores; ita similiter om- B. nia, quæ aguntur in natura, aguntur ac si essent sememorata ex arte primi agentis. Vnde Commentator dicit:quòd natura ordinate agit & per Natura or fecte, & tamen non intelligit; & hoc quia agit redinatest p memorata ex intelligentiis : quasi dicat Comfecte agn; mentator: omnis ordo, qui est in natura, determi son tamen natur ab intelligentia, derinatur enim ab arte pri sutelligit. ma. Et notandum, quòd quamuis natura non intelligat ordinem suum, & finem proprium; ta-

bitus finis imponitur nature ab arte prima. Dubitabit autemutique aliquis, utrumaltera, aut eadem sunt principia, & elementa substantiarum, & eorum, que sunt ad aliquid, & cuiuslibet C

men dirigitur ab aliquo, quod intelligit istum or

dinem,& istum finem; debitus enim ordo, & de-

Categoriarum similiter?

In parte ista quærit Philosophus, utrum elemé ta omnium prædicamentorum sint eadem, uel An omnië sint diuersa? Et diuiditur in tres partes, quia primò quærit quæstionem suam: secundò probat, q eadem print elementa omnium prædicamentorum non funt eipia, mel eadem:tertiò ostendit, quomodo elementa omnium prædicamentorum possunt dici eadem, & quomodo non. Secunda ibi[Sed inconueniens.] Tertia ibi [At ut dicimus.] Dicit ergo primò, o quærendum est, utrum elementa substantiarum, & relationis, & breuiter omnium categoriarum, idelt omnium prædicamentorum sint eadem; nel diuería?

Quareret aliquis, cum Philosophus intendat quærere, Vtrum elementa omnium prædicamen torum fint cadem, quare specialem mentionem fecit de relatione, magis quam de alio prædicamento?Dicendum est, quòd ratio, quare facta est specialis mentio de relatione', potest reddi duplex; una est propter esse relationis: secunda est Predicame propter fundamentum relationis. Ad euidétiam torii qa ma primæ uiæ,& primæ rationis notandum est, quòd 216,9d 11670 inter omnia prædicamenta relatio habet minimű de esse; esse enim relationis est esse ad aliud, & ita suum esse debilissimum est. Imaginabimur ergo, quòd quoddam prædicamentum est, cuius esse firmum & fixum est in se; ita quòd eius esse est in se: & tale prædicamentum est prædicamen

habet de esse. Quoddam prædicamentum est cuius esse, est esse in alio, quale est prædicamentum minus habet de esse, quam primum: quantitas.n. & qualitas non sunt entia, nisi quia sunt entis. Tertium prædicamentum est, cuius esse est ad aliud se habere; & tale prædicamentum minimű habet de essejita quòd minus habet, qua primu, & secundum: unde dicit Commentator, quòd re latio per minimum sui esse ab aliquibus numerabatur inter secundas intentiones. Sic ergo ad pro politum; quia relatio habet minimu de esse ; ideo specialis mentio fit hic de relatione : quasi dicat Philosophus, relatio per minimum sui esse distat maxime a substantia; que multum habet de esse; & ideo specialiter quastio est, utrum substantia, & relationis sint eadem principia, tanquam duorum prædicamentorum, quæ magis distant:patet ergo prima ró, quæ sumitur ex esse relationis.

Secunda ratio est ex fundamento relationis. Secunda ro Ad cuius euidentiam notandum est:quòd relatio propter luum debilissimum esse fundatur super alia prædicamenta: sicut æquale & inæquale fundatur super quantitatem: simile & dissimile super qualitatem: quia ergo relatio fundatur super alia Relatio cuprædicamenta, ideo propinquissimum uidetur a- isset an ad liis prædicamentis, super quæ sundatur; propter ipsamsis qua propinquitate forte uideretur alicui, co eade moins. essent principia aliorum prædicamentoru, super quæ fundatur relatio, & principia relationis: unde sicut prinationis ratio sumebatur ex remotione, que est inter esse substantie, & esse relationis; ita ilta ratio sumitur est propinquitate, quæ est in ter fundamétum relationis, & ipsam relationem; propter quam propinquitatem uidentur habere cadem principia. Est enim diligenter notadum, quòd principia, quæ quæruntur hic(sicut patebit

inferius) sunt principia motus, quæ sunt materia, & forma, & privacio: oftensum est autem in Quin Tex. 6.10. to Physic.quod relationis non est motus, nisi per accidens:motus enim, qui est ad fundamentum, consequenter est ad ipsam relationem; quia ergo unus & idem motus terminatur ad fundamentu, & ad relationem,fortè uidetur alicui , quòd ead& fint principia, & elementa fundamenti & relatio

mis. Deinde cum sequitur.

Sed inconneniens, si eadem omnium. Ex eisdem enim erunt,qua ad aliquid,& substantia Quomodo igitur hoc erit?nam extra substantiam, & alia pra :dicamenta, nihil est commune. Prius autem est ele--mentum, quàm quorum est elementum. At uerò neque substantia elementum est corum, que ad aliquid, neque horum aliquid substantia.

Ostendit, quòd non sunt eadem principia omnium prædicamentorum. Et dividitur in duas camentorum partes; quia primò hoc ostendit: secundò speciali eadem suno ter oftendit, quod ens & unum non funt princi- principia. pia omnium prædicamentorum, ibi[Nec etiam intellectualium elementorum. ]Prima in duas le cundùm, 🖰

de e∏e.

diversa.

Quefie.

dum, quòd omnium prædicamentorum non funt eadem principia. Secunda ibi[Ampliùs quomodo contingit.]Ad euidentiam primæ rationis no 🔻 tandum est, quòd ponere unum & idem principium omnium prædicamentorum, hoc potest intelligi tribus modis:uno modo,quòd illud princi pium, quod ponitur unum & idem, sit extra om-. nia prædicamenta, ita quòd nullo modo sit infra Omne ens a predicamentum: & iste modus est impossibilis, primo ente quia omne ens à primo ente est infra prædicamé infra Pre tum. Secundo modo potest intelligi, quòd istud dicamenti. principium, quod ponitur unum & idem, sit infra, omnia prædicamenta: & iste modus etiam est im possibilis; & hoc quia unum & idé non est in diuersis prædicamentis. Tertio modo potest intel F ligi, quòd istud principium & elementum sit in. uno prædicamento tantum, puta in prædicamento substantie tantum, uel in prædicameto relatio nis tantum: & iste modus est impossilis, quia elementum substantiæ est in substantia tantum, & non in alio prædicamento: impossibile est enim, quòd elementum omnium prædicamentorum sit in uno prædicaméto tátům. Quali dicat ergo Phí losophus, elementum, qd ponitur unum & idem, non potest esse extra omnia pradicamenta; neo potest esse in omnibus prædicamentis, ex quo po nitur unum tantum:nec potest esse uno prædicameuto tantum, quia est elementum diversoru, ergo nullo modo potest esse. Hoc uiso, patet litera, quæ dicit: quòd inconueniens est dicere, p eadem fint elementa omnium prædicamentorús secundum enim hoc ex eisdem elementis esset re latio & substantia, hoc auté non potest esse. Nec etiam potelt dici, quòd hoc elementum sit quod+ dam commune, quod sit extra substantiam, & ex tra prædicamenta, quia extra prædicamenta nihil Extra pre- est; si enim extra prædicamenta esset aliquod có dicameia ni mune, aliquid esset principium prædicamentis, si quidem elementum est prius eo, cuius est eleme tum. Nec etiam potest dici, quòd hoc clementa sit in prædicamento substantiæ tantúm, quia eles mentum, quod est in substantia, non potest esse elementum relationis, nec elementum relationis potest esse elementum substantiæ:& sic istud elementum, quod ponitur, nec est extra omnia præ dicamenta, nec potest esse in prædicamento, ergo nullo modo:potest esse. Norandum est, quod si dinersorum prædicamentorum ponuntur diner sa elementa, uiam habemus ad ponendum, quomodo ista elementa sunt in prædicamento: possu mus enim ponere, quòd unumquodque elementum est in proprio prædicamento: sicut elementum substantiæ in prædicamento substantiæ:si au tem ponatur unum & idem elementum omniŭ prædicamentorum, non est nobis uia ad ostendedum, quomodo illud elementum sit in prædicamento:non enim potest poni, quòd sit in uno tan tùm, quia qua ratione est in uno, est in alio; ex quo

est elementum omniu: nec potest poni, quòd sit

cundum duas rationes, quas adducit ad proban- E in omnibus prædicamentis; ex quo est unum & idem. Deinde cum dicit.

> Amplius, quomodo contingit esse omnum elemê TEX.20 ta eadem? Nullum enim possibile esse elementorum, cum ex elementis composito idem; ut ei, quod est,

Ponit secundam rationem. Ad cuius euidentia Secunda ro notandum est, quòd elementum, & cuius est elementum sunt in codem genere: sicut quod est ex materia & formasest per se in genere; materia id, cuius est, autem per reductionem : si autem unum & idem funt in coesset elementum omnium prædicamentorum, im dem genere. possibile esset, quòd elemetum, & illud, cuius est elemetum, sint in eodem genere: ex quo enim est elementum omnium, & elementum est in eodem genere cum eo, cuius est elementum, sequitur quòd unum & idem sit in omnibus generibus, & sic circuit omnia genera, nec est in uno prædicamento, uel genere tantum. Visa hac ratio ne, pater litera Philosophi, que dicit: quòd non est possibile omnium generum esse eadé priucipia: fi enim essent eadem, nullum elementorum esset idem, hoc est effet eiusdem generis cum B A. Notandum est, op hanc rationem alii aliter dedueunt sic: elementum non est idem cum eo, cuius est elementum, sicut B, non est idem cum B A: si ergo unum est elementum omnium prædicamen torum, illud elementum nec est substantia, nec quantitas, nec aliquod horum prædicamétorum, & sic non crit in prędicamento; quod est impossi bile. Attamen hac deductio non ualet: diceret Impagnaenim aduersarius, quòd licet istud elementum 110 non sit idem cum co, cuius est elementum; tamen potest esse in eodem genere cum composito. Subdit deinde.

Nec etiam intellectualium elementorum, ut TEX.21. unum, aut ens: insunt enim ea singulis composito-

Postquam probauit, quòd non est idem elemé tum omnium prædicamétorum; hic probat, quòd unum,& ens non sunt elementa omnium prædicamentorum; sicut quidam ponebant, qui ponebant, quòd unum & ens sunt quadam elementa dicament intellectualia & uniuerfalia, quæ funt elementa omnum. omnium prædicamétorum. Diuiditur autem hec H pars in duas partes, secundum duas rationes, quas adducit.Secunda ibi[Nihil igitur.] Ad euidétiam prime rationis notandum estiquod de ratione ele De ratione menti ett, quòd fit simplex, & non compositum: de ratione autein unius & entis est, quòd saluetur nis quid. in quocunque ente,tam in ente simplici,quàm in ente composito: quia ambitus unius, & ambitus entis ad omnia se extendit: potest ergo esse ratio talis: elementum est simplex, sed unum & ens sal uantur in ente simplici, & ente composito, ergo non sunt elementa. Hoc est ergo, quod dicit lite ra; quòd nullum de numero intellectualium elementorum, sicut est unum & ens; insunt singulis entibus, tam simplicibus, quam copositis: si enim unum & ens essent eleméta, sequeretur quòd sim

plex esset elementum compositi ita, sicut elemen A præter hæc.] Prima in duas, quia primò ostendit, tum eslet elementum simplicis. Addit.

Nibil igitur erit eorum, nec substantia, nec ad aliquid : sed necessarium. Non sunt igitur omnium eadem elementa.

Ponit secundam rationem. Ad cuius euidentiam notandum est:quòd unum & ens sunt communia omnibus prædicamentis, ita quòd nó plus. dicunt substantiam, quam accidens, & hoc quia Vas com funt communia utrisque:si ergo unum & ens es-Sunt comm- sent elementa substantia & aliorum prædicamé bus pradica torum, sequeretur quod elementum substantiz non plus diceret substantiam, quam accidens, qd est impossibile: quia elementum substantiæ tan-: tùm dicit substantiam; & sicut dico de substătia, ita dico de alijs prædicamentis. Potest ergo esse B ratio in breui talis; elementum in quolibet prædi camento dicit specialem rem in tali prædicamen to, sed ens & unum non plus dicunt rem unius prædicamenti, quam alterius, ergo non sunt elementa. Vila hac ratione, patet litera, quæ dicit: 9 si ens & unum sunt elementa, sequitur quòd nul lum de numero corum, idest elementorum sit ma gis substantia, quàm ad aliquid, hoc est non dicet substantiam, nec ad aliquid, sed quid commune utrique; sed hoc est impossibile, quia necessarium est, quòd unumquodque elementum dicat specia lem rem in speciali prædicamento: elementa ergo omnium prædicamentorum non funt eadem. Sequitur in textu.

At ut dicimus est quidem ut est, est autem ut non, C puta forsansensibilium corporum. V t quidem species calidum,& alio modo frigidum prinatio, materia uerò quòd potentia hac primum secundum se : substantia uerò, & hac, & que ex his, quorum sunt principia. Hoc autem siquidem ex calido & frigido fit unum, ut caro, aut os. Alterum enim nocesse est ab illis esse, quod factum est . Horum igitur eadem elementa & principia, aliorum uerò alia. Omnium autem ita quidem dicere non est, sed proportionaliter. Q uemadmodum siquis dicat, quod principia funt tria, species, & prinatio, et materia: sed borum unuqaque alterum circa genus unumquodque est,. Vt in colore album, nigrum, superficies, tenebra, lu men, aer. Ex bis autem dies & nox.

Postquam probauit, quòd elementa omnium prædicamentorum non sunt eadem: in parte ista oltendit, per quem modum poslunt dici eadem, & per quem modum non. Et dividitur in duas partes, quia primò oltendit, quòd possunt dici ea dem secundum proportionem: secundo ostendit, quòd possunt dici uniuersaliter. Secunda ibi[Ad. huc autem uidere oportet.] Prima pars in duas partes, secundum duos modos assignandi idemptitatem principiorum secudum proportionem. Secunda ibi [Ampliùs autem alio modo . ] Prima. in duas, quia primò oftendit, quòd poffunt dici. cadem principia secundum proportionem:secun dò ostendit quomodo possunt'esse unum principium simpliciter respectu omnium, ibi[Ampliùs

quomodo principia intrinseca sunt eade, & quomodo non: secundo facit specialem mentionem Principio de principiis intrinsecis & extrinsecis ibi [Quan- omniu prado autem non solum.] Vult ergo primò ostende- dicamentore, quòd principia omnium prædicamento-rum quomo rum sunt eadem secundum proportionem, sed do eade, co non sunt eadem secundum rem. Ad cuius euidetiam notandum est: quòd hic quæruntur principia rei mobilis; hac autem principia sunt tria, ma teria, forma, & prinatio, sicut patet ex Primo Phy rex. 6.6.es ficoru : est ergo intentio Philosophi, quòd mate- unde p sorio. ria, forma, & priuatio non funt cadem in quolibet prædicamento lecundum rem, sed secudum proportionem: sicut enim se habet in motusubstantiali materia, & forma substantialis, & priuatio talis formæ substantialis; ita suo modo se habet materia, & forma accidétalis, & priuatio eius dem in accidentibus. Visa hac sententia, uidenda est ratio Philosophi que est ista: corporis simplicis & corporis mixti sunt eadem principia, non secu. dùm rem, sed secundum proportionem : quia sicut ad corpus simplex (cuius modi est aer) concur, rit materia, forma, & privatio; it a ad corpus mixtum:ergo à similiomnium predicamentoru erunt Corporis sim eadem principia non secundum rem, sed secundùm proportionem. Hoc est ergo, quod dicit lite quo sont es ra, quòd omnium prædicamentorum esse eadem dem principrincipia, est ut sic, & est ut non; secundum enim Pia, et quet. rem non funt cadem, fed fecundùm proportioné: hoc patet in corpore sensibili simplici & in corpore mixto'; corporum enim simplicium tria sunt principia, unum est species siue forma, puta calidum; secundum est prinatio, puta frigidum; tertium est materia, quæ est in potentia ad utrunque,scilicet ad formam,& ad priuationem; & est quid primum secundum se, quia est principium per se, non per accidens: & hec, scilicet materia & forma fubstantia est,& etiam illud,quod com positum est ex istis, substantia est: sicut ergo hæc fubstantia simplex, scilicet elementum, tria habet principia: ita similiter substantia mixta, quæ est. quid unum ex istis simplicibus, scilicet ex calido. & frigido, sicut caro, & os; est quid diuer sum ab istis corporibus simplicibus, tamen factum ex eis; & habet tria principia, sicut prima substantia sim plex:& sic istarum erunt elementa eadem & prin cipia secundum proportionem, tamen aliorum erunt alia secundum rem. Quemadmodum auté dictum est de istis substantijs; ita dicendum est de omnibus prædicamentis; prædicamenta enim

non habent eadem principia, nisi fortè proportio-

nabiliter:ut si dicamus,quòd in omni prædicame

to est species, & prinatio, & materia; sed tamen

circa unumquodque genus est alia forma, & alia

priuatio, & alia materia: sicut dicimus quòd in co

lore forma est album, priuatio nigrum, materia

superficies, quæ mutatur de nigro in album: & in illuminatione forma est lumen, priuatio est tene.

bra, materia aer, qui mutatur à tenebris in lu-

Dilucidațio quesiti.

TEX.12

# Metaphysicæ ...

Fundamen ta Philoso pbis

men:ut sicut ex aere & lumine sit dies, ita ex aere E tria facit, quia primò ostendit, quòd si est aliqua & tenebra fit nox. Notandum est, quod sententia Philosophi fundatur super duo fundamen ta: primum fundamentum est, quòd in qualibet re mobili concurrit potentia, forma, & priuatio: Secundum fundamentum est, quòd potentia, for ma, & priuatio diuerlificantur secundum diuersi. tatem generum; quia in unoquoque genere est : propria potentia, & propria priuatio, & propria forma.

Quaftio.

ples.

Quæreret aliquis.Vtrum sit alia & materia, siue potentia, quæ est ad substâtia, & ad accidens? Videtur quòd sic: quia eadem est materia, que est ad formam substantialem, & ad formam acciden talem, quæ sequitur formam substantialem. Dicendum est, quòd possumus loqui de potétia duo F bus modis; de potentia remota, uel de potentia: Potetia de propinqua: si dicamus de potentia remota, sic dico, quòd eadem potentia, quæ est respectu sormæ substantialis, est etiam respectu formæ accidentalis. Imaginabimur enim primò (ficut dicit Philosophus in litera) habitudinem inter corpus simplex,& corpus mixtum: secundò imaginabimur habitudinem inter formam substantialem, & accidentalem: in prima autem habitudine sic\* Alpoten - est, quòd materia prima immediatè recipit formã. sua remota. mixtionis; ita quòd non est in potentia ad secun dam nisi mediante prima: & sic potentia remota:

tè alias rerespectu utriusque formæ una est, & tamen pro-A.l. no re- pinqua est diuersa; quia materia immediatè respicit formam mixti : ita est in secunda habitudine, G Spicit.

Quastio.

TEX.23.

Quæreret aliquis, Vtrū forma, & priuatio fint: eadem in substantia, & accidente? Dicedum est, quòd non: cuius ratio est, quia(ut dictum est in ' ratione præcedenti) forma elt habitus, & esse est actus: sicut ergo est de esse & actu; ita erit de ha-Ese substă bitu & forma: uidemus enim quòd esse substansia, or acci tiæ est actus simplex, ergo & forma substantialis dentis quid or que dif. erit habitus simplex:esse auté accidentis est actus; ferunt corn secundum quid, ergo & sorma accidentalis est formalua- forma secundum quid. Differunt ergo formalitas substantiæ, & accidentis sicut formalitas sim-: pliciter,& formalitas secundum quid; sicut auté H different formalitates; it a different privationes: priuari enim forma fubltantiali est priuari fimpliciter:priuari autem forma accidentali, est priuari fecundum quid. Sic ergo hic & ibi est diuersa formalitas & diuerla priuatio secundum rem, licèt sint eadem secundum proportionem. Deinde cum inquit.

quòd materia immediatè est in potentia ad for-

mam substantialem, & mediante illa est in poten

tia ad formam accidentalem.

Q uoniam autem non solum que insunt cause, fed & eorum,qua extra,ut puta mouens;palā quia · alterum principium, & elementum. Causa uero am bo,& in hæc dividitur principium . Quod uerò aut mouens, aut sistens, principium est quoddam.

Postquam dixit de causis intrinsecis; hic mentionem facit simul de intrinsecis & extrinsecis. Et

caula extrinseca, quòd ipsa est principium; secun Agie 3 principium; dò ostendit, quòd cause tam intrinsecze quàm'ex cipis intrin trinsecz quatuor sunt : tertiò ostendit, quòd ali- trinsecis fa-eleméta.] Tertia ibi[Quoniam autem mouens.] Ad euidentiam primi notandum est, quòd differentia est inter causam, principium, & elementu; quia elementum dicitur propriè de causis intrinsecis, sicut de materia, & forma: principium auté Differentie proprie dicitur de extrinsecis, sicut de essiciente, inter cana & fine; causa autem dicitur de utrisque, scilicet principion, tam de intrinsecis, quam de extrinsecis. Est ergo elemes faia Philosophi in hac parte, op manifestu est, op. causa extrinseca & mouens est principiu; & hoc fundatur in dria inter elemetu, & principiu:quia elementum dicitur de causis intrinsecis; principium autem de extrinsecis; causa autem de utrisque.Hoc uiso,patet litera,quæ dicit;quòd non so lum caula, qua infunt, hoc est causa intrinseca funt caulæ; fed etiam caula, quæ est extra; sicut mo uens est causa: hoc autem manisestum est ex hoc, quòd alterum est principium,& elementum:quia principium dicitur de causis extrinsecis; elementum autem de causis intrinsecis: causa uerò dicitur tam de his, quam de illis, & principium in has, causas diuiditur:illa uerè causa, quæ est sicut mo uens, & sicut sistens, idest faciens quiescere ali-. quid, est quoddam principium. Notandum est, quòd confequentia Philofophi in breui pót effe. ilta:quidquid est principium, est causa; sed mouens est principium (quod patet, si uideatur diffe rentia inter elementum & principium, quia elementum di citur de intrinsecis, principium autem. de extrinsccis)ergo mouens est causa. Deinde cum dicit.

Quare elementa secundum analogiam tria; cause autem & principia quatuor. Aliud uerò in alio,. & prima cuufa. Quare mouens alind, alii fanitas, in firmitas, corpus mouens medicativa. Species in ordi natio talis, lateres, mouens adificatoria. Et in ea di widitur principium.

Oktendit, quòd causæ tam intrinsecæ, quàm ex trinsece sunt quatuor, dicens; quòd manisestum elt, quòd elementa, idelt caulæ intrinlecæ, quæ funt codem setundum analogiam, scilicet materia, & forma, & prinatio, sunt tres: causau- font tria; tem, & principia, idest causæ tam intrinsecæ, cansa merò qua extrinsete sunt quatuor, scilicer materia, sor- quatuor. ma, prinatio, & monens; in alio autem & alio effe ctu est aliud & aliud mouens, quod quidem mouens est:sicut prima causa in alio alia est. Exempluin auté de istis quatuor causis potest dari;nam quando fit motus de infirmitate ad fanitatem, sanitas est sicut forma; infirmitas autem sicut priuatio, corpus autem, quod mouetur de infirmitate ad sanitatem, est sicut materia; species autem me dicatiua, hoc est, quæ est in mente medici, est ficut efficiens mouens. Secundum exemplum est in factione domus: nam in factione domus species.

species est sicut forma; inordinatio autem sicut A specie. Notandum est, quòd sententia Phiprinatio; lateres autem ficut materia; species autem ædificatoria, idest quæ est in mente ædificatoris, est sicut efficiens & mouens: & sic quatuor lunt caulæ, in quæ diuiditur ipsum prin-

Jas?

TEX. 24.

Questio.

Quereret aliquis, Quare Philosophus i nume rando causas, non facit mentionem de fine? Dicendum est, quòd duplex ratio potest reddi, Quare finis quare non facit mentionem de fine:una ratio est ex parte mouentis; nam faciendo mentionem de ratus est à mouente, facit mentionem de fine: cuius ratio Philesophs est, quia mouens non mouet, nisi in uirtute finis: inter can- & hoc quia finis est causa causarum : finis enim mouet efficientem, qui quidem efficiens est mo uens materiam ad formam: sic ergo quia essi-B ciens mouet in uirtute finis, ideo faciendo mentionem de causa mouente & esficiente, sacit mentionem de fine. Alia etiam ratio potest reddi ex parte formæ: nam faciendo mentionem de forma, aliqualiter facit mentionem de fine; & hoc, quia forma aliquo modo est finis: 2. de Gen. nam præsente forma, & præsente habitu, cessat rex. 66.55. raotus; & ideo forma est finis motus. Deinde cum dicit.

> Quoniam autem mouens in Physicis quidem ho mo, in his autem, que à mente species, aut contrarium; modo quodam tres utique erunt cause: sie autem quatuor. Nam sanitas aliqualiter medicinalis, & domus species adificatoria, & homo ho-

minem generat .

Postquam ostendit, o causa sunt quatuor; hic ostedit, o aliquo modo sunt tres. Ad cuius euide tiam notaudum est, quòd omne, quod sit (secun-Que causa dum sententiam Phil sophi) fit à sibi conuenien funt tres,et ti; ita quòd efficiens, & factum funt unum in fe, licet differant numero: sic ergo quia essiciens,& forma, quæ introducitur per efficiens, incidunt in idem; ideo quantum ad hoc computantur pro uno, & sic erunt tres causa: quia efficiens & forma sunt unum in specie; licet causæ sint quatuor secundum numerum. Visa hac sententia, patet litera Philosophi, quæ dicit, quòd mouens & for ma reducuntur in idem specie, tam in artificialibus, quam in naturalibus; in naturalibus quidem homo generat hotem, & ita ho generans & ho-D mo generatus conueniunt in specie: in artificialibus etiam, & in his, quæsiunt à mente, species, que estin mente artisicis, nel etiam contrarium Speciei, per cuius remotionem introducitur species, quodam modo est principium: species autem, quæ est in mente artificis, aliquo modo con uenit cum re artificiata: sic ergo aliquo modo causæ sunt quatuor. Alio autem modo sunt tres, inquantum efficiens conuenit cum effectu: unde sanitas, que est in materia, aliquo modo conuenit cum sanitate, que est in mente arzificis; & quando homo generat hominem, homo generans, & homo genitus conueniunt in

losophi est, quòd conueniens fit à sibi conuenienti: sicut autem dicit Commentator, & suit Conneniens sententia Alexandri Peripatetici, hoc non ue- fit à connerificatur in omnibus : hoc enim cft uerum in a- nienti, que gente propinquo, & non remoto: uidemus enim Anerrolus quòd homo generat hominem, & fol; & tamen com. 42.20 homo conuenit cum homine in specie; & non 7. Metaph. cum fole. Debemus enim imaginari, quòd ho- com. 28.00 mo, & fol se habent sicut agens propinquum, & agens remotum; ita quod homo continet gene- Sol et home ratum & uirtualiter, & formaliter; sol autem quo genera tantum (uirtualiter; sic ergo huiusmodi probatio tantum uerificatur in agente propinquo, &
com.26. non remoto. Secundo dico, quod uerificatur in agente principali, & non instrumentali: agens enim instrumentaliter non semper assimilatur generato: exemplum Commentatoris est de corrigia, quæ reliquit uulnus in dorso uulnerati & percusii per corrigiam: & tamen nihil simile est in corrigia; assimilatur tamen speciei, quæ est in mente percutientis; ita quòd species, quæ est in mente percutientis, est sicut principale agens; corrigia autem ficut instrumentum; uulnus autem sicut esticiens, qui assimilatur prin cipali agenti, & non instrumentum. Aliud exemplum potest dari, quia species mediante serra, introduciur in materiam domus; & tamen species introducta non assimilatur serra, sed assimilatur speciei, quæ est in mente artisi-C cis: Sic ergo hac propositio, quod conucniens fit ex conuenienti, non uerificatur in agente instrumentaliter. Tertiò dico, quòd non uerificatur in agentibus casualiter & accidentaliter: quòd enim fit à casu ( ut dictum est supra) fit præter intentionem agentis: quod autem fit præter intentionem agentis, non oportet quòd assimiletur agenti: patet ergo quòd hæc propositio non uerificatur in tribus. Cum postea Subiungit.

Ampliùs autem prater bac, ut primum omniŭ monens omnia

Poltquam oftendit, quod diuerforum funt diuersa principia mouentia; hic ostendit, quòd respectu omnium potest esse unum primum prin cipium, mouens omnia. Et diuditur in tres omniu mo partes, quia primò hot ostendit: secundò osten mens, unum dit, quod principia substantiz sunt prima prin- effe posest. cipia respectu accidentium: tertiò osfendit, quòd in substantia est dare ordinem, pariter & in principiis, quia aliqua sunt prima principia, aliqua posteriora. Secunda ibi [ Quando autem sunt.] Tertia [Deinde hæc erunt.] Dicit ergo primò, ita est dictum, quòd diuersorum funt diuerfa principia; mouens tamen extra diuersa principia, est unum primum principium respectu omnium.

Quæreret aliquis, Quare Philosophus adduxit Questio. istam partem, scilicet cy est unum primum prin-LII

Digitized by Google

Efficiens et forma com eidunt .

quemodo

quatuer.

Proportio jater movës

secundum Commé.hæc est ratio; vt Philosophus ostendat, quòd dispositio mouentis primi est aliquo modo sicut dispositio mouentis propinqui: mouens enim propinquum mouet ad hanc formam; mouens autem primum mouet ad omnem propingui, formam: sicut autem mouens propinqui mouen do ad hanc formam, quodam modo est hæc forma, ad quam mouet; ita mouens primum mouen do ad omnes formas, quodam modo est omnis forma. Imaginatur ergo Commentator: quòd agens propinquum est arctatum ens, & per consequens est arctatæ motionis, & per consequens mouet ad certam formam,& non ad omnem:pri mum autem mouens est essentia infinita, & per consequens mouet ad omnem formam.

Quaftio.

Quæreret quis, quia adhuc intellectus non quiescit, Vtrum primum mouens possit mouere ad omnem formam, ad quam mouet secundum agens, siue secundum mouens? Dicendum est op fic. Ad cuius euidentiam notandum, o fecunda agentia se habent sicut agentia instrumentalia ad primum agens; modo autem ita est, quòd si omnis uirtus, quæ est in instrumeto, esset in prin Virtus fecti cipali agente, æquè posset principale agens agedarum cau- re sine instrumento, sicut cui instrumento; ex quo sarum prin tota uirtus instrumenti reservatur in principali espaliis est i prima can agente: cp.n.principale agens aliqua possit mediante instrumento, que non potest sine instruméto, hoc est, quia aliqua uirtus est in instrumen to, que non est in principali agente. Si ergo tota uirtus, quæ est in instrumento, esset in principali agente, quidquid potest principale agens mediante instrumento, posset sine instrumento: sic autem est de primo mouete respectu fecundorum mouentium; quia omnis uirtus, qua est in secundis mouentibus, principaliùs est in primo mouente; & ideo primum mouens per se potest ad omnem formam. Deinde cum inquit.

TEX.25.

Quoniam autem sunt bec quidem separabilia, il la autem inseparabilia, substantia illa. Et propter hoc omnium causa bac; quia sine substantiis non sunt passiones & motus.

Eadem funt principia отнит ещ

Entis diviſio,

Ostendit Philosophus, quòd principia substatie funt quodammodo principia omnium entiu, Ad cuius euidentiam notandum est, quòd Philo sophus imaginatur, quòd omni ens uel est substantia, uel est accideus; accidens autem dependet à substantia : principia ergo substantiz sunt principia substantiz, & etiam sunt principia acci dentium, quæ sequuntur substantiam, & sic sunt principia omnium entium. Et hoe est, quod dictum est alibi, quòd materia cum forma funt cau sa omnium accidentium. Hoc uilo, patet litera Philosophi, que dicit: quòd entium quædam sunt separabilia, quædam inseparabilia ; uocantur autem entia separabilia substantia; & hoc quia non dependent ab accidentibus:entia autem insepa.

cipium respectu omnium? Dicendum est, quòd E rabilia uocantur accidentia; & hoc quia acciden tia inseparabiliter dependet à substantia; & quia ita est, quòd accidentia sunt inseparabilia à substantiis; ideo substantiæ sunt principia omnium accidentium: motus enim & passiones sine substantiis esse non possunt;& ideo quidquid causat substantias, aliquo modo causat talia accidentia. ·Notandum est, quòd secundum Cómentatorem hæ fubstantiæ sunt duobus modis: unus modus Doctrino substantiæ est, in qua impossibile est fugere acci dentia: & hæc fubitantia uocatur fubitantia fenfi bilis: alius modus fubstantiæest, in qua nullum est accidens: & hæc uocatur substantia intelligibilis; dico ergo, quando Philosophus dicit, quòd principia fubîtantiz funt principia accidentium: intendit dicere de substantia sensibili; quasi dicat, illud idem moues, quod mouet ad propriam Das form substantiam mouet ad propriú accidens: gene- das cofeq rans enim quantum dat de forma, tantum dat de tia forma, accidente, quod sequitur formam; ita à simili dico, quòd mouens quantum dat de forma, tantum dat de accidente quod sequitur sormam. Deinde cum dicit.

> Deinde hec erunt omni a , anima forfan 😎 corpus, aut intellectus, & appetitus, & corpus.

Ostendit, quòd in principiis substantiz sunt aliqui gradus; quia sunt aliqua prima, & aliqua se posita aliqua cuda. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd potente de ipla substantia sunt in duplici differentia; qua- mellecto a dam enim sunt substantia, que mouentur ex alio, moluntate: & ista uocantur substantia inanimata; quedam forma sel autem sunt substantia, qua mouentur ex se; & metrices co istæ sunt substantiæ animatæ:& inter has substan li: \*\*\*de fib tias substantia animate tenent primum gradum, statua et cu etiam principia substantiarum animataru terupribiles
nent primum gradu inter omnia principia. Hoc
no egue se. est ergo, quod dicit Philosophus, quòd licet prin simis cipia substantiarum sint principia accidentium; min ¢amen inter omnia principia substantiz prima erunt anima & corpus, & intellectus & appetitus, quæ lunt principia lubltantiæ animatæ.

Quæreret aliquis, Quomodo principia sub- 2004 stantiz animatz-sunt prima principia? Dicendum est, quòd Philosophus imaginatur duplice Celan & motum; motum, qui est ex alio; & motum, qui aiaum, 13 elt ex le : imaginatur etiam, quòd illa, quæ mouentur ab alio reducuntur in cœlum; & hoc quia tale mouetur ex se: substantiæ ergo naturales in- 74.e us De teriores reducuntur in coelum, & hoc quia ea, free. dife. que mouentur in istis inserioribus, mouentur 3.11 fel. 3. ab alio; cœlum autem mouetur à se; secundum dab. 8. Me autem Philosophum, cœlum uidetur poni anima et 1. Cap. de tum; & ideo principia cœli uidentur poni princi- subfiana er pia omnium.

Amplius auté alio modo proportionaliter prin- 3. de Au. cipia eadem, ut actus & potentia. Sed hac alia, TEX.26, quia aliis & aliter. In quibusdam quidem enim idé quandoque est actu, quando que potentia, un unumo aut caro, aut bomo.

bis . Them.

Post-

F Postquam manifestauit, quomodo principia A nem, & ad actum, siue formă. Deinde cum d. Tunt uno mo eadem secundum proportionem; in parte ista manifestat , quo funt alio modo eadem Laborat ad secundum proportionem. Ad cuius euidentiam mac) quomo notandum est, q principia omnium uidentur esdo princi- se actus & potentia : tri actus & potentia duobus modis respiciunt res & entia: vno.n.modo actus & potentia dividunt entia, quia quædam entium aliquando sunt in potentia, aliquando sunt in a-Allmet po Clu; sicut sunt generabilia & corruptibilia: queda zentia du- autem entium sunt in actu tantum; sicut sunt ne-Pluuer re- cessaria & incorruptibilia: sic ergo scamissu mo Jpiciant en dum actus & potentia sunt principia entiu; quia omne ens uel est actu tantum, uel quandoque est in potentia, quandoque in actu. Secundò modo actus & potentia respiciunt ens, non omne, sed B folum illud, quod quandoq; est in potentia, quadoq; in actu; sicut ens possibile, & corruptibile: & ilto modo dicimus, quactus & potentia sunt principia talis entis;ita tamen co in alio & in alio ente est alia & alia potétia, & alius & alius actus. Sic ergo hos duos modos tangit Philosophus in litera primò primum: secundò secundum ibi[Ali 📖 ter autem actu & potestate.] Prima in duas,quia primò ponit, quo actus & potetia sunt principia; fecundò reducit actum & potentiam ad materiã, & formam,& priuationem,ibi [Cadunt aut.]Di cit ergo primò, qualio modo di cuntur principia 200 allus cadem secundum proportione, quia actus & popotentia tentia sunt principia osum: ueruntamé in alio & principia, alio ente est alia & alia potentia, & alius & alius actus; & ét in alio & alio ente est aliter & aliter actus. Quòd aut actus sit aliter & aliter, patet: quia quædam de numero entium quque sunt in poten tia, quandoq; in actu; ficut est uinum,& caro,& homo, & breuiter oia, quæ sunt de numero corru ptibilium:quedam aut entium(fub audiendu est) semper sunt sub actu, sicut sunt incorruptibilia. Notandū est, op Philosophus duo dixit:dixit. n.op actus & potétia funt alia & alia in alio & alio ente;& ét sunt aliter & aliter;quod dicit aliter & ali

Cadunt autem & hac in dictas causas: Actus quidem ut species, si sit separabilis: Et quod ex ambobus : Prinatio nerò ut tenebræ, aut laborans. Poflea aut materia;hac.n.est,quod potest sieri ambo.

dum est ad secundú modum. Sequitur.

ter referendum est ad primum modum iam dictum; quod autem dictum est, alia & alia, referen

Reducit actum & potentiam ad materiam,& formam, & prinationem, dicens: p hæ dictæ causæ.s. actus & potentia reducuntur in dictas cau-Allus et po sas. s.in materiam, & formã, & priuationem: spesentia, sant cies.n.i. sorma actus est, siue sit separabilis; sicut ma, or prihoc est ex materia, & forma: priuatio et sicut tenebra, & infinitas, aliquo modo reducuntur ad actum; inquantum privatio denotat materiam: sic ergo sorma,& priuatio reducuntur,ad actum; materia autem ad potentiam, quia materia est illud, quod est potentia ad utrumq; .s.ad priuatio-

Aliter autem actu & potestate differunt, quorum non est cadem materia, & quorum non est eadem species, sed altera. Quemadmodum hominis causa elementa, ignis & terra,ut materia; & species propria, & siquid aliud extra, ut pater; & prater bac sol, & obliquus circulus; neque materia entia, neque species, neque prinatio, neque forma, sed monentia.

Ponit secundum modum accipiendi actum & potentiam, dicens; o fecudu alium modu differt actus & potentia in diuersis; eoru.n.quorum no est eadem materia non est eadem potentia, nec eadem species, i. forma; & sic in diuer sis est diuer es alia in la potetia, & etiam diuería forma. V.g. causa ho dinersis. minis ficut materia, funt elementa. f. ignis, & ter ra; causa autem sicut forma, est propria species hominis; causa autem sicut mouens est pater, siue folis motus in obliquo circulo; quæ quidem causa modens nec est materia, nec est priuatio, nec est forma: supplendu aut est, op sieut hois est propria materia, & propria forma, & proprium mouens;ita similiter reliquorum,& sic diuersoru est diuersa materia, & diuersus actus. Notandú est, 👽 ens primaria divisione dividitur in potentia & actum, sicut patet ex Quinto Metaph. & ens aut Entis pridiuidi in potentiam & actu, potest intelligi duo: ma divisio. bus modis; uno modo quistud ens, quod dividi- Tex.66.14. tur, sit ens, quod sit neccsse esse, & extendat se ad ens, quod est possibile esse; ita quit sensus, quòd actus & potentia dividunt omne ens, sive sit necesse elle, siue sit possibile esse, & super istu mo+ dum diuidendi ens fundatur prima acceptio, de qua iam diximus; secundu istum modu diuidendi ens, non est intelligendum, q omne ens quq; est in potentia, quandoq; in actu; sed intelligendũ est, c) quæda entium sunt in actu tatu, & quæda que in potentia, que; in actu. Secundus mo dus diuidendi ens per actú & potentia, non est, o dividatur oé ens; sed solu o dividatur ens pos sibile, & tunc est sensus, o ens possibile quq; est in potétia, que; in actu; ita op primo modo actus & potentia cadunt super duo entia : secundo aút mó cadunt fuper unú ens; & fcđm istú modú ac cipiendi actum & potentiam accipitur secundus modus, de quo dicit Philosophus, q. d. q. actus & potentia sunt principia entis possibilis: uerú est,

tentia, & alius & alius actus. Deinde cum d. Adbuc autem uidere oportet, quòd bæc quidem TEX.27. umiuersaliter est dicere, hac autem non; omnium.n. prima principia, quod actu primum boc, & alind quod potenia . Illa quidem igitur uniuerfalia non funt. Principium enim singularium singulare ; homo quidem est bominis universaliters sed non est uni uersalis. Verum Peleus Achillis, tui uerò pater. Et huius syllaba B a.B & A. sine totaliter, sine par ticulariter.

quòd in alio & alio ente possibili est alia & po-

Poltquam assignanit duos modos identitatis principiorum: postquàm etiam reduxit secun Lll 2

modum idemptitatis principiorum:uolens osten sunt sadem dere, quòd principia possunt dici eadem uniuenuninersale saliter accepta, sed non particulariter accepta. ser quidem Et dividitur in duas partes, quia in prima parte accepta, no ponit hoc: in secunda parte epilogat ea, quæ di-autem sin- eta sunt de diuersitate, & idemptitate principiorum, ibi [Quærere uerò.] Prima pars in duas partes, quia primò ostendit, quòd principia possunt dici eadem, si accipiantur universaliter: secundò ostedit, & possunt dici ét cade, si accipiatur prin cipia substantiarum, ibi [Deinde iam.] Dicit ergo primò, quidendum est, quidem principia dicuntur universaliter, hæc autem non dicuntur universaliter : quando.n.dicitur, 🔈 actus & potentia funt principia omnium, accipiuntur F principia uniucrsaliter; non ita tamen quòd ipsa uniuerfalia fint per se subsistentia, sicut ponebat Plato;nec ita opipla uniuerlalia agant; quia actio Allioes sut nes sunt singularium: singulare.n.est causa singu singularia. laris: sed ita cp principia possunt reduci ad aliquod commune, quod est ens secundum ratio nem . Et isto modo sunt principia eudem secundum rationem; licet secundum rem sint diuersat ficut hominis uniuerfaliter accepta est causa ho mo, uniuersaliter acceptus; huius autem hominis talis homo, ficut Achillis est causa Peleus, tui ue rò est causa pater tuus: & huius syllabæ B. A, hot A, & hoc B, est causa, A autem in universali acceptu est causa universaliter accepta. Sequitur.

Deınde iam qua substantiarum alia autem alio- G rum causa & elementa sicut dictum est. Foru, qua non in codem genere colorum, & sonorum, & substantiarum, & quantitatis praterquam proportionaliter. Et eorum qua funt in eadem specie, dinersa non specie, sed quia singularium; aliud sua materia, ⊕ species,⊕ mouens,⊕ mea: universali autem ra ·tione eadem .

Ostendit, quòd principia possunt dici eadem; & hoc quia principia substantiarum aliquo modo sunt principia omnium, ut dictum est. Et hoc æst, quod dicit: & alio modo principia sunt eade, quia principia substantiarum principia sunt alio rum:uerum est, quòd principia propinqua,& ele menta aliorum alia sunt : quide eorum quæ non & qualitatis,& lubstantiæ: eorum etiá, quæ lunt in eadem specie, diuersa sunt principia secundu numerum; sicut duorum singularium, sicut mei, & tui alia & alia est materia, & alia & alia est spe cies in numero, & aliud & aliud est mouens : licet in universali & secundum ratione hæc prinecipia possipt dici eadem. Cum addit.

Quarere uerò, qua principia, aut elementa sub-Stantiarum, & ad aliquid, & qualitatum; utrum eadem aut diversa? palam quia multipliciter dictorum sunt uniuscuiusque. Dinersorum uerò non eadé, fed altera, praterquam fic . Et omnium fic quidem eadem, aut eo quod proportionaliter, quia materia species, prinatio, mouens. Et sic substantiarum can-

dum ad primum in parte ista assignat tertium E saut causa omnim quid destruuntur destructis. Am plius quòd primum entelechia. Sic aut altera primu quacunque contraria, qua nec ut genera dicuntur. nec ut multiplicater dicuntur & adhuc materia.

> Qua quidem igitur principia sensibiliu,& quot, TEX.4 O quomodo eadem, & quo altera, dictum eft.

Epilogat, quæ dicta funt in ifto capitulo, di- Epiloga cens; p quærere utrum elementa substantiaru,& relationis,& qualitatis,& quantitatis,& aliorum predicamentoru sint eadem, uel diuersa, est querere de multipliciter dictis : qn.n.queritur, utru principia sint eadem, uel diuersa? dici potest, g. diuersorum sunt diuersa principia secundum re; tamen sunt eadem secundum proportionem: nã in quolibet istorum est materia, & species, & pri uatio, & mouens; quia sunt eadem secundu proportionem; licèt diuersa secundum rem. Quando ét quæritur, utrum principja sint eade, uel diuersam: secundò potest responderi, p aliquo modo funt eadem; & hoc quia principia fubstantiz sunt quodam modo principia omnium; cuius signum est, quia destructis substantiis, oia entia destruun Identin tur. Quando ét quæritur, utrum principia omniú diama. sint eadem, uel diuersa? tertio modo pot responderi, op quodam modo sunt eadem, quia entelechia, hoc est actus, & potentia sunt principia om nium. Quando ét quæritur, utrum principia sint eadem? quartò pot dici, qui fic; quia duo contraria cum materia, quæ non accipiuntur sicut genera, sed scām priùs & posteriùs; nec etiá accipiuntur multipliciter.i.equiuoce, sunt principia omnium generabilium & corruptibilium.Et fic patet,que sunt principia sensibilium, & quot sunt, & quomodo funt eadem, & quomodo diuersa &c.

Quoniam autem tres erant substantiæ; duæ quidem,quæ physicæ;& una,quæ immobilis,de bac dicendum est : quia necesse est esse sempiternam aliquam substantiam immobilem.

Poltqua Philosophus determinauit de principiis substantiæ sensibilis; in parte ista determinat de substantia immobili,& intelligibili; quod est Dams propositu principale in toto Libro. Et dividitur simusa in duas partes, qa primò determinat de hac lub- 🎮 stantia secundum opinionem propriam:in secun da parte secundum opinione alioru, & hoc in sesunt in eodem genere, sicut colorum, & sonoru, H quenti Libro. Prima pars in duas partes, quia in prima parte oftendit hanc substantia esse:in scor parte inquirit conditiones huius substantiz, ibi [Mouet auté sic appetibile, & intelligibile.] Priana pars in duas partes, quia in prima parte olten dit istă substanțiă esse:in secunda parte ostendit, hanc substantia semper esse mouenté, ibi [At ucrò si fuerit motiuu. ] Prima pars in duas partes, quia primò ponit conclusione suam. s. q est dare substantia immobile:scđò probat ea,ibi [Na sub stantiæ primæ.]Dicit ergo primò:dictum est pri mò, p tres erant substantia; de numero quarum duæ erant phylicæ.i.naturales.s.natura sensibilis corruptibilis, & substantia sensibilis incorruptibilis, licut est cælu, & utraq; istaru mobilis est:ter

Digitized by Google

TEX.28.

tia aut substantia est substantia immobilis, & de A re substantiam omnino immobilem, non est dare hac dicendu est, o necesse est ipsam esse: necesse enim est esse aliquam substantiam sempiternam, & immobilem. Cum deinde ait.

Nam substantia prima entium.

Probat conclusionem suam. Et dividitur in duas partes, secundum duas rationes, quas adducit ad probandam eam. Secunda ibi [ Et si omnes.]Ponit ergo primò primam rationem, & est ratio talis: inter omnia entia substantia immobi lis est primum ens: si ergo substantia immobilis. non est, intelligendum nec aliquod aliorum en-

tium este, & sic nullum ens est.

ropolita,

Quereret aliquis, Vnde sequitur ista cosequen tia, substantia immobilis non est, ergo nullú ens est ? Dicendum est, quòd istam consequentiam B postumus declarare duobus modis. Prima uia de claradi fumitur ex habitudine, quæ est inter actú & potentiam. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd licèt in eodem potentia præcedat actu: tamen universaliter & simpliciter actus præcedit pracedit po potentiam; & hoc quia ens in potentia dependet sentum, o ab ente in actu:ens enim in potentia non est ens, nec est deductum ad este, nisi per ens in actu. Imaginabimur ergo, quòd ens in potentia, eo ip so quod est ens in potentia, dependens est, & reducibile:ne autem sit abire in infinitum, oportet quòd reducatur ad ens in actu: si enim ens in po tentia reduceretur ad ens in potentia, quæreretur de illo, ad quod reducitur; nam ex quo in potentia est, reducibile est; si autem reducitur, uel est abire in infinitum, uel est deuenire ad aliquod ens, quod est ens in actu tantum, & non est ens in potentia, & per consequens omnino immobile: quia omnis motus est actus entis in potentia: ergo si est dare ens in potentia, est dare ens in - wer alli actu: & si non est dare ens in actu, non est dare ens in potentia: & ista conuenientia sequitur pro pter naturalem ordinem, quod est inter ens in actu, & ens in potentia. Secunda uia ad hoc ostendendum accipitur ex habitudinc, quæ est inter multitudinem & unum; & inter difforme, & Habitude 1 uniforme. Ad cuius euidentiam notandum est: ser multum quòd omnis multitudo reducitur ad unum; & omne difforme ad uniforme: imaginabimur erme er difformiter se habens; sicut ergo distorme reducitur ad uniforme; ita fubstantia mobilis reducitur ad immobilem.Intelligendum est enim, quòd quedam est substantia, quæ est mobilis ad sormam; & in ista est maxima mobilitas & difformitas; & quædam est substantia, quæ est mobilis ad ubi tan tum;et in ista est minor difformitas, quam in pre cedenti; quia ergo omne difforme reducitur ad uniforme, oportet, quòd tam ultima substantia, quiz est mobilis ad formam, quam substantia, quæ est mobilis ad ubi, reducatur ad aliquam substantiam omnino immobilem; ita quòd si est dare substantiam mobilem, oportet dare substan

tiam, que sitomnino immobilis;& si non est da-

substantiam mobilem. Prosequitur.

Et si omnes corruptibiles, omnia corruptibilia. Sed impossibile motum aut sieri, aut corrumpi; sem per enim erat. Nec tempus:nec emm possibile prius; G posterius esse, cum non sit tempus. Et motus ergo fic est continuus ut tempus: aut enim idem, aut mo. tus est aliqua passio. Motus autem non est continuus, nisi qui secundu locum: & buins qui circulo.

Adducit secundam rationem ad probandum, quòd est dare substantiam sempiternam, & est ratio talis: si non est dare aliquam substantiam Datur subfempiternam, omnis substantia corruptibilis est, samua alla sed quod omnis substantia sit corruptibilis, est munibilis. impossibile; quia si omnis substantia esset corruptibilis, omnia essent corruptibilia, quia corruptis substantiis, omnia corrumpuntur: quòd autem omnia sint corruptibilia, patet esse impossibile; quia motus & tempus non sunt corruptibilia: tempus enim & motus non inceperunt, nec deficient. Visa hac sententia, patet litera Philoso Tompus Co phi, que dicit sic: quòd si omnes substantia essent moins non corruptibiles, ita quòd nulla sit sempiterna; sequì in ceperus, tur quòd omnia erunt corruptibilia:quòd autem mes deficies omnia entia sint corruptibilia, patet esse impossibile in motu, & tempore: motus enim nec fit, nec corrupitur: semper enim motus erat, & semper erit: tempus etiam nec fit, nec corrumpitur, quòd non fiat, patet : si enim tempus fit , modò cst, & prius non suit; cum ergo prius & poste- Prius et po rius non sint sine tempore; prius suit, ergo ante tempus factum suit differentia temporis; & ita fine si tempus fuit antequàm ficret, quod est impossibì le: similiter si tempus corrumpatur, tempus eric postquam erit corruptum: si enim corrumpatur, modò est, & posteriùs non erit: cum ergo posteriùs non sit sine tempore, tempus erit post tempus corruptum: cum ergo ista sint impossibilia, tempus nec fit, nec corrumpitur. Si autem tem- Tepus nel & pus semper est, & motus semper est; quia tempus ide qd mosequitur continuitatem motus (tempus enim uel to saet pas idem est, quòd motus, uel est passio motus) uerum est, quiste, qui semper est, est motus localis, quia iste solus continuus est:nec ois motus localis semper est, sed motus localis circularis. No- Quis motus tandum est, quòd ratio Philosophi sundatur super duo fundaméta: primum fundamentum est, quòd si substantia corruptibilis est, omne ens est corruptibile; & ratio est, quia substantia naturali ordine est primum ens , destructo autem pri- est primum mo, destruuntur omnia entia, quæ sequuntur pri- eus. mum ens. Secundum aut fundamentum, super quod fundatur Philosophus, est; quòd omne ens sit corruptibile, est impossibile: & hoc manisestat Philosophus in motu, & tempore; quæ corrumpi non postunt; & hoc quia priùs & posteriùs non possunt esse sine tempore: si autem tempus fieret, sequeretur, quòd priùs esset sine tempore:

si enim tempus sierct, priùs non suit; illud autem priùs sine tempore esset: similiter si tempus cor-

LH

duples.

forme.

off orde me

turalis.

rumperetur, sequeretur, quod posterius sine tem E tempus modo est, & prius non suit: illud prius pore effet: si enim corrumpitur tempus, posterius non erit; istud autem posterius non potest effe in tempore, quia tempus corruptu est: oportet ergo quòd sit sine tempore.

Questio.

plex.

Quareret aliquis, Vtrum ratio Philolophi, per quam probat, quod tempus nec fit, nec corrumpitur, ualeat? Dicendum est, quod non: duplici Solutio vo- enim uia possumus obuiate rationi Philosophi, Arife. per quam probat, quòd tempus nec fit, nec coreirca tem- rumpitur. Prima uia ad obuiandum huic propositioni; est ex hoc, quòd no omne prius est prius reale; fed est aliquod prius imaginatum tantum; & sicut dico de priori, ita dico de posteriori; quã= do ergo dicit, si tempus fit, prius non fuit, & ita prius fuit ante tépus, quod est impossibile; quia Priùs du omne prius est in tempore. Dicendum est, quòd istud prius, de quo dicimus, quòd tempus modò incipit,& prius non fuit; non est nisi prius imagi natum, cum nihil respondeat in re: prius ergo reale est in tempore, sed non sic oportet de priori imaginato. Sicut autem dictum est de priori ex parte fieri; ita dicendum est de posteriori ex parte corruptionis: posteriùs ergo imaginatum Opeima co- non oportet, quòd fir in tompore. Quòd autem ista distinctio de priori reali, & imaginato, sit bo na, patet per differentias loci, que sunt intra,& extra: si enim dicatur sic, extra mudum nihil elt; & extra dicit locum; ergo extra mundum est locus, quod est impossibile, quia omnis locus est Jose du infra mundum. Dicendu est, o duplex est extra; plex. sine duplex locus, naturalis, & imaginatus: licet ergo extra reale supponatiocum; tamen extra imaginatum non oportet, quòd locum suppo nat; sic ergo patet prima via, per quam obviatur rationi Philolophi.

plecuer.

Secunda via est ex hoc, quod non semper pri us fundatur in tempore. Ad cuius cuidentiam notandum est: quòd prius posterus aliquando sut Prinset po infra unam mensuram, & infra unam duratione ferios do- sicut infra tempus:si enim dicamus, quod res posteriùs futura est; prius autem est præsens, uel pre terita, tunc patet, quòd prius & posteriùs sunt in fra unam durationem, scilicet infra tempus; sicut enim præteritum & futurum funt infra unam in durationem; ita tale prius: & tale posterius sunt infra una duratione. Aliquin. prius & posterius H sunt infra duas durationes, ita quòd prius est una, & posteriùs est in alia: quando enim dicimus, quod eternitas est prior tempore, uel etiam euiternitas; tunc certum est, quòd prius & posterius sunt infra duas durationes, quia prius est in æternitate,& posterius in tempore. Quando auté dicitur à Philosopho; si tempus fit, ergo tempus modò est, & prius non fuit: dico co tale prius non est nisi prius æternitatis;ita quòd idem est dicere prius, & dicere quod æternitas est prior tempore. Debemus enim intelligere, quòd æternitas existens mensura indiuisibilis, excedit tempus, & in ante & in post: ita quòd quando dicitur,

non est prius temporis, sed est quidam excessus quem habet æternitas respectu temporis in ante: quando similiter dicitur: si tempus corrumpitur, ergo tempus modò clt, & posteriùs no crittissud posterius no est differentia temporis, sed est quida excessus eternitatis respectu temporis in poli: Eternitat æternitas enim de fe & elt ante tempus & poft. Je anna Et benè dico de lesquia fupposito quò deternum post tipu. transeat; sieut supponebunt Philosophusitune no Nexu ju est uerum dicere, quod eternitas de se & oftan- eterniai, tetempus, & est posttempus. Debemusenim o umpu imaginari, quòd tulis nexus est eternitatem & comen tempus; qualis oft inter necesse esse, & possibile push d effe: inter autem arceffe effe, & possibile effe ta- je quali, lis habitudo est, quòd necesse esse, de se semper ell; sed possibile esse, de se non habet, quòd semper sit; sed si semper est, hoc est per aliud, sci-licet per agens: si enim supponeremus, mundus fit ab aterno, sicut supponebant Antiqui Phi losophi, benè diceremus, quòd mundus semper est: tamen non propter hoc diceremus, quod mundus de se semper est. Quod idem dicimus de æternitate, & tempore : quòd enim æternitas semper existat, hoc de se habet, sicut quoddam ne cesse esse; quòd autem tempus existat æternè (supposito quod tempus semper sit,) hoc non ha bet de se, sed hor haber ab alio; & ita eternitas (ut dictum est) semper excedit tempus de session tempus incipiat, fiuenoa. Addit deindu,

At werd fi fuerit motiuum aut effectiuum, non TEX, 20 operans autem aliquid, non erit motus. Contingit enim potentiam habens, non agere.

Postqua probauitaliqua substantia esse sempi ternashic probats of hac substatia semper mouchs est. Et tria facit, quia primò probat, qui talis substa subsam tia semper mouet: secudò ex hoc có cludit, cp in ta " hisubstantia potentia non est: tertiò ex boc concludit quòd in tuli substantia non est materia. Se ctmdaibi[Adhuc neque si aget.] Tertia ibi[Am pliùs igitur tales.]Prima in duas, quia in prima probat quod dictum est: secundò ex hoc destruit opininionem Platonis, ponentis ideas, ibi Nihil ergo prodest.] Dicit ergo primò, quòd si talis sub flantia ponatur, scilicet sempiterna, oportet quòd femper moueat: si enim posset mouere, non tamen semper moueret; motus non esset æternus, Manuse & hoc quia morus non est nisi à mouerite in actu: # 11/18 benè enim potest contingere, quod aliquis habeat potentiam mouendi, & quod non tamé pro pter hoc moucat. Notandum est, quòd intentio Philosophi est, quòd substătia immobilis sem per mouet: cuius ratio duplex est; una ratio est ex parte motus, secunda ratio est ex parte mouentis, siue ex parte immobilitatis, que est in mouen te. Prima ratio patet, quia secundum intentione Metal o-Philosophi motus circularis æternus é, si ergo mo colonism tus circularis æternus est, & motus non est nisi à .... mouente; sequitur quod sit mouens atemaliter, & semper mancat. Ita quòd uidetur Philosophus

culatis secu dàm þái afb

mouens necessario mouet:cum tanten secundum fidem, & molius ponendum sit, quod iste motus uoluntarius fit. Secunda ratio, superquam pomelitarius, test fundari Philosophus, sumitur ex parte immo bilitatis, qua est in mouente; imaginatur enim ip se, quòd tale mouens est omnino sumobilessi au tem aliquando posset mouere, de postea moueret, transiret de potentia ad actum; quod autem tran su de potentia ad actum, no est omaino immobi bile; & sic dicere, quod illa substantia su omnino immobilis, & dicerc quòd transcat de potétia ad actum, fismil non frant:fic ergo funt due rationes, super quibus sundatur intentio Philosophi.

Quaftio.

talle.

Creator

turam.

plex.

Quareret aliquis , Vtrum fecunda ratio, super -quam uidetur fundari Philosophus, ad probanda 🛚 🖪 quòd subflamia sempiterna semper moueat, ualeat? Videtur quòd non: secundum enim fidem prima substantia sempiterna primò potuit creare, & postea creamit; non tamen propter hoc dici mus,quòd aliquis motus, uel aliqua mutatio cadat in tali substantia sempiterna. Dicendum est, In Dee an quod Philosophus dixisset sorte ad hanc quastio accidat mu nom, quòd Deus necessariò produxit mundum ab eterno, & forte motus hac ratione, de qua facha est iam mentio; non enim poterat imaginari, quod aliquod agens transcat de potentia ad actu fine mutatione sui : si ergo hec substantia primò potuillet creare, & postea creasset, hoc suisset cu mutatione sui; & sic talis substantia non est omni no immobilis, & per consequens non esset omni no prima;quia substantia, que trahitur de potentia ad actum, non est purus actus: si autem no est purus actus, non est substantia omnino primassic ergo fortè dixisset . Sed secundum fidé nostra aliter dicendum est dicédum est enim, quòd prima substantia sempiterna de non creante sit creans fine mutatione sui, sed per solam mutationem al terius extremi, scilicet rei creatæ. Ad vuius evide tiam duo funt prænotanda:primum est de relatio ne: secundum est de actione & differentia actionum. Quantum ad primum notandum est : quòd esse creatorem, relationem dicit in Deo soluin secundum rationem, & non secudum rem; & hoc quo refer- quia creator non refertur realiter ad creaturam : quòd autem aliquid fiat de relato relatus, & manimè relatione fecundu rationem, fine mutatione sui, sed per mutationem alterius extremi solam, hoc non est impossibile: per solam ergo mutatio nem creatura, substantia sempiterna fit de non creante creans. Secundu, quod est prænotadum, est de differentia actionum: ubi notandum est, qu Actio de duplex est actio:quedam est actio manens in agé te, ficut est intellgere, & uelle: quædam est actio, que transit in extremis operatis. Si loquamur de prima actione, impossibile est, o substantia sempiterna de non hoc fiat hoc, sine sui mutatione; puta quòd de non intelligente fiat intelligens, uel quòd de non uolente fiat uolens : cum enim

hac actio maneat in agente, & fit perfectio agen

imaginari, quòd mobile necessariò mouetur, & A tis,est persectio absoluta: & sie si aliquid de non hoc fiat hoc, puta de non intelligente intelligés, acquirit aliquam perfectionem abfolutam, quod est impossibile fieri fine mutatione suis Si autem loquamur de secunda actione, que transit in ope ratum;qualis actio est operatio;sic dicendum zst, quòd possibile est, quòd substantia sempiterna fat de non hoc fint mutatione sui, sed per solam mutationem rei operatæ: cum enim hæc actio fit perfectio operati, & non operantis, tota mutatio est in operato, & non in operante: propter quod fic patet, quod non oportet quod substantia sempiterna mutetur. Deinde cum dicit.

> Nihil ergo prodest, nec si substantias faciamus sempiternas, quemadmodum qui species, si non aliqua potens inerit principium transmutari. Non ergo neque ipsa sufficiens, neque alia substantia prater species: nam si non egerit, non erit motus æternus.

Excludit opinionem Platonis, ponentis ideas. Vbi notandum est , quòd secundùm sententiam Philosophi substantie sempiterne semper mouet: Reiicit ide-Plato ergo, qui posuit ideas, & non posuit eas se- as Plateni per mouere, nec carere motu; frustra eas posuit. Et hoc est, quod dicit Philosophus, op nihil prodest ponere tales substantias, quales posuit Plato; quæ dicuntur ab eo species uel ideæ; & hoc si tales species nihil possunt transmutare: si enim hoc est, non sunt principium motus: tales ergo substă tiæ, quæ non faciunt motum, non funt lufficientes, quia eis positis, non propter hoc ponitur mo tus, qui à nobis ponitur sempiternus. Subiugit.

Adhuc neque si aget, substantia autem ipsius po tentia non erit motus aternus. Contingit enim quod potentia est non esse. Oportet igitur esse principium

tale, unius substantia est actus

Postquam probault, quòd hec substantia semper mouet; hic concludit, quòd hæc substantia non est in potentia, dicens: quòd non sufficit dice re, quòd hæc substantia semper mouet, & semper agit:nisi cum hoc dicatur, quòd hæc substau- ans, connl tia non est in potetia ad non mouendum: si enim lo modo in hæc substantia essetadmixta potentiæ, posset nó potentio. mouere; quod autem est in potentia ad non esse, fi ponatur non esse, nullum sequitur impossibile; ergo si iste motus poneretur non esse, nullum sep queretur impossibile; illa ergo substantia, & illud principium, quod mouet, nó erit in potentia; sed eius substantia actus est. Notandum est, quòd cóclusio Philosophi fundatur super duas propositiones; prima propolitio est, quòd motus circularis semper est: ita quòd impossibile est ipsum nó Quod est in essersecunda propositio est, quòd illud, quod est pountus, co in potentia ad non esse, si ponatur non esse, nullu tingu non sequitur impossibile. Ex his duabus propositioni esse. bus concludit conclusionem suam, scilicet quòd hæc substantia sempiterna non est in potentia: si enim cst in potentia ad non mouendum, si pona tur quòd actu non moueat, nullum sequitur impossibile, ut dictum est in secunda propositione; li actu non moucat, motus non est æternus, quod

quidem effe impossibile, dictum est in prima pro E præcedit naturaliter actum, patet quod illi Theo politione. Sequitur.

Amplius igitur tales oportes esse substantias sine materia.Sempiternas enim esse oportet si & ali

quid aliud sempiternum actu.

Concludit secundam conclusionem, dicens: quòd si tales substantiz sint sempiternz, oportet cas esse sine materia; quia quidquid est ad mixtu materiz, corruptibile est; tales autem substantiz non funt corruptibiles, sed sunt sempiternæ: & st aliquid sit sempiternum, sicut est motus, & tempus:hæ ergo substantiæ in actu sunt, & non in po tentia, nec in materia &c.

Quamuis dubitatio: uidetur enim agens quidem omne posse, potens nerò non omne agere; quare priùs

esse potentiam.

Pollquam oftendit, substantiam sempiterna es fe; hic ex dictis mouet quandam quællionem. Et dividitur in duas partes, quia in prima parte mo uet qualtionem, & soluit carrein secunda parte re Dubliane dit ad ostendendum conclusionem, scilicet quòd Le prierua substantia immobilis & sempiterna est, ibi[Qua te forentia, re non fuit.] Prima pars in duas partes; quia in pri ma parte mouet quællionem: secudò soluit eam, ibi[Potentia quidem igitur.]Prima pars in duas partes; quia primò arguit pro una parte quaftio. nis, secundò pro secunda, ibi At uerò Dicit ergo primò:ita dictum est, quòd actus est ante potentiam,& hoc quia substantia sempiterna est an te fubitantiam corporalem: tamen dicere, quòd actus est ante potentiam habet magnam dubita G que est. ctioné:uidetur enim quòd potentia fit prior actu: illud enim est prius, à quo non convertitur conte quentia: sic aute se haber potentia respectu accus, si enim aliquid agit, sequitur quòd postit agere, non tamen sequitur, si potest agere, quòd agat: po tentia ergo est prior actu, quia ab ea non conucr titur consequentia respectus actus. Addit.

> At nerd si hoc mibil erit entium; contingit enim quidem posse esse, non dum uerò esse. Et etiam sicut dicunt Theologi, qui ex nocte generant: aut ut Phy sici, quibus erant simul res omnes dicunt idem im+ possibile. Quomodo enim mouebuntur, sinon fuerit ; actu aliqua causa? Non enim materia ipsase ipsam -mouebit sed tectionica:nec menstrua, nec terra , sed

Jemina,& genitura.

Arguit ad oppositum, scilicet ad probandum, quòd actus præcedit potentiam. Et dividitur in all actus duas partes, quia primò probat actum esse priore pracedas po potentia per rationem : secundò per dicta Antiquorum ibi, [Propter quod. ] Dicit ergo primò, quòd si potentia præcedit actum, sequitur quòd nullum ens erit; sed hoc est impossibile, ergo & primum. In hac ratione sic procedit, quia primò ponit rationem suam, dicens: quòd si potentia pre cedit naturaliter actum, contingit quòd aliquan-. do nullum ens crit:contingit enim quòd aliquod ens possit estertion tanten propter hoc est. Secun . dò ex hoc oftendit, quò d opinio quorundam Au

rtiquorum falia eff, dicens i quòd fi potentia non

logi Philosophi malè dixerunt, qui ponebant om nia generari ex nocte, idest ex pura priuatione, idelt qui ponebant, quòd omnia præexilterent priùs in pura potétia: patet etiam, quòd illi Natu rales non bene dixerunt, quod omnia przextite- Lepfu. runt in quodam confuso simul, ita quòd suerunt in pura potentia:tam enim isti,quam illi, idest ta Theologi, qui uocantur Pocetz, quàm etiam Phi losophi Naturales dicuntidem impossibile: dicunt enim tam hi,quā illi,quòd omnia priùs fuerunt in potentia: & hoc est impossibile, quia si omnia fuerunt priùs in potentia, non essent mota ad actum,& ita nullum ens effet in actu: nihil enim mouetur de potentia ad actum, nisi per aliquid preexistens in actu: materia enim non mouet se ipsam ad actum, sed mouetipsam ad actu mouet se in artificialibus techtonica, idest ars: nec terra, am, nec menstruum in naturalibus mouent se ipsa ad actum; led menstruum mouetur ad actum per generatiuam, idest per semina animalium, & terra mouetur ad actum in generatione plantarum per semina plantarum. Subdit in textu.

Propter quod faciunt quidem semper actum, ut Leucippus & Plato:semper enim dicunt esse moth; sed quare,& quem non dicunt,nec sic, nec causam. Nibil enim ut contingit mouetur, sed oportet sem per aliquid existere. L nemadmodum nunc, natura quidé sic aut ui, aut ab intellectulant ab alio sich Deinde qualis prior: differt enim ualde quodenn-

At uerò nec Platonem possibile dicere, quòd exi TEX. 31. Stimat aliquando principium esse, quod ipsum seipsu mouet. Posterius enim & simul cum colo anima

Probat, quod dixit, scilicet quòd actus præcedit potentiam per dicta Antiquorum, dicens: qd quia ita elloquòd actus præcedit potentiam, ideo benè dixerunt illi Philosophi quantum ad hoc; qui dixerunt actum semper esser hi autem philosophi suerut Leucippus & Plato: hi enim duo di xerunt, lemper motum suisse, & ita fuisse semper actum. Leucippus quidem posuit motum semper fuisse in athomis per se mobilibus, ex quibus dikit constitui mundum.Plato autem posuit, quòd H elementa ante mundi constitutionem moueban tur motibus inordinatis, & postea postmundi co stitutionem reducti sunt ad ordinem: sic ergo hi Philosophi quantum ad hoc, quòd dixerunt, acti semper suisse, benè dixerunt. Sed in hoc detecerunt, quia non dixerunt, quis motus fuit iste, qui clt semper, nec assignauerunt causam istius motus: cum tamen omnis motus habeat carsam, & nihil moueatur, ut contingit in actu:nunc autem modò uidemus, quòd omnia mouetur uel à natu ra, uel à uiolétia, uel ab intellectu, uel ét ab alique alia causa. Debuerût ergo illi sacere métioné de aliqua caufaru istaru debuerunt ét assignare, que istarum caufarum esset prima, scilicet utrum nazura, uel intellectus multum enim differt, que illa

rum ponatur prima. Nec sussicitin assignando A lum ens esser productum; & per consequent decausas illius motus, of suit ante mundi constitu-Plat spinie tionem, dicere, sicut dixit Plato: dixit enim Plato de creatio- quòd anima mouebat seipsam, in mouendo auté se unuma. seipsam; mouebat alia, ita quòd erat principium motus. Et benè dico, quia non sufficit hoc dicere, propterea co anima nó fuit secundum Platoné antemundi constitutionem, sed simul facta est, cum cœlo, & ita non potuit esse causa illius mosus inordinatis& hoc quia ille motus inordinatus præcessit cœlum, cum quo est facta anima.

Questio.

Quererer aliquis, Vnde lequitur ilta confeque zia, si potentia przeesit actum, universaliter sequitur, quòd nullum entium sliquando fuerit? Dicendum est, quòd sequitur sic: si potentia universaliter precedit actum, necesse est, uel quod B nullum entium aliquando suerit, uel quòd res producat sciplam ad actumisi enim omnia aliqua do fuerunt in potentia, quaro a quo funt dedutta ad actum: uel enim funt deducta a feipsis, uel sunt deducta per aliquid præexistens in actu: a scipsis non sunt deducta ad actum, quia nulla res Nelle res se producit seipsam ut sit:nec etiam potes dicere, o spragigue. fint producta per aliquid przexistens in actu, quia (ut iam supposuisti) omnia sunt in potentia: Præterea si essent producta per aliquid præexistens in actu, actus præcederet potentiam, cuius contrarium supposuissi: cum ergo sacta tali suppositione, entia non fint producta nec à leiplis, nec per aliquid przexistes in actu, ergo nullo modo sunt producta, & sic nullum entium erit, sicut dixit C Infruencia Philosophus, Vtautem hoc melius uideatur, nosres modi tandum est, quòd in fra entia possumus imagina ri tres modos, quorum modorum duo funt impof sibiles:ex quo sequitur, quòd solus tertius est pos sibilis: Posset enim aliquis dicere primò, quòd omnia entia sunt in potentia ad non esse, & hic modus dicendi impossibilis est: quia hoc possibi li posito in esse, sequitur impossibile: si enim pons sur hoc possibile inesse, sequitur quòdilla, quæ poslunt non esse, non sint, quod est impossibile: fequitur enim facta hac politione, quòd nullum entium erit, nec etiam possit esse: non enim posfunt ista, quæ sunt in potentia, deducere seipsa ad actum:nec etiam possunt deduci ab alio, quia nó possunt deduci nisi ab alio, quod est in actu: nullu D autem ens est in actu, quia (ut suppositum est) nul lum est ens. Et ista est ratio, quam facit Philosophus: dicit enim, quòd impossibile est, quòd posentia naturaliter precedat omné actum; si.n.hoc estet,osa essent in potentia ad no esse: hec at possi bilia ex quo possibilia sunt, ponatur op non sint, sequit q nó possint produci, quia nec à se, nec ab alio : si aut ita est, nullum entium erit, hoc aut est impossibile, ergo possibili posto in esse, sequitur impossibile. Secundus modus, quem aliquis posset imaginari in entibus, est: quòd omnia entia funt in actu; ita quòd nullum ens est admixtum

potentiæ:& iste modus dicendi est etiam impossi

bilis: secundum enim istum modum dicendi nul,

strucretur generatio & corruptio: omne enim Qued geneens, quod generatur, uel quod producitur, el ad mixeum po mixtum potentiæ:hi ergo duo modi funt imposfi contia. Tercius ergo modus est necessarius: est autem tertius modus, quod quadam entia sunt in potentia, & quoddam ens ita est in actu, quòd nullo modo est admixtum potentiæ: & hoc ens est substantia sempiterna. Ita co secundum intellectum Philosophi, actus naturaliter præcedit totum ambitum potentiæ, & hoc quia substantia sempiterna precedit omne ens possibile. Si enim Quemodo naturaliter potentia præcederet actum, oporte- de peies. ret quòd quidquid est in actu, ante fuisset in pote tentia,& lic, cum lubltatia lempiterna lit in actu, facta hac suppositione, prius uel tempore, uel na tura fuit in potentia, hoc autem dicerc est impof fibile:hoc enim polito, uel oportet, quòd subltitia sempiterna, dum est in potentia, deducat se ad actum, & hoc est impossibile, ut iam dictum est; uel oportet, quòd deducatur ab aliquo alio; & hoc etia est impossibile; quia secundum hoc substantia sempiterna non esset substantia prima, & hoc quia substantia eam deducens ad esse, esset prior ea. Deinde eum dicit.

Potentiam quidem igitur existimare priorem TEX.32. actusest quidem ut beng, est autem ut non bene : di-Eum est autem quomodo. Quòd autem actus priùs y testatur Anaxag intellectus enim actus: Et Empedocles amicitiam & litem. Et semper dicentes mo-

tum esse, ut Plato, & Leucippus.

Soluit quæstionem, dicens: quòd dicere, quòd potentia præcedit actum, est quidem ut sic, & est quidem ut non: quomodo autem hoc sic, dictum. Solutio duest in Nono huius, ubi dictum est, quod in code hactionis numero potentia præcedit actumin diuerlis auta de priorita actus præcedit potentiam, & hoc quia illud; quod re actus, o est in potentia, non potest reduci ad actum, nisi poteire. Viper aliquid præexistens in actu: & quia actus naturaliter præcedit potentia, ideo benè dixit Ana13. et inde.
xag, quando dixit, quòd intellectusomnia mouet. ad actum; intellectus autem mouens omnia ad actum, est in actu, & sic actus, præcedit potentiá: quantum etiam ad hoc benè dixit Empedocl.qui posuit amicitiam & litem esse causas mouentes, & precedere ipla mobilia, licut actus præcedit po tentiam. Quatum ad hoc benè posuit etiam Leucippus, qui posuit motum semper esse, & per con sequens actum, cum motus sit quidam actus. Se-

Q uare no fuit infinito tempore chaos, aut nox, sed eadem sempersaut peryodo, aut aliter, si prior est.

actus potentia.

Poitquam mouit quandam dubitationem, & foluit eam; hic redit ad oftendendum, quòd fubstantia sempiterna est. Ad cuius euidentiam notă Datur subdum est, quòd ratio Arist. per quam ostendit, co si si si substantia sempiterna est, est talis: generatio, & corruptio semper est in rebus, sed generatio, & corruptio, & sua sempiternitas causatur à motu

eglesti, ergo si generatio & corruptio semper est, E ptio perpetua sunt : est etiam quædam varietas, ergo motus cœlestis semper est; cum autem motus non sit sine motore, si motus cœlestis semper elt, ergo motor semper est, sed motor iste est sub stantia, quam quærimus, ergo talis substantia est. In hac ratione sie procedit, quia primò ponit pro prietatem generationis, scilicet quòd generatio semper est:secundò ex hoc concludit, motum cœ lestem esse, ibi [Si itaque idem.] tertiò ex hoc co cludit, motore esse, ibi [Est igitur aliquid.] Dicit ergo primò, quòd si actus est simpliciter prior po tentia, sequitur quòd opinio Antiquorum sit salsa, qui posuerunt, quòd omnia priùs suerunt in potentia simul in quodam chaos confuso: sequitur etiam, quòd sit salsa opinio illorum, qui posue runt, quòd omnia fuerunt priùs in quadam priua tione, qua privationem uocabant nocté:utraque enim opinio salsa est. Dicendum est autem, quòd ea, quæ sunt, semper suerunt in peryodo, idest secudum circulum generationis, & hoc quia actus est prior potentia. Notandum est, quòd idem semper esse, potest intelligi duobus modis; uno Idem fem- modo quod idem semper sit secundum speciem, per esse, du- & non secundum numerum; & hoc idem esse, est esse secundum circulum generationis. Secundo modo potest intelligi, quòd aliquid idem sem per sit, non solum secundum speciem, sed etiam Lecundum numerum, eo modo quo dicimus, 🕫 una substătia sempiterna est semper eadem. Hoo uilo, patet quod, dicit Philosophus; dicit enim 🕫 non est dicendum, co omnia fuerint aliquando in G potentia, uel quòd omnia aliquido fuerint in pri ma priuatione, sed dicendum est, quòd actus sem per fuit, uel secundum circulum generationis, in quo quidem circulo manet idem actus secudum speciem;uel dicendum est, quòd actus aliter ma net, scilicet secundum numérum; sine autem primo modo dicatur, siuc secudo, actus precedit potentiam:in circulo enim generationis in diuerlis actus præcedit potétiam, ut dictum est; ille autem actus, qui permanet idem in numero, præcedit omnem potentiam, & omne ens possibile, ut dictum est. Deinde cum inquit.

Si itaque idem semper periodo, oportet aliquid **Jemper manere similiter agens. Si autem debeat fo**aliter & aliter. Necesse est igitur, sic quidem secun dum se agere, sic nerò secundum aliud. Aut ergo se' sundum alterum, aut secundum primum. Necesse est igitur secundum hoc. Etenim illud ipsum causa & illi.Dignius ergo primum. Etenim causa erat iltud ipsius semper similiter: et ipsius aliter, alterum. Eius aut, quod est semper aliter palam quod ambo.

Ostendit, quòd motus cœli semper est. Et diuiditur in duas partes, quia primò hoc facit: fe-Motos cali cundò ex hoc concludit errores quorudam philosophorum.Secunda ibi[Ergo si sic.] Ad euidentia primi notandú est, quin generatione & corruptio ne duo sunt, in generatione. n. & corruptione est queda perpetuitas; quia generatio & corru-

quia aliquando generatur forma, aliquando corrumpitur. Secundum ergo hæc duo generatio & corruptio arguit duplicem motum: secundum.n. quòd perpetua est, quasi uniformiter se habet, & Gener ita arguit motum uniforme, scilicet motum pri- wit, or or. mi cœli: secundùm autem quòd in generatione passitat, o & corruptione est quædam uarietas, sic arguit acritats motum Solis in obliquo circulo, qui quidem mo 4. tus videtur habere varietatem, inquantum fol ali quado accedit ad nos, aliqu recedit à nobis:accedédo causat generationem ; recedendo aut corru prioné. Est ergo sasa Philosophi in hocio motus primus est causa perpetuitatis generationis, & corruptionis: motus autem folis in obliquo circu lo est causa uarietatis, que est inter generationé & corruptionem. Visa hac sententia Philosophi, patet litera, quæ dicit : quòd si aliquid permanet idem semper peryodo, idest secundum circulum generationis, oportet dare aliquod agensi, quod semper maneat similiter.i.uniformiter, quodsit causa istius perpetuitatis, & hoc agens est primu cœlum: si etiam debet esse generatio, & corruptio, oportet quòd sit quædam uarietas, ex hoc quòd res aliquando generatur aliquando corrum 🗸 🚧 🚧 🔭 🕹 pitur. Si autem ita est, oportet dare aliquod usimu agens,quod aliter & aliter se habeat in causando 🎮 istam uarietatem, & istud agens est sol, qui aliter minacu & aliter se habet, ex quo accedit, & recedit à no rittet ? bis.Istud ergo agens necesse est, quòd causet istá dian e actionem secundum fe,inquantum, scilicet cau-19 pla fat diuerlitatem generationis & corruptionis;uel necesse est, quòd causet secundum aliud, hocest in uirtute primi, scilicet inquantum causat perpe tuitatem:necesse est enim quòd istud agens causet istam perpetuitatem uel in uirtute alicuius alterius, uel secundum primum, idest in uirtute pri mi cœli;cum ergo non agat in uirtute alicuius al terius, necesse est quòd agat secundum hoc, idek in uirtute primi : ipium enim primum est caufa iplius, idelt actionis propriz, & etiam est causa il hius, idest actionis, que est in secundo agente, & quia omnis causa primaria est magis causa, quam Omnis fecundaria, ideo ipfum primum dignius princi- et magu pium est, quam secundum. Quòd enim ipsa gene ans, p re generatio & corruptio aliud, oportet agens effe H ratio semper sit, & quasi similiter, idest uniformi- cass sim ter, est causaipsum primum, idest motus primi dais. cœli:quòd autem sit ibi quædam alietas,quia aliquando est generatio, aliquando est corruptio, est causa quoddam alterum, scilicet motus Solis in obliquo circulo. Quòd autem hæc duo coniun gantur adinuicem, scilicet quòd generatio semper sit, & quòd generatio aliter sit, oportet quòd ambo fint causa, scilicet motus primi cœli & mo tus solis in obliquo circulo; ita tam en quòd pri-

> Ergo si sic se habet motus, quid ergo alia oportet. quarere principia? Q uoniam autem ita contingit, & si non sit ex nocte crunt, & simul counia, & ex.

> ma est magis causa, quam secunda. Subiungit

deinde.

pliciter.

TEX.34.

won ente, foluentur utique hec. Et est aliquid fem- A dicat ergo Philosophus in litera: motus apparet per motum motu incessabili: hec autem que circulo.Et hoc non ratione solum, sed opere palàm. Quare sempiternum erit utique primum cælum.

TEX.35.

Excludit errores quorundam Phylicorum, & Rederguit primò errorem Platonis, dicentis: quòd si motus Platonem, semper est, sufficit ad causadum formas; & ideo Empedo non oportet querere quædam alia principia, sicut querebat Plato, qui ponebat ideas propter ge nerationem formarum. Si etiam iste motus ponatur, excludetur error illorum, o posuerunt omnia esse generata ex nocte, idest ex pura priuatione; si enim sic non ponatur, sicut posuimus: diceret forte aliquis, commia funt generata ex mocte, idelt ex prinatione, & ex non ente: contra quem dicimus soluendo scilicet modum nostrum, quòd impossibile est, quòd omnia fuerint in pura potentia, & in pura prinatione: & hoc quia fuit séper alique corpus motti motti incessa bili, qui quidé motus est motus circularis, & sic motus seper suit. Quòd at motus semper suerit, hoc patet ex rone, & ex opere, idest ex effectuip sius motus, qui quidé effectus é generó & corruptio: si autem motus est sempiternus, & cœlum primum, quod mouetur hoc mote, erit sempiter num; & sic patet, quòd falsum est dicere, quòd omnia fuerunt priùs in pura priuatione.

Est igitur aliquid, of quod mouet. Quoniam autem quod mouetur & moueus & medium. Igitur est aliquid, quod non motum mouet sempiternum,

& Substantia, & altuens.

Postquam ostendit, quòd generatio semper est;postquam etiam ostedit ex hoc, quòd motus Ex perpe- semper est: hic ex hoc concludit, quod substansuitate mo- tia sempiterna, quæ mouet, est: & hoc suit intensus cali con tu principale. Dicit ergo, quòd si motus est semsuitate pri- per, & omne, quod mouetur, ab alio mouetur, mi motoris. oportet dare aliquid, quod moueat, quod fit sem per. Quòd autem ita sit, patet:in ordine enim mo bilium funt tria, aliquid est enim, quod mouetur In ordine tantum; aliud est, quod ita moud, quod non momobilium uetur: aliquid est, quod mouet, & mouetur: cum enim non sit abire in infinitum in mouentibus, oportet quòd illud, quod mouetur; reducatur ad medium, quod mouet & mouetur, & illud medium reducatur ad aliquod mouens nó motum; D quod quidem est ens sempiternum,& substantia Entin pres in actu, cui non admiscetur potentia. Notandum est, quòd Philosophus imaginatur tres gradus entium, ita quòd ultima reducuntni ad prima, & ad supræma per media: imaginatur enim Philosophus unum ens, quod habet tantum ratio nem mobilis: secundò imaginatur alterum ens, quod habet rationem mobilis & mouentis;ita op non mouet, nisi quia mouetur, & tale ens necessa riò est agens instrumentale: si enim non mouet, nisi quia mouetur, necessariò mouetur in uirtute Primus me alterius, & necessario instrumentum est respectu ser off peni illius; tertiò imaginatur ens, quod ita mouet, q non mouetur, & hoc est ens sempiternum. Quali

in rebus, neergo sit abire in infinitum, oportet deuenire ad aliquem motorem immobilem, qui ita moueat, o non moueatur: ita quòd illud, quod mouetur tautûm, & illud, quod est mouens, & motus argunnt motoré immobilem, sicut ultimu

& medium argunt primum.

Quereret aliquis, Vtrum illa opinio, que dicit, Questio. compia sunt ex pura priuatione, uel ex non en te, sit possibilis? Dicendum est, quod hoc quod dico omnia, potest distribuere pro toto ambiru en tis:ita quòd sub isto ambitu cadat omnis substan tia,tam materialis, quàm immaterialis,& secudu istum modum intelligendi positio est impossibilis; secundum enim istum modum intelligendi omnis substantia, & omhe ens esset ad mixtum prinationi & potentie. Et secundum istum modu dicendi sequitur duo inconvenientia, de quibus iam dictum est:si enim omae ens,& omnis actus effet ad mixtum prinationi & potentiæ, sequeretur, quòd potentia & priuatio naturaliter præcederet actum; quod autem hoc sequeretur, patet; Regula. quia illud, quod conuenit rei ex natura sua, prius est illo, quod connenit sibi ex alio; si autem omne ens esset ex prinatione & ex potétia, oé ens esset I prinatione & in potétia, & de se nó haberet actú; 🕸 quia omne ens esset in potentia, potentia esset prior of actu. Sequer etur ét aliud incouenies, de quo dixit Philoso scilicet quòd nullum entium es set:si enimomnia entia essent ex priuatione & ex potentia, non esset impossibile ponere, quòd nul-lum ens esset; quia possibili posito in esse, nullum sequitur impossibile. Secundo modo hoc, quod dico omnia, potest distribuere pro ambitu totius entis, quod est aliuda primo ente, scilicet nine nihil Deo: & sic non est impossibile, quod omnia sint suppassiur. ex pura priuatione, & hoc quia Deus omnia crea uit ex nihilo:actioni enim diuinæ nihil supponitur.Sequitur.

Mouet autem sic appetibile, o intelligibile. Hee TEX. 36.

enim sola mouent non mota. Postquam Philosophus probauit substantiam sempiternam esse, in parte ista inquirit de persectionibus huius substatiæ. Et dividitur in tres par tes:in prima parte inquirit de persectione huius substantia: secundo de unitate & pluralitate il- Substantia lius: tertio mouet quasdam dubitationes, pertine prima es se tes ad actionem huius substantiæ. Secunda ibi puerna per [Vtrum autem unum ponedum] Tertia ibi[Quæ fectiones. autem circa intellectum habent quasdam dubita tiones]Prima in duas partes, quia primò inquirit persectiones huius substantie: secundò excludit errorem quorundam circa hanc fubstantiam, ibi [Quicunque autem putant, ut Pythagorici]Circa primum notandum est : quòd huiusmodi substantia sempiterna habet multas persectiones: de persectione enim eius est: p mouet sicut finis: secudo de persectione eius est, quod mouet sicut fummum intelligibile, ita quòd habet rationem summi intelligibilis: tertiò de psectione eius est,

Digitized by Google

m14 funt.

quod sit optimum appetibile; ita quod mouet si- E quidem explicatio nobilis actus est. Sic ergo cut optimum appetibile: quarto de persectione eius est, quòd mouet primum cœlum, & mouendo primum cœlum, mouet inferiora. Quintò de perfectione eius est, quòd in ea est summa delectatio, ex eo, scilicet quòd habet, rationem fummi intellegibilis & optimi appetibilis. Secundum hoc ergo, hac pars habet quinque partes:quia primò ostenditur, quòd hæc substantia mouet sicut finis: secundò quòd habet rationem Primii mo- summi intelligibilis, ibi [Intelligibilis autem] ter uens mouet tiò quòd habet rationem optimi appetibilis, ibi [At uerò & quod] quartò quòd mouet primum cœlum, quo moto, mouet omnia inferiora, ibi [Mouet autem ut amatum]quintò quòd in ex est lumma delectatio, ibi[Dubitatio autem qualis.] Primò ergo ostendit, quòd hæc substantia mo+ uet sieut finis. Et duo facit, quia primò hoc otten dit secundò ostendit, quòd in ista motione idem est desideratum, & intellectum, ibi [Horum autem prima.] Dicit ergo primò:ita dictum ellec substantia sempiterna prima mouet; mouet autem sieut appetibile & intelligibile, & sieut desideratum & amatum; & ita sicut finis: ratio autem hac est, quia de ratione huius substantia sempiternæ est, quòd moueat non mota; quod autem mouet non motum, mouet sicut desideratum & amatum, & sicut appetibile & intelligibile. Notandum est, quòd ratio Philosophi sundatur Juper duas propolitiones:prima propolitio est, 🕫 fubstantia sempiterna mouet non mota: secunda propolitio elt, quòd mouens non motum est, qd

Quaftio.

appetibile.

ficut fimis.

Quæreret quis.Per quem modum posait Phis losophus, quòd substantia prima sempiterna mouet sicut desideratum & amatum ?. Dicendum est, quòd Philosophus imaginatur, quòd cœlum est animatum: ita quòd cœlum moueatur ab ani Imago Phi ma, siue ab intelligentia coniuncta: hæe autem los, de aia intelligentia ideo mouebat coelum, ut posset se tu intellige assimilare primz intelligentiz. Imaginabatur.n. Philosophus, quòd intelligentia prima appropria ta cœlo mouebat cœlum; mouendo autem cœlum, explicat formas, quæ funt in potentia materiæ:ita quòd educit eas de potentia ad actum:edu cendo autem eas de potentia ad actum, assimilat se primæintelligentiæ: hæ enim formæ, quæ explicantur ( secundum eum ) habent duplex esse: unum esse habent in intellectu primæ intelligen Quò magis tie; secundum esse habent in potentia materia,

mouet per modum finis & apperibilis: ex his au+

tem duabus concludit, quòd fubitantia fempiter

na mouet sicut desideratum, & amatum, & sicut

res est in a- de qua potentia per motum cœli educuutur. elu; sò ma- Imaginabatur etiam Philosophus secundò, quòd gis appropi quantò res est magis in actu, magis assimilatur intelligence prime intelligentia, que est purus actus:intellige tia autem mouens cœlum, magis est in actu, si moueat, quam si non moueat: mouendo enim ex plicat formas, qua funt in potentia materia; qua hæc uirtus mouet cœlum, mouendo autem cœlum, explicat formas, quæ funt in potentia materiæ: explicando autem, assimilat se primæ intelligentiæ: ita quòd in isto motu est aliqua virtus, que mouet, sicut efficiens; & est intelligentia, quæ mouet sicut finis, cui, scilicet intendit assimi lari secunda intelligentia. Imaginatur tertiò Phi losophus, quòd finis semper est nobilior eo, quod of al fai est ad finem: intelligentia ergo non mouet cœlum propter explicationem formarum, & hoc quia sic motus esset propter aliquid ignobilius; nec finis effet nobilior eo, quòd est ad finem, sed ignobilior: fed mouet cœlum, ut explicet formas materiales; & explicando habeat suampersectio nem in actu secundo, & non primo tantúm: habendo autem suam persectionem in actu, magis assimilatur puro actui, quam illud, quod non habet: & sic purus actus, uel assimilatio ad purum actum est finis huius motionis: & sic benè dixit Philosophus, quòd purus actus, & prima intelligé tia mouet sicut desideratum & amatum.Imagina Allient & batur quartò Philosophus, quòd actiones omniù gentiù infe inferiorum agentium respectu primi sunt, sicut riem // uctiones sernorum rospectu domini: sicut ergo qualina. comnes actiones & exercitia seruorum sunt, ut as fequantur intentionem domini fui; ita quòd intentio domini monet sicut desideratum, & amatum:ita omnesactiones omnium agentium inferiorum ad hocfunt, ut secundum aliquem modum, & secundum aliquam similitudinem assequantur esse diuinum: omne enim, quod est, secundum aliquem modum pattic pat esse perpetuum, & esse diuinum; quia omnis entitas est quz dam participatio deriuata ab ente primo: & ita fi cut intentio domini mouet omnes seruos sicut amatum & desideratum; ita esse diuinum & esse perpetuum, quod intendunt assequi omnia interiora; mouet omnia agentia inferiora, ficut finis & sicut desideratum, & amatum. Et sic per hoc patet intentio Philosophi:non enim hic aliud in rendimus nisi exponere Philosophum: de istis epim motionibus colorum forte aliter dicerent Theologi...

Quæreret quis. Quomodo est uerum, quod di Questin. H cit Philosophus, quòd appetibile mouet non mo tum?Dicendum est, quòd Philosophus imaginatur hic in motu cœlorum, sicut in motutanimalium, quando mouentur motu progressiuo: in mo tu autem animalium sic est, quòd appetibile in- Proportio tellectum mouet appetitum; appetitus autemmo menus (ele tus imperat potentie motiuz, que potentia moti ua mouet membrum motu progressiuo: & sicin isto motu appetibile ita mouet, quòd non moue lam tur:appetitus autem uel potentia motiua mouet, & mouetur; membrum autem mouetur tantum: Ita similiter prima intelligentia, que est purus 2ctus, secundum ipsum Philosophum mouet sicut desideratum & amatum, & sicut appetibile appe titum intelligentiæ, uel animæ; quæ quidem intel

ligentia

ligentia sie mota mouet ecelu; mouendo aut cœ A gibiliu duplex est coelemétatio, siue duplex co- Intelligen lum, explicat formas, quæ sunt in potentia mate-.rix.Hæc aut omnia,quæ hic dicta lunt; uidentur supponere, coelum sit animatum, quod non cre .dimus esse uerum:quomodo auté hoc sit, & quomodo non, alibi habet locum. Deinde.

Horum autem prima eadem.Concupiscibile quidem.n.ipsum apparenssuoluntabile aut primum ip sum existens bonum. Appetimus aut quia nidetur , magis, quā uidetur; quia appetitus principiū est intelligetia. Intellectus aut ab intelligibili monetur.

Ostendit Philosophus, o in ista motione idé est desiderabile & intelligibile. Ad cuius intelli-

gentia notandum est op in nobis est duplex appe titus: sensitiuus, & intellectiuus, qui quidé intelle duples in ctiuus nocatur noluntas: appetitus aut sensitiuus B lequitur sensum,& cognitioné eiusdé : appetitus aut intellectiuus sequitur intellectu & cognitioné eiusdé:in nobis ergo non est idé appetibile & intelligibile;& hoc quia in nobis quoddam appe tibile est sensibile: & hoc patet in incontinente; q mintelligi quidé patitur & no deducitur; ita q lequitur apbile in quib. petibile intelligibile & non sensibile: in intelligé idem, e in tia aut, quæ mouet cælu, idem est appetibile & in quibus non telligibile; & hoc quia intelligentia non het sen-, sum; & per consequens esse appetibile appræheditur tantum ab intellectu, & non à sensu. Visa hac snia, patet litera Philosophi, quæ dicit : q in prima intelligentia, quæ mouet cælum, intelligi

appetibile sensibile, qd quidé est apparens bonu, & nó bonú simpliciter; & istud bonú itelligibile appetimus, quia videtur bonii; non aut uidetur bonú, quia appetimus: sic ergo hæc duo differunt in nobis. Non sic autem in intelligentia; in intelligentia.n.intellectus, & no sensus est principiú actus, intellectus.n. mouetur ab intelligibili, & . v . no à sensibili: & sic hic ide é appetibile, & intelli

bile & appetibile eadem sunt; intelligibilia auté

Differentia gibile. Notandu est, qualiter se het appetibile, & inter appe aliter intelligibile, & aliter sensibile : appetibile vibile intelli, n. intelligibile est bonu simplex; & io cadit sub gibile, co ap appetitu; quia uidetur bonu sicut est; appetibile peribile sem aut lensibile, ideo uidetur bonu, non quia sit, sed quia appetitur; appetitus .n. scnsitiuus subuertit Appetitus

iudicium rónissut illud, qđ nó est bonū, intendat .bonu: sicut patet in intéperato, in quo sunt corrupța principia practicajquia fibi ur bonu, od no é bopų. Hoc e ergo, ad dicit Philosophus in litera; anappetibile intelligibile io appetimus, quia ur bong non sic aut appetimus tensibilestale.n.uide

tur bonum, quia apperimus. Prosequitur. Intelligibilis auté altera coelemetation secudu se, et huius ca substatia prima, et huius qua simplex et secundu actu:Eft aut unu & simplex no ide. Vnu.n.

metru significat, simplex autqualiter habés ipsum. Poltquam oftendit Philolophus, pifta intelligentia sempiterna mouet; in parte illa ostendit, u ista intelligentia het ronem nobilissimi intelli reibilis. Ad cuius euidentia notandu est, o intelli ordinatio; infra una coordinatione sunt priuatio tia prima nes:infra secunda sunt habitus, sed th habitus ha bet rone no bent magis ronem & natura intelligibilis, quam biles intellipriuationes: habitus.n. est intelligibilis per se, pri gubles. uatio aut per accidens: cu ergo substantia sempi terna habeat rone maximi intelligibilis, erit ifra coordinatione habituu, & non prinationu; inter habitus et est duplex coordinatio; infra habitus .n.est coordinatio substantiarum, & coordinatio accidentiŭ; cŭ ergo accidens non intelligatur nisi p substantia, & hoc quia accidetia dituniuntur p additamenta, sequit op substantia het rône maioris intelligibilis, quàm accidens; cũ ergo lubilă

tia sempiterna prima habeat róné maximi intelligibilis, non pot esse infra coordinatione accide tiū,ergo oportet, op fit fubstantia infra fubstantias. Substantiaru aut est duplex coordinatio, que Substantia-

da.n. substantiæ sunt materiales & copositæ: quæ rum coordi dam aut sunt substantiæimmateriales, & simplices: substantia aut immaterialis & simplex magis het ronem intelligibilis, quam substantia materialis & cópolita: cũ ergo lubstantia sempiterna

(quam quærimus) habeat ronem maximi intelligibilis, oportet of fit substantia, non ois, sed simplex; & sic hac substantia sempiterna est in coelementatione intelligibiliu, no omnium, quia no

accidentium, non.n. est accidens, sed substantia; & non ois substantia, sed simplex . Hoc uiso,patet litera Philosophi, quæ dicit: q intelligibilis du Imelligibiin nobis non sic:in nobis enim concupiscibile.i. C plex coelementatio est.i.duplex coordinatio;al-

rtera,n.coelementatio est entis secundu se , quod quidé ens est substantia, quæ quidé substantia est primu ens. Huius aut substantiæ est duplex coor- Substantiæ dinatio,quia queda est substatia,que est simplex, duplex. & quæ est secundu actu,& ro secundu potentii:

& quædā,quæ est secundū potentiā; istud ergo in telligibile est in altera coelementatione, quia est lubitantia,& non ois lubitatia, led lubitantia lim plex.Benè dico simplex,& no tantu una ; unu.n.

& simplex differunt, quia unu dicit metru & mefură; simplex aut dicit dispone rei; ex hoc cp aliquo mo se het in se. Notandum est, op secundum cudu com. Comm. differentia est inter unu & simplex; unu

.n. (famolo noledicitur de uno, qd est continuú: continuu.n. est unu in actu; th est plura in poten- Continuum tia; & sic licet unu priuet multitudine in actu; the of unu in non privat multitudinem in potentia: simplex au actum plutem dicit priuatione ois multitudinis, ta in actu, re in poten quam in potentia: unde simpley est uni in que quàm in potentia; unde simplex est unu, in quo nó est aliqua multitudo realis, nec in actu, nec in potétia. Benè ergo dictú est, o subá sempiterna, ẽ simplex;Q.d.Philosophus,unu famoso noie dicit de cotinuo; unu ct (ut dictu est in Decimo) di

cit menlura, simplex aut dicit dispone eius, cuius 10x. 66. 1. é, ex hoc. f. q in illo privatur omnis copositio; be conde. nè ergo dixit, quòd est substantia simplex.

At uerò & quod bonum,et quod propter ipsum eligibile in eadem coelementatione et optimum sem persant proportionabile quod primum. Osten-Mmm

Digitized by Google

tionis .

Sensitiums.

dicium ra-

fibile.

TEX.37.

William ..

Ostendit, quòd hæc substantia sempiterna ha E bet rationem summi appetibilis; & hoc quia ha-Substantia bet rationem optimi. Et dividitur in duas partes, sempuerna quia primò hoc ostendit: secundò respondet cui her ronem dam tacita quastioni,ibi [Quod autem est.] Difummi ap- cit ergo primò; quòd summe intelligibile, & bo num, quod habet ratione optimi, sunt in eadem coelementatione; quia idem est summe intelligi bile,& bonum, quod habet rationem optimi: sub stantia, de qua dictum est, habet rationem maximi intelligibilis, ergo habet rationem finis & op timi respectu omnium. Et hoc est, quod dicit si tera:quòd illud, quod est bonum, & quod est pro prer ipsum eligibile, & quod est optimum, est in eadem coelementatione, cum fummo intelligibili: summum enim intelligibile, quod est pri- p mum inter intelligibilia, est proportionabile optimo, Notandum est, quòd hæ duæ partes benè sequentur ad primam:primo enim oltensum est, quòd substătia prima sempiterna mouet sicut appetibile & intelligibile, & ideo Philosophus statim ostendit, quòd hæc substantia habet rationé maximi intelligibilis, & maximi appetibilis; & hoc quia habet raiioné optimi. Deinde.

> Quod autem est, quod cuius gratia in immobilibus, divisio ostendit. Est enim alicui, quod cuius gratia; quorum boc quidem est, boc uerò non est.

tatita di-

Hopi.

Respondet cuidam tacite quastioni: dictum est, op substantia sempiterna habet rationem sinis; diceret, n. aliquis hoc esse impossibile, quia finis non est nisi in rebus mobilibus; & hocquia G adquiritur p motum, & no in rebus immobilib. Ad hoc autem respondet Philosophus, dicens, q finis aliquo modo est in rebus immobilibus; & hoc patet, si dividamus fine, cuius gratia fiut, quæ Finis dupli fiut . Finis enim & cuius gratia dicit dupliciter: eiter & qu uno enim modo dicitur finis, quod est præxistes of in rebus ante motum; sicut centru est finis motus gravid: immobili- & isto modo finis est in immobilibus: fecundo bus et fect modo dicitur finis, q non est niss in intentione agentis,& acquiritur per actionem agentium, ut sit in effectu: & isto modo finis non est nisi in rebus mobilibus, Notandú est, o secundum Com. in hoc textu: finis dicit duobus modis: uno.n.mo do dicitur finis perfectio, quæ est in perfecto; si-Finis de cut finis medici est sanitas: & finis sic acceptus, plicum se- non præexistit motui, sed acquiritur per motum, tudu Aue. ut sit in effectu: Secundo modo dicitur finis que dam substantia extrinseca à re, que mouetur ad cam, ut assimiletur ei; co modo quo dicimus, q omnes actiones feruorum (unt propter dominu; & hoc quia omnes actiones feruorum funt ad ad implendam intétionem domini: & finis secundu hunc modum non acquiritur in effectu per motum, sed præexistit motui. Secundum primu mođữ principiú non est finis: & học quia primu prin cipiú nullius perfectio est: secundú auté secundú modu primu principium pot dici finis, & hoc ga omnia agentia inferiora p actiones fuas aliquali ter intendunt assimilari primo principio.

Mouet aut ut amatu: Moto nerò, alia mouetur. TEX.14. Ostendit, p hæc substantia sempiterna mouet

omnia mouendo cœlum. Et dividitur in tres par tes, quia primò ponit, quod dictum est: secundò ostendit, q hæc substátia omnino immobilis est: Substátia tertiò ex his dictis concludit ordinem inter intel prima me ligentia, cœlum, & naturam . Dicht ergo primò: lam, most ita dictum est, quòd intelligétia prima mouet ce mina/4 lum ficut amatum & desideratum, mouendo aut celum, mouet omnia inferiora. Notandum est, 9. Philosophus imaginatur duplicem motum; motu ad formam, & motum ad ubi: motus aute ad formam est in inferioribus; motus autem ad ubi est in cœlo.Imaginatur ergo Philosophus, quòd in- Motto de telligentia mouet cœlú motu ad ubi, & mediāte plan. ilto motu explicant formæ, quæ funt i potétia ma teriæ,& educuntur de potentia ad actú:& sic me diate motu ad ubi catur motus ad forma. Et hoc est, qd dicit Philosophus, q intelligentia mouet cœlű, & mouedo cœlű mouet ofa ; quia mediáte motu cœli catur motus formales.

Si quidem igitur aliquid mouetur, contingit & aliter habere. Quare latio qua prima & actus est, fecundum quòd mouetur. Ex hac autem conting# aliter habere secundùm locum,& si non secundùm Substantiam. Quoniam autem est quidemmouens ipsum immobile ens, actu ens, hoc non contingit a ter se habere nullatenus; tatio enim prima mut tionum, huius aut qua circulo. Hoc aut mouet ho.

Ostendit, cy hæc intelligentia immobilis est l cundo oftendit ex hoc, q hæc intelligetia eft ens necessarių, ibi [Ex necessitate igitur.] Dicitergo primò cy fi aliquid mouetur ab ista intelligentia, cu ois motus fi quæda alietas, cotingit q illud, quod mouetur, aliter & aliter fe habeat: ex quo se quitur op prima latio, & primus motus est actus Internet corporis, que mouetur; quod quide corpus aliter in m & aliter se het secundu locu, & non secundu sub itantia:& hoc ga iftud corpus no mouetur ad for " mam.Licet aut istud corpus aliter & aliter se habeat secundu locu; tn motor q mouet istud corpus,omnino elt ens immobile,& ens in actu fine potentia:ita op nó contingit ipfum aliter & iliter le habere:mouet.n.corpus lecundú primá mutatione, quæ est mutatio ad ubi, & ista mutatio cir-H cularis estemediate aut motu mouet hac inseriora.Notadú est, op snía Philosophi in breui est ilk: 👽 elementa quidé aliter & aliter fe hént secundu 🔠 formá;celű aút aliter & aliter fe hét fecundű ubi. fed non secundu formă: intelligentia uerò nullo mó aliter & aliter se hét, nec secundú formá, nec iecundu ubi. Hoc aut fic imaginat; o ficut primu alteras, qd est cœlu, ita alterat, qd non alteratur: ita intelligentia, que mouet primo motu. sad ubi ita mouet, o non mouet. Et hoc est, quod dicit li tera: intelligentia mouet primo motu, q est motus ad ubi;& fecundum illum motu non mouet; si aut non mouetur secundu illum, nec secundu alique alium; & hoc quia motus ad ubi est primus motus:imaginabimur ergo vniuerfaliter in mou primum

primum & secundummotum. In alteratione aut A continuatur cœlo, & cœlum intelligentiæ. Nota åta est, op secundùm alterum ita alterat, quod alte rari potest, & ita mouet motu alterationis, quod etiam mouetur:primum autem alterans ita mouet motu alterationis, quod non mouetur; & ita alterat, quod non alteratur: tamen non potest mo ueri ad ubi. Sicut autem dictum est de alteratione;ita dicatur universaliter de motu : nam sicut primum alterans, quòd est cœlum, nullo modo al teratur, co ipso quòd est primum in tali genere: ita primum mouens universaliter, quod est intelligentia, nullo modo mouetur: nam idem iudiciū est de primo genere respectu huius generis,&de primo ente simpliciter respectu huius entis.

Ex necessitate igitur est ens : & necessitas bene o sic principium:nam necessarium totiens: hoc B quidem uidetur quod propter impetumsillud nerò si ne quo non bene; hoc autem non contingens aliter,

fed fampliciter.

Oftendit ex dictis, o hac intelligentia fempiterna est ens, quod est necesse esse. Ad cuius eui-Suba imme dentiam notandum, qui ubicunque est ró motus, Bilis sempi. est no possibilis; & hoc quia motus est actus entis serva st no in potentia secundum op in potentia:illud at ens, a quo excluditur ro omnis motus, oportet of fit necesse esse; & hoc quia ab eo excluditur ró omnis possibilis. Et hoc est, quod dicit: ita dictu est, to hoc ens nullo mo mouetur, & io oporter of lit ens necessarium:ita o necessitas sit in eo: hoc.n. Mecessaris principium necessarium est; Verum est, op neces multiplici- larium diciaur multis modis : uno.n. mó dicitur C necessarium idem, quod uiolentum: & hoc mõ necessarium cálatur a cã extrinseca. Secundo mó accipitur necessarium a fine;eo mo quo dicimus, 👽 illud est necessarium, sine quo res non pot benè haberi;sicut uolenti ire Angliam necessarium est habere nauim. Tertio mo dicitur necessariu, quod impossibile est aliter se habere, & hoc quia inuariabile ell, & immobile a sua dispositione: & hoc mó dicimus, co ens primum, quod est intelligentia prima, est ens necessarium. Notandum, que Que intelli primum necessarium sumitur a ca esticiente: segina prima cundum at sumitur a ca finali: tertium uerò sumi est ens neces tur a forma; & hoc pot esse in ente primo; eo mo quo dicimus, q Hemisperium habet, quod est ne cosse esse; qui impossibile est non esse; qui qui de sic est necesse esse, hoc sequitur essentiam & formam primi entis.

Ex tali igitur principio dependet cælü & natura. - "Ex dictis concludit continuationem inter intelligentiam, cœlum, & naturam, dicens: q intelligentiæ mouent cælum, & mouendo celum, Cotinuatio movent inferiora, ut dictum est: oportet cy ex tainter intelle li primo principio, quod est intelligentia, depenmam, cu- dear tam cœlum, quàm natura. Notandum, q Phi loso.hic appellat naturam, agentia inferiora, quæ naturaliter agunt:imaginatur ergo, q hæcagentia inferiora explicant formas de potentia materiz; hoc at non faciunt nisi mediante motu celi; motus at coeli per intelligentiam est, & sic natura

dum, g secundum intellectum Philos. forma hét triplex effe:unum effe habet in intellectu motoris, uel intelligentix: & istud esse est sicut esse for marum in mente artificis. Scom esse hent in uir- Forma bet tute cœli: & istud esse est sicut esse formarum in triplez effe. instrumento; mediante quo instrumento agit artifex: co modo quo dicimus, o forma domus secundum aliquem modum est in mente artificis, & lecundum aliquem modum est in serra. Tertium esse habent sorme in materia: & istud esse est sicut esse formæ domus in materia:sicut ergoforma domus, quæ est in materia, continuatur ar tifici mediante instrumento; ita tota natura formarum eductarum de potentia materia, continuatur intelligentiz, mediante cœlo. Et hoc est forte, quod dixit Philosophus; co natura, & coelum ex tali principio dependet. Si tamen Philoso phus in dictis suis uoluit dicere, o primum principium non potest educere formas ad actum, nisi mediante cœlo, falfum dixit, ficut aliàs & c.

Deductio autem qualis optima paruo tempore TEX.39. mobis. Sic enim semper illud est, nobis quidem impossibile. Quoniam & delettatio actus huius; & propter hoc migilatio sensus & intelligibilia, & delectabilissimu, species uerò & memoria propter hoc. Intelligentia autem, que secundum se eins, quod se cudum se optimu: or que maxime eius, qd maxime.

Postquam Philosostendit, co prima cá mouet ficut desideratum & amatum; postquam et oilen dit, op habet rationem maximi intelligibilis; & li 1" prima mul cum hoc rationem optimi: postquam etiam cu est sumostendit, o mouendo coelum, mouet omnia: in ma delecta parte ista ostendit, co in prima causa est summa delectatio; ex eo cp intelligit & amat seipsum. Et dividitur in duas partes, quia primò ostendit, quòd in ipfa prima intelligentia est summa dele Ctatio propter actum intellectus: quia autem actus intellectus actus est uitalis; ideo secundò o- Actus intel stendit, quòd in tali primo principio est uita, ibi lectus est a-[Et uita autem utiq;.] Prima pars in duas partes: Che untalus. nam (ut dictum est) prima causa mouet sicut desi derabile & intelligibile; primò ergo Philo.osten dit, o delectatio est in intelligente & desiderante primam cam; sicut delectatio est in intelligentia, quaimmediate mouet colum: secundo ostendis Philos.cp maxime delectatio est i ipso primo pri cipio, quod desideratur & intelligitur, ibi [Seip sum at intelligit.] Dicit ergo primò, o deductio inobilis dispo & delectabilis est in ipsa intelli Delectario gentia, que mouet cœlum; ex eo quintelligit pri quid, in qui mum principium: talis at optima dispo & delecta du qua par tio non pot esse in nobis nisi paruo tpe: q enim tem, co de sp sit in nobis, hoc est impossibile: sp at talis dele qu... ctatio sit in intelligente primum principium, pa tetiquia delectatio sequitur intellectionem; unde ois delectatio [p est de actu; & ideo uigilia, quæ coliftit in actu; & lensus.i.actus sensualis: & intel. ligentia, ideft actus intellectualis delectabilissi ma funt. Et si enim delectatio est in me-

Mmm 2

Delectatio

delectet: talis autem est intellectio desiderantis & intelligentis primum. Notandum est, quòd Fundamer- intentio Philosophi fundatur super duo fundata Philoso- menta: primum fundamentum est, quòd delecta tio causatur ex actuali coniunctione persectibilis & perfectionis; & ita delectatio est in operatione, & non in potentia; nam per operationem F perfectibili adiungitur perfectio; quòd:antem delectatio lit in operatione actuali, probat Philo fophus per hoc, quia uigilia, sensus, & intellectus inquantùm dicunt quendam actum, delectant. Se cundum fuudamentum, fuper quo fundatur Phi losophus, est: quòd si delectatio est in operatioe, erit maxime in optima operatione; que quidem operatio est operatio intellectus uel uolitatis re spectu optimi obiecti: ex his duobus fundamen-In actuali tis concludit, quòd in actuali intellectione primi principii est maxime delectatio. Notandom ost, elpi est ma quod secundum Philosophum primo Rhetorice, zima dele. delectatio est quidam motus animæ & constitutio simul tota sensibilis in existente natura. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd quando di G citur, q delectatio est motus, ibi accipitur motus communiter pro operatione: quando etiam dici tur, quòd est motus sensibilis, ibi idem est sensibi le, quòd perceptibile; ita quòd perceptibile dicit quid commune ad actum sensus, & ad actum intellectus. Quali dicat ergo Philosophus, delectatio est operatio perceptibilis, ex qua quidem per ceptione, quasi quedam dulcedo in ipso, qui de-🚧 lectatur,& quali quæda delectatio causatut; quia delectatio quali idem est, quòd dikatio; quia ex hoc per operationem potentia attingit, quod est fibi conuer iens & proportionatum, & hoc perci pit ex hoc, quòd dilatatur. Est etiam dilectatio constitutio simultota in natura existente i bend quidem dicit, quòd est constitutio simul tota, cu ius ratio est, quia delectatio non estrin fieri ; sed in facto elle;& ideo uo catur constitutio; quafi di cat, delectatio confistit, scilicet in quodam'conflituto esse, quod quidem est totum simuli Quod autem dicit, quod ista delectatio est motus, wel conflitutio percoptibilis in existente natura; tan git subrectu delectationis:quasi dicat,illud;quod delectatur, est quoddam existens in natura, quod

quidem delectatur ex hoc, quod adquirit aliqua

dispositionem, quæ sibi conuenit secundum naturam fuam: ita quòd hoc habere idem est, quòd.

doniungi conueniens cum conuenienti sex qua

conjunctione causatur delectatio. Si ergo secun

slùm prædicta delectatio est operatio uol consti-

species & memoria referenturad actum: species

enim refertur ad operationem, & ad actú prete-

ritum, & in tantum delectat, inquantum refertur

ad actum præteritum. Si ergo intelligentia actua

lis secundu se delectat, oportet quòd intelligentia, qux est respectu eius, quod est optimum bo-

num, idest bonum intelligibile, & quæ est respe-

ctu'eius, quod est maxime intelligibile, maxime

moria, uel in specie, hoc non est, nisi inquantum E tutio perceptibilis respectu eius, quod est secun dùm naturam, cum operatio intellectus respectu maximi intelligibilis sit perceptibilis, & sit quædam constitutio, hoc est in constituto esse, & sit respectu persectionis intellectus: sequitur quòd (sicut dicit Philosophus) in tali intellectione est magna delectatio. Deinde cum subdit.

> Seipfum autem intelligit intellectus secundum transumptionem intelligibilis. Intelligibilis enim sit attingens & intelligens. Quare idem intellectus சு intelligibile. Susceptiuum enim intelligibilis சு

Substantia. Actuatur autem habens.

Postquam Philosophus dixit, quòd est magna delectatio in eo, quod intelligit primum principium; in parte ista ostendit, quòd in primo principio est maxima. Ad cuius euidentiam notan- In prim dum est, quod in primo principio est delectatio principio ex.boc, quòd intelligit seipsum: & ideo Philosophus primò ostendit, quomodo intellectus intel-lettario. ligit seipsum : secundò ex hoc concludit, quòd maxima delectatio est in primo principio, ibi [Quare illud.] Dicit ergo primò, quòd intelle-Cousincelligit seipsum secundum transumptione Que intelle intelligibilis, idest secundum præsentiam intelli stus supre gibilis: ex hoc enim quòd intellectus est attin- intellega. gens intelligibile, ex hoc est intelligens: ex hoc auté quòd attingit intelligibile, ex hoc fit, quod idem sit intellectus & intelligibile. Quòd autem intellectus non possit intelligere, nisi attinget in telligibile, patet: quia intellectus est in potentia, & est susceptioum intelligibilis, & substancia, que intelligitur: per ipsum autem intelligibile intellectus actuatura & actuatus intelligit:immo. Intellectus terte ipla actuatio, ut est recepta in intellectu, per intellect idem est, quòd intellectio. Notandum est, quòd bile actuaintentio Philosophi in brewiestista, quòd intellectus de le cit în potentia: ut autem est in poteu tia, non agit, nec intelligit; sed si debet intelligere, oportet quòd actuetur; hac autem actuatio est periplimintelligibile. Hoc est ergo, quod dicit Philosophus, quod intellectio est secundum transumptionem intelligibilis, hoc est, ex hocelt, quod intelligibile actuat ipfum intelle-Com jin qua quidem actuatione idem est intelligibile, & intellectus; quia ambo concurrunt ad oundem actum intellectionis: si enim intellectus debet intelligere seipsum, aportet (secundum modum loquendi) quod sit unum & idem : & sicut habet rationenrantelle Que, mouetur à lespso i per consequens autem ut habet rationem intelligibilis, actuatur: quæ forte actuatio, ut eft in mtellectu ab intelligibili, idem elt quod intel in feparati lectio. Vrauthoc melius uideatur, intelligedum , demen est: quòd in separatis à materia idem est intelligi religi bile, & intellectus, quia in separatis à materia. 🗢 unul idem est, quod habet rationem intelligibilis, & Am. rationem intellectus: sed tamen ut habet rationem intellectus, habet rationem moti: ut autem habet rationem intelligibilis, quali habet ratio-

Digitized by Google

nem mouentis. Et ideo oportet, quòd li intellen

Aus debet intelligere seipsum, quòd primò intel A ster sit in potetia, oportet quòd actuetur per obligat se, ut habet rationem intellectus; actuetur postea à seipso, ut rationem habet intelligibilis, & hoc est, quod dicit Philosophus, quòd intelle-Aus intelligit seipsum secundum transumptionem intelligibilis. Sequitur.

Q uare illud magis isto, quod uidetur, intelle Ent dinimm habere & speculatio delectabilissimum et optimum. Si igitur sic bene habet, ut nos quandoq; Deus semper mirabilis. Si autem magis adbuc mi-

rabilis habet aliquis.

Concludit ex dictis, quòd maxima delectatio est in primo principio, dicens: quòd si delectatio est in intellectu attingente intelligibile; multò magis illud est delectabile, quod est in intellectu Delectatio primi principii: ille enim intellectus uidetur ha- B nofira, & bere aliquid diuinum,& speculatio eius est circa des qualis. obiectum delectabilissimum, & optimum: delectatio enim, quam nos habemus intelligendo, paruo tempore est: delectatio autem, quam habet Deus intelligendo, semper est: & ideo dele-Cario eius immobilis est, & mirabilior adhuc; quia habet cam per modum optimum, ad quem attingere non possumus. Notandum est, quòd Philosophus ex tribus uult habere, quòd maxima delectatio est in deo:primum est propter ma ximam indifferentiam, quæ est inter intelligibile & intellectum: nam ubi est maior indifferentia inter intelligibile & intellectum, est maior præfentia ipsius intellectus apud intellectum: ubi au tem est maior præsentia, maior est delectatio; & C hoc quia intellegibile ex cui præsentia dele-Cat; in Deo autem est maxima indifferentia inter intelligibile & intellectum: propter istud au tem primum præmisit Philosophus modum, per quem intellectus intelligit se ipsum, qui quidem modus est ex præscientia intelligibilis. Secundu, per quod uult Philosophus habere, p hæc delectatio est maxima, est ex hoc, quòd intellectio di uina est respectu optimi & maximi intelligibilis; & ideo dixit Philosophus, quòd speculatio diuina est circa delectabilissimum & optimum. Tertium, per quod. uult habere, quòd hac delectatio est maxima, est; quòd ista delectatio nó est quan doque, sed semper; quasi dicat, prima causa, ut ha bet rationem intelligibilis, semper est præsens sibi ipsi, ut habet rationem iutellectus; & quia delectatio est ex præsentia intelligibilis, sicut præsentia semper est, ita & delectatio.

Quereret quis, Vtrumintelligere sit in Deo, ficut iupponit Philosophus? Videtur quòd non, quia intelligere colistit in moueri & pati, ut iam dictum est: sed non funt in Deo: ergo & c. Ad op politum est Philosophus. Dicendum est, cp intel-Modus stel ligere in Deo est: sed tamen propter uim arguligendi du- menti, notandum est, quòd duplex est modus intelligendi: unus modus est ex hoc, quintellectus mouetur ab alio abiecto, quod quidem obiectum non est idé, quod ipse intellectus: & ilte modus intelligendi est in nobis; cu enim intellectus no

iectum extra, quæ quidem actuatio uel est inteltellectio, uel est quid suppositum intellectionis & isto modo intelligendi differentia est inter intelligibile actuans, & intellectu actuatu; & idco tale intelligere est pati. Secundus modus intelligendi est, in quo ipsum intelligibile, quod se ha bet per modum actuantis,& ipse intellectus, qui se habet quasi ad modum actuati, sunt omnino indifferentia secundum rationem, & talis modus Intelligibile intelligendi est in Deo; & ideo nó est ibi passio; es itellestus quia intelligibile & intellectus no different nisi que diffe-fecundum rationem: intellectus enim divinus in telligit essentiam suam, que quidem est ratio sibi intelligendi alia. Ex quo patet, quòd intellectus Fsentia di diuinus intelligendo seipsum, intelligit osa alia, una ero un tellestui di ex quo etiam patet, co in intellectione diuina no uno intelli est passio; quia passio est ex hoc, quòd intelligibi gendi alia. le realiter mouet intellectum, quod quidem intelligibile differt ab intellectu:in Deo autem idé Paffio in in est intelligibile & intellectus:licet sit ibi aliqua tellectum. differentia secundum rationem. Addit.

Et uita autem utique existit : etenim intellectus actus uita: illud autem ipse actus est; actus autem: quòd secundum se illius, uita optima et sempiterna. Dicimus autem Deum esse animal sempiternu optimum. Quarum uita, & duratio continua & ater na existit Deo. Hor enim Deus.

Ex dictis ostendit, quòd in Deo uita est, dices; In Deo eni op in deo est uita, quod patet : actus enim intelle in eo quod ctus est quædam uita, sed in Deo est actus intelle ipse Deus. Aus:immo illud ide, quod est Deus, est ipse actus intellectus, quia substantia dei est ipse actus; in Deo ideo est uita optima & sempiterna. Vnde & famosè inter hoies dicitur, & Deus est animal. fempiternum: quia in solis animalibus maxime apparet uita:in Deo ergo est uita & ductio conti. nua eterna;îmo ipla uita in Deo ide elt, p Deus.

Quæreret quis, Vtrum in Deo sit uita? Dicen- Questio: 1 dum est op sic, quod duplici uia uenari possumus. Prima uia est ex quiditate ipsius uitæ, & ipsius uit uere: secunda via est ex subiecto ipsius vita. Ad euidentiam primæ uiæ notandum, 🔈 fecundum Philosophum uiuere est esse: unde uiuere est esse vinere e e, in uiuentibus: imaginabimur ergo, o ficut funi- no fimplicitas est cauitas, & non omnis cauitas; sed cauitas ter, sed i mi in tali materia, scilicet in nasorita uiuere est este, de An. 37. sed nó omne, sed esse in uiuentibus: itaque sicut diffinirio simitatis est per additionem .s. additamento talis subiecti: ita similiter uinere est esse cum additamento subiecui: & non dicit essentia, uel esse essentia, sed dicit esse existentia, & non dicit omne esse existentiæ, sed dicit esse existenvinere est
tiæ in ultimato gradu & supremo: uiuere enim esse nobilisest nobilissimum esse, ita quòd uiuere super esse simum:et su habet gradum nobilitatis, & hoc quia uiuere no per esse haest nisi sub nobilissimo gradu estendi, cum ergo bet gradum primo principio debeat attribui esse & essentia, sub nobilissuno gradu sibi debet attribui uita, & uiuere Patet ergo prima uia, qua proba-

nobilitatis 🗸

Questio.

Digitized by Google

Mmm 3

tum est, quòd deo convenit uita.

Secunda uia est ex subiecto ipsius uitz. Ad cuius euidentiam notandum est : quòd non omnia dicuntur uiuere, sed illa solum, quæ habent prin cipium motionis in seipsis: unde illa, quæ solum: mouentur ex alio, sicut gravia & levia, quæ mouentur à generante, sicut patet ex Octauo Physic.uiuere non dicuntur:illa ergo sola, quæ habét minieribus re principium motionis in seipsis, dicuntur uiuere, peritur se- & habere uitam. Vnde plante dicuntur aliquo modo habere uitam, tamen in modico gradu, que se minas: er que licèt haheat principium motionis in seipsis, sicutpreprie ni- patet in motione augmenti; tamen in eis est infi mentui dică mus gradus uite; quia no multu appropinquat ad tur nimere. animalia; non enim cognoscunt finem, ad quem tendunt. In animalibus etiam est principium mo tionis intra, & ideo in eis est aliquis gradus uitæ, & maior quam in primis; sed quia mouentur in quodam impulsu, & ex quodam impetu formæ! impresse, & formæ apprehensæ; ideo non propriè est principium actionis in ipsis: unde secundum proprium modum loquedi magis aguntur quam agant. Tertio autem modo est propriissimè uiuere in intelligentibus; & hoc quia propriissime in eis est motionis & actionis principium: intellectus enim sue uoluntas propter sui et noluntas gradum, alienatum à materia, libertatem habentt unde haber unde & intellectualia dicutur liberi arbitrii, quia libertatem: in potestate sua habent actionem; quia in potestate corum est agere, & non agere: uiuentia.n. dienntur. li quidem uita planta, uel uita animalis, no habent G bers arbi - in potestate sua actionem, sed intellectualia sic > & ideo propriissime est in eis principium actionis, & per consequens uita: cum ergo intellectua litas, & per consequens libertas saluetur in Deo fecundum suptemum gradum; in Deo erit uita in summo gradu: & ideo Philosophus in litera uenatur, uitam esse in Deo, ex actu intellectus: Notandum est, quòd Commentator in expositio ne huius literæ. uidetur dicere, quòd propositiones possunt formari de Deo: benè ergo dictum est, quòd Deus est uita, & Deus é unus, & Deus est species. Sed tamen propositiones formari de mes formari aliquo, potest intelligi tribus modis: in omni.n. propositione est subjectum & prædicatum; sicut

ergo subiectum & prædicatum possunt se habe-

re tribus modis; ita propositiones. Aliquando

enim subiectum & prædicatum, sine dispositio &

dispositum (appellatur enim dispositio prædica-

& tamen funt duo in intentione; inquantum loi-

licet intentio prædicati est extra intentioné subiecti: & hoc modo formatur propositio in acci-

dentibus; subiectum enim & accidens sunt unu

inquantum intentio prædicati est extra subiecti

intentionem. Et hoc est, quod dictum est in præ-

dicamentis, quòd denominativa prædicantur no

mine, & non ratione: & hoc est dicere, quòd ac-

Intollectus trii.

Doctrine Commen.

Propfitio de aliquo contingit tribus mo dis : ficut sripliciter sabiecti, et tum, dispositum autem subiectum) sunt unum pradicatione, inquantum unu dicitur de alio 3

In accideti in prædicatione; tamen funt duo in intentione, matur propositio.

F cidens, quod denominatur, & ipsum subiccuidonominatum funt unum nomine(quod ego appel lo unum prædicatione) tamen sunt duo in ratione, quam hic appellat Commentator, dualitatem intentionis. Aliquando autem subiectum & predicatum sunt unum in esse, tamen sunt duo in po tentia, sicut in propositionibus categoricis substă tialibus:quid autem est esse duo in potentia, expo situm est in Septimo. Primus modus propositio- Pog. 233.F num non est in Deo, nec etiam Secundus. Tertius modus propositionum est, ubi prædicatum & subiectum sunt omnino idem in re & in esle, sed tamen sunt duo in consideratione: unde Com mentator; dispositio & dispositum, hoc est prædicatum & subjectum in his, quæ non sunt in materia, reducutur ad unam intentionem omnibus modis; & nullus modus est in talibus, quo distin guatur predicatum à subiecto extraintellectum; sed sola ista distinctio est in consideratione intel lectus: ita quòd intellectus intelligit ea esse diffe rentia secundum assimilationem ad aliqua alia. Ex hoc ergo habemus, quòd Commentator, in Que attrihoc passu fuit istius opinionis, quod attributa buta sunt sunt in Deo ex consideratione intellectus nostri; in Deo seco qui quidem intellectus noster format propositio nes in Deo per assimilationem ad aliqua alia:om of intelle nia enim, quæ sunt in Deo, modo indiuiso & mo elus soster do simplicissimo sunt ibi; sed tamen ea,quæ sunt format pro ibi modo indiuiso intellectus noster accipit qua possionen i fi modo diviso formando propositionem; & hoc per assimilationem ad illa, in quibus sunt modo diuiso. Notandum est, quòd dicit eriam Com- In propsi-mentator in expositione literz; quòd quando sor formantur matur propositio in diuinis; puta quado dicitur; de de o, sib. Deus est uita, uel Deus est unus, prædicatum & iostin es pra subiectum non sunt nomina sinonima, ita quòd dicarns non dicant idem sub omnibus modis; nec etiam in ta funt nomeli propositione prædicatum & subiectum differunt ficut prædicatum, & sumptu, idest sicut abstractum & concretum; sicut differt albedo & al bum: cuius ratio est, quia sumptum significat & dicit, quidquid dicit principale, & plus: quidquid enim dicit albedo, dicit album, & plus: ubicun+ que ergo est sumptum, & concretum, ibi est aliqua compositio ex forma, quæ dicitur per princi pale; & ex illo, cuius est forma, quod dicitur per fumptum: cum ergo in deo nulla fit compositio, ibi propriè non est principale, & sumptum. Tertiò est, quòd Commentator dicit, quòd aliqui in expositione istius literæ uoluerunt ponere Trini tatem in diuinis, & hoc quia Deus dicitur Deus, & uita & sapiens; tamen (ut dicit Commentator) Opinio A. Trinitatem ibi esse est impossibile; quia ubicun tis Trinita que est Trinitas, ibi est substantia numerata; sub- tem in dini stantia autem non numerantur nisi per intentio = 15nem additam ipfi substantiæ:humanitas enim de se non numeratur: sed quòd numeretur est per aliquam intentionem additam ipsi humanitatia si ergo Trinitas est in diuinis, substantia diuina elt numerata;li autem numerata elt elt numera-

quitur, quòd compositio sit in Deo ex illa substantia, & ex illa intentione addita: compositionem autem esse in Deo, est impossibile; quia omne ens compositum est ens nouum ab alio:ni si fortè diceretur, quòd entia composita haberét esse a seipsis, quod est impossibile; quia nihil exit de potentia ad actum a seipso: sic ergo est senten tia Commen. Tamen Commen.in hoc passu mé titus est; secundum enim ueram fidem trinitas é in Deo: non enim accepit modum trinitatis, qué ponit fides: & ideo non est disputandum contra eum. Deinde cum d.

TEX.40.

Q uicunque autem putant ut Pythagorici, & Leucippus optimum & nobilissimum non in princi pio esse: quare plantarum & animalium principia B sunt causa: bonum uerò & perfectum in bis, qua

Exploditur errot.

Excludit errorem quorundam. Et tria facit, quia primò excludit illum errorem: secundò oste dit, quòd illa substantia sempiterna, de qua iam dichum est, est impartibilis, ibi [Ostensum est autem]tertiò ostendit, quòd est impassibilis, ibi[At uerò & quia.] Prima in duas partes, quia primò ponit errorem illorum, deinde excludit motiuu corum. Ad euidentiam primi notandum est, quòd optimum & nobiliss mum debet poni in primo principio;& hoc quia omnis conditio nobilisin illo est:ex quo habemus, quòd principiú nobilioris conditionis est, quam illud, quod est ex principio. Quidam autem dicebant contra- C rium huius, quòd principiatum est nobilius, quã principium, assumentes argumentum; quia hoe nobilissi mo generatur ex spermate; & tamen homo est mum in pri quid nobilius, quam sperma. Hoc est ergo, quod mo pricipio dicit Philosophus; quòd quidam sunt, sicut dicut Ponendum. Pythagorici, & Leucippus; qui putant, quòd nobilissimum & optimum non est in principio; '& hoc quia principia animalium & plantarum crūt caula boni, & perfecti: bonum autem & perfe-Etum est in his, quæsunt ex talibus principiis. Deinde cum dicit.

> Non recte existimant : nam sperma ex alteris est prioribus perfectis, & primum non est sperma, Jed perfectum; ut priorem hominem dicat aliquis es se spermate. Non enim qui ex hoc sit, sed alterum D ex quo sperma.

Quod quidem igitur est substantia alia sempiterna & immobilis, separata a sensibilibus, manifestu

Excludit motiuum istorum, dicens: quòd isti fic dicentes, non rectè existimant: non enim sper ma, ex quo fit animal, est primum simpliciter; sed sperma derivatur ab aliquo alio, idest ab homine, qui est perfectius eo, quod fit ex illo : sic ergo non est iudicandum de perfectione & imperfectione, secundum sperma, ex quo fit animal; sed Secundum aliquid alterum, à quo determinatur, squod nobilius & persectius est, quam sit principiatum. Deinde concludit Philosophus totam

ta per intentionem additam: si autem ita est, se- A partem præcedentem, dicens; quòd manisestum est ex dictis, quòd est aliqua substantia sempiter na immobilis, & separata a sensibus. Prosequitur deinde.

> Ostensnm est autem, & quia non contingit habere hanc substantiam magnitudinem nullam. Verum sine patre & indivisibilis est: mouet enim per infinisum tempus, & non habet potentiam infini+ tam finitum. Q uoniam autem omnis magnitudo fi nita est, aut infinita: finita quidem propter hoc utique non habebit magnitudinem: infinita uerò non, quia totaliter nulla est infinita magnitudo.

Probat, quòd ista substantia sempiterna nullam habet magnitudinem; sed est impartibilis: & Substantia elt ratio sua talis: hæc substantia sempiterna ha- sempuerna bet potentiam infinitam: & hoc patet, quia mo- bilis, et infi uet per tempus infinitum: sed potentia infinita nitum unnon potest esse in magnitudine; si enim esset in suis. magnitudine, illa magnitudo esset finita, uel infi nita; infinita non, quia non est dare magnitudinem infinitam:nec etiam finita est, quia nullum 40.00 inde finitum habet potentiam infinitam. Visa hac ratione, patet litera, quæ dicit, quòd ostensum est in Octauo Physicorum, quòd hac substantia sem Tex. 6.78 piterna nullam habet magnitudinem; sed est sine winde. parte,& indiuisibilis est:mouet enim per tempus infinitum;& ideo sua potentia est infinita : si autem infinita est, non est in magnitudine; quia om nis magnitudo uel est finita, uel infinita: hæc autem potentia non potest esse in magnitudine infinita; quia non est dare aliquam talem: nec in magnitudine finita, quia in tali magnitudine no elt potentia infinita.

At uerò & quia impassibilis, & inalterabilis: omnes enim alii motus posteriores sunt eo, qui est fecū dùm locum.Hæc quidem ergo manifestat, quia hunc modum habent.

Ostendit, quòd hæc substantia est immobilis & impassibilis, dicens : quòd manifestum est, op Suba imo hæc substantia est impassibilis; ita quòd nullo mo bilis impas tu mouetur:omnes enim motus posteriores sunt sibilis, ¿ motu locali: si ergo hæc substantia non mouetur inalterabimotu locali, qui est primus; nullo alio motu mo lis est. netur: & sic substantia sempiterna se habet, sicut diximus.

Quæreret quis, Vtrum ista substantia sempi terna habeat potentiam infinitam? Dicendum Questio. est, quòd sic: quod potest patere triplici uia. Prima uia est ex fundamento huius potentiæ: .hæc enim potentia fundatur fuper eslentiam di uinam; essentia autem diuina infinita est; & hoc patet, quia comprehendit in se perfectionem om nis entis, sicut dictum est in Quinto: cum ergo Pag. 119. potentia mensuretur secundum formam & else B. tiam, in qua fundatur; cum essentia sit infinita,& potentia erit infinita. Secunda uia ad hoc pro bandum sumitur ex modo actionis huius substă tiæ fempiternæ: dictum eft enim in præcedenti bus, quòd per potentiam huius substantiæ sempi ternæ potest aliquid creari ex nihilo, & ex pura

Digitized by Google

privatione

se nist potentiz infinitz. Notandum est, quòd potentia non solum debet mensurari pænes saccum, uel pænes actionem; sed etiam pænes mo dum agendi:licèt ergo quodlibet factum & crea tum ab hac potentia sir finitum; tamen modus agendi, qui elt ex nihilo, non potest este nisi potentiæ infinitæ. Tertia uia ad hoc probandum est uia Philosophi; qui ponit, quòd hæc substantia sempiterna monet per tempus infinitum; etcnim habet potentiam infinitam. Ad cuius eui dentiam notandum est, quòd mouere per tempus infinitum, potelt esse duobus modis: uno mo do in uirtute propria: secundo modo in uirtute alterius: quod primo modo mouet', est potentiz infinitæ: quod secundo mouet, non oportet quod p presens speculatio. sit potentia infinita. Videmus enim, quòd secundum opinionem Philosophi, cœlum mouet Dolle. Com. hec inferiora per tempus infinitum; & tamen no hic. co. 41. propter hoc est potentie infinita; & hoc quia mo mide esia 8. uet in uirtute alterius . Ad cuidentiam om-Physic. 79. nium dictorum notanda sunt quadam dicta Có & m fine li ment. Notandum enim est primò, quòd secunbelli de Jub dum intentionem Commen.mouens cœlum po test intelligi duobus modis; uno modo op istud mouens moueat, quia impeliit ad motum: secun do modo, quòd istud mouens non moueat sicut impellens, sed sicut finis motus. Verum est, quòd aliquando Commentator uidetur sentire, Vide in hoc quod mouens sicut impellens, & mouens sicut si 12. com. 36 nis sunt unus motor; quia efficiens & finis incisubs orbis: dunt in idem in separatis a materia: aliquando ui detur sentire, quod mouens sicut impellens, & mouens sicut finis, sunt primi duo motores, & fic ponit motorem quintum; qui mouet ficut inpellens; & motorem separatum, qui mouet sicut finis. Secundo notandum est, quod ex dictis Commenta.potest haberi, quòd motus cœlestis causatur ex duobus motoribus, quorum unus est anima existens in cœlo: secundus autem est potentia abstracta, que non est in materia: propter primum motorem motus cœli est in tempore; propter etiam primum motorem est determinata proportio inter motorem & mobile; ita quòd hoc non posset mouere maius mobile: & propter 2.Cal.tex. istum motorem dictum est a Philosopho, quòd si una stella adderctur orbi, motor non posset mouere orbem. Sed tamen notandum est, quòd idem Commentator de substantia orbis' distinguit duplex Infinitum: distinguit enim infinitum in genere, quod quidem uocant infinitum inten Desubstan siue; siue infinitum in actione; & tale infinitum est in motore. Aliud infinitum est in tempore sine extensiue; & tale infinitum potest ctiam esse in cœlo,quod ducat per tempus infinitum;quod etiam mouet hec inferiora per tempus infinitu. Tertiò notandum est, quòd ex dictis Comment.

in expositione huius literæ potest haberi, quòd

impossibile est, quòd aliqua substantia de se ha-

beat possibile effe, & tamen recipiatab alio ne-

privatione; sacere autem ex nihilo non potest es E cessarium esse: ut natura substantia transmutetur;licet autem hoc sit impossibile in substantia; tamen hoc possibile est in motu. Vnde Commen. impossibile est, quòd idem sit possibile in esse ex sui substantia, et recipiat ex alio necessa rium; nisi esset possibile, ut natura eius transmu taretur:possibile autem est, ut motus sit necessa rius ex alio, & ex se possibile: & causa in hoc est, quia motus habet esse ex alio, idest a motore: sub stantia ergo non potest habere esse possibile ex se,& necessarium ex alio; quod tamen est possi bile in motu: hec Commen. Vtrum autem hæc, quæ dixit Commen.in expositione huius literæ, sint uera, uel non; relinquo diligenti Lectori: hzc enim indigent majori perscrutatione, quam sit

> V trum autem unam ponendum talem substan- TEX.42. tiam, aut plures, & quot, oportet non latere, sed reminisci & aliorum negationes; quia de pluralitate nibil dixerunt, quod sit planum dicere. Qua enim circa ideas existimatio, nullam perscrutationem ba bet propriam; numeros enim dicunt ideas. Sed de numeris quandoque quidem sicut de infinitis dicut; quandoque autem usque ad decem determinatis. Propter quam uerò causam tanta pluralitas nume rorum, nihil dicitur studio demonstratio.

In parte illa Philosophus inquirit de unitate, & multitudine substantiarum separatarum. Et dividitur in tres partes; quia primò dat necessita tem huius inquisitionis: secundò ostendit, quòd substantiæ separatæ multæ sunt : tertiò ostendit, Necessaria quot funt. Secunda ibi [Nobis autem ex.] Tertia est inquisibi [Pluralizatem nero lecionum ] Dina anna ibi[Pluralitatem uerò lationum] Primò ergo di te puel plura cit, quòd necessarium est inquirere de multitudi licate fibne substantiarum separatarum : & est sententia fantiaru sua in breui ista. Antiqui Philosophi parum, uel abstracta. nihil dixerunt de multitudine substantiarum se paratarum:ne ergo hec ueritas remaneatignota; aliquid dicendum est de hoc, ostendendo, seili cet in quo numero funt substantiæ separatæ. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit : 9 non debet latere nos, utrum debeat poni una subitati tia separata, uel plures? & si plures, quot debeat poni?sed etiam oportet nos commemorare nego ciationem aliquorum Philosophorum:hoc ett, ex oportet uidere, quid dixerunt alii de boc. Ipfi enim de pluralitate substantiarum separatarum harum nihil dixerunt, quod fit certum & planu. Verum est, quòd quædam existimatio & opina Opi. Plan. tio est. s. opinio Platonis, qui posuit ideas tanqua de 11. iqualdam species separatas: tamé opinio de ideis quantum ad numerum, nullam habet certam per scrutationem, quia non determinatur in eis ideis aliquis certus numerus: ponunt euim idez ommium, quæ conueniunt in aliquo communi . 📑 🏫 🦪 Verum est etiam, quòd quidam dicunt ideas per se numeros; sed tamen a talibus quò ad numorum, quo ponuntur idez, nihil certum habetur: quidam enim loquuntur de istis numeris tanque de quibufdam infinitis , dicentes : q species nu-

Digitized by Google

71.

Infinitum sia orbis 64p.3.

merorum funt infinitæ; & hoc, quia semper addi A Necesse & harum lationum unamquamque ab imta unitate una fit noua species numeri. Quidam autem dicunt, quòd species numerorum sunt de terminatz usque ad decem; & boc quia post decem non fit nifi renouatio prioris numeri: propter quam autem causam, sit tanta pluralitas mumerorum, nihil dictum est determinate.

Notandum est; quòd posset dicere aliquis, quòd facta est mentio de numero substantiarum separatarem, quando dictum est, quò ds substantie suns quadam numeri: hoc primò excludit Philolòph. dicens: quòd licet sit dictum, aliquid certum de ideis ; tamon de numero idearum nihil certé , & determinate dictum estissed solum dictum est, go omnia, qua conucniunt in aliquo communi, idea habent:quot autem sint illa idea, dictum non é. B. primum motum sunt alii motus; ita post primam suba imma Secundo hoc etiam excludit Philosoph. dicens: quòd licet dictum (it, quòd idez fint numeri; tamen decalibus numeris nihil fixum, & determinatum dictum est: & hoc pater ex uarietate opinionum:quidam enim posuerunt species numemerum elle infinitas, quidam autem finitas usque ad decem.

🗓 Nobie autemex suppositis, & determinatis dicendum. Principium quidem enim gr primum enrium est immobile of fecundum se, & secundum ac cidens mouens uerò primum sempiternum, or unu. motum: quomam autem quod monetur, mecesse esti ab aliquo moueri, o primum mouens immobile ef-, se secundum se so sempiternum motum 4 sempiterno moueri, & unum ab une. 100 100 110

TEX.43.

Separata.

- Oltendit, quòd substantiz seposetz. Sunt plures. Ad cuius euidentiam notandum est, quòd: intentio Philosophi in hac parte est in breui, op ••• •• est dare unam substantiam primam;& quòd pott: Plures sunt illam est dore plures alias substantias separatas, Substantia que quidem mouet planetas:ita quod prima lub. stantia separata respicit primum motum; ille autem substantiæ respiciunt alios motus. Et secundum hoc hac pars habet duas partes, quia primò resumit, quod dictum est in præcedentibus de prima substantia separata: secundò ostendit, o post illam est dare plures substantias separatas, ibi[Videmus aucem.]Dicit ergo, quòd illa,quæ: dicta funt; funt fundata fuper præcedentia, & hic: supponi debent: supponi enim debet, quòd prin cipium est quoddam primum omnium entlum; quod quidem estimmobile, & secundum fe, & se. cundum accidens; quod quidem principium licet sit immobile, tamen mouet secundum unum: motum primu & sempiternum: omne enim, qd mouetur, ab aliquo mouetur; & unus motus est ab uno motore. Ex quo sequitur, quòd motus ce-If primi, cum fit primus, fir a primo motore; & cu. sunus, sit ab uno motore.

Videmus autem prater universi simplicem latio nom, quam mouere dicimus primam existentem sub stanciam & inmobilem, alias lationes Planetarum. sempiternas. Sempiternum enim & instabile circulure corpus Oftensum est autem in Physicis de his.

mobili moueri secundum se, & sempiterna substantia. Astrorum enim natura sempiterna substantia quedam ens, & mouens sempiternum, & prius eo, quod mouetur. Et quod prius substantia, substantia esse necesse est. Palam itaque quod tot substantias es se necesse est natura sempiternas & immobiles secun dum se, o sine magnitudine propter pradictam cau Sam. Quot quidem igitur sint substantia, & harum qua prima & secunda secundum ordinem lationibus astrorum, palàm.

Ostendit, quòd post primam substantiani, que mouet primo motu & uno, est dare plures alias substantias separatas, que mouent aliis motibus : & estsententia sua in breui ista. Quòd sicut post Danturalia substantiam sunt aliæ substantiæ, quæ mouent a- teriales a liis motibus à primo. Et hoc est, quod dicit lite- quis est nuria, quod uidemus aperte, quod est dare alias mo- merus, et or tiones planetarum sempiternas præter primam doearum. lationem & motionem corporis simplicis primi; secundum quam motionem dicimus mouere sub stantiam primam, quæ est immobilis & per se & per accidens: hæc autem substantia mouet corpus primum sempiternum & instabile, quod qui 8.Phy.tex. dem nunquam quiescit, sicut ostensum est in com. 48.0 Phylicis. Si autem est dare aliquam lationem præ precipie ter primain, necesse est, quòd sit dare secundum text. co. 73. unamquamquam lationem aliquam substantiam @ inde. immobilem & lempiternam; quia unaquæque harum lationum est ab aliquo ente immobili & & sempiterno: quod quidem ens substantia est: Alastrorii natura enim abstractoru, quæ mouentur ab isto ente, est natura substantiz sempiternæ: cum ergo mouens lempiternum lit prius & nobilius co, quod mouetur; necesse est enim, op mouens sit priùs substantia, quod auté est prius substantia, substantia ch: manifestum est ergo, tot esse substantias sempiternas & immobiles secundum se, & secundum accidens, quot sunt lationes : quæ etium substantiæ sempiternæ sunt magnitudine impartibiles: manifestum est etiam, quòd hæc mouentia substantia sunt: qua autem harum sub stantiarum sit prima, & que secunda, secundum ordinem, manifestum est ex ordine astrorum: seaundum enim ordinem astrorum est ordo moué thum. Notandum est, quod tempore Aristot. Arift. no co mondum deprehensus erat motus stellarum fixa- gnouse nife rum, quia postea deprehensus est ab Astrologis: 1/9;ad octa deprehensum est enim ab eis, quòd motus stella- ua sphera. rum fixarum est in contrarium primi motus, quia ergo Philosophus nó comprehendit motum stel larum fixarum, ideo extimauit, 9 octava sphera, in qua sunt stellæfixæ, est primum mobile, quod mouetur diurno motu, & cius motor est primum principium. Astrologi autem, qui deprehenderunt motum stellarum fixarum, non ponunt octa

uam spheram esse mobile primum, sed ponunt

aliquod aliud corpus circundans octavam sphe-

ram; quod quidem corpus ponitur ab eis primu

ta mouch-

unde Jumitur.

Proportio

pio motu diurno. Notandum est, o Philosophus Corpora ca uidetur imaginari, co corpora coelestia, que mo lestia sunt bilia sunt ; sunt instrumenta mouentium : ita quod secundum ordinem instrumentorum sit or do mouentium : ita cp substantia, quæ mouet su periorem orbem, sit universalioris conceptionis, & universalioris virtutis; & per consequens opor tet, o lit nobilior. Et hoc est, quod dicit litera: Ordo sub- co ordo substantiarum mouetium manifeltus est. stanuarum ex ordine astrorum:quia.s.substantiæ separatæor mouentium dinem habent secundum maius nobile, & minus nobile : qui quidem ordo haberi potest ex ordine astrorum. Notandum est, op secundum Comentatore in expositione huius litera, dispositio corporum cœlestium, & mouentium est, sicut P dispositio bonorum regentium in conservatione. ciuitatis:ponunt enim omnes regétes ciuitatem. actiones suas subservientes actioni Principis: vn de sicutin Regno uel Ciuitate omnes actionos inferiorum ordinantur ad actionem principis;ita similiter omnes motores inferiores ordinantur ad primum motorem. Deinde cum inquit

Pluralitatem uerò lationum, iam ex maxime, propria philosophia Mathematicarum scientiarum; intendere oportet ex Astrologia. Hæc enim de sub-Stantia sensibili quidem, sempiterna autem faciti theoriam. Alia uerò de nulla substantia, puta qua circa numeros, & Geometria . Quod quidem igitur plures sint eorum, qua feruntur lationes, manisestum est & parum attingentibus: pluribus enim G. quam una astrorum errantin unumquodq; fextur

Sed quot sunt be, nunc quidem & nos que dicut: mathematicorum quidam attentionis gratia dicimus, ut mente aliqua pluralitas determinata suscipiatur : Reliquum uerò, hoc quidem quærentes ip-. sos oportet ; illa uerò persuadere à quarentibus, siquid uideatur præter modo dicta ab eo tractantibus: Amare quidem utrosque , persuaderi uerò à certioribus licet.

c4, & Geo.

TEX. 45.

Poltquam oftendit, quest dare plures substantias separatas; hic oftendit, quot sunt illæ substan-Substantia tire. Et dividitur in duas partes, quia primò inquirit numerum cœlestium motuum: secundo ex illo numero concludit numerum substantiaru separatarum. Secuda ibi [ Quare & substantias.] Prima in duas, quia primò ostendit, ex qua leien. tia debet accipi numerus motuum cœlestium:. fecundò iuxta opinionem diuerforum accipit: numerum motuum coelestium, ibi. [Hesiodus, quident.] Dicit ergo primò, o numerus motuum: coelestium, debet accipi ex philosophia Mathematicorum; & maxime ex illa, quæ Astrologia di citur: hæc enim scientia speculatur substantiam Aftrologia, sempiternam sensibilem, quæ est coelum: ponit: Aruhmeti- enim speculationem suam circa motum cœli, de quo motu hic intendimus : aliæ autem scientiæ fcientia, co de nulla tali substantia faciunt mentionem: sicut circa quid patet de Arithmetica, quæ tota speculatione sua. uersantur. ponir circa numeros, & non circa motum. cceli::

mobile; quod quidem mouetur à primo princi- E sicut patet etiam de Geometria, que speculationem suam ponit circa continuum, & non circa motum cœli: sic ergo ex Astrologia debet accipi motus corporum cœlestium. Quòd.n.sint plu res motus corporum cœlestium, patet etiam parum scientibus de Astrologia: sed quot suntilli motus, nunc nos dicemus; recitantes aliqua, quæ circa hoc dicumt quidam Mathematicorum: hoc autem faciemus, ut à nobis concipiatur aliqua determinata multitudo in motibus cœlestibus. Reliquum uerò, quod modò non dicetur, oportet co per nos ipsos quæramus: quia: in hoc suademur ab illis, qui hoc quærunt; etiam si aliquid apparuerit postmodùm præter ea, quæ modo dicuntur, idest, si aliquis alius motus præter istos postea apparuerit. Et quia in opinionibus Nom eligendis, uel repudiandis, non debet mouere a- wiede, fel mor, uel odiu; sed ueritas: ideò dicit Philosophus, seruan la op oportet amare utrosque philosophos; & illos, canon. quorum opinione sequimur; & etiam illos, quorum opinionem non sequimur: ab utrisque enim perfuademur, nt quæramus ueritatem. Licet au tem debeamus amare utrosque; tamen debemus sequi opinionem illorum, quorum opinionem sci mus elle certiorem, & magis propinquam uerita, ti. Notandum est, p sententia Philosophi in bre Plant est ui est ista: quod manifestum est cuilibet, scienti, mini suin Altrologia, o motus cœlestes multi sunt; sed prim aquot sint, debet hic dici: dicetur autem hoc se-lefum,da cundum opinionem Aftrologorum; qui Astrologi diuersimode se habuerunt in mamero mount. cœlestium. Notandum est, o secundum Commentatorem, motus cœlestes esse plures, hoc de: prehenditur tribus motibus: est enim aliquis mo: Doctrina tus astrorum, qui deprehensus est à uisu & à uul., Com go : est alius motus, cuius motus non comprehéditur nisi instrumentis, & considerationibus: & quidam horum comprehenduntur longissimis te poribus, quidam paruis: tertius motus est, qui de præhenditur ratione: multi enim motus stellarit errantium uisu videntur esse simplices, & tamen: secundum rationem opinandu est, quòd sint copositi ex multis motibus. Verbi gratia, motus stellarum aliquando inuenitur tardior, aliquando inuenitur uelocior; planeta etiam aliquando inue-H nitur retrogradus; aliquando inuenitur processi-1 uus; hoc autem non potest esse in motu cali, in quo nulla debet esse irregularitas; necesse est ergo ponere duos motus, ex quibus illa irregularitas reducatur ad aliquem ordinem. Deinde, cum dicit.

Hesiodus quidem igitur Solem, & Lunam, & Al Loin utriusque lationem in tribus posuit esse spheris. Qua rum primam aplanorum aftrorum : secundam aute secundum eum, qui Zodiaci per medium: tertiam: autem secundum obliquatum in latitudine animalium. In maiori autem latitudme obliquati, tam eam, secundim quam Lunam fertur, quam secundum quam Sol.

Accipit numerum motuum coelestium, secun.

leftium .

· . . . . .

Sphera.

dum opinionem quorundam Philosophorum. Et A nes motus planetarum, & stellarum, fixarum, & diuiditur in duas partes, quia primò accipit istu numerum secundum opinionem Hesiodi:secun-Mesiodi posi dò secundum opinionem Calippi, ibi [Calippus nie de nume ante positionem] Prima in duas partes, quia priro motinum mò accipit numerū motuu in Sole & Luna: fecu corpora (a dò in aliis planetis, ibi [Errantium uerò astroru] Dicit ergo primò, y Hesiodus posuit unicuique planetæ spheras plures ecentricas, quarum unaqueq; habet motum proprium; ex omnibus illis motib.causatur illud, quod apparet de motu planeta. Posuit enim Hesiodus motum tā Solis, quā Lune in tribus spheris: primus. n. motus tam Šolis, quam Lune est motus diurnus, quo reuoluitur ab Oriete in Occides: & io dixit, op prima sphera erat sphera astroru aplanoru id est astrorum, quæ B funt sine errore, quæ sunt astra fixa. Quasi dicat, sphera é in Sole & in Luna propter motú diurnú, q quidé motus diurnus est motus stellarum fixarum, quæ funt fine errore: Secunda aut fphera So lis & Lunz, posuit iste Hesiodus propter motum łongitudinis,ą quidem est per medium Zodiaci. Tertiá aŭt spherá Solis & Lunz ponebat iste He fiodus ad causandum motú illű, g obliquatur secundum latitudiné animalium, que figuratur in Zodiaco, prout.s. planeta aliquando uidetur Au Aralior, aliquando uidetur Borealior, quasi decli nans à media linea Zodiaci: & iste motus uocatur motus latitudinis. Verū est, o motus latitudinis magis apparet in Luna, quam in Sole: in maiore In Sole & enim latitudinem uidetur obliquari Luna, quam Luna 1705 Sol. Notadum est, o sententia Philosophi in brefunt motus, ni est ista: op in Sole & in Luna sunt tres motus, & & per con- secundum hoc sunt tres spheræ: est enim in Sole Sequens tres & Luna unus motus diurnus, q est ab oriente, in occidens: & ad caulandum hunc motum ponitur tina fphera in Sole & Luna. Imaginabatur.n. He fiodus, o sphera stellarum fixarum non sufficiebat ad causandum hunc motum, sed oportebat præter istum motű cuilibet planetæ ponere iphe ra propriam. Secundus motus Solis & Lunæest motus longitudinis per medium Zodiaci, de quo motu loquentes, dicimus: & Sol aliquando est in ariete, aliquando in cancro, & sic de aliis signis: ad caufandum hunc motum ponitur secuda sphe ra. Tertius motus est motus latitudinis à medio D Zodiaci; de quo motu sequentes, dicimus: cp Luna aliquado est Borealior, aliquando Australior; & ad causandum hanc motú ponitur tertia sphera. Notandum cst, cp Ptolomeus non posuit motum latitudinis in Sole, sicut posuit Hesiodus: hic enim Hesiodus opinabatur, & Sol, sicut & Luna, declinat à media linea Zodiaci uersus duos polos. Notandum est etiam, p Philosophus (ut iam dictum est,)non dum deprehederat motum proprium stellarum fixarum, op est ab Occidente in Oriens; & ideo talibus stellis non posuit nisi unu motum, q quidem motus est motus diurnus ab Oriente in Occidens, & ideo illum motum uoca wit primum: uocavit ctiam motum diurnum om-

hoc propter eandem causam, quia solus iste motus tempore suo ponebatur instellis fixis.

Errantium uero astrorum in quatuor cuiuscu- TEX.46. que spheris. Quarum primam quidem & secundam illis eadem esse: Etenim ea quæ est aplanorum, qua omnes est ferens: & ea, qua sub ea estordinata, & secundum eum, qui per medium Zodiaci lationem habentem communem omnium esse. Tertiæ uerò om nium eo in circolo polos esse, qui per media signa transit. At quarta lationem per obliquum ad medium circulu buius esse. Tertia uerò esse sphera polos, aliorum quidem proprios; Veneris uerò, &

Mercurii eosdem.

Postquam posuit numerum motuum Solis, & Lunz, secudum opinionem Hesiodi, & ostendit, 👽 funt fex motus : hic ponit numerum aliorũ pla netaru secundu opinionem eiusdem; & est sente Numerus tia sua in breui: p quilibet aliorum planetarum se motimu alio cundum opinionem Hesiodi habet quatuor mo- taru à Sole tus: habet.n.quisq; tres motus, quos habet Sol & Luna se Luna; & cum hoc, habent quendam quartum; & condum He per confequens habent quatuor spheras ad cau- sodum. sandum hos quatuor motus. Hoc est ergo, quod dicit litera; c Eudoxius posuit motum continuu astrorum errantium in quatuor spheris; quarum primam & secundam ponebat candem; hoc est uno modo se habere cum illis, quæ sunt Solis & Lunz: nam motus primus, q dicitur diurnus, qui dicitur motus stellarum fixarum, siue aftroru apla noru:motus etia fecundus, qui est per mediu Zodiaci, est comunis motus omnibus planetis: & siç in prima sphera,& in secuda, simile est de Sole & Luna, & planetis aliis : Sed tamen in tertia sphera,& quarta aliud proprium ponebat; iste.n.dico bat , 👽 tertia sphera aliorum planetarŭ à Sole 🍪 Luna, quæ causabat motum latitudinis; habebat polos in media linea Zodiaci; cum.n. oes spheræ fint ecentricz, sequebatur o Zodiacus transiret per polos circuli maximi tertiz spherz, & econuerso circulus tertiz sphæræ maximus trasibat p polos Zodiaci. Si autem ita est, sequebatur, op ter tia sphera, quæ deferebat planeta motu latitudinis, deferret ea usq; ad polos Zodiaci, quod tamó nunquam uisum est:ne ergo hoe accidat, ponitur quarta sphera, quæ reuoluit planetas ad cótrariu tertiæ sphæræ.s.ab Oriente in Occidens; & sic re uoluendo impedit, ne planeta deseratur usq; ad polos Zodiaci. Et hoc elt, quod dicit litera, quò di quarta latio, id est quartus motus ponitur in islia planetis secundum quendam circulum obliqua-tum ad mediú Zodiaci; ex qua obliquatione sup nesario secu ple planeta non desertur usqi ad polos. Notandu di Endoni est, secundum opinionem Eudoxi motus planeta jim 26. rum sunt uiginti sex: habebat.n. Sol & Luna sex: motus; quilibet autem aliorum planetarum habe bat quatuor, q simul collecti faciunt uiginti; & fic motus planetarum secundum istum suerunt niginti sex. Deinde cum dicit.

Calippus autem positionem quidem spharavam TEX. 47.

gandem posuit sum Endoxia, boc autem distantiaru E eo modo quo diceremus, quòd sphæra Saturni ordinem. Pluralitatem uerò ei gdem,que Iouis; & ei, que Saturni eandem cum illo dedit . Soli uerò & Luna duas existimabat adhuc apponendas esse sphæ ras, si quis apparentia sit rediturus. Reliquis nerò

Venatur numerum motuum celestium secun

planetis singulis unam.

dum opinione Calippi. Et diuiditur in duas partas, quia primò quærit istum numerum: secunfitte de nu- dò concludit, quot sunt motus planetarum secun meru mo - dum opinionem Calippi, ibi . [Quoniam ergo.] Prima in duas, quia primò uenatur numeru sphæ rarum deferentium: secundò reuoluentium, ibi [Necesse autem.] Dicit ergo primò, quòd Calip pus eandem poluit politionem spherarum cũ He siodo: & etiam ponebat eandem distantiam in F ter planetas, quam ponebat Eudoxius. Conuenie bat etiam cum Eudoxio in numero sphærarum retia inter Saturni & Iouis: in Saturno & Ioue posuit iste Calippi, e quatuor sphæras, sicut & ille. Differebat autem Endoxum. in Spheris Solis & Lunæ: addebat.n. Super Sphæras, quas ponebat Eudoxius, Soli & Lunæ duas Spheras:ita quòd Sol & Luna (secundum Calippum) habebat quatuor sphæras, quilibet. s. corū quinq;. Differebat etiam ilte ab illo in aliis plan netis; cuilibet.n. aliorum planetarum addebat unā ſphærā: ita cū illo ponebat quatuor ſphæras: in aliis auté planctis iste ponebat quinque:no.n. credeba, posse saluare apparentiam, nisi Soli &

> Necesse autem simul positæ omnes apparentia funt reditura secundum quodlibet errantium, alteras sphæras una minores effe renoluentes, er ad ide restituentes primam'spharam, semper inferius ordinati astri. Sic enim solum contingit planetarum

Lunz adderet duas sphzras.s. quatuor ambobus

planetis; aliis autem addebat una superillas, quas G

lationem omnia facere.

posuit Eudoxius. Subiungit.

Poltquam poluit numerum sphærarum, seçun dum Calippum; hic ponit numerum revoluentium, & est sententia sua in breui ista: quòd quili bet planeta habet tot speras revoluctes, quot habet ferentes, una minus: ita quòd si ferentes erut quinque, revoluentes erunt quatuor; & si ferentes sunt quatuor, revoluentes erunt tres: & sic de aliis. Quod autem reuoluentes deficiant in una, H Calippus; tune sphæræ erunt quadraginta septé: bæc est ratio: quòd prima sphæra, & secunda, & breuiter omnes planeta habent reuoluétem, præ ter ultimam, in qua est astrum: illa enim non indiget sphæra reuoluëte . Hoc est ergo, quod di. cit litera: quòd si omnia apparentia debent salua ri; necesse est in qualibet stella errante ponere alias spheras revoluentes, que sunt pauciores aliis in una; quæ quidem sphæræ reuoluentes reducunt primam sphæram terentem, & sphæram altri ordinati inferius ad eandem politionom, id est ad eundem situm: sic.n. ponendo, con tingit saluare lationem omnium astrorum. Notā dum elt, quòd inferior sphæra retardatur (secun dam opinionem illius) à motu superioris sphere;

deficit a motu primæ sphæræ; sphæra etiam Iouis deficit a sphera Saturni; ut ergo illud, quod deficit, possit restitui; & ut planeta reducatur ad eun. dem litum; necesse fuir ponere sphæras reuoluen tes:ita tamen quòd sphæræ reuoluentes sunt pais ciores primis una: cuius ro e, quia ultima sphara, in qua ordinatur astrum; non indiget renoluente;& hoc quia motus ultimæ sphæræ componitur ex omnibus motibus superioribus; & ita oportet illud, quod fertur, restitui per illos motus superio res . Prosequitur.

Quoniam ergo in quibus quidem iple feruntur spharis, ha quidem octo, ha autem quinque & uigin ti sunt. Harum autem solas non oportet renolui, in quibus infime ordinatum fertur. Que quidem reuoluunt eas, que sunt duorum primorum, sex erunt. Qua autem eas, qua sunt posteriorum quatuor, sex decim. Omnium itaq; numerus & ferentium & reuoluentium e a, quinquaginta quinq;. Si autem Luna & Soli non addiderit quis quos diximus motus, omnes sphara erunt septem & quadraginta. Plura

litas igitur sphararum tanta sit .

Concludit numeros spherarum tam reuoluen tium, quam etiam ferentium fecundum opinionem Calippi, dicens: quòd ita est, quòd spherz, in quibus feruntur planetæ, hæ quidem. s. Saturni bum from & Iouis sunt octo; quia quilibet eorum het qua- de sull'é tuor: hec autem .f. Solis, & Lunz, & aliorum pla netarum sunt uiginti quinque. Sequitur q spbzræ ferentium funt triginta tres. Harum ante sphe carum folas illas non oportet reuolui, in quibus non est astrum ordinatum, sicut dictum est: & ideo reuoluentes sunt pauciores primis una. Ex quo lequitur, quòd lphæræ renoluentes Saturni: & Jouis funt fex; cum primæ effent octo; revoluentes autem quatuor posteriorum planetarum funt sexdecim. Ex quo sequitur, quod numerus omnium sphærarum tam ferentium, quam reuoluentium funt quinquaginta fex; erant enim fere tes triginta tres; reuoluentes autem uiginti dux: si auté uiginti duo addantur triginta tribus, sunt quinquaginta quinque;& sie omnes sphæræ sunt quinquaginta quinque. Verum est, quòd si Soli & Lunæ non addantur illæ sphæræ, quas addidit si autem non addantur sphæræ illæ, quas addidit Calippus Soli & Lunz; tunc à Sole & Luna remo uebuntur octo sphære, scilicet quatuor deserentes, & quatuor renoluentes: octo autem remous à quinquaginta quinque, remanent quadraginta leptem. Notandum est, quod Philosophus uidetur prætermilisse unum planetam; dixit enim pri mò, quòd reuoluentes Saturni & Iouis sunt sext Dubianie aliquorum autem quatuor sunt sexdecim; &ita uidetur prætermissse unum planetam:quod quidem factum est ex errore aliquo, quòd accidit in numeris: uel fortè hoc fecit Philosophus proptes aliquam rationem quæ nos latet. Notandum el Al Hoje etiam : quòd secundum (Calippum, due sphere

Tenolnětsů fecundă Ca isppum.

tuum cale

debebant addi Soli, & duz Lune super illas, quas A sophus primò remouet impedimentum, quod da posuit Eudoxius:si ergo duz remoueatur à quoli bet, ab his duobus remoue stur quatuor spharas due deferentes, & totidem revoluentes, sicut dixit Philosophus; & ita non remanebunt nisi quadraginta septem. Deinde.

TEX.48. Quare & Substantias,& principia immobilia,et insensibilia tot rationale existimare. Necessariu igitur dimittatur fortioribus dicere.

Postquam ostendit numerum motuum cœlestium: in parte ista ex numero motuum cœlestium concludit numerum substantiarum separa tarum. Et diuiditur in tres partes; quia primò ex numero motuŭ cœlestiŭ cocludit numeru substa tiaru separataru: secundo remouet quæda impe+ dimenta, quæ possent impedire cóclusionem istá: B țertiò ostendit, o dicta Antiquorum consona selligentia- funt dictis suis. Secunda ibi. [Si autem nullam.] rum abstra Tertia ibi. [Tradita sunt autem a senioribus.]Di cit ergo primò, q si tot sunt motus cœlestes, sicut dictum est:necesse est existimare, op substantiæ separatæ, & principia immobilia sint secundum numerum istorum motuum:rationale.n. est existimare, o corpora sensibilia cœlestia sint secundum numerum horum motuum. Si autem aliquid aliud debeat dici circa istos motus, quàm il Philosophi lud, quod dictum est; tanquàm necessarium ad cognoscendú naturam substátiarum separatarú, hoc dimittat posterioribus, & fortioribus, & sub tilioribus, quam nos simus. Subdit.

Si autem nullam possibile esse lationem non ordi C natam ad astri lationem, ampliùs antem omné naturam & omnem substantiam impassibilem,& secundum se optimum esse sortitam finem, oportet exi stimare; nulla erit prater has altera natura; sed bunc substantiarum numeru esse est necesse. Si enim essent alia, mouerent utiq; fines existentes lationis .

Remouet quædam, quæ possent impedire ea, quæ prædicta sunt, Ad cuius euidentiam notandum est: quin præcedentibus tria conclusa sunt: conclusum est enim, o secundum numerum mo vii ex cofu. tuum est numerus corporum cœlestium : hoc aut tatioe tris posset aliquis impedire, dicens: p aliquis motus obioffique. est in coelestibus, qui non ordinatur ad motionem corporis cœlestis, puta astri, uel planetæ. Secundò dictum est, o secundum numerum motuu D est numerus substantiarum separatarum: hoc aut aliquis posset impedire, dicens: 9 aliqua substantia separata est, que non ordinatur ad mouere; cu ius finis non est mouere, ex quo sequitur, o numerus substantiarum separatarum non accipitur fecundum numerum motuum. Tertiò dictu est in præcedentibus, pest unum mouens primum, quod mouet sicut desideratum & amatum, & ficut finis:hoc autem posset aliquis infringere, dicens: quòd sunt duo mobilia prima, & per conse qués duo motores primi: uel si non sunt duo mo bilia prima,possibile est, 🔈 sint;& per conseques o fint duo motores. Secundum hæc ergo tria im pedimenta dividitur hac pars in tres: quia Philo

batur contra numerum substätiarum separatarux secundò remouet impedimetum, quod dabatur contra numerum corporum cœlestium: tertiò remouet impedimentum, quod dabatur contra unitaté primi motoris. Secuda ibi. [Sed alias qui ele. dem.] Tertia ibi.[Quòd aut unum cœlum.] Primò ergo remouet impedimentum, quod potelt dari contra numerum substantiarum separataruz dicebatur.n.c. aliquis posset impedire, dicens: 2 aliqua substantia separata est, que nó mouet; hot autem impedimentum remouet Philosophus; di cens; op omnis substantia separata debet esseia optima dispositione:optima autem sua dispositione est, o moueat, ergo omnis substătia separata mo optime di-uet. Hoc est ergo, quod dicit litera: o si non esset spositio sub possibile, aliquam lationem & motionem coele- frantiari stem esse, que nó sit ordinata ad aliquod astrum, separatari quod mouetur per talem motionem: si etiam ne- of mouere. cesse est omnem naturam & substantiam separatam esse impassibilem: si etiam necesse est, omné Tubstantiam separatam esse sortitam optimum fa nem secundum se:si (inquam) hæc sunt uera, nul la erit alia substantia separata præter has, quæ mo nentmotu cœlesti:& si hæc sunt uera,necesse est o numerus substantiarum separatarum sit secun dum numerum corporum cœlestium: si enim essent aliæ substantiæ separatæ præter has, de quib. dictum est, oportet op essent gratia alicuius motus, q effent finis alicuius lationis. Notadum eft, Alias qui. Philosophus supponit in sua ratione, p substan tia leparata est in optima sui dispositione, quonia mouet; ex quo concludit, qo omnis substantia separata ordinatur ad aliquem motum . Licèt auté Lapfos Phi Philosophus sic dicat, nec primum, nec secudum lojophi. uidetur esse uerum, maxime secundum sidem: nã optima dispositio substantiz separatz non est ex hoc, o mouet corpora cœlestia; sed est ex hoc, o intelligunt & amant principium primum:in qua intellectione & amatione est sœlicitas substantiarum separatarum. Secudum etiam. s. pomnis spositio sub
substantia separata ordinetur ad motum, non uistantiarum detur esse necessarium:diceret.n.aliquis, op inter abstracta. substantias sunt magni gradus; ita op sunt aliquæ rum que. substantiz separatz altioris gradus, quam ut sint proportionatz corporibus cœlestibus: & ita non oportet, comnes substantie separate ordinentur

ad motum corporum cœlestium. Deinde. Sed alias quidem esse lationes impossibile est præ ter dictas. Hoc autem existimare ex latis rationabile. Nam si quidem ferens: lati gratia natum est: latio omnis lati est alicuius: nulla latio sui gratia erit,nec alia alicuius lationis; sed astrorum gratia. Nam si fuerit latio lationis gratia, & illam alterius gratia oportebit esse. Q uare quoniam non est possibile ire in infinitum; finis erit omnis lationis la torum aliquid dininorum corporum secundum cælū.

Excludit secundum impedimentum: diceret Secunda in enim aliquis, op numerus corporum coelestium fantis. non accipitur penes numerum motuum: & hoc

Confrme -

Modestia

corpus celefte. Hoc autem excludit Philosophus, ruius sentetia est: p motus est propter astrum, cu ius contrarium supponebatur; uel enim motus est propter se i psum, quod est impossibile: quià de ratione motus est, op fit propter aliud: uel mosus e, quod tus est propter motum; quod etiam est impossibi pi pp aliud le, quia sic esset abire in infinitum: non enim mo tus est finis motus: oportet ergo, quòd motus sit propter mobile; & per; consequens motus cœleitis propter aftru, quod mouetur. Hoc est ergo, quod dicit litera: p esse alias lationes & alias mo ationes præter istas, de quibus dictum est; est impossibile; cp.n. tot sint, potest ostendi ex latis, & mobilibus:quia omnis latio est gratia lati, & gra tia mobilis: nulla enim latio, & motio est gratia E sui; nec etiam est aliqua latio & motio gratia al-Os latio ca terius lationis & motionis; sed omnis latio cœle frorugra- ftis ett gratia astrorum: fi enim latio ordinaretur ad lationem, eadem rône & illa latio, ad quam or dinatur ista, ordinaretur ad aliquam aliam; & sie esset abire in infinitum: cum ergo hoc sit impos sibile, dicendum est, op finis omnis lationis est ad aliquod corpus diuinum, & cœleste. Deinde.

Q uod autem unum cælum, manifestum. Si.n.plu res isent cali ut bomines, foret principiu quod cir -ca; unumquodq; specie unum , numero uerò multa, materiam babent Vna.n.o eadem ro multorum, ut homines: Socrates verò ut unus. Quod autom qo quid erat esse non habet materiam primam:entelechia.n Vnum igitur & ratione & numero mones G: primum,mobile existens,& motum ergo semper et -continuè unum jolum V num ergo jolum celum -

Tertia obie

TEX. 49 .

Remouet tertium impedimetum, quod posset dari: posset.n.aliquis dicere, op non est unum coe lum;& per consequens nec unus motor primus. Hoc autem excludit Philosophus, cuius snīa est: o si mundi numerantur, & cœli numerantur; si autem cœli numerantur, prima mobilia numerătur; si autem mobilia prima numerantur, motores primi numerantur: pautem motores duo primi numerentur, hoc est impossibile; si.n. numeraren tur, convenirent in specie, & differrent in numexo;hoc autem est impossibile:quæ.n.conueniunt in specie,& different in numero, materiam hent: si ergo motores specie coueniunt, & numero dif H no habet? Dicendum est, p Philosophus imagina Materia, Serunt, materiales sunt; cuius contrarinm proba tum est superiùs, ubi probatum est, op motores sunt separati à materia, & à potétia. Visa hac sen tetia, patet litera Philosophi, quæ dicit; o manise stum est, o unu cœlum est; si enim essent plures cœli sub forma specifica celi, sicut sunt plures ho mines sub humanitate; esset principium, quod es set circa unumquodq; cælum, specie unum, sed tamen differentia numero; quæcung; autem funt multa numero, materiam habét: multorum enim differentium numero est una & eadem ró specifi ca: sicut ratio hominis est ró osum hominum, ita p unumquodque individuum sub illa specie est unum fecudum rationem; & fecundum materia:

quia motus non est propter astrum, uel propter E eo mó quo dicimus co Socrates est unus secundis ronem, & secundum materiam: si ergo principia Quiddias mouentia differrent numero, materiam haberet; feparata, st quod est impossibile; quia ipsa quiditas separata, acus puru -& ipla entelechia, i. purus actus materiam no ha- mauria no bent; substătia autem separata & est quiditas, & babent. est actus separatus. Sic ergo tale principium separatum est-unum ratione, & numero, & est primum mouens, & est ensimmobile: si autem mo uens est unum, sequitur cy ipsum motum, quod mouetur continue, est unum: ex quo sequitur o unum cœlumest.

> Quæreret aliquis. Vnde sequitur consequentia ista, quam facit Philosophus: si principia prima differunt numero, materiam habent? Dicendum est, sp hæc consequentia sequitur ex natura differetiæ numeralis; imaginatur.n. Philosophus, quòd duplex est differentia, formalis, & numera lis;& istæ differentiæ penes aliud, & aliud accipiuntur: accipitur.n. differentia formalis penes quiditatem: differentia auté numeralis penes aliquid additum quidditati; quod quidem additum uocat Philosophus materiam: uult.n. Philosophus quòd omnis differetia causetur ex divisione. Vna autem diuisio est formalis, secundum quòd dici mus, quòd forma dividitur contra forma; & quiditas contra quiditatem; & talis divisio facit disferetiam formalem; eo modo quo dicimus, quòd albedo & nigredo formaliter differunt; quia differunt quiditatiue. Alia est diuisio numeralis, que quidem divisio ex hoc est, quòd ipsa quiditas diuiditur & numeratur infra fe, non contra aliam quiditatem, eo modo quo dicimus, quò dalbedo numeratur & dividitur; cum.n.ipfa quiditas de le fit una, oportet quòd i numerctur, quòd numere tur per quid additum; quod quidem additum ma teria est. Divisio ergo numeralis, & differetia ne cessariò arguit aliquid additum intentioni quidi tatiue; quod quidem additum Philosophus uocat materiam, & sic patet consequentia Philosophi . Pagaile Vtrum autem omnis differentia numeralis arguat materiam, alibi dictum est.

Quæreret aliquis. Vnde sequitur consequentia Philosophi, quæ scilicet est, quòd quia substan tia leparata est quiditas, & actus, ideo materiam tur, ut pluries dictum est : quòd materia magis e materialis receptiuum quiditatis & actus, quam fit actus & sas, me ac quiditas: ita quòd omne ens materiale composi- un ut , sel tum est ex quiditate participata, & ex ipso participante quiditatem; quod quidem participas ma passes steriale uocaturiito quod isea compassione de cita quid teriale uocatur: ita quòd ista compositio, quæ est ditati va ex participante & participato, est copolitio, qua in Septime eft ex materiali & formali. Quacunq; ergo sunt soprates. materialia, & habent materiam, non funt ipsa qui 8,4 ali ditas pura, necactus purus; & hoc quia componú tur ex quiditate & participante quiditatem; si es go istud principium (de quo loquimur) est actus purus, & quiditas pura; impossibile est, quòd habeat materiamiquia si haberet materiam, aliquid

Digitized by Google

cffet

esset in eo prater formalitatem, qua hic uocamus A infinities generata sunt: na si corrupte sunt in uno quidditatem; & sic patet cósequetia Philosophi. Tunc dicit.

TEX. 50.

Tradita sunt autem à senioribus et antiquis in fa bula figura dimissa posterioribus; quia Dii sunt bi,et continent divinam naturam universalem. Reliqua ve rò fabulose iam addutta sunt ad persuasionem mul-. torum,& ad oportunitatem multorum, ad leges et conferens. Conformes.n. hominibus hos, & aliorum animalium quibusdam similes dicunt : & his altera consequentia, & dictis similia: a quibus si quis seça rans id accipiat solumiquod primum deos existimanerunt primas substantias ese, & diume utiq; dictu esse putabit, et secundum quada nerisimilitudine.

Ostendit, quo dicta ab Antiquis de substantiis separatis differunt à dictis suis; & etiam aliquo mo cosonant. Et diuiditur in duas partes, quia primò Quid Anti qui, quidre ibi. [Et sæpe.] Dicit ergo, quædam tradita sunt ipse sen. ab Antiquis Philosophis & senioribus de substan siat de Dist tiis separatis, quæ quidem diuersa sunt posterioribus:tradebant.n.antiqui Philosophi, c. Dii conti nent cœlú, & continent universam naturam: quæ tamen tradiderunt per modum fabularum,& per modum sensibilium: & hoc ut persuaderent multi tudini, quæ nó poterat capere intelligibilia. Et hoc utile fuit ad leges ferendas, utile etia fuit ad conservationem conversationis politica, ut.s. multitu do uacaret bonis actibus. Et benè dico, p isti antiqui tradiderunt aliqua de substantiis separatis p modum fabularum:dixerunt.n.quofdam deos efse conformes hominibus, sicut ponunt sabulæ; qui quidem homines deificati sunt; ponunt etia quos dam deos similes animalibus, & alia similia conse quentia istis ponebant, & quantum ad hoc differunt à nobis. Si th aliquis accipiat ex dictis corum hoc solum, co isti extimauerunt deos esse substantias separatas; hoc diuine, & bene dictum est, & se cundum probabilitatem; & quantum ad hoc di-

> inde cum inquit. Et sape inuenta ad possibile unaquaq; & arte et Philosophia, & iterum corruptis, & has opiniones eorum quasi reliquias usque nunc saluatas esse .

ctum corum est consonum dicto nostro.

Paterna quidem igitur opinio, & quæ à primis ,

in tantum nobis manıfesta solum .

Respondet cuidam tacite quæstionisdictum est D enim & dicta de dictis Antiquorum dimissa sunt posterioribus: quæreret ergo aliquis, quo hoc pót effe? Ad hoc respondet Philosophus, dicens; quòd Philosophia sæpe fuit inuenta, secundum possibilitaté in unaquaq; arte: Philosophia etiam suit cor rupta propter bella impediétia, & ideo ex tali cor ruptione & generatione contigit, copiniones an tiquorum quasi quædam reliquie usq; nunc saluatæ sunt; ita copinio Patrum antiquorum ét nunc manifesta est nobis. Notandum est, cp Comm.dicit in expositione huius literæ, op si generabile & corruptibile reciprocatur in infinitu; ita similiter artificia, & Philosophia (si mundus suit aternus)

climate, generate funt in alio: & fic semper alique reliquiz saluatz sunt. Notandu est, o Philosophus ternus jecu ponit æternitatem mundi; si auté mundus est æter dum Philo nus, uidebatur incouenies, q genus humanum in- sophos. finito tépore fuisset sine artibus & scientiis: ita o philosophia & ars incepisset aliquo tépore; ut ergo hoc non ponat, posuit Philosophus, o philosophia infinities generata est, & corrupta.

Qua aut circa intellectum habent quasdam dubitationes. Videtur quidem enim apparentium dininis simum. Quod uerò habens talis erit, utiq; habet quas dam difficultates. Nam si non intelligat, quid utiq; erit insigne? Sed habet se, quemadmodum ut si dormiens:siue intelligat; huius uerò aliud principale: no enim est hoc, quod est sua substantia intelligentia, sed potentia: non utique erit optima substantia. Per in-

telligere enim honorabile ei inest.

Postquam determinauit de substantiis separatis, & de numero earum; in parte ista mouet quasdam dubitationes circa intellectum substantiaru gines eirca separatarum. Et dividitur in quatuor partes secun 'miellestum dum quatuor questiones, quas ponit de intellectu substatiario lubstătiarum separatarum. Secunda ibi[Ampliùs abstracta aut siue intellectus.] Tertia ibi. [Amplius si aliud est,]Quarta ibi.[Ad huc autem restat dubitatio.] Ponit ergo primam questionem. Ad cuius euiden tiam notandum est: quista qo est de actu intellige di, utrum. s. substantia diuina sit sua intellectio; uel enim dicemus, qui deus non intelligit; & hoc qui de An effentio est impossibile; quia tota sua persectio est in intel dinina sie ligendo:uel dicemus, p Deus intelligit, & tunc re fus intellestat qó, utrum diuina essentia sit sua intellectio: an essentia si ipsa diuina essentia sit in potentia ad ipsum intelli. gere?Hoc uilo,patet litera,que dicit;quòd ea,que sunt circa intellectum diuinum, habent quasdam dubitationes; de numero.n.oium, quæ apparét cir ca essentiam diuinam, intellectus e quid diuinissi mum; fed th quomodo se habeat talis intellectus in Deo, habet magnam difficultaté nam fiue Deus non intelligat, siue intelligat, semper restat difficultas. Si.n. non intelligat, tunc essentia diuina no eritaliquid insigne, nec honorabile; habebit.n. se sicut dormies. Si auté intelligat, núc rellat dissicul tas, utrum intellectus diuinus sit in potentia ad in telligere; si.n.ita é, in Deo erit aliquid magis prin cipale quam essentia diuina; quod quidem principale est ipse actus intelligendi; si enim estentia di uina est in potentia ad ipsum intelligere, tunc no est potentia intelligentia, hoc est, non est ipse actus intelligendi; & tunc sequitur, p essentia diuina non erit optima; & hoc quia bonitas eius, & honorabilitas eius inerit sibi per aliud, puta per ip Fundamen fum intelligere, & intelligibile; quod quidem intelligere est aliud ab essentia diuina. Notadum & o qo Philosophi é, utrum essentia diuina sit idé o actus intellectionis, an diuer fum? probat auté, op est impossibile, o sit diuersum: quæ quidem probatio fundatur super duas propositiones. Prima propolitio est, o si essentia diuina non est idem o

Doffring.

TEX.51.

Digitized by Google

Nnn 2

telligendi;nec de se habet illum actum:ex quo.n. illa essentia non est ipsum intelligere, de se nó habet ipsum intelligere; sed in potentia est ad illud: quod enim est idem cum aliquo, non est in poten Nibil est in tia ad illud; quia nibil est in potentia ad se ipsum: potentia ad si ergo essentia diuina esset idem quod ipsum intel fe ipsum. ligere, non effet in potentia ad ipsum intelligere: si autem non estidem, & tamen aliud intelligit, oportet & de se sit in potentia ad illud: unde si po tentia diuina semper intelligeret,& tamen non es fet ipsum intelligere, adhuc esset in potentia ad illud;quia non obltante o semper intelligat;quia ta men non est illud intelligere, oportet op sibi no re pugnet; immo o fibi conueniat, o de se non habeat illud; & per cólequens fibi conuenit, o fit in p potentia ad ipsum intelligere. Secuda propositio, super qua fundat Philosophus, est: co actus per fectior est potentia; ita co ratio perfectionis nó inest potentiæ nisi per actum. Ex his duabus propositionibus arguit Philosophus:ex prima sic:si essen tia diuina non est ipsum intelligere, sequitur op sit in potentia ad ipium intelligere: si autem est in po tentia ad ipsum intelligere, sequitur per secunda propositionem, cp perficiatur per ipsum intelligere; sicut potentia perficitur per actum. Ex quo sequuntur duo inconuenientia, primum inconueniens est:cp essentia diuina perficiatur per aliquid aliud à sersecundum inconveniens est, co essentia Opinio ni- diuina non sit optima; & hoc quia optimo nihilaintelligere, quod est aliud ab essentia diuina, est nobilius, quam ipsa essentia diuina; sicut actus est melior & nobilior potentia. Deinde inquit.

Amplius autem siue intellectus sit sua substatia , sine intelligentia; quid intelligit? Aut enim se ipsum, aut alterum aliquid. Aut idé semper, aut aliud.

Mouet secundam quæstionem. Et dividirur in duas partes, quia primò mouet ista questionem: fecundò foluit primam iam motam, & fecundam, quam modò mouet,ibi.[Primum quidem igitur.]. Quid Deus Prima in duas, quia primò mouet quæstionem seintelligat, cundam: fecundò ex illa mota mouet quandam: fe, an alind aliam,ibi.[Ergo utrum.] Ad euidentia prima que stionis notadum est: p sicut prima quastio erat de actu intelligendi:ita illa secuda est de obiecto intellectus divini, quid.f. Deus intelligat, utrum intelligat aliquid aliud à se; siue intellectus sit substantia Dei, & intellectus eius sit intelligentia, hoc est ipsum intelligere: siue non, quod suit quæsitu. in prima quæftione:tamen quæftio eft,quid intelli git Deus?aut enim intelligit se ipsum semper: aut intelligit aliquid aliud:& si intelligit aliquid aliud, aut intelligit semper idem, aut intelligit aliud, & aliud . Sequitur .

Ergo utrum differt aliquid, aut nibil intelligere. bonum aut contingens? Aut in conveniens medita-. ri de quibusdam?

Antequam foluat prædictas quæstiones, interponit quadam quaftionem, cuius solutio ualet ad-

actus intelligedi, tunc est in potentia ad actum in- E solutionem pracedentium quastionum. Et dividi tur in duas partes, quia primò ponit questionem: Lesfinis. fecundo foluit eam, ibi. [Palam ergo.] Dicit ergo cidentalis. primò, o quæstio est, utrum ad nobilitate & per 🐠 fectionem intellectus diuini aliquid, uel nihil refert, quòd intelligat, quod est bonum & nobile; an · quòd intelligat quod cunque contingens? Videtur enim inconueniens, Deus quæcung; intelligat: quia uidetur absurdum, o Deus occupetur per in tellectum fuum circa quædam uilia. Addit.

Palàm ergo, quòd di uinissimum & honorabilissimum intelligit: & non transmutatur indiguius enim transmutatio. Et motus quidam iam tale.

Soluit pradictam qualtionem; que quidem lo- Soluit pradictam qualtionem; que quidem lolutio habet ortum ex argumento, quod iam fecit. dem. Dicit ergo soluendo; op si Deus non occupatintellectum fuum circa quedam uilia;manifeltű elt, pillud, quod intelligit Deus, est honorabilisimu, & divinissimum: manifestum est etiam, quintelle, Aus diuinus non transmutatur de intelligibiliad intelligibile; quia semper intelligit unum intelligibile, quod est diuinissimű & honorabilissimű.

Quareret aliquis ad euidétia huius litera. Vtru Quefin Deus omnia intelligat, an folum intelligat unu intelligibile, quod est divinissimum, & honorabilissimum? In quæstione hac duo debent declarari: unum est, quòd Deus unu semper intelligit, quod elt honorabilitsimum & divinissimum: lecudum, qd debet declarari, ft: Deus intelligendo istud unum, intelligit omnia. Ad euidentiam primi notandum est; quod Deus semper intelligit essentis Denssent fua; cuius ratio cft, quia ad hoc quòd aliquid actu intellign i intelligatur, duo requiruntur: primum est, quòd femusia. oportet, quòd illud, quod intelligit, habeat ronem intelligibilis: quod enim non habet rationé intelli bilis, intelligi non potest sicut.n. quod non habet rationem uisibilis, uideri no potesi; sicillud, quod aliqi aliq non habet ratione intelligibilis, intelligi non pot Secundum, quad requiritur ad hoc, quòd aliquid rum. intelligatur, est:quod non solum habeat rationem intelligibilis; sed quòd sit præsens intellectuisub ratione intelligibilis: ex hoc enim causatur intelle ctio, quia ipsum intelligibile per sui præsentiamo uet intellectum; que quidem motio (utiam dis ctum est,) uel supponitur intellectioni; uel idc est quòd ipsa intellectio. Sic ergo duo requiruturad hoc, quòd aliquid actu intelligatur; quæ duo sunt in essentia divina:nam essentia divina habet ratio essentia nem summe intelligibilis, quæ ratio super immate me intelligibilis. rialitatem fundatur: sicut enim essentia diuina est bilis. lumme immaterialis; ita est summe intelligibilis. Debemus enim imaginari, quòd sicut ubicunque. reperitur ratio lucis, ibi reperitur ratio uisibilitatis:ita ubicunq; reperitur ratio immaterialitatis, Phiraio ibi reperitur ratio intelligibilitatis: cum ergo in lucis, ilino Deo sit summa immaterialitas, in eo erit summa intelligibilitas: essentia enim divina est materialitas. intelligibilitas:escentia enim dinina est præsens in tellectui diuino sub rati ne intelligibilis; & ideo semper le intelligit: sicut enim impossibile est, go tibi non sit præsens sub ratione intelligibilis; ita

Digitized by Google

àſε.

git .

Modus in telligendum est autem, quod modus intelligendi selligendi in in Deo causatur ex summa indivisione, quæ est Des unde inter intelligibile, & intellectum: quia enim ipfa essentia diuina unitissima præsentialitate est præ fens intellectui diuino; ideo semper se intelligit: & sicut impossibile est, tale intelligibile in Deo non esse præsens intellectui sub ratione intelligibilis; ita impossibile est, quòd ipse intellectus diuinus semper se non intelligat: sic ergo patet pri mum, scilicet, quòd essentia diuina semper intelligat se ipsam.

Ex quo patet fecundum, quòd intelligit omnia: intellectus enim diuinus intelligendo fe ipfum,& cffentiam fuam,omnia intelligit: effentia enim diuina infinita est, & continct infinitos gra B Intellectus dus perfectionum: & ideo intellectus diuinus indiusus em telligendo essentiam suam, intelligit quodda ens mia melli- infinitum,& quodda pelagus entitatis:& ideo in telligendo ens, quod continet perfectiones omnium entium, intelligit omne ens. Et sic pater, quod dixit Philosophus; quòd illud, quòd intelligit intellectus diuinus, est diuinissimum, & hono rabilissimum; non tamen uerum est, quòd sint quædam entia uilia, quæ non intelligit Deus: quia (vt dictum est) Deus intelligendo se ipsum, intelligit omnia. Sequitur in textu.

> Primum quidem igitur si non est intelligentia, sed potentia, rationabile est laboriosam esse ei con-

tinuationem intelligentia.

Soluit primam quæstionem, & secundam iam C motam. Et dividitur in duas partes, quia primò soluit primam: secundò secudam, ibi [Deinde pa Solutio pri lam. ] Soluit ergo primam, & est sentétia sua ista : ma quafto quod intellectus divinus non est in potentia ad nis proposi suum intelligere; sed idem est potentia intellecti ua diuina,& actio intelligendi: fi enim aliud effet potentia diuina intellectiua, & suum intellige re; intelligere divinum esset cum labore & pœna; sed hoc est impossibile, ergo & primum. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit sic: quòd substantia diuina, uel potentia intellectiua nó est intelligentia, hoc est, non est ipsum intelligere; fed est in potentia ad ipsum intelligere; probabi le est,& rationabile, quòd continuatio ipsius intelligentiæ, idest, ipsius intelligere erit laboriosum, & cum pena; sed hoc est impossibile, ergo

Quæreret aliquis, Vnde sequitur consequentia, quòd si substantia divina non est suum intelli gere, quòd continuatio ipsius intelligere est labo riosa? In hac quastione duo sunt declaranda: pri mum est, quòd hæc consequentia est probabilis; & ideo Philosophus uocat eam rationale: secundum est, quòd non est necessaria. Primum patet fic:nam fi fubftantia diuma non est suum intelligere, est in potentia ad intelligere, & non intelli gere: fi autem est in potentia ad intelligere, & no intelligere,& totum semper intelligit; quia non

est impossibile, quòd semper se non intelligat. In A invenitur aliquando ut dormiens, videtur quòd continuationem intellectionis habeat ab aliquo, & non ex sui natura: quod autem inest rei non ex Quod inest sui natura, uidetur quod aliquado sit laboriosum; roi non ex & sic patet primum, scilicet quod consequentia sui natura, est probabilis. Secundu, scilicet quòd cosequen tia non sit necessaria, patet sic: no enim sequitur, quòd si aliquid inest alicui ab extrinseco, quòd Non of qu propter hoc sit laboriosum:motus enim inest cœ mest rei ab lo ab extrinseco, & tamen non est cum labore & extrinseco, pena. Notandum est enim, quòd quando aliquid riosum. inest alicui ab extrinseco, & est contra naturam illius, tunc oportet quòd sit cum labore & pena: si th insit alicui ab extrinseco, & tamen non est contrarium naturæillius, cui inest, non oportet, quòd fit cum labore & pœna. Ad propofitum er go dico, quòd non est idem dicere, hoc inest huic non ex se, sed ab alio; & hoc inest huic contra na turam illius:multa enim in funt multis, quæ non infunt eis ex se , & tamen non sunt contra naturam illius. Tunc inquit.

> Deinde palàm quia aliquid aliud erit dignius, quam intellectus, scilicet intellectum. Etenim intells gere & intelligentia inerit indignissimum intelligenti:quare fugiendum hoc. Etenim non uidere quidem quedam, dignius quam uidere. Non si sit opti-

mum intelligat.

Soluit secundam quæstionem. Et dividitur in duas partes, quia primò foluit quæstionem illam: secundo ex hoc concludit quandam conclusio- Salatio se-intellectus diuinus non intelligit aliquid aliud à se, primò quia cum intellectum sit nobilius intel lectu, sequeretur quòd aliquid aliud ab intelle-Au diuino, esset nobilius quam intellectus diuinus: sequeretur etiam, quòd intellectus divinus uilesceret, quia intelligeret uilia, que sunt in rebus. Visa sententia, patet litera, quæ dicit, quòd si intellectus diuinus intelligit aliquid aliud, feque tur quòd aliquid aliud ab intellectu diuino, fcilicet ipsum intellectum erit dignius, quam ipse intellectus diuinus : tale autem intelligere, & talis intelligentia, quæ est per aliquod dignius, est indignissima intelligenti, idest intellectui diuino: & talis intellectio fugienda est, taquam indigna intellectui diuino, & sicut tale intelligere sugien dum est, ita aliquod intelligibile fugiendum est ab intellectu diuino tanquàm uile:quædam enim melius est intelligere, qu'am non intelligere, hoc autem non effet, si intelligentia eorum esset quid optimum. Notandum est, quòd ueritas huius que peritasque stionis est, quòd Deus se ipsum intelligit, & intel su. ligendo le ipfum, intelligit omnia alia: fi enim in telligeret primò alia, tunc intellectus diuinus respectu aliorum à se, haberet rationem moti, & Monentia alia à se haberent rationem mouentis;& cum mo funt mobiuentia sint magis nobilia quam mota, sequere-liora quam tur quòd aliquid esset nobilius, quàm intellectus mota.

Nnn

# Metaphylica:

diuinus. Et hoc est, quod uoluit dicere Philoso- E cipitur eius nobilitas: quia in separatis à materia phus in litera; quòd melius est Deo non intellige re, quam sic intelligere; & non uidere, quam sic uiderc, scilicet per aliud à se. Sequitur.

Se ipsum ergo intelligit, si quidem est potentissimum: Et est intelligentia intelligentia intelligentia. Videtur autem semper alius scientia & sensus, & opinio, & meditatio. Ipsius autem in accessorio.

Concludit ex prædictis una conclusionem, di persoribus. cens: ex quo intellectus diuinus no intelligit alia à se,& tamen aliquid intelligit; relinquitur quòd intelligit se ipsum; ipsum enim est potentissimu intelligibile, & nobilissimum; si autem intelligit se ipsum, intelligit suum intelligere: ita quòd sua intelligentia est intelligentia intelligentia, idest, suum intelligere cadit super se ipsum: ita quòd p intelligit se intelligere: si enim itelligit se ipsum, ipse non differt à suo intelligere:in aliis enimintellectibus,& in aliis potentiis ab intellectu, ui-Allus re- detur esse aliud obiectum, & actus: sicut aliud est principalis: actus sciendi & scibile in scientia una; & actus actus aute sentiendi & sensibile; & actus opinandi & opina reflexus est bile; & actus medicinandi & medicabile; & ideo actus acces tales potentiz priùs sunt ipsorum obiectorum; le cundariò autem, & quasi modo accessorio sunt ipsius actus;eo modo quo dicimus, quòd iste sen tit se sentire; & opinatur se opinari. Notandum Intelligibi- est, quòd intelligibile divinum est suum intelliest summin re: & ideo sicut suus intellectus sertur super intelligibile;ità fertur super ipsum intelligere: noster autem intellectus priùs fertur super naturam C intelligibilis, secundariò autem super ipsum intelligere. Addit.

Amplius si aliud est intelligere, & intelligi; secundum quid ei quidem ipsum bene inest? Non enim

idem esse intelligentia, & intellectio.

Mouet tertiam quæstionem. Et dividitur in duas partes, quia primò mouet quæstionem: secundò foluit eam, ibi. [An in quibusdam,] Quxque ftio est ista; si Deus intelligit & intelligitur, secunobilissi- dum quid inest nobilitas diuina, vtrum secundu mus, quia intelligere, uel fecundum intelligi? quia non idé intelligie, est ad minus in ratione intelligere & intelligi. sellguar? Hoc est ergo, quod dicit litera; quòd si intelligere & intelligi est aliud, quæstio est, secundum quod istorum in est ipsi primò ipsum benè, & no bile effe? non enim uidetur idem effe intelligens & intellectus, sine intelligétia & intellectio, quæ intellectio idem est quod intelligi. Cum deinde inquit.

> An in quibusdam scientiares? In factiuis quidem sine materia: Substantia enim & quod quid erat esse. In theoricis uerò ratio, res, et intelligétia.

Soluit quæltionem, & elt folutio quæltionis ista: quòd sicut in separatis à materia idem est Solutio. scientia, & resscita; jta in separatis à materia ide est intelligibile, & intellectum: cum ergo Deus sit separatissimum à materia, in eo idem erit in re intellectus,& intelligibile;& penes utrunque acimpossibile est, quòd unum horum separetur ab alio. In hac solutione sic procedit, quia primò ponit, co in separatis à materia non differt scien- In separa tia, & res scita: secundò ex hoc accipit, quòd in se mà paratis à materia non differt intelligens, & intel paratis à materia non differt intemgens, & intel femma, or lectum, ibi. [Non altero igitur.] Dicit ergo pri- ressistațio mò, quòd in quibusdam, sicut in separatis à mate telle ria, non differt scientia, & res scita: sicut patet pri imildis, mò in scientiis factiuis: in factiuis quidem enim ipla scientia est quod quid erat esse, quod est sub stantia rei sactæ; & hoc idem est cum re scita. Etia hoc patet in theoricis, idest speculatiuis: ibi enim intelligentia, idest scientia idem est quod res scita:res enim scita est ipsum quod quid erat esse; quod quidem erat esse secundum suum esse intel ligibile idem est, quòd scientia rei. Deinde cum

Non altero igitur existente eo,quòd intelligitur, & intellectu; quacunque non materiam habent, ide erunt. Et intellectio eius, quod intelligitur, una.

Accipit ex hoc, quòd in separatis à materia idem cst intelligens, & intellectum, dicens: quòd in his, quæcunque non habent materiam, non est Contain. alterum intelligere, & intellectum; & sic erit intelligentia una cum eo,quod intelligitur; & non erit aliud in ipsa intelligentia intelligere,& intel ligi.Notadum est, quòd quidditas rei factæ, sicut quidditas domus; potest considerari duobus modis:uno modo secundum suum esse materiale: & duplicute. · sic non est idem in sactiuis scientiis scientia, & res scita: secundo modo potest considerari ipsa quidditas secudum suum esse immateriale, & intelligibile:& sic idem est ista quidditas, quod có ceptus rei fiendæ: & cum conceptus idem sit, q scientia, crit idem quod scientia rei. Sicut dico de artibus factinis, ita dico de scientiis speculatiuis: quidditas enim est obiectum intellectus spe- Little culatiui; quæ quidem quidditas secundum suum of shorts esse materiale differt à sua scientia: secundum au medent tem suum esse intelligibile, idem est quod conce ptus de re: & quia conceptus rei, & scientia rei pro codem hic accipitur; ideo idem est scientia, & res scita. Et hoc est, quod dixit Philosophus, quòd in separatis à materia idem est scientia, & H res scita. Sequitur.

Adhuc autem restat dubitatio, si compositum est, quo d intelligitur: transmutabitur enim partibus totius. Aut indivisibile omne, quod non habet materiam; ut humanus intellectus. Aut quod quidem compositum habet in aliquo tempore. Non enim habet ipsum bene in hoc, aut in hoc; sed in toto quodam, quod optimum, & ens aliquid aliud. Sic autem habet ip a sui ipsius intellizentia toto aterno.

Ponit quartam dubitationem . Ad cuius euidentiam notandum est: quòd intellectus noster Dalain intelligit primò simplicia: & ex intellectu simpli cium deuenit ad intellectum compositum:& hoc quia intellectus noster intelligit componendo &

Intellectus Belligat ?

rellectus divinus intelligat composita; ita quòd intelligat componendo, & dividendo? an omnia ponendo, et quæ intelligit, intelligat simplici intuitu? Ponit er dividendo, go quæstionem, dicens: quòd restat questio, Vtrū an simplier intellectus divinus intelligat ipsum copositum? & soluit, dicens: of sillud effet omnino composi tum, sequercretur quòd intellectus diuinus trasmutabitur in partibus: intellectus enim intelligens componendo, primò intelligit primam par tem;postea aliam; & per consequens est mutabilis, & non est omnino simplicissimus; & per con Quod non sequens non omnino indivisibilis: cum tamen il habet mate lud, quod non habet materiam, sit indivisibile, siriam, est in out est intellectus humanus. Quasi dicateintelledissifibile. Aus diuinus maiorem indiuisibilitatem habet,& B fimplicitatem, quam intellectus humanus: quod quidem non effet, si intelligeret componendo, & diuidendo; quo modo intelligit intellectus huma nus. Si ctiam intellectus divinus intelligeret com ponendo & dinidendo; non haberet totam perfe Élionem semper, sed in aliquo tépore : non enim habet suam persectionem in hoc, uel in hoc; hoc est in illa parte, uel in illa; sed sua persectio est es fe in quodam toto:illud ergo, quod habet suam perfectionem simul; & cuius intelligentia est in quodam toto aterno, non intelligit componendo & diuidendo.Notandum est, quòd tria media hic tanguntur, per quæ potest probari, quòd intellectus divinus non intelligit componendo & diuidendo. Primum medium, est, quod omnis in tellectus, qui intelligit componendo & diuidencharten do, mutatur sintellectus autem divinus in transmutabilis est. Secundum medium est, quòd intel lectus, qui intelligit componendo & dividendo, non est oino simplex, nec omnino indivisibilis;& hoc, quia ex quo non intelligit omnia simul, in co. differt intellectus, & intellectum: intellectus autem divinus omnino simplicissimus est. Tertium. medium est, quòd intellectus, qui intelligit omnia componendo & diuidendo, non habet totam fuam persectionem semper, sed in quodam tem pore; intellectus autem diuinus semper habet Juam perfectionem.

Quast io.

Quæreret quis. Vtrum intellectus divinus intel ligat composita? Videtur op sic; quia si non intelli git composita, non intelligit omnia; & per conse quens est ignorás. Ad oppositum est dictum Phi Que Deus co losophi in litera. Dicendum est, quòd intellectus pessa muel diuinus intelligit omnia simplicia, & composita; aliàs effet ignorans: nó intelligit quidem compo fita componendo &diuidendo: sed simplicissimo intuitu:sicut.n. materialia intelligit in materiali ter:ita composita intelligit simplicissimo intuitu. Ad cuius euidétiam notadum est: quòd accus co

Actus copo politiques, & diviliques in nobis ex hoc oritur, quia ficious con di rintelle da quidditate subicciti, no statim intelligi missume ino gippus quod quid est in subiccio: & io insum sub bis unde ers gimus quod quid est in subiecto: & io ipsum sub sectu intelligious luccesliue, & per partes; ut pri

dhidendo. Est ergo quastio ista in hoc, utrum in A mò intelligimus Petrum esse hominem: secundò esse album:tertiò formamus enutiationem ex ha bitudine duorum intellectorum. Intellectus auté diuinus intellecta quidditate subiecti, simplicissi mo îtuitu intelligit omnia, que funt infra quiddi tatem subjecti: &ideo non intelligit componedo & diuidedo. Ad argumentum patet; quia uerum Ad argum. est, quòd intelligit composita; sed nó componen do: & isto mó intédit Philosophus negare, quòd intellectus diuinus non intelligit composita.

> Perscrutandum autem est, qualiter babet totius TEX. 52. natura bonum, & optimum utrum separatum quid. o ipsum secundum se, aut secundum ordinem.

Superius oftendit Philosophus, quod primus motor mouet omnia sicut desideratum & amatu; & quia desideratum & amatum habét rationem finis & boni: ideo primus motor het rationem bo ni & finis respectu omniu; proinde hic vult ostedere Philosophus, quòd omnia ordinatur ad pri mum motorem sicut ad bonum & finem, & sicut An bonu et ad quoddam optimum. Et diuiditur in duas par nersi site intes, quia primo hoc ostendit: secundo ostedit, quo fra, nel en-Antiqui diuersimode se habuerut circa principia ira ordinem reru, ibi. [Quecuq; ucrò impossibilia accidunt.] universi? Prima in duas, quia primò mouet quastione qua dam de bono & optimo, Vtrum scilicet bonu & optimum uniuersi sit infra ordinem uniuersi, an sit separatum ab ordine universi? secundò soluit eam ibi.[At utroque modo.]Dicit ergo primò, quòd perserutandum est, quomodo se habet natura totius id est universi ad bonum & ad opti mum: uidendum est enim utrum bonum & optimum totius fit bonum ordinis, uel fit aliquid fe-, paratum secundum se subsistens? Notandum est, quod infra entia possumus imaginari triplex bo- Bonum trinum; primò bonum scilicet partis; eo modo quo Piex. dicimus, quòd quælibet pars universi habet sua honitatem: Secundo modo possumus imaginari bonum ordinis; quod bonum consurgit ex hoc, quòd una pars ordinatur ad alia: Tertio modo in telligimus esse bonum primi principii, ad quod primum bonum,& fecundum ordinantur; & tale bonum uocatur à Philosopho bonum separatum; quia ipsum primum principium non est infra ordinem uniuersi; sed magis est supra ordi-D nem. Hoc est ergo, quod quarit Philosophus, utrum in universo solum sit dare bonum ordinis, an cum hoc fit dare aliquod bonum quod non cst infra ordinem, sed magis supra? Deinde cum

At utroque modo sicut exercitus: etenim in ordine ipsum bene, & Dux exercitus, & magis iste Non enim iste propter ordinem, sed ille propter

Soluit quæstionem. Et diuiditur in duas partes, quia primò soluit eam: Secundò ossedit, quo modo se habent partes universi ad bonum ordi- solutio 95nis, ibi. [Omnia uerò coordinata sunt.] Dicit cr- nis proposi go primò, quòd quando quæritur, Vtrum in uni- 14. Nnn 4

In exerc in duplex bo-

uerso sit bonum ordinis, aut bonum separatum? Dicendum est, quòd est ibi bonum utroque modo: est enim ita de universo, sicut de exercitu. In exercitu quidem est duplex bonum: est enim ibi bonum, quod consistit in ordine; nam bonitas exercitus in ordine est: & est ibi bonum Ducis; ita tamen quòd bonum Ducis est maius, quam bonum ordinis: nam bonum ordinis est propter bonum Ducis; & non econuersò: ita in uniuerso bonum ordinis est propter bonum primi principii, & non econuersò. Notandum est, q in uniuerso debemus imaginari, quòd omnes par tes uniuersi suo modo nituntur assequi bonum commune; quod quidem uocatur bonum ordinis: in tantum autem nituntur assequi bonum ordinis, quod est bonum commune; in quantum ni F tuntur se assimilare primo principio; & ita bonú ordinis est propter bonum principii, & non ecouersò. Notandum est, quòd bonum uniuersi ex Dis partes hoc est, ut explicentur in ilto mudo inferiori ea, tuntur asse que sunt in mundo intelligibili, id est in intellequi bonum ctu primi principii; & quia omnes partes uniuer commune. fi nituntur ad hoc fuo modo, & etiam totum uniuersum; ut explicent illud, quod est in intellectu primi principii; ideo & bonum partium, & bo-

Bonam uni num totius est propter bonum primi principii. sersi unde Sicut enim in exercitu omnes partes nituntur afsequi bonum commune; quod est bonum ordinis, ut per illud bonum compleatur uoluntas Du cis: ita similiter in uniuerso quælibet pars nititur assequi suo modo, quod suum est : in assecutione autem ista consequitur bonum ordinis, in quo quidem bono explicatur ordo, qui fuit in intelle ctu primi principii. Addit deinde.

Omnia uerò coordinata funt aliqualiter, fed non similiter,& uolatilia,& naturalia , & planta. Et non sic se habent, ut non sit alteri ad alterum nihil, fed est aliquid.Ad unum quidem enim omnia coor

Ostendit, quomodo se habeant partes uniuerfi ad bonum ordinis, & etiam ad bonum primi principii. Et diuiditur in duas partes, quia pri-Quacunque mò hoc facit: secudò manisestat quoddam, quòd dixit,ibi.[Sed queadmodum.] Dicit ergo, quòd nata funt. omnia, que funt in universo, sunt ordinata ad in uicem, licèt non similiter: nam naturalia, & uola tilia, & plantæ ordinatæ funt ad inuice; non enim sic se habét istæ partes, co nihil attineat una ad aliã, sed oia sunt ordinata ad inuice, eo modo quo dicimus, opplante funt propter animalia; & animalia pp homines,& homines propter beatitudi né; & oīa sic ordinata ad inuice, sunt ordinata ad unum primum principium. Et sic habemus triplex bonum scilicet bonum partis, sicut bonum plantæ tantum, uel animalis tantum, uel hominis tantum: & bonum ordinis, sicut bonum, quod consurgit ex hoc, quòd planta ordinatur ad animalia, & animalia ad hominé: & bonú primi prin

cipii, quod est super totum ordinem.

Sed quemadmodum in domo liberis non licers quod contingit facere, sed omnia ut plurima ordina ta sunt: seruis uero, & bestiis parum quod ad commune; multum uerò quod contingit. Tale namque cuiusque principium ipsorum natura est; dico autens puta ad discerni. necesse quoque omnibus uenire. Et alia sic sunt, quibus communicant omnia ad totum.

Manifestat quoddam, quod dixit : dixit enim

quòd omnia sunt ordinata, sed non similiter: manifestat ergo hoc, non similiter. Ad cuius euiden tiam notandum est:quòd Philosophus uult,quòd 🐠 🚟 🌬 ita est in universo respectu primi principii; sicut liver ordina in domo respectu patris familias: in domo autem sub patre samilias sunt multi ordines, est enim or do filiorum, & ordo seruorum, & ordo bestiarú, sicut canum, & huiusmodi: & omnes isti ordines, siue omnia, quæ sunt infra istos ordines, suo modo nituntur assequi bonum commune, quod. est bonum domus: sed tamen differenter: quia illis, qui sunt in primo ordine, non competit, quòd aliquid faciant extra ordinem : sed omnia, quæ faciunt, ordinata funt: seruis autem, & bestiis conuenit extra ordinem facere, & à casu. Ita similiter in uniuerso sunt quædam entia, que mul tum appropinquant ad primum principium, & quæ tenét magnú gradum in entibus, sicut sunt substantiz separatz, & corpora cœleitia: & istis nihil competit facere extra ordinem, quædam funt entia inferiora, in quibus contingut multa à fortuna,& à casu, ita quod multotiens exeunt ab ordine. Visa hac sententia, patet litera, quæ dicit sic:ita dictum est, quòd omnia sunt ordinata, sed tamen non similiter; sed quemadmodum in domo liberis, & filiis nihil contingit facere aliquid à casu, sed omnia, que faciunt, debent facere ordi natè: ita quòd omnia quæ faciunt, ut plurimum lub ordine sunt: seruis autem-& bestiis multa co tingit facero à casu; pauca tamen, quæ tendunt ad bonum commune, & quæ sint insra ordinem: Ita similiter est in uniuerso: natura enim cuiuslibet rei est principium, per quod quacunque res ordinatur indebitum finem, & habent debitum ordinem:est enim aliquid commune omnibus re bus, omnes enim res discernuntur ab inuicem in operationibus suis; est etiam commune eis, quòd omnes res sic se habent, quòd omnes tendunt & conveniunt in quo dam toto, & bono communi per operationes suas: licet non omnes similiter aspiciant suum finem; quia quædam deficiunt à fine intento; quædam non. Notandum est, quòd Res que co omnes res conueniunt & differunt : conueniunt meniunt, et quidem in duobus; conueniunt enim in hoc pri different. mò, quia quælibet res habet operationem propriá, per quam operationem tendit in finem pro-

prium; ita quòd licut natura est propria; ita incli-

natio, que sequitur naturam, est proprie; & sicut

inclinatio, ita & finis. Conveniunt secundò in

ut per assecutionem finis proprii habeat bonum

hoc, quòd omnia nituntur assequi finem proprit, 🚬

runt autem in uno; quia quædam sunt entia multum distantia à primo ente; in quibus multa contingunt à casu; ita quòd non semper consequuntur finem intentu: quædam autem, funt quibus ni hil, uel parum est à casu. Et hoc totum dictum est secundum sententiam Philosophi. Vtrum autem possit esse aliquid à casu in substantiis separa tis, uel in corporibus cœlestibus; alibi habet locum. Deinde cum dicit.

Q uacunque uerò enim impossibilia accidunt, aut abjurda aliter dicentibus, & qualia gratiofius dicentes, & in quibus minime dubitationes oporset non latere.

Vult ostendere, quomodo se habuerunt Antiqui ad principia rerum: & est intentio sua; quòd B Antiqueri quicunque aliter senserunt de principiis, quam placita de ipse, no benè senserut. Et dividit in duas partes, quia primò ponit intentum fuum: secundo exequitur intentum suum, ibi. [Omnes enim ex con trariis.] Dicit ergo, quòd quæcunquæ inposlibilia nel absurda accidunt aliter dicentibus de prin cipiis, quam nos, & quæ, & qualia sintilla, quæ di cuntur ab illis, qui grossè dicunt; & quæ sint illa, in quibus apparent paucæ dubitationes, oportet hic uidere; ita quòd ista non lateant nos. Cum poltea inquit.

> Omnes enim ex contrariis faciunt omnia. Neque autem quod omnia, neque ex contrariis recte, nec in quibuscunque contraria sunt; quomodo ex co trafics erunt, non dicunt.

Exequitur intentú suum: in qua quidem executione recitat opinione Antiquorum circa prin cipia. Et diuiditur in duas partes, quia primò po nit opinionem illorum, qui posuerunt principia esse cotraria: secundo recitat opiniones illorum, qui priuerunt principia elle qualdam naturas leparatas à sensibilibus, ibi. [Amplius si non erut præter.] Prima in duas, quia primò ponit, quòd hi, qui poluerunt principia esse contraria, in tribus desecerunt: secundò manisestat illos tres de-Antiquerii fectus, ibi. [Impossibilia namque.] Ad euidentia defectus en primi notandum est: quòd isti in tribus desecees pricipis runt: defecerunt enim quòd contrarium est ex cotrario: & hoc fallum est: dixerunt eriam, quòd omnia funt ex contrariis;& hoc etiam talfum est: D & sic iste suit secundus desectus: dicentes etiam quòd omnia funt ex contrariis, non dixerunt quo modo; & fic defecerunt in isto tertio. Et hoc est, quod dicit litera: quòd omnes isti Antiqui dixerunt, quòd omnia sunt ex contrariis: recte autem non dixerunt, neque dicentes, to contrarium est ex contrario: neque dicentes, quòd omnia sunt ex contrariis: & sic in hac tria defecerunt. Cum

> Impassibilia namque sunt contratia adinuicem. Non autem soluitur hoc rationabiliter; eo quòd ter sium aliquid sit. Alij uerò alterum contrariorum materiam faciunt; quemadmodum quidem est in-

universi: sic ergo conveniunt in duobus. Diffe- A quali, aut uni multa. Soluitur autem & hoc eodem modo: materia enim quæ una nulli est contraria.

Manisestat istos tres desectus. Et dividitur in tres partes; quia primò manifestat, quòd est falsum, quòd contrarium sit ex contrario: secundò manifestat, quòd falsum est, quòd omnia sint ex contrariis ibi . [Amplius autem omnia.] tertiò Corrarii no manisestat, quòd etiam desecerunt in hoc, quòd est cu corra scilicet non benè manisestauerunt, quomodo có "". traria causant omnia, ibi. [Omnes autem contraria dicentes.] Manisestat ergo primò primum defectum, dicens: quòd unum contrarium non recipit aliud: secundum autem opinionem nostram foluitur ista dubitatio; quia cum duobus contrariis nos ponimus tertium principium, scili cet materiam; ex qua materia fit aliquid per se, & non ex contrario . Deficiunt ergo illi , qui po nunt, quòd ex contrario fit contrarium; nullam mentionem facientes do potentia materiæ ; quia nunquam ex cotrario fit contrarium, quin ex potentia tali fiat actu tale. Nec potest aliquis dicere, quòd unum contrariorum est materia alterius: sicut quidam dixerunt, quòd in æquale est materia æqualis; & quod multitudo est materia unius; hoc enim dici non potest; quia materia nulli contraria est. Notandum est autem, quòd fi unum contrariorum esset materia alterius, benè posset dici, quòd unum contrarium susciperet aliud; & quòd ex duobus contrariis fieret unum, sicut fit ex materia & forma : & ideo ne ali Cotrarietas quis hoc diceret, ideo Philosophus hoc excludit, semper fordicense quòd impossibile est, quòd materia ha- ma cocernit beat rationem contrarii; cuius ratio potest esse, quia contrarietas semper concernit formam. Sicut ergo materia est in potentia ad omnem formam, ita est in potentia ad omnem contrarietatem, & sicut in essentia sua nullam habet sormă:

Amplius autem omnia praui participatione sunt TEX.54. extra unum. Nam prauum ipsum alterum elementorum.

ita in essentia sua nullam habet contrarietatem.

Ostendit quomodo defecerunt in secundo, di cendo scilicet quòd omnia sunt ex contrariis. Et diuiditur in duas partes, quia primò facit hoc; se cundo specialiter descendit ad opinionem Em- No ola sunt pedoclis, & Anaxag. ibi. [Inconvenienter au- ex corrarus tem.] Prima in duas, secundum quòd dupliciter ostendit istos defecisse; primò enim defecerunt, quia non omnia sunt ex contrariis: secundò defecerunt, quia politio eorum non conuenit politioni omnium . Secunda ibi. [Alii autem.] No- Que siit pri tandum est ad euidentiam primi, quòd ratio Phi losophi est in hoc; contraria reducuntur ad bonú & malum,tamquam ad prima contraria;si omnia funt ex contrariis, ergo omnia funt ex bono & in substanti malo; quod est falsum; quia in substantiis separa- ; non est tis,& in corporibus cœlestibus non est malum. 🛚 🚜 🚾 🕻 Visa hac rationem, patet litera, quæ dicit sic; quòd

Digitized by Google

**P**rincspijs **re** 

si omnia sunt ex contrariis, sequitur quòd omnia E tia est principium sicut materia; quia amicitia est sint ex participatione prima extra unum, quod est ipsum bonum; nam ipsum prauum é alterum elementorum & principiorum; & ideo omnia funt ex illo præter ipfum bonum, quod diuiditur contra illud. Notandum est, quòd sicut nos mo dò dicimus, quòd unum contrarium non consti tuit aliud, & tamen duo contraria funt infra mix tum; & sicut dicimus, quòd materia non constituit formam, & tamen forma & materia consi-Huunt tertium; ita si bonum & malum sint principium omnium, oportebit dicere, quòd bonum non constituit malum, nec malum bonum; sed tamen ambo ista constituunt omnia composita. Et hoc est, quod dixit Philosophus; quod si bonum & prauum fint, scilicet principia omnium, p omnia participant prauo præter ipsum bonum. Deinde cum dicit.

Alii autem nec principia bonū aut malum;quam uis in amnibus maxime quod bonum principium. Alii uero hoc quidem recte, quia principiu; sed quomodo quod bonum principium non dicunt, V trum scilicet ut finis, aut ut mouens, aut ut species.

Ostendit, quòd positio eorum non conuenit positioni aliorum, dicens; quòd alii fuerunt præfdung pri ter istos,, qui dixerunt, quòd illud, quod est bonú quali primum omnium est; dicentes autem isti aliquando, quòd est principium, rectè dixerunt, fed non dixerunt, quomodo fit principium, defe cerunt; dicentes enim quòd bonum est principium, non dixerunt, an sit principium, ut finis, ucl G ut efficiens five movens, uel ut species five forma. Notandum est, quòd primum ens, quod est idem, quod primum bonum; est principium om nium; & est principium in ratione finis; quia ip sum est optimum bonum; & est principium in ra tione mouentis: quia ipsum est primus motor respectu omnium: & est principium aliquo modo in ratione formæ; quia ipfum est primum exemplar respectu omnium, Qui ergo dixerunt, ipfum bonum esse principium omnium, sicut dixit Philosophus; rectè dixerunt . sed quia non mani festauerunt modum, defecerunt. Sequitur.

Inconvenienter autem & Empedocles: amicitia · enim facit bonum: hoc autem principium ut moués; itaque & idem accidis ut materiam, et principium esse ut mouens; esse non idem V trum igitur ami citia? Inconueniens autem & in corruptibilem esse litem; sed ipsum autem est malinatura.

Descendit specialiter ad opinionem Empedo clis, & Anaxagor. Et duo facit, quia primo doscendit ad opinionem Empedoclis: secundò Ana xagora. Secunda ibi. [Anaxagoras autem, ] Dicit ergo primò, quòd Empedocles inconuenienter dixit in opinione sua: dixit enim quòd bonti est principium; & istud bonum uocauit amicitia, hanc autem amicitiam dixit esse principium mo uens; quia omnia congregat: & quòd ipsa amici

pars mixti: componit autem ipsum mixtum ex quatuor elementis, & amicitia. Et secundum hoc Matric, e accidit, cp idem principiu sit & principiu moues, efficiente & principiú ut materia: mouens auté & materia consciun, non uidétur incidere in idem : nec esse idem, secundum autem Empedoc.amicitia utrunque est: & sic unum incoueniens sequitur ad opinionem Empedoc. o materia & efficiens in idem incidunt. Aliud inconveniens sequitur ad eum, quòd posuit litem esse principium, & esse principium incorruptibile; quod uidetur impossibile: quia lis habet naturam mali, malum autem non elt Lighet mit perpetuum, nec incorruptibile. Notandumest, mali qu'un quòd Empedoc. in duobus peccabat: peccabat ef premi enim & ex parte amicitiæ, & ex parte litis: ex par te amicitiz quidem; ponebat enim quòd amicitia habet rationem efficientis, & rationem mate riæ, quod non est possibile respectu eiusdem. Pec cabat etiam ex parte litis; posuit enim litem ha- Nelli sid bere rationem perpetui, quod non uidetur possi- tii perpetui bile, quia nullu uiolentum ut uiolentum é perpe tuum, lis autem uidetur habere rationem niolen Deinde cum dicit.

Anaxagoras aut ut mouens, quod bonum princi TEX.ss. più: intellectus enim mouet sed gratia alicuius mouet, quare alterum. Excepto ut nos dicimus, nam medicatiua est quodam modo sanitas. Incomeniens aŭt,& contrarium non facere bono,& intellectui.

Descendit specialiter ad opinionem Anaxagoræ. Ad cuius euidentiam notandum est: quòd Anaxago. Anaxagoras posuit principium mouens, sed non re descina dixit propter quid moueret : & ita defecit : quia non fecit specialem mentionem de fine; cum ta men debuerit facere, quia finis differt à mouéte. Deuiauit etiam a politione Antiquorum; quia cu omnes Antiqui ponerent principia cotraria: ilte nihil dixit effe contrarium intellectui, quem intellectum posuit esse principium. Hoc uisopatet litera, quæ dicit : qp' Anaxagoras posuit quod dam principium mouens, quod quidem principium dixit esse bonum; istud autem principium est intellectus; intellectus enim mouet omnia, led tamen mouet gratia alicuius: & ita fuit facienda: mentio de fine; quia alterum est finis, & moues. congregat enim ut materia: pars enim mixtura, si H Nisi forte dicamus, quod mouens mouet propter se ipsum: dicimus, n. co medicatiua ars, que cest in mente medici: est quodam modo fanitas, & tamen mouet propter sanitatem: medicatius enim ars, quæ est in mente artificis, non est sanirtas, quæ elt in materia, & tamen idem elt, quòd lanitas line materia: & ita primum inconuenies, quod sequitur Anaxagoram, est: quòd non facit distinctionem inter finem, & efficiens. Secundu inconueniens est, quòd nullum contrarium fecit intellectui, & bono. Notandum est, quòd in pri- Infrime mo ente leparato à materia incidunt in idem fi- u spani unis,& efficiens: ita quòd omnia mouet propter if le ipsum Et hoc est, quod dicit Philosophus, cp fi cit, a fait.

Empedoclis lapjus.

cipia teru.

nis & efficiens differunt : nist forte dicamus, cy A Imaginatur enim Philosophus, quod omnia ficut sanitas extra materiam, & ars medicatiua in cidunt in idem: ita similiter in primo principio efficiens, & finis, Sequitur.

TAX. 55.

Omnes autem contraria dicentes, non ututur con trariis, nisi figuret aliquis. Et quare bæc quidem corruptbilia, hæc uerò incorruptibilia, nullus dicit: omnia namque entia faciunt ex eisdem principiis. Amplius autem alii quidem ex non ente faciunt entia, alii autem, nisi boc cogani ur, unum omnia faciunt quidem.

Oftendit tertium defectum, quem habebant Arguit ad- isti, ponentes contraria principia; & hoc quia hue Emped. non poterant dare modum, per quem omnia fierent ex contrariis. Et diuiditur in quatuor partes, secundum quòd adiungit quatuor rationes B contra istos. Secunda ibi. [Amplius propter quid.] Tertia ibi. [Et duo principia.] Quarta ibi. [Et aliis quidem necesse.] Adducit ergo primò primam rationem: & est ratio talis: illi, qui ponunt contraria esse principia omnium, non possunt saluare diversitatem entium; que di uersitas est, quòd aliqua entia sunt corruptibilia, Or composi- & aliqua incorruptibilia: ex quo enim principia sunt contraria, & quidquid est compositum corruptibi- ex contrariis, est corruptibile; uidetur quòd omnia sint corruptibilia: Hanc etiam diuersitatem non possunt saluare illi, qui posuerunt omnia sacta ex non ente: quia ex quo origo omnium est una, scilicet non ens, non poterit saluari hæc diuersitas inter entia. Hoc est ergo, quod dicit li- C tera: quòd omnes dicentes contraria principia, non utuntur contrariis, hoc est, non possunt uti contrariis in omnibus, nissiorte figuraliter; nullus enim corum potest dicere, quòd hæc de numero entium sunt corruptibilia; hæc autem incorruptubilia. Alii etiam, qui faciunt omnia ex non ente, non possunt hoc dicere. Et ideo suerunt alii Philosophi, qui posuerunt omnia esse unum, ne cogeretur dare istam diuersitatem inter entia. Addit.

Amplius propter quid semper generatio? que est cau a generationis, nullus dicit.

Adducit secundam rationem, & est ratio sua talis: si omnia principia sunt contraria, non poterit saluari perpetuitas generationis: sed hoc est mpossibile, ergo & primum. Et hoc est, quod ration que. dicit litera: scilicet quod si generatio perpetua est, non poterit dici propter quid generatio sem per est? nullus enim poterit dicere causam perpetuz generationis. Notandum est, quòd causa perpetuæ generationis (secundum sententiam Philosophi) est corpus ingenerabile, & incorruptibile, scilicet corpus cœleste; corpus autem in-Corpus ingo generabile, & incorruptibile non habet contramerabile or rium; & ideo illud, quod non habet contrarium, bile non het est causa perpetuz generationis; & ideo benè dictum est, quòd si omnia haberent contrarium,

non esset dare causam perpetuz generationis.

contraria sunt generabilia, & corruptibilia; quod auté est generabile & corruptibile, cadit infra ordinem generabilium: nullum autem de numero eorum, quæ funt infra ordinem gez nerabilium; nec etiam omnia simul possunt esfe causa perpetuz generationis: sed oportet, quòd illud, quod est sic causa, sit eleuatum super totum ordinem generabilium, & corruptibiliu. Cum postea inquit.

Et duo principia facientibus, aliquid necesse primum esse principalius: Et his, qui species; quia aliud principalius. Propter quid enim parti-

cipautt, aut participat?

Adducit tertiam rationem . Ad cuius euidentiam notandum est : quòd imaginatio Philosophi est, quòd principia contraria sint in quadam multitudine; & quia omnis multitudo re- Omnis mulducitur ad unum; ideo oportet, quòd omnia sundo redn contraria reducantur ad aliquid unum, quod est cum ad nprincipalius illis; & sic non erunt principia pri- num. ma; reducuntur enim prima contraria ad mo- Prima con tum cœli, & motus cœli reducitur ad motorem: traria ad quòd enim unum contrarium aliquando domi- motum cali netut, aliquando aliud; hoc est ex diuersitate, reducuiur: quæ est ex motu cœli : ita quòd diuersitas, quæ li ad motoest in principiis contrariis, reducitur ad diuer- rem. sitatem, qua est in motu cœli, qua minor est illa: quia omnis diuerlitas reducitur ad unum: & ideo omnis diuersitas reduciturad unum motorem: Et hoc est, quod dicit litera : quòd sacientibus duo principia contraria, necesse est ponere aliquod aliud principium, quod sit principalius istis principiis contrariis: illi etiam, qui ponunt species, sicut sunt Platonici; necesse est ponere aliquod aliud principium, quam speci-. es: nam si ponatur illud principium, non erit dare causam, propter quam materia aliquando. participet speciem, aliquando non. Notan-. dum est, quòd species, quas posuit Plato; reducuntur ad principium formale: quòd autem materia aliquando participet formam uel speciem, aliquando non; hoc non est, nisi propter principium mouens, & efficiens; quod quidem mouet materiam ad formam: & ideo benè dixit Philosophus, quòd nisi ponatur principium efficiens præter species; non erit dare causam, quare aliquando materia participat formam, aliquando non. Ita quòd simile est de ponentibus principia contraria tantum, & de ponentibus species tantum: sicut enim ponentes principia contraria tantum, non possunt assignare cau-1am, quare unum contra iorum aliquando dominetur, aliquando non: ita ponentes species tantum, non facientes menzionem de efficiente, & mouente; non poterunt assignare causam, quare species aliquando participetur à materia, aliquando non. Subdit.

Et aliis quidem necesse sapientie, & bonoratissi

Causa per-

ma scientia aliquid esse contrarium. Nobis autem E se principia rerum, ibi. [Adhuc quomodo non:non enim est contrarium primo qui propriam. Nam omnia contraria habent materiam, & bec po tentia est. Contraria autem ignorantia ad contrarium. Primquerd contrarium nibil.

IZBOTABIIA.

Ponit quartam rationem, quæ quidem ratio est talis: quod si omnia habent contrarium, scien tiæ primi erit aliquod contrarium: contrarium autem scientiæ est ignorantia; & sic primum prin cipium poterit esse ignorans. Visa hac ratione, patet litera ipfius Philofophi, quæ ita dicit: quòd secundum istam iam dictam positionem, sapientie & sclentiæ honoratissimæ aliquid erit contrarium. Secundum autem positionem no-Come habes strain non : quia omne contrarium habet matemateria, est riam; & omne, quod habet materiam, est in po p m parenta tentia; fi ergo primum principium haberet contrarium, esset in potentia, quod est impossibile, ut dictum est: scientiæ ergo primi nihil est contrarium; contrarium enim ad scientiam est igno rantia; primo ergo nihil est contrarium. Deinde cum Philosophus subiungit.

Ampliùs si non erunt prater sensibilia alia; non erit principium, & ordo, & generatio, & calestia; sed semper principii principium, ut Theologis,

Thysicis omnibus .

Plate.

Recitat opiniones illorum Philosophorum, qui posuerunt naturas separatas à sensibilibus, Et dividitur in duas partes, quia primò ostendit, Pythagon, et quod est necessarium dare aliqua principia separata a sensibilibus: secundò ostendit, quòd aliqui G errabant in dando ista principia, ibi. [Si autem erunt species, aut numeri. ] Dicit ergo primò, cp si non erunt aliqua principia separata preter sensibilia, non crit dare modum, per quem generatio semper sit; nec modum, per quem ordo sit in rebus: nec erit dare, quod cœlestia uel superna sint principia istorum inferioru : sicut posuimus, fed semper erit principii principium usque in in Ordo in rob. finitum, ficut uilum est quibusdam Poetis Theo unde derina logis; & aliquibus aliis naturalibus, quòd non ro duxerunt omnia ad unum principium. Notandum est, quòd sententia Philosophi in breui est ista; quòd si non est dare unum principium primum, ordo non potest saluari in rebus; quia om nis ordo, qui est in rebus; derivatur ab uno primo principio separato: nec etiam potest saluari continuitas generationis, quia continuitas generationis dependet à corpore cœlesti : corpora au tem cœlestia dependent ab uno primo principio. separato. Sequitur postea ad idem.

Si autem erunt species aut numeri nullius

cause. Si autem non quidem matus.

Ostendit, quomodo quidam errabant imponendo principia separata: Et diuiditur in duas partes, quia primò ostendit, quòd ponentes specles, uel numeros esse principium rerum, errane runt: secundò specialiter ossendit, quomodo spo chaliter errauetunt li, qui posucrunt, numeros es

erit ex non magnitudinibus.] Dicit ergo primò, quòd ista principia separata non sunt species, uel numeri; quia species & numeri nullius sunt cau- Specier, & fæ: motus non enim reducuntur ad causam moti ins sue can uam:& sic si ponantur talia principia, peribit om fe motot. nis motus. Deinde cum dicit.

Adhuc quide quo erit ex non magnitudinibus. magnitudo, er contrarium? Non enim nume rus facit continuum, nec ut mouens, nec ut species.

Ostendit, quòd ista principia non possunt po ni numeri. Et dividitur hæc pars in quatuor partes, secundam quatuor rationes, quas adducit. Se cunda ibi. [Ad uerò nullum erit contrariorum, & factiuum . ] Tertia ibi . [Adhuc quomodo, ] Quarta ibi, [Dicentes autem.] Est ergo ratio pri ma talis: si numeri sunt causa-omnium, sunt causa magnitudinum; sed hoc est impossibile, quia numerus non est magnitudo; si ergo numerus es fet causa magnitudinis, magnitudo effet ex non magnitudine. Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd impossibile est, quòd ex non magnitudine fiat magnitudo, uel continuum: non enim nume rus, quem ponunt esse principium, potest esse causa magnitudinis, nec per modum efficientis, nec per modum formæ. Deinde cum dicit.

At uerò nullum erit contrariorum & fattiuum, quod & motimum, quod contingit utique non effe. At uerò posterius quidem ipsum facere, potentia. Non ergo sempiterna sunt entia . Sed sunt? Interimendum igitur est borum aliquid. Et boc di-

Eum eft.

Ponit secundam rationem, & est ratio talis: quòd illi, qui ponunt numeros esse principia, nullam mentionem facientes de principiis contrariis, quæ sunt motiua effectiua, peccant: si enim principia contraria non funt, non obstante co numeri sint principia, nó poterit poni generatio : generatio enim caufatur ab aliquo primo ef Generatio fectiuo, & motiuo; numeri autem nec funt prin que caure. cipia effectiua, nec motiua. Visa hac ratione, pa tet litera, quæ dicit: quòd si tantum numeri sint principia, nullum contrariorum crit principium, nec motiuum, nec factiuum: & sic contingit no esse generationem & motum: principia enim funt potentia ad faciendum illud, quod posterius est;si autem numeri ponantur principia, cum ipli numeri nihil faciant; ab ipli numeris nihil po terit sieri aliquid posterius: & sic entia posteriora non erunt sempiterna per continuam generationem; quia numerus hoc non potest facere, cum ergo hoc sit falsum: ergo hoc, quod dictum est, interimendum est, scilicet quod numeri sint principia. Subdit postea.

Adhuc quomodo numeri unum, & anima,& corpus, & species totaliter & res, nibil dicet nullus: nes contingit dicere, si non, ut nos, dicat, quod

monens facit.

Ponit tertiam rationem, Ad çuius euidentia no

hent ranem

monendi.

tandum est: quòd (sicut declaratum est supra in A In Septimo multis locis) ex potentia & actu fit unum, & ex pracipue, su materia & forma : quod autem ex potentia & apraTex.40 ctu fiar unum, hoc est per uim mouentis, quod quidem mouens trahit potentiam ad actum:si er go non ponerentur aliqua principia mouentia, non posset assignari, quomodo ex potentia & a-Au fiat unum: cum ergo numeri non habeant ra Npmeri no tionem mouendi, ponentes numeros esse princi pia, non poterunt assignare, quomodo ex potentia & actu fiat unum. Hoc est ergo, quod dicit litera: quòd nullus corum, qui numeros ponunt esse principia, poterit dicere, quomodo numeri faciant unum ex potentia & actu: non enim poterunt dicere, quod per numerum fiat unum ex anima & corpore: & uniuersaliter ex specie, & re, B cuius est species, id est ex forma & materia: nullus enimpoterit dicere, mili dicat, sicut nos dicimus: dicimus enim quòd mouens est, illud, quod facit unum ex potentia & actu. Addit tandem.

> Dicentes autem numerum primum Mathemati eum, & semper aliam habitam substätiam, & prin cipia cuiuslibet: Aly in connexam ipsius uniuersalis substantiam faciunt: nibil enim alia alii confert aut ens, aut non ens. Et principia multa. Entia ue rò nolunt disponi male; nec bonum pluralitas princi patnum. Vnus ergo princeps.

Adducit quartam rationem contra dicetes, nu meros esse principia: & maxime contra illos, qui Pni univer ponebant quædam alia principia præter nume- si unus pa ros: & est ratio sua talis. Quicunque ponunt prin ruer Prin. cipia inconnexa, non reducta ad unum princi- ceps in co. pium, peccant: isti autem sic faciebant: ponebant enim 🔈 alia erant principia numerorum,& alia magnitudinu, & alia sensibilium; & ista non reducebant ad unu; ergo peccabant. Et hoc est, quod dicit litera: quilli, qui ponunt, numeru Ma thematicum esse primum inter entia; & post numerum ponunt quadam naturam habitam, sicut magnitudinem,& sensibilia;& cum hoc ponunt, quòd istorum sunt alia & alia principia, non reducta, peccant: Primò quidem, quia substantiam universi faciunt inconexam esse id est sine nexu, & ordine. Secundò uerò, quia cum ponant multa principia, & multa entia, non ponunt, quòd hoc ens conferat illi, sed ponunt quòd quisibet ordo entium, & principiorum saciat per se unum universum: quod tamen non est uerum: entia enim non sic disponuntur : bonum uniuersi non est in pluralitate principatuu: ipsum enim uniuersum est unus principatus; non autem pot esse unus principatus, nisi in eo sit unus prin ceps, & unum principium, ad quod omnia reducuntur. Et sic finit &c.

INIS

#### ERRATA NOTABILIORA.

Pagella 7. A. sensum habentibus, Lege scientiam habentibus. ibidem. E. quia corpus, quia corpus mobile. 8.B. etiam duo fequitur, etiam fequitur. ibid. C. Arithmetica concernit, Arithmetica non con cernit. 9. D. plurimi Philosophi, primi Philosophi. 10. E. addiscere: ita quòd, ita quòd. 12. B. quòd alia methodus, quòd ad methodum. 14. C. quod quoddam, quod quidem. ibid. propter, præter. 14. B. ars in ligno, archa in ligno. ibid.G. quòd sic, qui sic. ibid. preter illa rationem propter aliam causam, propter illam rationem ponere aliam causam. 16.G. & unam partem, ex una parte. 17. A.in exteriori, in exemplari.ibid.B.exemplariter, exemplar.ibid.D.& per prima, & prima. 18.D. motiuorum, motuu. 20. C. hic accipimus, hac accepimus. 22. H. in numeros, inter numeros. 29. A. ibi etiam, intellectus ét. ibid. E.sensibiliter, similiter. 3 1. C. illæ ueritates, illæ unitates. 35. C. quia intellectus, uel quia intelle-Etus. 3 8.D. multitudo naturalis, multitudo materialis. ibid.ad ueritatem, ad unitatem. 41. A. per uirtu tem, per uirum, alias, virilitatem. 43. A. infinitas in numeris, infinitas in causis materialibus. 44. D. primò probat, primò ponit. ibid. F. genus irresolubile, genus est resolubile. ibid. infinita simpliciter, finita simpliciter.45. A. sirmitatis, finitatis. ibid. C. & ideo in materia, & ideo forma in materia, ibid. D. ad formam, ignis est; ad formam ignis; est. ibid. E. finitas & forma, finitas in forma. 46. A. post materiam post materiam primam. 47. D. propter certitudo, propterea certitudo. 48. G. in principiis, ipsis principiis.63.C. superna generant, suprema generum.ibid.& quæ, quot quæ. 1 10.H.natura erat natura, materia erat natura. 135. C. prædicamenta, prædicata. 136. A. æqualitas, qualitas. 165. G. subsistendo, sub stinendo. 172. D. Theorica, Theologia. 189. D. ens est, est ens. 248. E. uocat, notat. 262. D. non est prior arte, natura est prior arte, 266. C. potentia irrationalis, potentia rationalis.

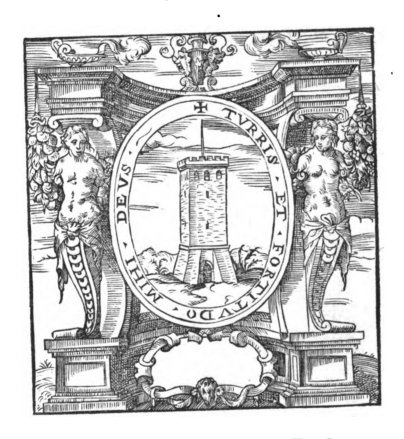
#### Registrum.

ab, ABCDEFGHIKLMNOPQRSTVXYZ.

Aa Bb Cc Dd Ee Ff Gg Hh Ii KELl Mm Nn Oo Pp Qq Rr Sf Tt Vu Xx Yy Zz.

Aaa Bbb Ccc Ddd Eee Fff Ggg Hhh Iii KEK Lll Mmm Nnn.

Omnes sunt Terniones, præter Nnn, qui est Quaternio.



VENETIIS

Apud Simonem Galignanum. 1572.

.z vin ver s signer om med produkt zoer de In mande en gyegene ver eit beide vin er een de Gelik met de verde en de vergen te de verdaliet de ve

CIII II II X X X X Y

- Course MigDe Continue Disgri

